
 

 

 
 

 

INSTITUTO FEDERAL DE EDUCAÇÃO, CIÊNCIA E TECNOLOGIA BAIANO – 

CAMPUS CATU 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO PROFISSIONAL E 

TECNOLÓGICA 

 

 

 

UILMA DOS SANTOS RAMOS 

 

 

 

 

 

“[...] PORQUE AQUI A GENTE TRABALHA, A GENTE VIVE DO [QUE É] 

DA GENTE”: EXPERIÊNCIAS E EXPERIMENTAÇÕES NA HORTA 

COMUNITÁRIA DE IPIAÚ E A CONSTITUIÇÃO DE TERRITÓRIOS 

EDUCATIVOS DA EPT 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Catu 

2021 

 



 

 

UILMA DOS SANTOS RAMOS 

 

 

 

 

“[...] PORQUE AQUI A GENTE TRABALHA, A GENTE VIVE DO [QUE É] 

DA GENTE”: EXPERIÊNCIAS E EXPERIMENTAÇÕES NA HORTA 

COMUNITÁRIA DE IPIAÚ E A CONSTITUIÇÃO DE TERRITÓRIOS 

EDUCATIVOS DA EPT 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-graduação em 

Educação Profissional e Tecnológica do Instituto Federal de 

Educação, Ciência e Tecnologia Baiano – Campus Catu, 

como parte dos requisitos para a obtenção do título de Mestra 
em Educação Profissional e Tecnológica. 

Linha de Pesquisa: Organização e Memória de Espaços 

Pedagógicos da Educação Profissional e Tecnológica EPT. 

Orientador: Prof. Dr. Heron Ferreira Souza 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Catu 

2021 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ficha catalográfica elaborada pela bibliotecária Diana Paula de Oliveira Assis 
CRB 5/1621 

 

  
 

R175p 

 
Ramos, Uilma dos Santos 
       “[...] Porque aqui a gente trabalha, a gente vive do [que é] da 
gente”: experiências e experimentações na horta comunitária de 
Ipiaú e a constituição de territórios educativos da EPT/ Uilma dos 
Santos Ramos. – Serrinha, 2021. 

 192p.: il.; color. 
 

 
      Orientador(a): Heron Ferreira Souza 

     Dissertação (Mestrado em Educação Profissional e Tecnológica) 
– IF Baiano Serrinha. 
 
 

1. Horta comunitária – Ipiaú (BA). 2. Horta comunitária –  
Formação humana emancipatória. 3. Horta comunitária – Território 
educativo da EPT. 4. Trabalho – Outra economia – Fundamentos de 
Karl Marx.  I.Título. II. Souza, Heron Ferreira. 
 

  

CDU 377 

  



 

 

UILMA DOS SANTOS RAMOS 

 

 

“[...] PORQUE AQUI A GENTE TRABALHA, A GENTE VIVE DO [QUE É] 

DA GENTE”: EXPERIÊNCIAS E EXPERIMENTAÇÕES NA HORTA 

COMUNITÁRIA DE IPIAÚ E A CONSTITUIÇÃO DE TERRITÓRIOS 

EDUCATIVOS DA EPT 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-graduação em 

Educação Profissional e Tecnológica do Instituto Federal de 

Educação, Ciência e Tecnologia Baiano – Campus Catu, 

como parte dos requisitos para a obtenção do título de Mestra 
em Educação Profissional e Tecnológica. 

 

 

Aprovada em: ______ de ______________ de 2021. 

 

COMISSÃO EXAMINADORA 

 

_______________________________________________________ 

Prof. Dr. Heron Ferreira Souza (IF Baiano) 

Orientador 

 

_______________________________________________________ 

Prof. Dr. Davi da Silva (IF Baiano) 

Examinador Interno 

 

______________________________________________________  

Prof. Dr. José Raimundo Oliveira Lima (PPG PLANTER – UEFS)  

Examinador Externo  

 

_______________________________________________________  

Profa. Dra. Aline de Oliveira Costa Santos (GEPET – UNEB)  

Examinadora Externa 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico este trabalho aos sujeitos comprometidos com 

a escola profissional pública e comprometidos por 

saber da função social desse espaço. 

Aos que alimentam a potência que esses espaços 

carregam quando fazem da prática uma oportunidade 

de contextualizar, problematizar e dialogar. 

  



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Ao Todo e a cada parte. 

A tudo que, leve ou intensamente, impulsionou. 

A todos e todas e todas. 

Mas, especialmente, aos agricultores e às agricultoras da Horta Comunitária e, mais 

especialmente, a ele e ela, Heron Ferreira Souza e Dona Vilma. 

 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Quem trabalha e mata a fome, 

Não come o pão de ninguém. 

Quem ganha mais do que come, 

Sempre come o pão de alguém. 

(Ditado popular) 

 



 

 

RESUMO 

 

Dado o potencial formador dos espaços não escolares, e considerando os fundamentos do 

trabalho em sentido ontológico, bem como da formação humana emancipatória, o objetivo geral 

desta investigação foi analisar a capacidade educativa das ações vivenciadas na Horta 

Comunitária de Ipiaú, Bahia, verificando quais sentidos, intencionalidades, saberes e práticas 

permeiam a relação que a comunidade estabelece com o trabalho e avaliando se essa forma de 

trabalho é mais do que apenas uma alternativa ao desemprego, caracterizando-se, desse modo, 

como resistência e enfrentamento aos processos de alienação e exploração no âmbito do capital, 

a fim de reconhecer os elementos potenciais para a constituição da horta como território 

educativo para a Educação Profissional e Tecnológica. Metodologicamente, o estudo foi 

orientado pelos princípios das pesquisas de cunho social (FREIRE, 2001) e da Sistematização 

de Experiências (HOLLIDAY, 2006), vivenciados na horta comunitária. Para tanto, foram 

adotados os cinco tempos para a constituição de uma sistematização: o ponto de partida; as 

perguntas iniciais; a recuperação de processos vividos; a reflexão de fundo; e os pontos de 

chegada. Teoricamente, o estudo teve como base as discussões sobre trabalho (MARX, 2013a), 

trabalho como princípio educativo (GRAMSCI, 1982), cultura do trabalho e a outra economia: 

popular, do trabalho e solidária (CATTANI, 2009; TIRIBA, 2001); formação humana 

(SAVIANI, 2007, FREIRE, 1983), prática social como prática educativa (CALDART, 2015; 

MÉSZÁROS, 2008; ARROYO, 1995), experiência (CIAVATTA, 2008) e território educativo 

(FERNANDES, 2008; FREIRE, 1992; ARROYO, 2014). O percurso metodológico foi 

sintetizado em um portfólio digital que reúne as vivências e as considerações construídas no 

caminhar do processo de sistematização, destacando a potencialidade da sistematização de 

experiência na promoção da formação humana emancipatória e os sentidos, as 

intencionalidades, as práticas e os saberes desenvolvidos pelos sujeitos em seu espaço de 

trabalho, que estão permeados por territorialidades de resistência (reciprocidade, liberdade, 

autonomia, cooperação, partilha, trocas e ajuda mútua) que fomentam práticas educativas para 

EPT. 

 

Palavras-chave: Trabalho. Outra Economia. Formação humana emancipatória. Território 

educativo. EPT. Horta Comunitária. 

 

  



 

 

ABSTRACT 

 

Given the formative potential of non-school spaces, and considering the fundamentals of work 

in an ontological sense, as well as of emancipatory human formation, the general objective of 

this investigation was to analyze the educational capacity of the actions experienced in the 

Community Garden of Ipiaú, Bahia, verifying which meanings, intentions, knowledge and 

practices permeate the relationship that the community establishes with work and evaluating 

whether this form of work is more than just an alternative to unemployment, thus characterizing 

itself as resistance and confrontation with the processes of alienation and exploitation in the 

scope of the capital, in order to recognize the potential elements for the constitution of the 

vegetable garden as an educational territory for Technological Professional Education. 

Methodologically, the study was guided by the principles of social research (FREIRE, 2001) 

and the Systematization of Experiences (HOLLIDAY, 2006) experienced in the community 

garden. For that, the five times for the constitution of a systematization were adopted: the 

starting point, the initial questions, the recovery of lived processes, the deep reflection and the 

points of arrival. Theoretically, the study was based on discussions about work (MARX, 2013a), 

work as an educational principle (GRAMSCI, 1982), work culture and the other economy: 

popular, work and solidarity (CATTANI, 2009; TIRIBA, 2001); human formation (SAVIANI, 

2007, FREIRE, 1983), social practice as an educational practice (CALDART, 2015; 

MÉSZÁROS, 2008; ARROYO, 1995), experience (CIAVATTA, 2008) and educational 

territory (FERNANDES, 2008; FREIRE, 1992; ARROYO, 2014). The methodological path 

was synthesized in a digital portfolio that brings together the experiences and considerations 

built in the process of systematization, highlighting the potential of systematizing experience 

in promoting emancipatory human formation and the senses, intentions, practices and 

knowledge developed by the subjects in their work space, which are permeated by territorialities 

of resistance (reciprocity, freedom, autonomy, cooperation, sharing, exchanges and mutual 

help) that promote educational practices for EPT. 

 

Keywords: Work. Another Economy. Emancipatory human formation. Educational territory. 

EPT. Community Garden. 

 

  



 

 

LISTA DE FIGURAS 

 

Figuras 1 e 2 – Lotes da Horta Comunitária de Ipiaú (2019) ................................................. 89 

Figura 3 – Deninha, agricultora da horta comunitária de Ipiaú (2019) ................................ 102 

Figura 4 – Agricultoras da Horta Comunitária de Ipiaú (2019) ........................................... 123 

 

 

  



 

 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

 

CEP Conselho Ético em Pesquisa  

CETEP Centro Territorial de Educação Profissional e Tecnológica do Médio Rio das Contas 

EPT Educação Profissional e Tecnológica  

MST Movimento dos Trabalhadores Sem Terra  

SE Sistematização de Experiência  

 

  



 

 

SUMÁRIO 

 

1  INTRODUÇÃO ...................................................................................................... 12 

1.1  ASPECTOS METODOLÓGICOS ........................................................................... 20 

1.2  A OBSERVAÇÃO E O PLANEJAMENTO DAS ETAPAS .................................... 25 

1.3  O CAMINHAR E AS ETAPAS REPENSADAS ...................................................... 28 

2  O SER ONTOLÓGICO DO TRABALHO E A COEXISTÊNCIA DE 

SENTIDOS: SENTIDO HISTÓRICO E A RESISTÊNCIAS DE FORMAS 

NÃO CAPITALISTAS ........................................................................................... 32 

2.1  O TRABALHO EM SENTIDO ONTOLÓGICO: FORMAÇÃO HUMANA E 

CONTINUIDADE DA VIDA................................................................................... 32 

2.2  O TRABALHO EM SEU SENTIDO HISTÓRICO: O CAPITALISMO COMO 

MODO DE PRODUÇÃO HEGEMÔNICO .............................................................. 43 

2.3  O TRABALHO NAS FORMAS NÃO CAPITALISTAS DE PRODUÇÃO: 

RESISTÊNCIAS E CAMINHOS PARA A REPRODUÇÃO AMPLIADA 

DA VIDA ................................................................................................................. 53 

3  FORMAÇÃO HUMANA: CONCEITO, CONTRADIÇÕES E 

POSSIBILIDADES ................................................................................................. 63 

3.1  FORMAÇÃO EM SENTIDO ONTOLÓGICO ......................................................... 63 

3.2 A ESCOLA COMO ESPAÇO DE DEFORMAÇÃO/FORMAÇÃO ......................... 68 

3.3 ESPAÇOS NÃO FORMAIS: NA VIDA, A PROMOÇÃO DA FORMAÇÃ 

O HUMANA EMANCIPATÓRIA ........................................................................... 79 

4 SISTEMATIZAÇÃO DE EXPERIÊNCIA DOS AGRICULTORES E DAS 

AGRICULTORAS NA HORTA COMUNITÁRIA DE IPIAÚ: RECONHECER 

E CONSTRUIR SABERES .................................................................................... 86 

4.1 TRABALHO, LIBERDADE, AUTOGESTÃO E EMANCIPAÇÃO ........................ 93 

4.2 SOLIDARIEDADE E RECIPROCIDADE: EXPERIÊNCIAS VIVIDAS ............... 111 

5 ESPAÇOS DA VIDA E A EDUCAÇÃO PROFISSIONAL E TECNOLÓGICA: 

CONSTITUIÇÃO DE TERRITÓRIOS EDUCATIVOS PARA UMA 

FORMAÇÃO EMANCIPATÓRIA ..................................................................... 125 

5.1 ESPAÇOS DA VIDA E EPT: O CONCEITO EM CONSTRUÇÃO E A PRÁXIS DE 

UM TERRITÓRIO EDUCATIVO.......................................................................... 125 

6 CONSIDERAÇÕES FINAIS ............................................................................... 133 

 REFERÊNCIAS ................................................................................................... 138 



 

 

APÊNDICE A – Roteiro para Apresentação da Proposta de Sistematização ..... 145 

APÊNDICE B – Proposta de Sistematização de Experiência ............................. 146 

APÊNDICE C – Instrumento de Construção de Dados/Roteiro para a Construção 

da Linha do Tempo ............................................................................................... 148 

APÊNDICE D – Instrumento de Construção de Dados/Roteiro para Roda de 

Conversas sobre a Dimensão da Organização Coletiva e Trabalho .................... 149 

APÊNDICE E – Instrumento de Coleta de Dados/Roda de Conversa sobre a 

Dimensão Socioeconômica e o Autoconsumo da Produção ................................. 150 

APÊNDICE F – Instrumento de Construção de Dados/Roteiro para a Roda 

de Conversa sobre a Dimensão Produtiva/Aspectos Agroecológicos e/ou 

Ambientais ............................................................................................................ 151 

APÊNDICE G – Análise dos Dados/Roteiro para a Análise do Conteúdo  

Coletado no Processo de Sistematização da Experiência .................................... 152 

APÊNDICE H – Análise e Validação do Produto/Roteiro da Roda de Conversa 

para Análise e Validação do Produto por Professores dos Cursos Técnicos do 

Cetep Médio Rio das Contas ................................................................................ 153 

APÊNDICE I – Termo de Assentimento Livre e Esclarecido .............................. 154 

APÊNDICE J – Produto Educacional ................................................................. 156 

 

 

 



12 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

Vivências, leituras e discussões de um componente curricular que é a “base” dessa formação – 

o Mestrado Profissional em Educação Profissional e Tecnológica – reviraram a memória e 

trouxeram lembranças de experiências significativas: os primeiros momentos como 

profissional. Foram eles: a atuação como monitora, em um centro que articulava estudo e 

trabalho para criança e jovens em situação de vulnerabilidade; e o exercício de professorar em 

uma escola rural na qual as aprendizagens partiam do trabalho em uma horta constituída a partir 

de princípios da permacultura1. Essas duas experiências começam a delinear as decisões sobre 

a temática e o campo de pesquisa, dos quais partiriam a construção do Produto Educacional e 

da dissertação, exigências do mestrado, abrangendo a relação entre trabalho e formação e um 

espaço de trabalho como espaço formativo. Contudo, essas escolas trazidas pela memória não 

mais existiam e, assim, era preciso buscar um espaço em que o trabalhar e o formar se 

efetivassem de forma vinculada. 

Essa vinculação entre trabalho e formação não é algo singular, entretanto, as provocações, 

também de bases conceituais, exigiam a busca de um espaço no qual tais dimensões – trabalho 

e formação – estivessem pautadas em princípios singulares. Assim, seria um espaço em que 

essas se realizariam, ao mesmo tempo que humanizariam homens e mulheres, ou seja, um 

espaço no qual o trabalho tivesse elementos ontológicos e fosse possível uma formação 

emancipatória. Desse modo, foi realmente necessário empreender uma busca até o encontro 

com a Horta Comunitária de Ipiaú, o espaço da pesquisa aqui apresentada, um espaço 

possivelmente pautado em outra ideia de trabalho e, consequentemente, de economia. 

Entretanto, o problema do espaço da pesquisa ainda não estava plenamente resolvido; desde o 

princípio, o vínculo e o compromisso com os espaços formais de educação me inquietava a 

pensar em uma proposta de estudo que fosse significativa também para esse universo 

institucionalizado. Novamente, por meio dos estudos do componente curricular Bases 

Conceituais para a Educação Profissional e Tecnológica foi possível articular essas questões. 

                                            
1 Quer dizer cultura permanente: “Permacultura é uma expressão originada do inglês “Permanent Agriculture” e 

foi criada por Bill Mollison e David Holmgren na década de 70 do século passado. Ao longo dos anos ela passou 
a ser compreendida como “Cultura Permanente”, pois passou a abranger uma ampla gama de conhecimentos 

oriundos de diversas áreas científicas, indo muito além da agricultura. Nos dias atuais, a permacultura transpassa 

desde da compreensão da ecologia, da leitura da paisagem, do reconhecimento de padrões naturais, do uso de 

energias e do bem manejar os recursos naturais, com o intuito de planejar e criar ambientes humanos sustentáveis 

e produtivos em equilíbrio e harmonia com a natureza”. NÚCLEO DE ESTUDOS EM PERMACULTURA DA 

UFSC. O que é permacultura? Disponível em: https://permacultura.ufsc.br/o-que-e-permacultura/. Acesso em: 

jun. 2021. 



13 

 

Nesses estudos se evidenciaram problemáticas do espaço formal que intensamente me 

provocaram e continuam me provocando, tendo em visto que em 2019 comecei a atuar em um 

Centro de Educação Profissional como coordenadora pedagógica. Dentre esses problemas, se 

tornaram evidentes a adoção acrítica de modelos de formação, ditados, implicitamente, pelo 

sistema hegemônico e que respondem a interesses desse sistema, e o distanciamento entre a 

escola como âmbito institucionalizado de educação e os espaços da vida como âmbitos de uma 

formação emancipatória. 

Assim o que estávamos construindo enquanto proposta de pesquisa foi reforçando-se e 

ganhando forma: uma dissertação sobre os espaços da vida pautados noutra perspectiva de 

trabalho e formação e a importância do encontro entre esses espaços com a EPT, para uma 

formação humana emancipatória. 

Contudo, ainda existia uma lacuna: a forma de aproximação, ou seja, a atividade de mediação 

que contribuiria para compreender o espaço da vida em suas especificidades e que promoveria 

o encontro dessas realidades. Criando uma consonância com as questões já determinadas para 

o processo, elegeu-se a Sistematização de Experiência como estratégia metodológica que 

promove uma reflexão crítica sobre as experiências vivenciadas pelos sujeitos, oportunizando 

ao pesquisador aproximar-se da realidade e, ao mesmo tempo, promover uma formação 

emancipatória para os sujeitos envolvidos no processo. Com essa configuração, a 

Sistematização de Experiência, potencialmente, traria contribuições significativas para a EPT. 

A sugestão dessa proposta metodológica aos espaços formais, para se aproximar dos espaços 

da vida e na constituição de um território educativo, formar humanizando e emancipando, 

completou o trabalho e é em que se constituiu o produto educacional. 

Para esse fim e partindo de necessidades específicas da EPT, foi realizada a aproximação da 

horta comunitária de Ipiaú a partir do seguinte problema de pesquisa: em que medida os 

sentidos, intencionalidades, saberes e práticas que permeiam as relações de trabalho na horta 

comunitária de Ipiaú demonstram o caráter educativo do trabalho centrado numa “outra 

economia”. De forma complementar: até que ponto a horta comunitária tem se constituído em 

território educativo emancipador? 

Respondendo positivamente a essa temática, a pesquisa estaria evidenciando a potencialidade 

dos espaços não formais, ao mesmo tempo que compreenderia em que medida os sentidos, 

intencionalidades, saberes e práticas que permeiam as relações de trabalho autogerido na horta 

comunitária de Ipiaú demonstram o caráter educativo do trabalho centrado numa “outra 



14 

 

economia”. De forma complementar, compreenderia também até que ponto a horta comunitária 

tem se estabelecido como um território educativo emancipador para os próprios sujeitos 

(agricultores e agricultoras) que ali produzem sua vida material.     

Visando alcançar esse objetivo geral, compreender o sentido do trabalho e a formação na horta 

comunitária, os objetivos específicos foram projetados: a) Recuperar a história de constituição 

da horta comunitária de Ipiaú por meio da construção da linha do tempo com os agricultores e 

as agricultoras; b) Identificar as experiências e as experimentações do processo vivido por esses 

sujeitos que se relacionem com as dimensões da organização coletiva e do trabalho autogerido; 

c) Promover, aos sujeitos da Horta Comunitária de Ipiaú, espaço de diálogo para reflexão e 

problematização das experiências e experimentações, buscando identificar nelas traços da 

“Outra Economia” (CATTANI, 2009); d) Elaborar um produto educacional que contribua para 

orientar e instigar os sujeitos da EPT a fomentarem ou fortalecerem processos educativos-

pedagógicos mediados por territórios de resistência na produção (i)material da vida.  

Reconhecer como educativos os espaços de trabalho que vivenciem a ação de produzir e 

conhecer de uma forma diferente daquela empregada pelo capital constituem uma contribuição 

significativa para que se vislumbrem caminhos diferentes dos ditados pelas concepções 

hegemônicas. Caminhos esses que apontem possibilidades para problemas como o desemprego, 

mas que, principalmente, reconheçam sentidos, intencionalidades, saberes e práticas mais 

significativos para o trabalhador e demonstrem a construção de conhecimentos por e pelo 

trabalho no seu sentido ontológico. 

Assim, o estudo da dimensão educativa e pedagógica do trabalho na “Outra Economia” 

(CATTANI, 2009), a partir dos fundamentos da formação humana emancipatória e do trabalho 

em sentido ontológico, potencializa as experiências coletivas/autogeridas de trabalho, como 

processos de enfrentamento/resistência/alternativas ao capital e como território educativo para 

a formação dos novos trabalhadores. 

Na Horta Comunitária escolhida como campo da pesquisa, o trabalho parecia contemplar essas 

especificidades: produzir e aprender de forma diferente. Situada em Ipiaú, no sul da Bahia, 

município pertencente ao Território Médio Rio de Contas, que tem a história econômica 

marcada pela lavoura cacaueira – monocultura latifundiária que intensifica a concentração de 

renda –, a horta é constituída em uma perspectiva diferente. 

A realidade de Ipiaú, descrita acima, ultrapassa os limites locais e se configura como uma 



15 

 

característica regional, na qual o sistema econômico gira em torno de uma única atividade, 

limitando as perspectivas econômicas dos trabalhadores, situação que, de acordo com Furtado 

(1999), tem como uma das justificativas o centralismo industrial em uma dada região brasileira 

e acrescenta-se a inadequação da estrutura agrária nacional. Esse centralismo tem dupla e 

ambígua consequência: foi positivo, por dotar a nação de um mercado interno integrado; e 

negativo, à medida que essa centralização foi se acentuando a ponto de causar um desequilíbrio 

regional em relação ao desenvolvimento econômico. De modo geral, tem-se na realidade 

brasileira o fortalecimento das desigualdades socioeconômicas pela concentração de riqueza, 

poder e terra. 

Quanto ao contexto regional em que o município de Ipiaú está inserido, as contradições da 

economia de monocultura cacaueira geraram riquezas e também desigualdades que 

impulsionaram o ressurgimento de algumas práticas e espaços alternativos de produção. Na 

realidade local do município de Ipiaú, esses espaços podem ser caracterizados pela Fazenda do 

Povo, área desapropriada para fins de reforma agrária, e a Horta Comunitária de Ipiaú, que é 

um espaço alternativo de produção e teve seu surgimento em 1987, relacionado ao declínio do 

principal produto da economia regional, o cacau. 

Sobre o contexto local na época do surgimento da horta, Mendes (2006) afirma que o processo 

de declínio da economia cacaueira se deu da mesma forma que o declínio das monoculturas do 

açúcar, do café e da borracha. Explica que fatores naturais e climáticos e também os motores 

do sistema capitalista contribuíram para que essa economia se encontrasse em crise. A 

decadência da lavoura e a falência dos fazendeiros levaram o trabalhador a lançar-se ao êxodo 

rural. 

Os problemas fitossanitários nas lavouras de cacau e a concorrência internacional 

intensificaram a desigualdade socioeconômica da região. Embora as atividades agrícolas 

agroexportadoras tenham sido, historicamente, o motor de crescimento econômico de regiões 

em momentos históricos diferentes no Brasil, seus efeitos econômicos cumulativos foram 

pouco sentidos, sendo, geralmente, restritos às atividades comerciais. Isso – associado a fatores 

como a tendência de baixos salários, a forte concentração de renda, a forte dependência do 

mercado externo e o “consumo conspícuo” pela oligarquia agrária local –, rapidamente levava 

a estagnação econômica nos momentos de crise (FURTADO, 1998; 2004). 

Essas situações descrevem a realidade vivenciada nos municípios da região cacaueira do sul 

baiano, sendo mais grave naqueles que não encontraram outro motor de dinamização 



16 

 

econômica. Dessa forma, os rebatimentos no mercado de trabalho agrícola geraram efeitos em 

cadeia – desemprego, êxodo rural e migração para outras regiões. Dessa complexa configuração 

social surgiu a horta comunitária. 

Assim, o contexto do surgimento da Horta Comunitária de Ipiaú, quando ampliado, apresenta 

uma situação que tensiona estudos: o aumento, em número, que indica o surgimento de espaços 

alternativos de trabalho e a consequente coexistência do trabalho com sentidos que divergem, 

o trabalho pautado na economia capitalista e o trabalho na “outra economia”. A resposta a esse 

tensionamento é aprofundar-se nos conhecimentos acerca dos sentidos do trabalho. 

O capítulo dois apresenta a ideia do trabalho no sentido ontológico e, a partir disso, as 

características e os sentidos empregados ao trabalho, que também é histórico e social, do ponto 

de vista dos modos de produção. Esse trecho se conclui com a discussão sobre as características 

do trabalho na “outra economia”, evidenciando a relação entre essa discussão e o espaço da 

pesquisa. Como um todo, o capítulo é uma base conceitual e teórica que subsidia, no encontro 

com a Horta Comunitária, a busca de elementos do trabalho nessa “outra economia” – temática 

contemplada nas discussões da última parte do capítulo. 

Nesse, inicialmente, se parte do entendimento sobre o trabalho em sentido ontológico; a 

discussão sobre o sentido histórico associa-se à conjuntura de um contexto maior, as décadas 

de 60, 70 e 80, anos que foram marcados por auge, declínio e tentativa de reestruturação do 

capitalismo, com consequências diretas no mundo da produção e com aumento significativo de 

experiências alternativas de trabalho. 

De acordo com Antunes (2009), durante a fase que se estende do pós-guerra até os anos 60, o 

capitalismo teve seu apogeu, vivenciando de forma intensa uma das suas principais concepções, 

a acumulação do capital. Entretanto, no início dos anos 70, o sistema começa a apresentar queda 

das taxas de lucro, retração do consumo e dos gastos públicos e maior concentração de capitais; 

esses seriam sinais críticos que culminariam numa grave crise nos anos 80. Aprofundando os 

conhecimentos sobre esse colapso, Antunes (2009) traz as análises de Robert Brunner, que 

afirma, como causas da crise, a demasiada e crescente produção e também a demasiada 

eficiência. Esse momento crítico foi entendido como crise da própria ordem capitalista e 

denominada por Antunes (2009) como “crise estrutural”, por se entender que as prescrições 

próprias do sistema a geraram. 

Ainda segundo Antunes (2009), as principais consequências dessa crise, que também são as 



17 

 

respostas dadas pelo próprio sistema capitalista, foram o nascimento do neoliberalismo, a 

intensificação da atividade de privatizar o Estado, a desregulamentação dos direitos do 

trabalhador e a desmontagem do setor produtivo estatal. Tiriba (2001) também a menciona, 

afirmando que, no contexto da crise, que se iniciou a partir dos anos 70, os governos começaram 

a adotar aquilo que era preconizado pelo pensamento neoliberal, que afirma não ser 

responsabilidade do Estado a atividade de proteger a garantia das condições de vida para seu 

povo, as quais passam a ser de responsabilidade de cada indivíduo. 

Construindo a relação entre o surgimento da horta e esse contexto, interessa chamar a atenção 

para a desregulação dos direitos do trabalho e sua precarização e as decorrentes “mutações de 

ordens diversas”, que ressurgem disso tudo, no caso, as mutações concernentes à “economia 

social” (ANTUNES, 2009). Ampliar as linhas que vinculam o surgimento do espaço da horta 

comunitária a esse âmbito mais geral resulta em vinculá-lo ao surgimento de novas formas e 

conceitos de trabalho (incluir) ligados à ideia da “Outra Economia”. Tiriba (2001) constrói uma 

linha cronológica situando fatos e situações relacionados à política e ao modelo de produção 

capitalista, que provocam crises e, consequentemente, fazem emergir, na luta contra a pobreza, 

uma economia diferente. 

A autora afirma, ainda, que era perceptível, nos anos 80, o crescimento de ações populares que 

se efetivavam na busca alternativa de renda e trabalhos. Essa percepção, novamente de acordo 

com Tiriba (2001), provoca nos estudiosos a tentativa de compreender o fenômeno dessa 

proliferação de iniciativas populares, que, embora sejam diferentes do que se apresentava em 

contextos anteriores, se remetem a práticas anteriores ao capitalismo. 

Quando se pensa dessa forma sobre a “outra economia”, é possível deduzir que essa responde 

a circunstâncias criadas pelo sistema social da contemporaneidade, o capitalismo, se 

apresentando como característica das iniciativas de grupos para o enfrentamento aos problemas 

sociais e econômicos que dificultam a sua sobrevivência. Da relação do termo com o 

cooperativismo, pode-se extrair a informação de que esse tipo de evento não é algo atual, ações 

cooperativas são registradas ao longo da história do homem; contudo, analisar ações desse tipo 

exige compreendê-las dentro de um cenário maior no qual se efetivam. A emergência de espaços 

coletivos de trabalho, que respondem às contradições do sistema que explora, aliena e/ou exclui 

trabalhadores, apresenta-se como possibilidade de emancipação no interior do cenário 

neoliberalista que restringe as condições de sobrevivência. 

A terceira parte do texto discute as diferentes perspectivas de educação e a possibilidade de 



18 

 

formar o sujeito a partir dos espaços não formais, evidenciando a potencialidade desses para 

uma formação humana emancipatória. O tópico inicia com a reflexão sobre o conceito de 

formação humana/educação e distintas perspectivas sobre essa categoria. No segundo 

momento, se traça um percurso histórico que contextualiza a institucionalização, a 

universalização e o desenvolvimento da escola como espaço formal. A partir desse ponto, 

sinalizam-se as problemáticas na formação que se constitui nesse espaço, situação que justifica 

a discussão sobre a possibilidade de formar-se em outros espaços, ou melhor, na relação entre 

a escola formal e os espaços não informais. 

Assim é que o trabalho na “outra economia”, espaço não escolar, é considerado capaz de 

configurar-se em território educativo e pedagógico, tendo, na própria ação de trabalhar, a 

ferramenta para aprender, formar-se humanamente e/ou ensinar. Nesse espaço, o fazer e o 

pensar se articulam; o fazer tem elementos que contribuem para a formação, sendo esse fazer o 

ponto do qual se parte para se repensar a respeito da própria prática e ampliar saberes. 

Essa possibilidade também se pauta na compreensão de que a formação humana é um processo 

que se materializa de diversos modos; múltiplos e diferentes conceitos permeiam o 

entendimento sobre o que é e como se dá essa formação. Consequentemente, ela pode efetivar-

se num amplo universo de espaços, sendo o escolar apenas uma possibilidade que a realiza de 

um modo muito específico. Assim, os processos de formação humana ultrapassam os muros 

escolares e podem mostrar-se nas várias áreas da vida social, entre elas, a do trabalho. 

Esses espaços específicos de trabalho têm sido analisados desse ponto de vista, como território 

educativo para a educação popular, para uma formação mais humana. Aponta-se a possibilidade 

de o trabalhador aprender no fazer e na reflexão crítica sobre o seu fazer. Segundo Tiriba (2001), 

os espaços e os processos de produção que têm os trabalhadores como autônomos podem 

ampliar, significativamente, o campo de investigação sobre “os elementos materiais da 

formação humana” (TIRIBA, 2001, p. 228), isso se referindo a espaços nos quais se produz a 

partir do trabalho, que assume outros sentidos que não o capitalista e que, consequentemente, é 

capaz de gerar saberes diferentes. Essa perspectiva de formação acha sustentação nos estudos 

de Freire (1983, 1987) e nas características que ele aponta como necessárias à educação 

popular: contextualização, problematização e dialogicidade. 

No capítulo quatro, apresenta-se a análise de dados constituídos a partir da sistematização de 

experiência e do diálogo entre os saberes desses sujeitos e as perspectivas teóricas sobre 

liberdade, autonomia e emancipação, discutidas como categoria histórica e social, 



19 

 

principalmente por Ribeiro (2010), Polanyi (2019) e Dussel (2012). Discutem-se, também, as 

relações estabelecidas pelo trabalho entre agricultores e agricultoras, cuja orientação teórica é 

de Gaiger (2016). É importante sinalizar que as categorias discutidas no capítulo quatro foram 

as que, enfaticamente, apareceram nos dados. 

Desse modo, procurou-se, com essa pesquisa, analisar os sentidos atribuídos ao trabalho pela 

comunidade, buscando reconhecer os possíveis elementos potenciais para a constituição da 

horta como território educativo emancipador, verificando se o trabalho na horta comunitária é 

mais que uma forma alternativa ao desemprego, caracterizando-se como resistência e 

enfrentamento aos processos de alienação e exploração do capital. 

O estudo amparou-se no aprofundamento das prévias categorias analíticas: Trabalho, Formação 

Humana e Espaços da vida. Âmbitos problematizados por autores como: Marx (2013), a base 

para o sentido ontológico do trabalho; Polanyi (2019), abordando os períodos históricos de 

transformações no modo de produção, especificamente no que concerne a relação entre 

sociedade e economia; Antunes (2007) e Cattani (2009), que, nos estudos sobre a crise 

capitalista, evidenciam as consequências dela advindas, para a configuração do trabalho, e 

apontam, respectivamente, o trabalho precarizado capitalista e o trabalho na “outra economia”; 

Mészáros (2008), a partir do qual a discussão acerca da problemática da educação é introduzida 

e direcionada, alicerçando-se na sua visão sobre a essência do saber e a formação construída 

nos espaços não escolares; Caldart (2015), por meio da qual se apresentam as matrizes 

formadoras pensadas pela educação do MST; Arroyo (1995) que assinala uma possibilidade de 

diálogo com Mészáros e Caldart, por afirmar as práticas sociais como educativas; Ciavatta 

(2008), que, aprofundando o conceito de experiência, o relaciona com aquilo que é feito pela 

classe trabalhadora; Tiriba (2001), que, investigando o significado atual das experiências 

autogestionárias, também aborda a possibilidade de formação a partir do trabalho; e Fernandes 

(2008), subsidiando o conceito de território. A finalização deste trabalho é o encontro entre os 

espaços da vida e a Educação Profissional e tecnológica: os territórios educativos, conceito em 

construção discutida a partir de Freire (2011). 

O percurso foi sintetizado em um portfólio digital (material que se pretende indutor de práticas 

educativas-pedagógicas na EPT) que reúne as etapas, as vivências e as considerações 

construídas no caminhar do processo de sistematização e os sentidos, intencionalidades, saberes 

e práticas desenvolvidos por essa comunidade, em seu espaço de trabalho. A fase final foi a 

validação do produto. Participaram desse momento docentes de cursos técnicos profissionais 



20 

 

do Centro Territorial de Educação do Médio Rio das Contas, que analisaram a potencialidade 

pedagógica da estratégia metodológica para a aproximação da EPT dos espaços da vida, a fim 

de se constituírem saberes a partir do diálogo das vivências e trabalho nos territórios educativos. 

Nesse sentido, partiu-se da compreensão do espaço de trabalho e da cultura do trabalho, nos 

territórios de resistência (Território Educativo) naquilo que lhes dá sentido, no que é 

condicionante e reflexo das contradições do processo do capital, que representa sua forma e 

conteúdo no processo histórico, para pensar na sua potencialidade como espaço pedagógico na 

EPT. Isto é, pensar na complexidade do binômio trabalho e educação no processo de reprodução 

ampliada da vida, a fim de identificar as pistas para problematizar as possibilidades de 

organização dos espaços pedagógicos na EPT e da EPT (aquilo que deveria vir a ser na sua 

potencialidade formativa). 

 

1.1 ASPECTOS METODOLÓGICOS 

 

A opção por uma horta comunitária e os homens e as mulheres que a constituem como 

campo/sujeitos de pesquisa para uma dissertação de mestrado pode refletir distintas e distantes 

perspectivas epistemológicas. De um lado, a academia pode interessar-se por esse campo a 

partir da compreensão de que as teorias construídas com o rigor e a objetividade científicos 

devam alcançar espaços privados “dessa ciência”. Em outra margem, o pesquisador reconhece 

que saberes são construídos nos espaços da vida e assume a necessidade de, partindo da 

problematização desses contextos, sistematizar conhecimentos. 

A opção alicerçada na segunda perspectiva tem base nas concepções que defendem a 

descolonização do saber – Epistemologias do Sul (SANTOS, 2020) – e que dialogam com a 

Educação Popular (FREIRE, 1974) e com a Investigação-Ação Participativa (FALS BORDA, 

1970); essas duas últimas também alicerces da opção da pesquisa. A apresentação dessa base, 

logo na abertura do texto que discute a organização, a lógica e a sistemática da pesquisa, se 

justifica pela influência que essas questões exerceram na escolha do caminhar metodológico 

que aproximou os sujeitos da pesquisa, nesse caso, os agricultores, as agricultoras e o eu 

pesquisador. 

Assim, foi imperativo trazer, mesmo que resumidamente, pois foi retomada, ao longo do texto 

e na discussão de temas específicos, a ideia central de cada elemento dessa tríade –



21 

 

Epistemologias do Sul, Educação Popular e Investigação-Ação Participativa. Essas ideias 

orientaram, desde o desenho do projeto, passando pelos métodos do caminhar, até a análise dos 

dados que produziram o conteúdo. 

Da Educação Popular idealizada por Freire (1970), este trabalho se incumbiu de questionar a 

realidade contextual para, a partir dela, excitar e/ou retomar processos de conscientização sobre 

fatores que circunscrevem as condições concretas da vida, o que é ponto de partida para o 

movimento de libertação. Já na Investigação-Ação Participativa se acha o compromisso 

ideológico, que, de modo algum, interfere na cientificidade do conhecimento construído, mas 

que não é neutro, pois é direcionador das escolhas sobre temas, campos e sujeitos da 

investigação. É o pesquisador se questionando sobre com o que se compromete o seu trabalho. 

Por fim, inspirada nas Epistemologias do Sul que “[...] visam articular conhecimentos 

científicos e conhecimentos artesanais” (SANTOS, 2020, p. 350), a dissertação tem como fim 

provocar a reflexão sobre a necessidade de aproximar os espaços formais dos saberes 

produzidos nos espaços-tempos da vida. De forma mais direta, se intenciona uma formação 

para os sujeitos da EPT, também a partir de diálogos sobre a vida e o trabalho que se passam 

nos “territórios de resistência” ou “territórios educativos”. 

Devido às opções sinalizadas e a como essas concepções sustentaram – primeiro, o projeto de 

pesquisa e, seguidamente, seu percurso –, esse trabalho se constituiu permeando a esfera da 

vida sociocultural. Isso porque a busca de respostas esteve na observação da prática de 

agricultores e agricultoras, em uma horta comunitária, e nas suas reflexões sobre sua 

experiência com o trabalho e as relações nele firmadas. 

O problema da pesquisa – Em que medida os sentidos, intencionalidades, saberes e práticas que 

permeiam as relações de trabalho na horta comunitária de Ipiaú demonstram o caráter educativo 

do trabalho centrado numa “outra economia”? De forma complementar: até que ponto a horta 

comunitária tem se constituído em território educativo emancipador? – também é pensado a 

partir da esfera sociocultural. Os aspectos que o compõem conduziram para a observação das 

práticas e dos saberes advindos do trabalho e, desse modo, para a observação desse trabalho 

como uma ação educativa. 

Por tudo isso, a problemática da dissertação se inscreve no domínio de questões que resultam 

em produções qualitativas, isso com base em Trivinõs, que afirma: 

 



22 

 

Uma das grandes postulações da pesquisa qualitativa é a de sua atenção preferencial 

pelos pressupostos que servem de fundamento à vida das pessoas [...]. Por isso, os 

investigadores dessa corrente aprofundaram, especialmente através da entrevista 

semiestruturada e da observação livre [...], o estudo do que pensavam os sujeitos sobre 

suas experiências, sua vida, seus projetos. Na busca do que estava aí, muitas vezes, 

invisível, os pesquisadores procuravam detectar os significados que as pessoas davam 

aos fenômenos. (TRIVINÕS, 1987, p. 130). 

A explicação trazida por esse autor reflete, integralmente, a direção para a qual esteve voltado 

o interesse deste estudo. A Horta Comunitária de Ipiaú pode ser caracterizada como um dos 

“pressupostos que servem de fundamento à vida” (TRIVINÕS, 1987) dos homens e mulheres 

que trabalham nesse espaço e que, no seu fazer, deixam transparecer escolhas relacionadas à 

sua ideia de liberdade, aos tipos de vínculos que constituem e à forma de aprender e ensinar. 

A afirmativa de que a citação acima reflete este estudo, integralmente, se alicerça na 

identificação entre o que nela é apontado sobre a forma, o conteúdo e as escolhas metodológicas 

deste trabalho. Ou seja, o modo de caminhar que levou a conhecer o que pensavam os 

agricultores e agricultoras desse espaço de pesquisa se assemelha ao modo de fazer pesquisa 

qualitativa. Não termina com esses pontos a explicação de que as escolhas deste trabalho são 

refletidas inteiramente nessa citação de Trivinõs (1987). Para além, afirma-se uma identificação 

entre forma e conteúdo. Então, iguala-se o foco dos interesses; o autor fala da busca de 

significados e é justamente sobre os sentidos do trabalho e sobre os sentidos do que é gerado a 

partir dele que se indagou neste estudo. 

Tendo sido explicada a identificação entre a concepção deste trabalho e as informações trazidas 

nessa citação de Trivinõs, ainda há outra razão para definir esta produção como qualitativa. 

Neste ponto, fala-se sobre a importância dirigida ao decurso. Muito mais do que nos resultados 

finais, foi em tudo aquilo que ia sendo construído nas sequências de ações metodológicas que 

o foco deste trabalho esteve. Ou seja, à medida que o eu pesquisador proponha as etapas de 

sistematização e que os homens e as mulheres partilhavam suas experiências, ia surgindo o 

material mais importante deste estudo, sendo assim em todo o processo. As pesquisas 

qualitativas têm este perfil, “Os pesquisadores qualitativos estão preocupados com o processo 

e não simplesmente com os resultados e o produto.” (TRIVINÕS, 1987, p. 127). 

Contudo, há exigências que não apenas as do rigor científico para se empreender um trabalho 

dessa natureza. Por exemplo, a compreensão da realidade não pode dar-se apenas por meio dos 

dados e fatos colhidos e analisados a partir da perspectiva do eu pesquisador, o seu lugar de fala 

é diferente do lugar de fala dos outros sujeitos da pesquisa e, sendo sujeitos, interessa as ideias 

construídas por eles a partir do lugar onde estão. A percepção da população envolvida sobre 



23 

 

esses dados e fatos também compõe o que chamamos de realidade, que é a relação entre 

objetividade (dados e fatos) e a subjetividade (percepções) discutidas por Freire (2001). 

Isso denota a importância de os agricultores e agricultoras terem assumido o papel de sujeitos 

nesse processo e resgata perspectivas que alicerçam o estudo (Educação Popular, Pesquisa-

Ação Participativa e a Descolonização do Saber inspiradas nas Epistemologias do Sul). 

Portanto, com base nesses direcionamentos, o conceito de dialogicidade que permeia as três 

perspectivas também sustenta o estudo e reafirma a opção política definida pelos trabalhadores. 

É importante colocar que, a partir dessas perspectivas, isso não poderia ter sido diferente: não 

apenas a pesquisadora, mas também os homens e as mulheres que compõem a horta comunitária 

ensinaram e aprenderam no desvendar da realidade concreta; também foram sujeitos da 

construção, do reconhecimento e da estruturação dos saberes. Assim, o pesquisar e a 

possibilidade de formação a partir da reflexão sobre a própria realidade se identificaram em um 

permanente e dinâmico movimento. 

E ainda não é o reconhecimento de todos os participantes como sujeitos que encerra as 

exigências da construção de um trabalho desta natureza. O trabalho também foi impondo uma 

disciplina, colocada nos sentidos expostos por Trivinõs (1987), ou seja, a coerência entre a base 

teórica, o compromisso ideológico e a ação que se pretende efetivar. Isso, somado à necessidade 

de evitar o “ecletismo intelectual” Trivinõs (1987), reclamou por uma corrente filosófica e 

conceitual que dialogasse com a apreensão da realidade na percepção dos sujeitos e por 

ferramentas e técnicas metodológicas que oferecessem espaço para autorias dos homens e das 

mulheres da horta. 

A partir do exposto e respondendo, de forma específica, à necessidade de uma corrente 

filosófica que dialogasse com a ideia de perceber saberes a partir da fala e da prática dos 

sujeitos, o método filosófico que melhor se harmonizou com o todo deste trabalho foi o 

materialismo histórico dialético, que, segundo Trivinõs (1987, p. 21), ressalta a importância da 

prática social como critério de verdade. Com essa escolha assegurou-se o diálogo entre a 

corrente filosófica, as bases conceituais e teóricas e as concepções e práticas metodológicas. 

Da base filosófica, o Materialismo Histórico Dialético, extrai-se a concepção metodológica 

dialética que vai ao encontro de técnicas e ferramentas que aproximam a experiência dos 

sujeitos do campo de pesquisa e o eu pesquisador. Nessa aproximação, são as ideias, as práticas 

e as contradições desses sujeitos em ação que vão constituindo conhecimentos. A 

Sistematização de Experiência configura-se como método procedimental que assegura a 



24 

 

necessidade colocada acima. Como atividade que visa aprofundar a teoria a partir da reflexão 

sobre uma prática específica, essa Sistematização demanda uma concepção de metodologia que, 

em sua base filosófica, preveja a prática social como caminho para a compreensão da realidade. 

Assim, foi possível estabelecer um diálogo entre a concepção metodológica e o método 

procedimental escolhidos. 

Holliday (2006), em um capítulo inteiro, apresenta os elementos que sustentam essa relação. O 

autor discute a união entre teoria (Concepção Metodológica Dialética) e prática (Sistematização 

de Experiência). A partir disso, há o entendimento dos fatos sociais em movimento, que é 

dependente da interação entre objetividade e subjetividade e do reconhecimento da importância 

da segunda para a compreensão ampla do termo prática. Outro aspecto relevante para a 

compreensão da realidade é a percepção de que os elementos que se contradizem também 

formam uma unidade no todo (unidade dos contrários). 

A Concepção Metodológica Dialética concebe a realidade em permanente movimento: uma 

realidade histórica sempre mutante, nunca estática ou uniforme, em razão da tensão que as 

contradições, incessantemente, exercem entre seus elementos. Em todo processo histórico 

geram-se tendências contraditórias, cuja confrontação gera a mudança e o movimento. A origem 

das transformações se encontra, assim, no interior dos próprios processos históricos, em cujo 

âmago começa uma relação de oposição recíproca entre aspectos ou polos contraditórios que, 

ao se vincularem entre si, tendem a excluir-se mutuamente. (HOLLIDAY, 2006, p. 47). 

A relação da sistematização com a concepção metodológica dialética também se ampara na 

compreensão do que seja a experiência; essas “[...] são processos sociais dinâmicos: em 

permanente mudança e movimento. São também processos sociais complexos, em que se inter-

relacionam, de forma contraditória, um conjunto de fatores objetivos e subjetivos [...]” 

(HOLLIDAY, 2006, p. 21). 

É essa experiência dinâmica, materializada no trabalho desenvolvido na Horta Comunitária de 

Ipiaú que se tornou um campo para a sistematização. Práticas concretas e específicas que 

compõem um contexto social e histórico próprio, dinâmico e contraditório. Assim, o processo 

de sistematização penetrou a experiência, desvelando elementos e contradições, apreendendo-

a para, a partir de sua própria lógica, compreendê-la. A ação de sistematizar a experiência 

produziu dois resultados: o processo e as compreensões possíveis a partir do que foi gerado por 

esse processo, neste caso, o produto. A ideia do processo como resultado se ampara na sua 

potência para a construção e o reconhecimento dos saberes. 



25 

 

A sistematização é aqui considerada um método procedimental e se caracteriza como 

metodologia participativa, capaz de gerar conhecimento a partir da realidade prática que foi 

analisada pelos participantes que vivenciaram essa realidade. Além disto, a Sistematização de 

Experiência contribuiu para o alcance dos objetivos e produziu elementos substantivos para o 

produto final. Poderoso instrumento para a prática transformadora, realizada por meio de 

metodologias participativas, [...] a sistematização busca reconstruir experiências. Sistematizar 

implica compreender, registrar, ordenar, de forma compartilhada, a dimensão educativa de uma 

experiência vivida. (HOLLIDAY, 2006, p. 7). 

E conhecimento que se desenvolve na aproximação de “experiências práticas concretas” de 

educação popular se completa colocando que a sistematização é uma prática de construção da 

organização popular ou promoção social. Experiências caracterizadas como históricas, 

complexas e contraditórias, por estarem ligadas a um contexto mais amplo que também se 

move, são intricadas e contrastantes. 

 

1.2 A OBSERVAÇÃO E O PLANEJAMENTO DAS ETAPAS 

 

Cabe destacar que o percurso dessa sistematização, sendo uma interpretação crítica de 

experiências, que, reorganizadas, trouxeram sentidos ao vivido, assentou-se, inicialmente, 

conforme contribuições de Holliday (2006), nos seguintes tempos: ponto de partida, perguntas 

iniciais, recuperação do processo vivido, reflexão de fundo e ponto de chegada. Como permite 

o método procedimental, aqui esses tempos foram adaptados em sua constituição e na ordem 

em que se apresentam, visando manter o rigor necessário à construção deste estudo, e seriam 

efetivados em momentos denominados rodas de conversa. Segundo Moura e Lima (2014, p. 

99), a roda de conversa “[...] é uma forma de produzir dados em que o pesquisador se insere 

como participante da pesquisa pela presença na conversa e, ao mesmo tempo, produz dados 

para a discussão”. 

O planejamento inicial da Sistematização de Experiência apresentava cinco etapas que se 

desenvolveriam em oito encontros, perfazendo um total de 16 horas. 

Etapa 1 – As perguntas iniciais: definição do objetivo, do eixo a ser sistematizado e a 

delimitação do objeto. Essa demarcação constituiu-se na análise da problemática, que apontou 

quais dimensões deveriam ser trabalhadas para a construção de saberes que a responderiam. 



26 

 

Diante disso, ratifica-se o objetivo de desvelar a ação do trabalho e perceber nesse ou nos seus 

resultados elementos que o estabeleçam como educativo; aponta-se o “trabalho” – princípio 

educativo e a cultura do trabalho – como eixo da sistematização e objeto de estudo. 

Etapa 2 – Ponto de partida: a sistematização parte da própria prática. Isto indica que não se 

sistematiza uma ação futura; o que é interpretado é a realidade cotidiana. A especificidade dessa 

realidade é apresentada por dimensões temáticas que delimitaram o que nela seria observado. 

Elencaram-se, nesse ponto, as dimensões para as quais os trabalhadores se voltaram ao 

sistematizar sua experiência – dimensões temáticas tomadas como referência para a 

sistematização e para a análise, apresentadas abaixo e compondo um dos tópicos da proposta 

de sistematização: 

● Dimensão da Organização Coletiva e trabalho (Apêndice D) 

● Dimensão Socioeconômica e autoconsumo da produção (Apêndice E) 

● Dimensão Produtiva (Aspectos agroecológicos e/ou ambientais) (Apêndice F) 

Abrindo um parêntese neste ponto, cabe resgatar que a concepção metodológica dialética, as 

técnicas e as ferramentas optadas comungam de uma mesma perspectiva em relação à 

construção do conhecimento. Dentro desses círculos, afirma-se a possibilidade de saberes 

construídos nos espaços-tempos da vida e por sujeitos dessa vida. Diante disso e tendo sido 

escolhidas e elencadas a base filosófica, a concepção metodológica e as técnicas e ferramentas, 

foi imposto à pesquisadora uma postura dialógica em relação a determinações prévias e 

consolidadas a respeito das categorias. As dimensões construídas apontavam uma categorização 

prévia, contudo, não definitiva ou imutável. Ao contrário, a sustentação do estudo não permitia 

categorizações fincadas e cimentadas, a possibilidade de redefinição de categorias circundava 

todo o estudo, essas poderiam ser redefinidas no processo do estudo e pelos sujeitos envolvidos. 

Voltando à estruturação da ferramenta metodológica, a seguir é apresentado o que foi delineado 

para a terceira etapa: 

Etapa 3 – Recuperação do processo vivido: esse tempo é composto, segundo Holliday (2006), 

por dois momentos: a reconstrução da história, feita a partir de registros que resgatem 

acontecimentos, e a ordenação, processo pelo qual se organizem, cronologicamente, os 

acontecimentos que descrevam o percurso trilhado pela comunidade. 

 



27 

 

[...] entender como chegamos ao momento em que estamos; quer dizer, a explicar-nos 

nossa própria trajetória e não para reconstruir o passado por reconstruir e sim para 

poder compreender melhor nosso presente, localizando – a partir da trajetória 

acumulada – os elementos, características, contradições e desafios da etapa atual em 

que nos encontramos. (HOLLIDAY, 2006, p. 30). 

A realização da etapa 3 – a reconstrução histórica – se constituiu por meio da confecção de uma 

linha de tempo, que recuperou alguns episódios, que, organizados, comporiam a etapa chamada 

de ordenação. Essa ação possibilitou localizar diversos elementos-situações, que seriam 

analisados no processo de sistematização. 

Etapa 4 – Reflexão de fundo: é a interpretação crítica do que ocorreu ao longo do processo, o 

que permitiria identificar aspectos que influenciaram no que se passou e que contribuíram para 

que sucedesse desta e não de outra maneira. Três questões orientariam essa interpretação crítica 

da realidade: O que fizemos/construímos? Como fizemos/construímos? Por que 

fizemos/construímos desta forma e não de outra? 

Etapa 5 – Pontos de chegada: segundo Holliday (2006, p. 90) é o “[...] último tempo desta 

proposta metodológica que é uma nova forma de chegar ao ponto de partida, enriquecido com 

a ordenação, reconstrução e interpretação crítica das experiências sistematizadas”. 

Dessa forma conceituada, a fase final do processo de sistematizar seria o momento de 

formulações de conclusões teóricas e práticas que poderão contribuir para melhorar as ações 

desenvolvidas pela comunidade ou grupo que efetivou o processo de sistematização. Mas 

também contribuiria para a proposta de aproximação entre os espaços-tempos da vida e as 

instituições formais de educação, assim constituindo os territórios educativos. 

  



28 

 

Tabela 1 – Resumo do Processo Metodológico Planejado 

Método Filosófico: Materialismo Histórico Dialético 

Concepção Metodológica: Dialética 

Objeto: O trabalho na horta comunitária de Ipiaú 

Abordagem: Qualitativa Método Procedimental: Sistematização de Experiência 

Coleta de dados – Síntese do Processo de Sistematização 

Momento Ação/Dimensão Temática Ferramenta N.º de Encontros/ 

Carga Horária 

Contato Inicial 

Etapas 1 e 2 do processo 

de sistematização 

Apresentação da Proposta de 

Sistematização 

Pactuação com os participantes 

da pesquisa 

Assinatura do TCLE 

Roda de Conversa – 

Coordenada a partir de 

roteiro (Apêndice A) e 

registrada com vídeo 

1 de 1h a 2h   

Etapa 3 do processo de 

sistematização 

Construção da Linha de Tempo 

da Horta Comunitária 

(Recuperação e organização 

cronológica dos fatos) 

Roda de Conversa – 

Coordenada a partir de 

roteiro (Apêndice C) e 

registrada com vídeo 

1 de 2h   

Etapas 4 e 5 do Processo 

de Sistematização 

Dimensão da Organização 

Coletiva e Trabalho associado 

Roda de Conversa 

coordenada a partir de 

roteiro (Apêndice D) e 

registrada com vídeo 

2 de 2h   

Etapas 4 e 5 do processo 

de sistematização 

Dimensão Socioeconômica e 

autoconsumo da produção 

Roda de Conversa 

coordenada a partir de 

roteiro (Apêndice E) e 

registrada com vídeo 

2 de 2h 

Etapas 4 e 5 do processo 

de sistematização 

Dimensão Produtiva (aspectos 

agroecológicos e/ou ambientais) 

Roda de Conversa 

coordenada a partir de 

roteiro (Apêndice F) e 

registrada com vídeo.   

2 de 2h 

 

 

1.3 O CAMINHAR E AS ETAPAS REPENSADAS 

 

No início do caminhar entre as leras, o planejado foi-se concretizando como apresentado acima. 

O primeiro momento oficial, a adesão dos agricultores e agricultoras à proposta, realizou-se em 

uma roda de conversa, na qual lhes foi apresentada a proposta por meio de um cordel ilustrado 

e cantado, que explicava o processo de Sistematização da Experiência. 



29 

 

Ressaltam-se a fala e o entusiasmo do senhor José Marinho, vendo a possibilidade de que a, 

partir das rodas de conversa e da história da horta contada e registrada, eles pudessem resolver 

questões legais e administrativas. Outros, mais desconfiados e inseguros, mantinham certa 

distância, e algumas mulheres, também entusiasmadas, já deixavam transparecer o importante 

papel assumido na horta. Em uma conversa regada a chá e café, agricultores e agricultoras 

começam a compreender o processo de sistematização de experiência, são informados sobre os 

processos burocráticos e aceitam o desafio de pensar sobre o que fazem. 

No segundo momento, também como planejado e explicitado, a roda de conversa resultou na 

construção da Linha do Tempo da Horta Comunitária. Narrações de um dos agricultores, o qual 

está há mais tempo naquele espaço, foram o ponto de partida para o despertar de memórias e o 

resgate de histórias que foram compondo a horta e aqueles homens e mulheres em agricultores 

e agricultoras de um espaço que poderá constituir-se em um dos “sistemas alternativos de 

produção”. Nas memórias e histórias de cada um, a história da Horta Comunitária de Ipiaú. 

Esse processo de resgate da memória foi-se dando ao mesmo tempo que esses homens e 

mulheres construíam um retrato de si mesmos. Lápis de colorir deram características específicas 

a um molde de papel impessoal que se transformou em Maíza, Nicinha, Delzuita... 

Assim, a história da horta iniciada pelo senhor Leone foi continuando, à medida que cada 

mulher, cada homem, se colocava na linha do tempo e permitia que a sua história compusesse 

a história coletiva da horta comunitária. Contando sobre o que encontraram, eles e elas 

contavam sobre fatos e mudanças que marcaram a trajetória desse espaço de trabalho e, 

consequentemente, da vida. 

O início e o fim do percurso foram cumpridos como o planejado, mas, entre esses dois tempos, 

foi preciso replanejar as estratégias de aproximação entre sujeitos: agricultores, agricultoras e 

o eu pesquisador. Essa necessidade se apresentou na própria dinâmica do trabalho, as reuniões 

planejadas para o coletivo ficaram inviáveis em uma realidade em que cada trabalhador 

organiza seu tempo de forma diferente. As reuniões marcadas sempre para o fim da tarde, no 

próprio espaço da horta, passaram a ficar vazias. Delzuita não se apresentava, pois tinha vindo 

muito cedo para a horta e, nesse horário, já estava em casa; Leninha a acompanhava. Nicinha 

ainda estava molhando a horta, dividia o tempo entre a roça de aipim e o cultivo das hortaliças. 

Deninha arrumava o carro de temperos que passearia pela cidade em busca de compradores. 

Ficou inviável reunir os agricultores e agricultoras. 

Diante do impasse, a sistematização de experiência que se iniciou no coletivo tomou outra 



30 

 

forma, e o encontro entre a pesquisadora e esses homens e mulheres passou a ser realizado entre 

as leras, com apenas um ou dois sujeitos e durante o trabalho. A conversa, sempre gravada em 

áudio, era orientada por questões previstas a partir das dimensões escolhidas para a investigação 

e elencadas no planejamento inicial dos encontros coletivos. Contudo, essa conversa, que no 

campo científico e metodológico se denomina entrevista, era encaminhada com “perguntas 

exploratórias”, que davam, aos sujeitos, liberdade de acessar a memória mais livremente. 

O processo de coleta de dados, que se constituiu nesse caminhar entre leras e o dialogar com os 

agricultores e agricultoras, encaminhando questões e ouvindo histórias trazidas das memórias, 

resultou em um compêndio de áudios, que foram transcritos. Cada transcrição das conversas 

individuais estava organizada em blocos que agrupavam as respostas referentes a cada 

dimensão trabalhada. Assim, por exemplo, as falas de Delzuita foram organizadas em três 

blocos diferentes: o primeiro, sobre a organização coletiva e o trabalho associado; o segundo, 

sobre a dimensão socioeconômica e o autoconsumo da produção; e a o terceiro bloco era sobre 

os aspectos agroecológicos e/ou ambientais. 

Como pesquisa qualitativa, esta exigiu uma técnica de análise de dados que correspondia a sua 

caracterização. A análise de conteúdo, segundo Câmara (2013, p. 182) é “[...] uma das técnicas 

de tratamento de dados em pesquisa qualitativa [...]”. A autora também afirma: “Nessa análise, 

o pesquisador busca compreender as características, estruturas ou modelos que estão por trás 

dos fragmentos de mensagens tomados em consideração”. (CÂMARA, 2013, p. 182). Afirma, 

ainda, que essa técnica apresenta três etapas: leitura flutuante, exploração do material e 

tratamento dos resultados: inferência e interpretação. 

Seguindo essa técnica, em um segundo momento, cada um desses blocos passou a compor um 

conjunto com os blocos correspondentes que traziam a transcrição da fala de outros sujeitos. 

Assim, têm-se três conjuntos de transcrições que, analisadas no todo, confirmaram algumas 

categorias, mas também fizeram emergir outras, como a categoria liberdade. A leitura 

flutuante, segundo Câmara (2013), é a primeira etapa da análise de conteúdo e sinaliza as 

categorias que nortearão a pesquisa. A segunda etapa, denominada aqui de exploração do 

material, consolida ou exclui as categorias já apontadas. É preciso confessar que o conjunto de 

transcrições que abordavam duas das dimensões pensadas inicialmente não se configurou em 

uma grande fonte de dados, representando questões ainda não aprofundadas pelos agricultores, 

as quais, no entanto, despontam como conteúdos que precisam ser discutidos e trabalhados. 

O entendimento do que se propôs a pesquisar exigiu um aprofundamento teórico, ou seja, o 



31 

 

estudo sobre as categorias preliminares: trabalho, prática educativa, vínculos sociais e território 

educativo. Entretanto, as rasas leituras iniciais não foram suficientes para definir e sustentar a 

reconstrução conceitual do todo dessas categorias. Ademais, na dinâmica do processo de 

Sistematização de Experiência e na posterior análise de dados, algumas dimensões ressaltam, 

outras não aparecem com a força esperada, e ainda há as que emergem sem terem sidos 

previstas. 

Assim, foi preciso um aprofundamento teórico para dar conta das categorias que se 

confirmaram, e novas leituras para embasar a conceituação de categorias que emergiram. De 

acordo com Câmara no “[...] movimento contínuo da teoria para os dados e vice-versa, as 

categorias vão se tornando cada vez mais claras e apropriadas aos propósitos do estudo”. 

(CÂMARA, 2013, p. 186). Durante a interpretação dos dados, é preciso voltar-se, atentamente, 

aos marcos teóricos pertinentes à investigação, pois eles dão o embasamento e as perspectivas 

significativas para o estudo. A relação entre os dados obtidos e a fundamentação teórica é que 

darão sentido à interpretação. É preciso lembrar que as categorias sobre as quais se pensou 

previamente se materializam como práticas da vida, sociais e históricas, e, nessa dinâmica, 

como previsto na concepção metodológica dialética, apresentam elementos contraditórios, que, 

apesar disso, também compõem a unidade. 

 

  



32 

 

2 O SER ONTOLÓGICO DO TRABALHO E A COEXISTÊNCIA DE SENTIDOS: 

SENTIDO HISTÓRICO E A RESISTÊNCIAS DE FORMAS NÃO CAPITALISTAS 

 

Este capítulo, de modo geral, é uma base conceitual e teórica que subsidia, no encontro com a 

Horta Comunitária, a busca de elementos do trabalho nessa “outra economia”, temática que é 

considerada nas discussões da última parte do capítulo. Apresenta a ideia do trabalho no sentido 

ontológico e, desse pressuposto, expõe as características e os sentidos empregados ao trabalho, 

que também é histórico e social, relativamente aos modos de produção. Mostra, também a 

discussão sobre as características do trabalho na “outra economia”, evidenciando a relação entre 

essa discussão e o espaço da pesquisa.  

 

2.1 O TRABALHO EM SENTIDO ONTOLÓGICO: FORMAÇÃO HUMANA E 

CONTINUIDADE DA VIDA 

 

O estudo da História Social apresenta o conceito do trabalho em sentido ontológico e esclarece 

as transformações, nessa categoria, empregadas pelo caráter histórico e social que atribuem ao 

trabalho o sentido histórico. O sentido ontológico do trabalho é fundamentado na sua realidade 

perceptível, na presença e nas intervenções que realizou e realiza na existência das sociedades 

e do próprio homem e no fato de ser teleologicamente norteado. Ou seja, o trabalho é uma 

atividade realizada nos níveis objetivo e subjetivo, respondendo a uma finalidade previamente 

projetada pelo sujeito e intencionalmente reproduzido ao longo da história.  

Com isso, percorrer a História Social revela o trabalho como um dos fatores responsáveis por 

largos, contínuos e constantes passos que fazem precipitar o homem como sujeito social. Esses 

passos levaram o homem a cruzar a linha que delimitava o espaço entre o ser natural e o ser 

social. Assim, o trabalho diferencia o homem por ter características também diferentes das 

atividades que os outros seres, seres naturais, realizam para garantir a sua sobrevivência. Nesse 

sentido, no trabalho está o fundamento do ser social, o que o torna central na existência do 

homem. Por essa centralidade, observar modos e formas de trabalho possibilita a compreensão 

de princípios implícitos e explícitos determinados para a vida em sociedade.  

Contudo, como sinalizam Netto e Braz (2006) o “[...] ser social não se reduz ou esgota no 

trabalho” (p. 22), e esses autores apresentam o conceito de objetivação que resultam o/do 

desenvolvimento humano; o trabalho é uma entre as objetivações do ser social. Desse ponto, os 



33 

 

autores alertam para a forma como as objetivações se realizam. Eles afirmam que nem sempre 

essas se expressam fortalecendo o potencial humano do ser social. Essas objetivações, 

dependendo do contexto histórico e social, também se concretizam gerando produtos 

“estranhos” ao homem, se configurando em um processo alienante, se realizando de forma 

contraditória e podendo, também contraditoriamente, desumanizar. 

Assim, a partir do que ele é ontologicamente e das características que assume como objetivação, 

o trabalho tem uma trajetória de reinvenções e se concretiza diversamente respondendo a sua 

condição histórica e social. Contudo, cabe afirmar que, dados os contextos históricos e sociais 

e as mudanças nas formas da produção material, o trabalho também se reproduz 

contraditoriamente, desumaniza, ao tempo que deveria ser realizado como atividade que 

desenvolve a humanização. 

As consequências do desvio daquilo que fundamenta o trabalho ontológico são perceptíveis nas 

condições de vida do trabalhador e também nas condições de desenvolvimento do próprio 

trabalho, as quais negam a possibilidade de desenvolvimento do ser. Dessa maneira é que na 

contemporaneidade, por exemplo, a forma como o trabalho tem amplamente se constituído – a 

forma capitalista – aliena o ser social e, consequentemente, o desumaniza. Nesse exemplo, que 

traduz a maior parte dos espaços de trabalhos da sociedade capitalista, suprimiu-se aquilo que 

constitui o trabalho em sua natureza, e para além disso, intencionalmente, se descredita o 

trabalho a partir de outros sentidos. Nessa lógica, na forma capitalista, o trabalho se realiza a 

despeito do que é ontologicamente, ou seja, das características que desvelam seu conceito, das 

peculiaridades do que é o trabalho em seu fundamento. Essa supressão traz implicações graves 

para a vida e, sobretudo, para o homem e a mulher que vivem do trabalho, dentre as quais a 

descaracterização da atividade e a consequente abertura para que essa supressão resulte em 

efeitos contrários àqueles que promoveria concretizando-se a partir do que é o trabalho em seu 

ser ontológico. Tais efeitos contrários seriam: escravizar e deformar o homem, quando deveria 

libertar e formá-lo; e minorar a vida ao tempo que deveria expandi-la. Dado isso, está posta a 

necessidade de apresentar o ser ontológico do trabalho. 

Análises ontológicas do trabalho são habituais nos espaços nos quais essa atividade é objeto de 

discussão. Uma diversidade de artigos e livros apresenta o trabalho a partir desse “sentido 

ontológico”. Contudo, neste estudo, abre-se um adendo para a provocação: Será o entendimento 

ontológico do trabalho um entre os diversos sentidos possíveis? As leituras e as análises trazem 

a preocupação de que o uso da palavra “sentido”, quando associado ao ontológico, legitime a 



34 

 

prática, muito comum, de o trabalho concretizar-se de forma dissociada da sua função 

formadora e, ainda assim, não ser questionado sobre estar-se realizando ou não como 

“trabalho”.  

Retomando a discussão sobre o ser do trabalho em sua essência, desse lugar, trabalho é uma das 

atividades que acionam e desenvolvem as especificidades ontológicas do homem, e assim ele 

contribui para concretizar a diferenciação entre esse e outros seres – principal corolário do 

trabalho. Agindo sobre a natureza, o homem torna concreta a potencialidade que há em si de se 

humanizar e ainda impulsiona a continuidade da existência. É ao trabalhar que o homem se 

converte em “homem”, e “homem” vai movendo a vida.  

O conceito acima apresenta dois movimentos que resultam da interferência na natureza, ou seja, 

do trabalho. O primeiro movimento é o processo continuum de humanização, o segundo é a 

continuidade da vida. Esses dois grandes movimentos são gerados por deslocamentos menores 

provocados também pela ação de trabalhar. Respondendo às necessidades humanas, 

progressivamente, o trabalho contribui para desenvolver o que foi conceituado por Vygotsky 

como “funções psicológicas superiores” (PINTO, 2001). Ao mesmo tempo, a dinâmica do 

trabalho coloca questões que, no seu ato, aceitas e respondidas, geram outras necessidades mais 

complexas. 

Assim, nesse movimento do trabalhar está presente um processo que forma o sujeito, humaniza 

o homem, diferenciando-o cada vez mais de outros animais. E esse movimento é também motor 

para a continuidade da vida. Contudo, é necessário ampliar o entendimento sobre esse processo 

de formação, que decorre pelo trabalho, porque, ao exigir que se empreguem habilidades 

proeminentes, se leva ao desenvolvimento dessas capacidades, ou seja, a formação que decorre 

do trabalho é produto da utilização e consequente desenvolvimento de habilidades superiores 

do ser humano. Ademais, essa formação humana também se encaminha por aquilo agregado ao 

homem por meio dos resultados do trabalho. Possibilitando uma compreensão ampliada do 

termo trabalho, Marx (2013) afirma: 

O trabalho é, antes de tudo, um processo entre o homem e a natureza, processo este 

em que o homem, por sua própria ação, medeia, regula e controla seu metabolismo 

com a natureza. Ele se confronta com a matéria natural como com uma potência 

natural [Naturmacht]. A fim de se apropriar da matéria natural de uma forma útil para 

sua própria vida, ele põe em movimento as forças naturais pertencentes a sua 

corporeidade: seus braços e pernas, cabeça e mãos. Agindo sobre a natureza externa e 

modificando-a por meio desse movimento, ele modifica, ao mesmo tempo, sua própria 

natureza. Ele desenvolve as potências que nela jazem latentes e submete o jogo de 

suas forças a seu próprio domínio. (MARX, 2013, p. 216). 



35 

 

No conceito de trabalho construído pelo autor estão explícitas afirmações que sustentam a ideia 

da potencialidade do trabalho para promover a formação humana, para educar. A apreensão 

intelectual dos princípios que compõem esse conceito é o alicerce para a afirmativa da 

capacidade formativa presente no ato de trabalhar. Para a formação humana é imprescindível a 

mudança no ser e essa é uma das consequências do trabalho. Na ação de trabalhar, o homem 

modifica a natureza e modifica a si mesmo. 

As possibilidades inerentes ao ser humano podem ser desenvolvidas e expandidas no ato de 

movimentar suas “forças naturais” controlando trocas com a natureza e dela obtendo o que 

necessita. Antunes (2009) sinaliza o mesmo conceito em relação ao trabalho, dissertando sobre 

a polêmica entre Lukacs, para o qual o trabalho tem centralidade na ontologia do ser social, e 

Harbemas, que coloca essa centralidade na comunicação, e explica que: “O trabalho constitui-

se como categoria intermediária que possibilita o salto ontológico das formas pré-humanas para 

o ser social” (p. 136). “Ser social”, por ter sua forma natural modificada e ir integrando-se nas 

experiências com aquilo que resulta do trabalho e que torna coletiva a vida. 

Gramsci (1982, p. 130) apresenta um conceito de trabalho que ratifica o elaborado por Marx 

(2013), afirmando que trabalho “[...]é a forma própria através da qual o homem participa 

ativamente na vida da natureza, visando transformá-la e socializá-la cada vez mais profunda e 

extensamente”. O homem também é parte da vida da natureza, transformar e socializar essa 

vida é transformá-lo e, assim, ele se constitua como ser social. 

É pertinente colocar que o trabalho que forma e desenvolve é uma atividade essencialmente 

humana, e uma das justificativas para essa afirmação é a necessária antecipação mental, ou seja, 

o homem primeiramente idealiza o produto da ação de movimentar suas forças naturais, ação 

não desenvolvida por outros seres. Aquilo que ele espera obter a partir do empenho das suas 

capacidades na relação que estabelece com o natural é idealizado antes de ser concretizado. E 

o processo, ou seja, as ações que levarão a esse resultado também são planejadas mentalmente 

antes de serem iniciadas. “No final do processo de trabalho, chega-se a um resultado que já 

estava presente na representação do trabalhador no início do processo, portanto, um resultado 

que já existia idealmente” (MARX, 2013, p. 216). Essa afirmação, similarmente, é trazida por 

Antunes (2009, p. 137), discorrendo sobre o trabalho como resultado de um ato teleológico – o 

que o torna “protoforma da práxis social” –, esse é compreendido como resultado do pensar e 

produzir. Recuperando Aristóteles, se recorda do trabalho como “[...] realização material de 

uma idealidade posta; um fim previamente ideado transforma a realidade material”. 



36 

 

Evidencia-se, nas citações acima, mais um princípio que corrobora o pressuposto de que o 

trabalho promove a formação. No ato de trabalhar, está presente a propensão humana do pensar 

e do fazer. Idealizar o produto do trabalho é realizá-lo no âmbito das representações mentais. 

Essa tarefa, de imediato, exige mobilizar conhecimentos, pensar sobre ela teoricamente, antes 

de concretizá-la. O pensar e o fazer se caracterizam como atividades que ocasionam o 

desenvolvimento, influem na formação humana. Novamente, se encontra convergência no 

pensamento de Marx (2013), expresso no parágrafo anterior e de Gramsci, que afirma ser o 

trabalho “[...] atividade teórica e prática do homem”. (GRAMSCI, 1982, p. 130). 

Essas constatações contribuíram para as elaborações teóricas e práticas que partem e/ou se 

apoiam no nexo entre trabalho e formação humana. Essa relação é campo de investigação de 

inúmeros estudiosos. Com base, dentre outros, no conceito de trabalho em Marx (2013), 

construído no século XIX, foi-se legitimando essa conexão entre trabalho e essa formação, o 

que forneceu a base para se formularem os princípios da Escola Única de Gramsci (1982), da 

Escola do Trabalho concebida por Pistrak (2000), da Educação para além do capital de 

Mészáros (2008). Mais contemporaneamente, esses princípios têm sido revisados, 

aprofundados e ampliados, contribuindo para a pesquisa, a elaboração teórica e a estruturação 

da prática das Escolas de Movimentos de Trabalhadores – Caldart et al. (2013), da Educação 

Profissional – Frigotto, Ciavatta e Ramos (2005) e da Educação Popular – Tiriba (2001), dentre 

outras experiências que também vinculam trabalho e educação. 

Lara (2014), apresenta a ideia de que existe uma conexão ineliminável, ontológica, entre as 

esferas do trabalho e da educação. A partir do que são em seu princípio, se pensa nessa conexão, 

ou seja, com base na apreensão do real significado do trabalho e da educação. Nisso também 

está a importância de conhecer o ser do trabalho e da educação, talvez, se o primeiro for 

observado apenas na forma capitalista, seja complexo confirmar essa aproximação ou se tenha 

uma visão muito instrumental, reducionista e fragmentada da educação diante das 

racionalidades históricas desse modo produção. 

Das colocações de Antunes (2010) sobre as características do trabalho, ou seja, sobre aquilo 

que constitui, que é o trabalho, podem-se inferir alguns aspectos que sustentam esta relação. 

Ele afirma:  

Destas características constitutivas do complexo do trabalho – tanto como aquilo que 

desencadeia o processo de humanização (“o animal tornado humano através do 

trabalho” lukacsiano), como aquilo que garante e assegura a continuidade e 

complexificação deste processo, por meio da transmissão de suas aquisições históricas 

– que o processo formativo, educacional, do ser social não pode do trabalho ser 



37 

 

separado, ou seja, a categoria educação está ontologicamente ligada à categoria 

trabalho. (ANTUNES, 2010, p. 21). 

A citação apresenta duas ações que conferem ao trabalho a possibilidade de promover o 

desenvolvimento humano, retomando afirmativas discutidas acima. A primeira é a de 

desencadear o processo de humanização e significa que a ação de trabalhar põe em ação 

ferramentas mentais que, pelo movimento, conferem ao homem a possibilidade de desenvolvê-

las e evoluir. É por meio do trabalho consciente e intencional que esse ser se diferencia dos 

outros animais, assim, os homens desenvolvem aspectos intrínsecos que os levam a acumular 

atributos específicos, lhes permitindo viver o processo de se tornarem humanos. 

A segunda ação atribuída é a de assegurar a continuidade e a complexificação desse processo 

de humanizar-se. Isso, por gerar conhecimentos que, socializados, impulsionam a continuidade 

desse processo, e partindo de saberes anteriormente construídos e apropriados pelas gerações 

contemporâneas, os homens avançam produzindo novos e mais conhecimentos. Apontando as 

duas ações, a citação reafirma a relação entre trabalho e educação, trazendo essas ações como 

justificativa para que a educação não se aparte do trabalho. O trabalho forma e ao trabalhar 

produz-se saber para a educação; em contrapartida, saberes necessários ao trabalho podem ser 

construídos por meio da educação. 

A continuidade e a complexificação do tornar-se humano estão relacionadas aos resultados do 

trabalho, como objetivação primária, da qual decorrem outras necessidades e possibilidades de 

objetivações (NETTO; BRAZ, 2012, p. 53). O saber é a consequência própria do trabalho, e 

transmitir os conhecimentos produzidos, social e historicamente, evita a redescoberta do 

descoberto, possibilitando a continuidade da própria vida. Em um processo dinâmico, o trabalho 

torna a realidade um movimento contínuo que desloca o ser humano do ponto de 

desenvolvimento em que se acha e abre possibilidades para novos passos, ao complexificar e 

solicitar outras respostas. 

Antunes (2010) retoma a discussão sobre essa relação e, mais uma vez, traz os resultados do 

trabalho como elo de ligação com a educação: 

[...] é exatamente o acúmulo sócio-histórico dos avanços do trabalho, tanto em suas 

formas imediatamente materiais que nas mais complexas e abstratas manifestações 

espirituais – da arte à filosofia – que constitui o cerne de todo o processo formativo, 

educacional da humanidade. (ANTUNES, 2010, p. 21). 

Uma das etapas do exercício de humanização está na apreensão dos saberes históricos e sociais 

acumulados e construídos a partir do próprio trabalho humano. A transmissão de geração a 



38 

 

geração desses saberes impulsiona o ser humano a prosseguir no movimento evolutivo. Essas 

duas dimensões da existência humana – trabalho e formação – são observadas como 

correlacionais, o processo educativo tem em seu centro os saberes históricos construídos a partir 

do trabalho. Esse produto é objeto dos processos educativos que transmitidos pelo ato de educar 

conduzem homem e mulher a novas experiências, continuando o seu desenvolvimento.  É 

concreta a possibilidade de educar e construir saberes a partir do fazer, como também esses 

saberes construídos serão o cerne da educação. 

Com isso, afirma-se uma relação na qual cada elemento tem potencial para gerar outro 

elemento. A primeira face desse vínculo, que é o trabalho como ação potencial que forma o ser 

humano, é uma afirmação que se fundamenta nas apreensões sobre o processo histórico de 

desenvolvimento do trabalho humano. 

Ainda pensando a respeito da constituição do trabalho, as forças produtivas, que compõem o 

princípio presente no conceito de trabalho, podem ser relacionadas aos aspectos que com elas 

formam a unidade trabalho: as relações sociais e as concepções mentais de mundo. Caldart 

(2015) afirma que, ao ser efetivado pelas forças produtivas, o trabalho vai trazendo em si e 

constituindo formas de os homens e mulheres se relacionarem e pensamentos sobre como 

funcionam as sociedades. O significado dessa afirmação é de fundamental importância para a 

compreensão ampla do termo trabalho; entendê-lo ontologicamente reclama por também 

conhecer o que ele traz ao efetivar-se. Para além do emprego de forças produtivas sobre a 

natureza visando obter instrumentos para a vida, a forma de trabalhar expressa modelos de 

relações sociais e entendimentos sobre o mundo. Assim, em um movimento de resistência aos 

modos hegemônicos de produção, as contradições existentes também geram outras 

possibilidades de trabalho e organização social em torno da pretendida humanização como 

direito. 

Ao retomar a discussão sobre o potencial do trabalho para a formação do sujeito, Caldart (2015) 

remete-se a um dos fins dessa formação, que é o aprimoramento da vida em sociedade. Nesse 

ponto, mais uma vez, o trabalho tem confirmado sua possibilidade de contribuir para a formação 

humana, pois “[...] é no seu interior que as transformações serão operadas”. (CALDART, 2015, 

p. 7). Essas transformações podem ser de ordens diversas, desde a mais aparente e objetiva, que 

é a transformação da natureza, até aquelas que podem levar a mudanças que melhorem a vida 

em sociedade, atendendo, assim, a um dos fins da formação humana. As ações de observar e 

pensar sobre o modelo de relações sociais e as concepções de mundo – projetadas a partir da 



39 

 

forma específica de utilização das forças produtivas – são um passo significativo para promover 

transformações. 

O reconhecimento de todas essas características atribuídas ao trabalho e a percepção do seu 

resultado o fizeram princípio educativo de modelos escolares elementares: 

O conceito e o fato do trabalho (da atividade teórico-prática) é o princípio educativo 

imanente à escola elementar, já que a ordem social e estatal (direitos e deveres) é 

introduzida e identificada na ordem natural pelo trabalho. O conceito do equilíbrio 
entre ordem social e ordem natural sobre o fundamento do trabalho, da atividade 

teórico-prática do homem, cria os primeiros elementos de uma intuição do mundo, 

liberta de toda magia ou bruxaria, e fornece o ponto de partida para o posterior 

desenvolvimento de uma concepção histórico-dialética do mundo, para a 

compreensão do movimento e do devenir [...]”. (GRAMSCI, 1982, p. 130). 

Os fundamentos do trabalho embasando a aprendizagem da ordem social e o equilíbrio dessa 

com a ordem natural produzem um pensamento em que aparecem componentes de uma 

realidade mais objetiva, realidade essa constituída como produto da ação humana e do 

dinamismo histórico e social e não por meio de forças superiores, não controladas pelo ser 

humano.  Situações que podem ser tidas como dadas e imutáveis são percebidas como produto 

social e histórico, fruto dos processos de trabalho, passando a serem vistas como modificáveis. 

Essa percepção é trampolim para o processo de desenvolvimento do sujeito e de aprimoramento 

social. 

Assim, os fundamentos nos quais está ancorado o conceito de trabalho, de ser uma atividade 

prática e teórica, formar o homem, impulsionar a continuidade da vida e se constituir em três 

dimensões (forças produtivas, as concepções de mundo e as relações sociais), são aspectos 

imprescindíveis para pensar na forma como o trabalho tem se constituído. Modificar o meio ao 

mesmo tempo que modifica o homem, sujeito dessa ação, e exigir antecipação mental do seu 

produto são características presentes do ato de trabalhar que justificam e atestam a afirmação 

de que o trabalho tem potencial para desenvolver, no sentido mais nobre do termo, o ser 

humano. 

No decorrer da história humana, por consequência do que é no campo ontológico, ou seja, 

elemento propulsor do desenvolvimento humano e do desenvolvimento da vida, o trabalho se 

torna componente dos arcabouços de todas as formas sociais. A partir dessa experiência 

ontológica outras maneiras de vivenciar o trabalho foram se constituindo; na sua condição de 

ação histórica e social lhe são empregados sentidos diversos embasados nos diferentes sistemas 

de produção ou fundamentando esses sistemas. Nos sistemas que são marcados pela alienação 

do trabalho, mais explicitamente o capitalista, a humanização se tem dado de forma desigual e 



40 

 

incorrido no sacrifício de muitos para o privilégio de poucos. Contudo, o trabalho também se 

tem realizado a partir dos princípios de experiências que destoam parcial ou completamente da 

arquitetura social capitalista, bem como tem promovido espaços mais democráticos de 

humanização. 

As diferentes formas sociais levam em consideração modos de produzir e esquemas econômicos 

que influenciam o executar e o sentido empregado ao trabalho. Contudo, o trabalho também se 

materializa a despeito da estrutura social que deveria orientá-lo e/ou mesclando características 

dadas por outros modos de organização das sociedades. Essa explicação traz o alerta para se 

pensar sobre os conceitos nos espaços/tempos históricos, uma experiência não é toda a 

experiência. A forma como os espaços são organizados, ou uma atividade se concretiza, é fruto 

da ação do homem, assim, as diferenças observadas na comparação entre espaços e modos de 

se concretizar uma atividade é consequência de essas peculiaridades serem produto da 

realização humana, o que podem lhe conferir as dimensões política, social, cultural, de 

resistência e de luta, dentre outras. 

A experiência da sociedade capitalista não é toda a experiência de sociedade, outras concepções 

foram e são possíveis. O trabalho que tem como sentido produzir lucro, não é todo o trabalho, 

outros sentidos mobilizaram a ação humana de intervir na natureza, transformando-a e 

transformando a si mesma. Outros sentidos mobilizam os homens em resistência histórica ao 

que lhe é imposto; outros sentidos nascem das lacunas criadas pelas contradições presentes nos 

sistemas. A maneira como o pensamento anterior foi descrito objetiva não suscitar concepções 

de um “desenvolvimento” uniforme e linear, tanto da sociedade quanto dos elementos que a 

sustentam; a insistência na afirmativa tenciona problematizar essa concepção e, ao mesmo 

tempo, anunciar o entendimento do qual se parte para apresentar os sentidos do trabalho.  

Assim, o elemento trabalho não se apresenta nos sucessivos tempos históricos apenas 

diferentemente da forma que se apresentava anteriormente. No momento atual, como em outros 

momentos, o trabalho não se concretiza de uma única forma, prescindindo de características 

anteriores, as quais não ficam em um tempo longínquo como peças de museu que mostram a 

evolução de um processo ou produto; ao contrário, formas apresentadas em tempo mais antigos 

ou modernos continuaram a manifestar-se, ressignificar-se e/ou se fundem com o passar das 

épocas e na contemporaneidade. 

Evidencia-se, portanto, a convivência de sentidos diferentes de trabalho por consequência da 

possibilidade de se vivenciá-lo diversamente, em um mesmo espaço e tempo. Ou/e talvez mais 



41 

 

diversamente ainda, no mesmo tempo, mas em espaços (lugares) diferentes. Quer-se afirmar 

com isso que, apesar de cada formação social constituir uma estrutura econômica específica, 

trazendo, inerente a si mesma, um sentido explícito de trabalho, dinamicamente, é possível 

notar que outros sentidos podem existir e negar aquele sentido reflexo da estrutura econômica. 

No entanto, não se pode abster-se de observar e pontuar que em cada momento histórico, mesmo 

com a convivência de sentidos divergentes, um sentido específico de trabalho é o eixo daquele 

modelo peculiar de sociedade. A coexistência de modos diversos de trabalho em uma mesma 

sociedade e tempo não nega o predomínio de uma forma específica, que apresente as 

peculiaridades exigidas por aquele modo de produção. Em texto que inspira essa discussão, 

Polanyi (2019) afirma a possibilidade de que princípios da produção, mesmo distintos, existam 

concomitantemente. O princípio que responde ao proposto pela sociedade assume um lugar 

preponderante, os outros, um lugar subalterno, mas coexistindo. 

Mas, do mesmo modo que tanto a reciprocidade como a redistribuição ou a 

administração doméstica podem verificar-se numa sociedade sem que nela 
prevaleçam, o princípio da troca pode também assumir um lugar subordinado numa 

sociedade na qual primem outros princípios. (POLANYI, 2019, p. 194). 

É possível estabelecer uma relação entre essa ideia de Polanyi (2019) sobre como os princípios 

que regem as relações de produção e econômicas se apresentam e a análise de Tiriba (2019) a 

respeito de como se configurou e se configura o trabalho associado ao longo da história do 

homem. 

Partindo da premissa de que um dado modo de produção é hegemônico em relação a 

outros modos de produção, entendemos que, como categoria histórica, as 

particularidades e singularidades da cultura do trabalho associado vão se configurando 

em diversos espaços/tempos históricos. (TIRIBA, 2019, p. 81). 

Em um tempo/espaço histórico no qual “[...] um dado modo ou princípio é hegemônico” 

(TIRIBA, 2019, p. 81), há lacunas preenchidas por umas e outras formas de trabalho, formas 

baseadas em um princípio que nesse tempo/espaço vai “[...] assumir um lugar subordinado”. 

(POLANYI, 2019, p. 194). As perspectivas inicialmente colocadas, a ideia de Polanyi (2019) e 

a de Tiriba (2019) podem dialogar e sustentarem-se em uma visão epistemológica que afirma a 

“[...] heterogeneidade histórico-estrutural” (QUIJANO, 2010), na constituição das formas 

sociais. Ou seja, a visão de que o conhecimento no campo das ciências sociais e humanas não 

deve partir de uma perspectiva fixa de desenvolvimento análogo e constante, ao contrário, 

concede a possibilidade de um dado objeto (sociedade, trabalho, classes etc.) de compor-se, 

integrando princípios inversos e coexistir também de modos discrepantes. Conciliada à 

discussão inicial, a heterogeneidade histórico-estrutural é uma perspectiva de conhecimento 



42 

 

que explica, dentre outros fatos, a diversidade com que se apresenta o trabalho em espaços e 

tempos históricos, refletindo o que se observa de modo concreto na realidade, por não buscar 

uma composição formada por elementos homogêneos e que se relacionam segundo um esquema 

predeterminado a partir do que preconiza aquele modelo social específico. 

O que é realmente notável de toda estrutura societal é que elementos, experiências, 

produtos, historicamente descontínuos, distintos e distantes e heterogêneos possam 

articular-se juntos, não obstante as suas incongruências e os seus conflitos, na trama 

comum que urde numa estrutura conjunta. (QUIJANO, 2010, p. 86). 

Essa base reflexiva compreende a sociedade e os elementos que a compõem como construções 

históricas e dinâmicas que, portanto, não necessariamente se concretizam como no “modelo 

construído” ou para confirmar formulações rígidas que desenharam a estrutura social e o 

comportamento dos caracteres de seus elementos. Contradições do próprio sistema, dinamismo 

histórico e social, subjetividade, estrutura e a conexão entre os espaços carregam de um ponto 

para outro e ou recriam e criam “elementos, experiências, produtos” que produzem vivências 

várias e sentidos diversificados para a sociedade e os seus elementos (QUIJANO, 2010, p. 91).  

Em cada um dos principais meios de existência social cujo controle é disputado por 

indivíduos, e de cujas vitórias e derrotas se formam as relações de 

exploração/dominação/conflito que constituem o poder, os elementos componentes 

são sempre historicamente heterogêneos. Assim no capitalismo mundial o trabalho 

existe atualmente, como há 500 anos, em todas e cada uma das suas formas 

historicamente conhecidas (salário, escravidão, servidão, pequena produção 

mercantil, reciprocidade). 

Discutindo a dinâmica do poder, esse mesmo autor traz também, de forma muito específica, 

uma ideia que contribui para fortalecer o eixo da discussão. Sobre o controle do poder, Quijano 

(2010) afirma que, na sociedade capitalista em que o trabalho é empregado como mercadoria, 

essa não é, entretanto, a única forma de ele se apresentar. Na sociedade capitalista, o trabalho 

também é executado sem que seu valor seja computado e pago com o salário, ele também é 

executado para a garantia da reprodução da vida de quem o realiza, carregando-se de um sentido 

totalmente diferente daquele que lhe é atribuído pela mercancia autorregulada. 

Ao que se deseja contrapor com essa discussão – que é a forma hegemônica e homogênea de 

se conceber a sociedade e os elementos que a compõem – está subjacente o risco de 

naturalização de organizações que são sociais e históricas. Não se quer dizer que a ideia 

contraposta se autoproclame ou afirme seus elementos como naturais, mas a imposição de uma 

forma social como superior e único cenário possível carrega e permite a construção desse tipo 

de ideia. 



43 

 

Há uma concepção coletiva de que é inviável fazer diferente, ocasionando a reprodução do que 

está posto. Passa-se a conceber essa composição como o produto final de um processo natural. 

Pronuncia-se sobre a construção do pensamento de que a sociedade, da forma como 

majoritariamente se organiza na contemporaneidade, é o epílogo da evolução espontânea das 

formas sociais, sendo assim, não há nada posterior, nem superior. 

Essa situação coloca a exigência de situar historicamente o processo de institucionalização 

dessa forma social, a sua imposição e, consequentemente, o sentido dado ao trabalho pelo 

capitalismo. Ademais, é necessário explicitar o princípio que fundamenta essa forma social e, 

por conseguinte, ir descortinando ideias que o antecederam e lhe dão base e falar da ideia do 

mercado não direcionado pela vida social, o que foi denominado por Polanyi (2019) de “grande 

transformação”, ou seja, o mercado autorregulado. 

 

2.2 O TRABALHO EM SEU SENTIDO HISTÓRICO: O CAPITALISMO COMO MODO 

DE PRODUÇÃO HEGEMÔNICO 

 

Pensando na relação entre o homem e o mercado, a Antropologia e a História trazem 

informações importantes e a confirmação de que dentre as atividades realizadas pelo homem 

primitivo já havia a presença da economia. Contudo, uma questão distanciou e diferenciou 

muito essas práticas econômicas primitivas e o que se passou a realizar com o advento do 

capitalismo. 

Essa questão é explicitada na afirmativa de que “[...] até ao nosso tempo, os mercados nunca 

foram mais do que elementos acessórios da vida econômica” (POLANYI, 2019, p. 209), ou 

seja, a grande mudança está na posição ocupada pelo mercado, que de elemento subsidiário 

passa a ser o elemento determinante do sistema. No uso do termo “nosso tempo”, Polanyi indica 

o século que separa, na história da produção econômica, a história do mercado que não tinha 

um leme próprio, ou seja, que era arraigado na sociedade, da outra parte da história em que a 

sociedade autoriza esse mercado a agir por conta própria. 

Não existia na sociedade, [...], nem sob as condições de tribo, nem sob as do 

feudalismo, nem sob a do mercantilismo, um sistema econômico separado. A 

sociedade do século XIX, que isolou a atividade econômica e a imputou a uma 

motivação econômica à parte, foi uma inovação singular. (POLANYI, 2019, p. 214). 

Dessa maneira, o século XIX foi um marco histórico da consolidação de uma economia do 



44 

 

mercado autorregulado. Polanyi (2019) apresenta com precisão essa afirmação. Contudo, o 

marco histórico não tem como intenção determinar um momento pontual para o surgimento 

dessa forma de lidar com o mercado, o mercado autogovernado era uma das possibilidades do 

processo que nasceu com o capitalismo. A sociedade do século XIX, ou a parte influenciadora 

dela, legalizou e autorizou a generalização da autonomia para os mercados. O mercado 

autorregulado é um princípio de negócio da economia de mercado que, “[...] em termos 

ligeiramente mais técnicos, é uma economia dirigida [...] só pelos preços do mercado”. 

(POLANYI, 2019, p. 175). 

Dentro desse universo, o mercado autorregulado é um preceito inerente à economia de mercado 

e a direciona, de forma geral e em todos os aspectos, sem admitir interferência externa. Segundo 

esse princípio, uma relação inversa ao que se construiu ao longo da história do homem é imposta 

entre economia e sociedade. Se, em gerações anteriores, as determinações sociais direcionavam 

a economia, no século XIX, é a economia que passa a influenciar decisivamente a vida social.  

A partir da observação dessa realidade apresentam-se conjecturas que surgem inerentes a essa 

transformação, que se intensificam e generalizam. Uma delas é o liame entre produção e venda. 

Toda produção, em um mercado que é direcionado por ele mesmo, passa a ter como único 

destino a venda; tudo o que é produzido será vendido. Isso se explica pela necessidade, criada, 

de que o homem precisa agir no intuito de obter vantagens financeiras, e essas vantagens 

procedem da venda daquilo que é produzido. É necessário frisar que a venda precisa garantir a 

maior margem possível de lucratividade – fator que passa a ser o objetivo principal da 

negociação, a satisfação das necessidades do sujeito que adquire o produto final está em 

segundo plano. 

Uma situação ainda mais grave, que se torna legal e se expande com a autorização para que o 

mercado aja livremente, rompendo todos os mecanismos e estratégias que o preservava de uma 

relação baseada na compra e venda regulada apenas pelo mercado, é a transformação em 

mercadoria de elementos que não foram produzidos e que, portanto, não deveriam ser tratados 

como produto de compra e venda indiscriminada. Refere-se aqui ao que Polanyi (2019) 

denomina de “mercadorias fictícias”, sejam elas o trabalho, sejam a terra e a moeda. 

Foi também entre os séculos XVIII e XIX que se constituiu um mercado livre para o trabalho e 

a terra. O autor revela as razões pelas quais chama trabalho, terra e moeda de mercadorias 

fictícias, opondo-se, explicita e veementemente, contra sua condição de mercadorias 

negociadas no livre mercado. 



45 

 

O trabalho é somente outro nome de uma atividade humana que acompanha a própria 

vida, a qual, por seu turno, não é produzida para a venda, mas por razões inteiramente 

diferentes, acrescendo que a atividade em causa não pode ser desligada do resto da 

vida, para ser armazenada ou imobilizada; a terra é somente outro nome dado à 

natureza, que não é produzida pelo homem; a moeda efetivamente existente, enfim, é 

tão-só um símbolo do poder de compra, o qual, em regra, não é produzido, mas resulta 

de uma criação da banca ou das finanças do estado (POLANYI, 2019, p. 215). 

Os estudos que apresentam essa relação entre produção e venda como algo novo fazem inferir 

sobre princípios e sentidos anteriores e evidenciam que essa relação era muito diferente. 

Abordando a vida econômica de sociedades primitivas, tribais, comunidades de caçadores ou 

pescadores, Polanyi (2019) afirma que essas coletividades davam outro sentido para a relação 

entre trabalho/produto/uso, sentido baseado em interesses, valores e práticas que discordam dos 

modernos. Assim é que os sistemas econômicos eram geridos, por outros fins que não os 

econômicos (p. 179). Continuando o percurso histórico, o autor apresenta valores de uma tribo 

na qual os interesses econômicos individuais não deveriam se sobrepor à garantia de 

sobrevivência de todos os seus membros. A falta de alimento, por exemplo, não poderia 

acometer um indivíduo isoladamente, se faltasse alimento para um é porque toda a tribo estava 

passando por situação idêntica. 

O autor também apresentou exemplos de fatos históricos em sociedades em que prevaleciam, 

nas relações estabelecidas entre trabalho/produção/sobrevivência, os princípios da 

reciprocidade e da redistribuição. O primeiro princípio garantia a sobrevivência da família 

imediata e a reponsabilidade com os laços familiares. O segundo sustentava as práticas coletivas 

e sociais em um nível mais amplo, as atividades comuns entre todos os membros da tribo e 

dessa com outras tribos ou grupos. A retribuição pelas práticas que destinavam o produto do 

seu trabalho a partir desses princípios estava no campo social e imaterial, isto é, no 

reconhecimento de valores cívicos e sociais. 

Retomando a perspectiva da “heterogeneidade histórico-estrutural” (QUIJANO, 2010), que é 

uma perspectiva de conhecimento que alicerça a discussão, evidencia-se que o mercado 

autorregulado é uma condição da sociedade contemporânea, o que o desnaturaliza e também os 

seus desdobramentos. Estando isso claro, buscar-se-á apresentar formas do trabalho. Na 

primeira apresentação, de modo específico, esse estudo se aproxima do trabalho que é resultado 

da “grande transformação” (POLANYI, 2019) e que deve ser entendido como produto da opção 

por um entre os modelos possíveis de organizar economicamente a sociedade. 

A forma de trabalho que será apresentada é a do trabalho como mercadoria, ou seja, o trabalho 

para o qual existe um mercado de compra e venda, possibilidades inerentes ao capitalismo. Esse 



46 

 

anúncio já revelou algumas características: é capitalista, é vendido e é comprado. A 

compreensão dessa forma de materializar o trabalho pode ser construída a partir do 

entendimento sobre a ideia de mediações de primeira e segunda ordem, ideia sobre a qual 

dialogam Polanyi (2019) e Antunes (2007). 

O sistema de mediação se relaciona à atuação dos sujeitos entre si e com o todo, a partir de um 

determinado e específico sistema de produção e de intercâmbio. Essa atuação mediada dos 

sujeitos entre si e com a natureza deve priorizar ações que contribuam para reproduzir a 

existência. Nesse sentido, o trabalho promovendo o intercâmbio entre indivíduos e entre esses 

e a natureza se efetiva a partir de uma orientação que visa obter “[...] os bens requeridos, os 

instrumentos de trabalho, os empreendimentos produtivos e o conhecimento para satisfação das 

necessidades humanas”. (ANTUNES, 2007, p. 20). 

Contudo, essa configuração dada ao objetivo primeiro do trabalho é modificada com a 

consolidação da sociedade capitalista e a constituição de um sistema de mediação de segunda 

ordem, sobrepondo-se às mediações de primeira ordem. Uma interferência direta naquilo que 

constitui o trabalho e o trabalhador, em sua personalidade e subjetividade, inverte a finalidade 

e os coloca a serviço da reprodução e da ampliação do valor de troca, que, consequentemente, 

é meio de reprodução do capital. Ademais, a mudança não ocorre apenas na finalidade do 

trabalho, que agora é direcionado para atender às necessidades do capital, vê-se que, para tanto, 

o trabalho em si também é modificado, deteriorado. O processo de deterioração do trabalho 

passa a ser uma estratégia do sistema em resposta a crises provocadas pela própria 

insustentabilidade do sistema e, segundo Antunes (2007), essas crises se encaminham como 

elemento constituinte da própria estrutura do sistema. 

A década de 80 constituiu um cenário que pode exemplificar o quadro apresentado acima e que 

expressa a intensificação da introdução dos princípios capitalistas ao trabalho. Contudo, essa 

década marcou também uma intensa manifestação de outra forma de trabalho. Nesse cenário, 

lembrando as possibilidades apontadas pela “Heterogeneidade Histórico-Estrutural” 

(QUIJANO, 2010), almeja-se verificar dois diferentes modos de materialização do trabalho: o 

capitalista, fruto do modelo toyotista; e o não capitalista, que, mesmo quando materializado 

dentro desse sistema, apresenta princípios que o negam. Feita essa verificação, inferir sobre os 

sentidos atribuídos a partir do que há de explícito e intrínseco, levantar questionamentos a 

respeito do que é caracterizado como positivo e negativo e realizar a análise geral daquilo que 

é exigido ao trabalhador. 



47 

 

De forma mais específica, o primeiro modo de trabalho é observado no centro das mudanças, 

quando parte do Ocidente tenta importar o modelo toyotista japonês. “Claro que sua 

adaptabilidade, em maior ou menor escala, estava necessariamente condicionada às 

singularidades e particularidades de cada país.” (ANTUNES, 2007, p. 59). Na década de 80, foi 

implantado o chamado sistema de “acumulação flexível”, respondendo à crise que se instalava 

nas duas décadas anteriores e visando retomar o ciclo produtivo de lucro e seu posto de projeto 

societal ideal, que fora abalado pela conflitualidade com o trabalho despontada nos anos 60. 

Essa conflitualidade se expressa a partir do movimento social que reivindica melhores 

condições de trabalho e consequente garantia de direitos. Como resultado das mobilizações 

tem-se uma maior valorização da força de trabalho, a qual passa a valer mais e, 

consequentemente, incide em reduzir as taxas de lucro. A partir disso, no sistema capitalista, se 

instauram alterações que são analisadas, no mínimo, por dois prismas. Na primeira vertente, 

essas alterações são vistas como nova fase, em que capital e trabalho aparam suas 

incompatibilidades em um processo de maior interação e consequente superação das 

contradições. Do outro lado, se entrevê uma tentativa de universalização do poderio capitalista 

fundado nas mesmas estruturas de exploração. 

A primeira linha de pensamento, da qual pode ser exemplo a Tese da Especialização Flexível, 

faz previsões da expansão do modelo de produção japonês, ou seja, do toyotismo respondendo 

aos limites do taylorismo/fordismo. Consequentemente, se projetaria o perfil que se diz, em um 

comparativo com a materialidade das décadas anteriores, promotor de “[...] um trabalhador mais 

qualificado, participativo, multifuncional, polivalente, dotado de maior realização no espaço de 

trabalho”. (ANTUNES, 2007, p. 48). Isso refletiria uma relação de cumplicidade entre capital 

e trabalho e seria a resposta que daria fim às contestações contra capitalistas, produto do avanço 

e da evolução do sistema, da visão pós-moderna. 

Já para a segunda perspectiva, a nova fase se institui por meio de mecanismos que intensificam 

os aspectos danosos para o trabalhador; o trabalho se reorganiza, reafirmando e fortalecendo a 

estrutura capitalista ao estabelecer o controle sobre o trabalhador e, consequentemente, sobre o 

trabalho; parcas e pontuais mudanças resultam de fatores específicos e são localizadas histórica 

e geograficamente. As alterações no sistema capitalista alcançam apenas os sintomas 

superficiais de uma crise estrutural que necessita, portanto, de mudanças nos princípios de 

sustentação. O sistema, unicamente, implementa medidas práticas que modificam, 

parcialmente, o funcionamento. As formas de exploração já existentes são aprofundadas, ou 



48 

 

seja, há poucas e pontuais alteração no modo como o trabalho passa a ser executado. Contudo, 

permanece e se aviva o objetivo de utilizar-se, abusivamente, da força do trabalhador em 

benefício do capital. 

Para intensificar a exploração do trabalhador, dentre outras estratégias, se interfere com meios 

simbólicos nas subjetividades. Essa estratégia é consolidada por meio da divulgação, da 

valorização e do fortalecimento de posturas individualistas. Com isso, tem-se o objetivo de 

minimizar a potencialidade de ações coletivas e sociais pautadas na solidariedade, que se 

manifestavam com uma intensidade observável nessa década. Essas ações eram a busca por 

resposta aos questionamentos colocados pelos trabalhadores ao sistema capitalista, que, em sua 

forma de trabalho, os afetava diretamente. 

Não apenas, mas principalmente no contexto de transição do regime fordista para o 

regime de acumulação flexível, em que a reprodução social requer a criação de 

estratégias coletivas de trabalho e de sobrevivência, entram em cena os diversificados 

mundos da “economia popular” e da “economia solidária” como um expressivo 

número de grupos de produção comunitária, cooperativas populares e associações, 

além de fábricas ocupadas e recuperadas pelos trabalhadores. (TIRIBA, 2019, p. 73). 

A linha de pensamento que, neste estudo, orienta a análise sobre os sentidos para o trabalho 

nessa década, ancora-se em Tiriba (2001, 2019), Coraggio (2009) e Antunes (2007). “As 

mutações em curso são expressões da reorganização do capital com vistas à retomada do seu 

patamar de acumulação e ao seu projeto global de dominação.” (ANTUNES, 2007, p. 52). 

Antunes (2007) e os demais autores citados corroboram teses que afirmam essas mutações 

como um exemplo de uma característica adquirida historicamente pelo capitalismo e vista como 

necessária, para que esse se mantenha dominante. Essa seria a imposição que o sistema faz a si 

próprio por mudanças pontuais e estruturais que alcançam a forma, mas não alteram princípios 

fundantes com a autonomia do mercado e a geração e acúmulo de lucro. 

Retomando a análise do período – a década de 80 – apresentam-se resultados de pesquisas sobre 

as mudanças na percepção e na execução do trabalho, contendo informações caracterizando o 

trabalho a partir de termos que explicitam novos sentidos impelidos pelo capitalismo. À 

primeira vista, são trazidos termos que conferem ao trabalho sentidos muito diversos daqueles 

dados pelo mesmo sistema, em período anterior: “[...] ‘Trabalho polivalente’, ‘multifuncional’, 

‘qualificado’”. (ANTUNES, 2007, p. 52). Contudo, uma análise mais profunda e relacional traz 

à tona o que está implícito. Os termos mostram uma mudança, mas não melhoria, quando 

analisados a partir do trabalho concretizado no taylorismo/fordismo. 

Diante disso, o desafio é pensar nas questões: O que significa ser polivalente em uma sociedade 



49 

 

capitalista? Por quais razões uma empresa necessita de um profissional multifuncional? E o que 

esperar de uma qualificação destinada ao trabalhador, em uma organização produtiva que tem 

como objetivo principal o lucro para os proprietários dos meios de produção? Como esperar 

melhorias significativas para o trabalhador, se o sistema continua a ter o lucro e o mercado 

como o centro direcionador de todas as decisões? 

A partir da perspectiva dos trabalhadores e de estudiosos como Antunes (2007), Tiriba (2009), 

Coraggio (2009), que analisam a realidade concreta construindo uma teorização sobre ela, as 

mudanças significam maior controle sobre a força de trabalho, maior controle do tempo de 

trabalho, visando ampliar a capacidade de produção e minimizar custos. 

Uma das estratégias para a redução de custos com a força de trabalho viria com o chamado 

“enxugamento da fábrica”, ou seja, a redução no número de operários pelo emprego de técnicas 

que substituem, entre outros, o espaço do trabalhador improdutivo. Esse operário teria o papel 

de gerência substituído por máquinas que agem no controle da execução do trabalho por meio 

da emissão de sinais (luminosos e sonoros) que imprimem o ritmo acelerado e que atendem às 

demandas do capital. Sinais também são emitidos apontando problemas na e da produção, como 

falha nas máquinas, chamando a atenção para que sejam resolvidos com urgência. 

Outra mudança pontual e que chama a atenção é a incorporação de termos e práticas que 

contrastam com os fundamentos do sistema. Um exemplo consiste na adoção do termo 

“envolvimento participativo” (ANTUNES, 2007, p. 52) e na chamada para que os trabalhadores 

adotem essa postura. Do dinâmico e contraditório movimento social e das lacunas deixadas 

pelas formas de organização econômicas e sociais emergem problemáticas que trazem questões 

a esse respeito. Ao sistema capitalista, como forma de organização econômica e social, como a 

outros sistemas, algumas questões têm sido colocadas. E a reinvenção (mudanças pontuais e 

estruturais) é uma reposta. 

Contudo, o compromisso com seus fundamentos só permite a aproximação com aquilo que o 

contradiz se esse for remodelado pela “subjetividade capitalista”. (GUATARRI, 2008). Assim, 

a ideia de reinvenção, tão associada a esse sistema, é uma estratégia visando sustentar-se em 

seus fundamentos. Portanto, as reinvenções causam estranhamento e precisam ser questionadas. 

Como entender a adoção de termos como “envolvimento participativo” por um sistema de 

defesa do individualismo e da manutenção da propriedade privada dos meios de produção? 

Este tipo de adoção é uma estratégia perspicaz, incorpora ideias e ideais que surgem de quem 



50 

 

vive a problemática, neste caso o trabalhador, mas lhes dando um sentido que não esteja de 

encontro aos princípios primeiros que os embasam – a ampliação do lucro e a acumulação do 

capital. Por isso, o questionamento, a ideia de reinvenção. “Desde a sua origem, o modo 

capitalista de produção pressupõe um envolvimento operário, ou seja, formas de captura da 

subjetividade operária pelo capital, ou, mais precisamente, da sua subsunção à lógica do capital” 

(ANTUNES et al.; ALVES, 2004, p. 10). Ao explicar o que é o “envolvimento participativo” 

para o capitalismo, Antunes esclarece, objetivamente, a discussão acima. 

Vê-se a conciliação entre as mudanças no campo prático e no campo subjetivo. Enquanto nova 

ação prática é adotada e exigida, se direciona também o pensamento do trabalhador. O novo 

perfil exigido do trabalhador parece muito positivo. Contudo, apenas atende às reiteradas ações 

de imposição da lucratividade pelo mercado; as novas características e o “envolvimento 

participativo” contribuem para minimizar a desconfiança em relação ao capitalismo. 

De fato, trata-se de um processo de organização do trabalho cuja finalidade essencial, 

real, é a intensificação das condições de exploração da força de trabalho, reduzindo 
muito ou eliminando tanto o trabalho improdutivo, que não cria valor, quanto suas 

formas assemelhadas, especialmente nas atividades de manutenção, acompanhamento 

e inspeção da qualidade, funções que passaram a ser diretamente incorporadas ao 

trabalhador produtivo. (ANTUNES, 2007, p. 53). 

Observa-se que a estrutura do sistema ainda permanece a mesma, há grande distância entre os 

termos em sua concepção idealizada para atender ao trabalhador e a forma prática tomada nesse 

sistema. Tornar o trabalhador polivalente e multifuncional é intensificar a exploração da força 

de trabalho visando ampliar a extração da mais-valia. Um dos exemplos pode ser a compactação 

das funções produtivas e improdutivas: como trabalhador produtivo, ele deve exercer também 

a função supervisora ou fiscalizadora, outrora dependente de um trabalhador improdutivo, é o 

fazer e cobrar a si mesmo enquanto faz. Nessa linha também é que se pensou sobre a 

“qualificação”, que é o acesso ao conhecimento que interessa ao capitalismo que seja 

democratizado com o trabalhador, para ele servir ao mercado. Ou seja, a qualificação, 

conjuntamente aos postos de trabalho, é ofertada a partir das necessidades do mercado. 

Abrindo um parêntese para pensar na educação estruturada pelo sistema em discussão, na 

contemporaneidade é perceptível, ao trabalhador, um menor controle, uma certa abertura aos 

saberes humanistas mais amplos e aprofundados, o que em outros momentos era negado, visto 

como desnecessário ao homem que vive do trabalho. Contudo, essa abertura ainda é controlada 

e é preciso sinalizar que outros conhecimentos continuam sobre o domínio do capital e são 

acessados apenas por uma parte restrita da sociedade. E, mesmo com essa abertura, a estrutura 



51 

 

do sistema não mais garante que a formação assegure o emprego. Os postos de trabalho são 

abertos e fechados atendendo à demanda do mercado, e a materialização disso é a contingência 

de profissionais formados em uma área e atuando, em condições precárias, noutras. 

As consequências de tais medidas afetam, direta e negativamente, em diversos aspectos, o 

sistema de trabalho. As estratégias que levam o trabalhador produtivo a assumir também as 

funções de supervisionar, primeiro retiram do mercado inúmeros espaços de trabalho, 

contribuindo, assim, para o aumento do número de desemprego e, consequentemente, para a 

desregulamentação e a precarização da maioria dos postos. Segundo, e de forma agressiva, afeta 

o trabalhador em si, que assume as funções produtivas e improdutivas, e que, passando a 

ocupar-se com a produção e a cobrança pelo próprio trabalho se sobrecarrega, atendendo a um 

sistema que exige maior rendimento em um espaço de tempo menor. De acordo com Tiriba 

(2001, p. 53): “[...] quanto mais se consegue explorar o trabalho alheio, maior é a quantidade 

de riquezas acumuladas”. 

O objetivo das mudanças no processo de organização do trabalho era a constituição de um 

complexo que preconizava o enxugamento do número de operários na empresa. Para tanto, a 

fábrica deveria concentrar-se em uma parte específica da produção ou no componente medular 

do todo. Os itens complementares e adicionais seriam adquiridos por meio da terceirização, 

assim, seria priorizado o que é central em sua especialidade no processo produtivo – a chamada 

“teoria do foco” – e transferiria a “[...] terceiros, grande parte do que antes era produzido dentro 

de seu espaço produtivo”. (ANTUNES, 2007, p. 54-55). As consequências desse modo de 

produção, chamado de horizontal em relação ao que determinava o fordismo, afetariam duas 

dimensões: a estrutura geral do sistema e o próprio trabalhador. 

Em linhas gerais, as consequências da acumulação flexível podem ser evidenciadas, por um 

lado, pelo fechamento de postos de trabalho “improdutivos”, aumentando o desemprego; e, de 

outro, pelo enxugamento da empresa principal com a terceirização da produção de grande parte 

dos componentes que produzia, alimentando uma estrutura de condições precárias de trabalho 

na ponta da cadeia produtiva. “O trabalho desregulamentado deixa de ser, para enormes massas 

de trabalhadores, uma fonte de obtenção de recursos para a sobrevivência, anteriormente 

definidos como um valor histórico da força de trabalho, tornando-se um desestruturar-se dos 

horizontes de vida.” (CORAGGIO, 2009, p. 121). Nessa esquematização, as empresas 

terceirizadas, se movendo pela demanda, não asseguram direitos ao trabalhador. Do outro lado, 

tem-se uma situação um pouco deferente: o vínculo com a fábrica central pode conferir direitos 



52 

 

a um número reduzido de trabalhadores – direitos esses que os trabalhadores vinculados às 

terceirizadas não têm garantidos para si. 

A diferenciação no tratamento dado na forma de oferta dos postos e nos direitos assegurados 

aos trabalhadores de uma mesma categoria tem como consequência a fragmentação da classe 

trabalhadora. Portanto, “[...] quanto mais se desenvolve o capitalismo, menos visível se 

apresentam as classes sociais” (TIRIBA, 2001, p. 77), situação que interfere, diretamente, na 

resistência aos mecanismos de exploração e na luta de classe, constituinte de mudanças na 

história. 

Trazendo um exemplo concreto de todas essas alterações, Antunes (2007, p. 89) analisa de perto 

a experiência do Reino Unido com a implantação do Toyotismo: 

É como se o discurso do envolvimento dos trabalhadores, propalado pelo capital, se 

defrontasse cotidianamente com sua efetiva negação, manifestada na intensificação 

do trabalho, no risco iminente de desemprego, na diferenciação por gênero, na 

qualificação, na idade etc., entre tantas fraturas presentes no mundo produtivo, 
condicionantes estes que se mostram como dotados de irracionalidade para o mundo 

do trabalho. 

Antunes (2007), em sua análise, também enfatiza as vivências do trabalhador e a forma como 

esse foi afetado em seu jeito de ser. Para esse fim, traz dados de pesquisas realizadas com 

trabalhadores do período e suas impressões sobre o trabalho e as alterações na sua atividade, 

impressas pelo sistema capitalista. É previsível que haja, entre o todo, trabalhadores que não 

sintam a exploração e nem se incomodem com as alterações. Porém, os dados revelam que a 

grande maioria não percebe melhora em suas condições de trabalho. “O trabalho é 

crescentemente intensificado e, apesar disso, o seu resultado sempre aparece, para os níveis de 

gerência, como estando aquém do esperado. Essa síntese surge frequentemente nos 

depoimentos colhidos pela pesquisa.” (ANTUNES, 2008, p. 88). Em um projeto de ampliação 

da riqueza privada, o trabalho é configurado para dar mais lucro, sendo destituído do que é 

ontologicamente, pois, ao mesmo tempo que aumenta a riqueza, torna submisso o trabalhador. 

É no plano das relações sociais concretas que podemos verificar a redução do caráter 

ontológico do trabalho a dimensões economicistas de fator de produção, emprego, 
tarefa... [...]. No capitalismo, a ciência e a tecnologia encarnam o progresso da razão, 

permitindo que o desenvolvimento, não necessariamente, cumpra o papel de 

emancipação da humanidade. (TIRIBA, 2001, p. 87). 

A ideia é que o entendimento sobre desenvolvimento, para o capitalismo, não condiz com a 

ideia de emancipação dos sujeitos que vivem do trabalho, o desenvolvimento do sistema, não é 

o desenvolvimento do trabalhador. À medida que esse sistema de produção foi se 



53 

 

desenvolvendo, mais o homem tem tido sua liberdade limitada, se tornado submisso da 

perspectiva de geração de lucro, pensando ser-lhe permitido mover-se somente nessa direção. 

Uma das possibilidades de tornar-se livre seria a vivência do trabalho como atividade 

ontológica, situação impossibilitada por causa do que é feito com o trabalho pelo modo de 

produção capitalista. Diante da discussão cabe perguntar, sobre o sentido do trabalho neste 

modo de produção. Tiriba (2001, p. 76) questionava: “Conquanto o capitalismo o tenha 

transformado em mercadoria, tornando-o repetitivo e monótono para o trabalhador, qual 

significado resta para o trabalho?” Dialogando com Frigotto (1996), a autora responde, trazendo 

a ideia de que “[...] garantir o direito ao trabalho é garantir o direito a tornar-se mercadoria”. 

(TIRIBA, 2001, p. 76). 

Atividade ontologicamente inerente à constituição do homem, o trabalho é, primeiro, tornado 

mercadoria e, para além disso, não está posto para o atendimento das necessidades básicas do 

trabalhador, ao contrário, o trabalho responde e movimenta-se atendendo às demandas do 

mercado. Assim, tendo em vista que a expansão ou redução de postos de trabalho depende 

daquilo que o mercado solicita, o sujeito trabalhador não é parte das preocupações centrais do 

sistema. E, ademais, é preciso lembrar e frisar que, quando há situações que aumentam os postos 

de trabalho, esses são precarizados em diversos aspectos. 

De modo geral, questionar-se sobre o sentido do trabalho exige questionar-se sobre o sentido 

da vida. Isso porque, guiando-se por uma perspectiva ontológica, trabalho e vida não se 

separam. E se o sistema econômico coloca os postos de trabalho à mercê das demandas de um 

mercado que se move em busca estritamente do lucro, a vida também é transformada em 

mercadoria. Não sendo possível descartar a vida, trabalhadores e trabalhadoras buscam 

alternativas para a problemática colocada acima. 

 

2.3 O TRABALHO NAS FORMAS NÃO CAPITALISTAS DE PRODUÇÃO: 

RESISTÊNCIAS E CAMINHOS PARA A REPRODUÇÃO AMPLIADA DA VIDA 

 

Pode-se abordar o trabalho nas formas de produção não capitalistas a partir de dois pontos 

históricos: primeiro, o trabalho realizado nos modos de produção anteriores ao capitalismo, em 

modelos de sociedade da antiguidade, da Idade Média ou na forma em que se concretizava em 

grupo e comunidades primitivas. O outro ponto do qual se parte para essa abordagem é o 

trabalho, que, tendo como contexto amplo o próprio modo de produção capitalista, apresenta 



54 

 

aspectos não capitalistas. Partindo desse segundo ponto é que se afirmam essas formas como 

resistência, ou seja, estratégias que, se opondo às determinações do processo capitalista, 

garantem aos excluídos dos espaços formais de trabalho o necessário à sobrevivência, mas a 

partir de um trabalho que se realiza apresentando traços fundamentados em outras 

perspectivas/princípios que não a capitalista. 

Compreender a que essas formas de trabalho se opõem é ação necessária ao ato de relacioná-

las ao termo resistência. Na atualidade, o trabalho nas formas de produção não capitalista é 

resistência, porque o sujeito que o desenvolve se opõe a aceitar as condições impostas pelo 

sistema hegemônico: a exclusão dos espaços de trabalho, ou seja, dos empregos formais, ou o 

emprego em condições precárias e que explora o trabalhador. 

Na luta pela sobrevivência, se elaboram e se efetivam estratégias que resistem a reproduzir os 

princípios e práticas impostos ao trabalho sob a lógica capitalista de produção. Entretanto, é 

necessário afirmar que, na maioria das situações, essa resistência não é produto, ainda, de uma 

tomada de decisão que, consciente e criticamente, negue as promessas e orientações do sistema 

hegemônico, configura-se mais como uma resposta emergencial e criativa aos momentos de 

crise. Contudo, essas estratégias de resistência aos problemas pontuais, como o desemprego, 

podem configurar-se em alternativas ao sistema como um todo, como ressalta Quijano (2002). 

Nessa direção, Tiriba provoca e leva a pensar: 

Hoje, entendendo a pobreza como pobreza na qual os sujeitos desenvolvem suas 

capacidades, energias e forças reais para satisfazer às suas necessidades básicas, é 

preciso perguntar: frente a crise do emprego, como se organizam os excluídos do 
mercado formal de trabalho? Como enfrentam seus problemas e necessidades? 

(TIRIBA, 2001, p. 87). 

Para responder à questão, Tiriba (2001) apresenta uma série de dados que revelam um 

crescimento significativo nos empreendimentos informais na década de 80, esses dados, 

inicialmente, apresentam a situação na América Latina e no Caribe. Verificou-se um aumento 

de 15% em mais ou menos dez anos. Mas também há dados sobre as “economias submergidas” 

nos países centrais. Citando Jódar e Lopser, a autora confirma que, na impossibilidade de o 

mercado absorver a força de trabalho na sua totalidade, isso em países centrais da Europa nos 

anos 80, a informalidade deixa de ser assunto apenas dos países periféricos e passa a ser uma 

realidade também onde antes não era. 

Na resposta à questão sobre como os pobres se movem para solucionar a problemática da 

exclusão dos espaços formais de emprego é que se verifica a afirmativa discutida no início do 



55 

 

texto – a convivência de diferentes formas de trabalho em um mesmo espaço e tempo. “Assim 

que, na década de 80, já se fazia visível o conjunto crescente de pequenos empreendimentos 

populares.” (TIRIBA, 2001, p.103). 

Ainda segundo a autora, na década de 80, se intensificam as experiências nas quais o trabalho 

passa a atender às necessidades do próprio trabalhador. Experiências em que os operários são 

os proprietários dos meios de produção, ao mesmo tempo que vivem do trabalho. Essas 

experiências também apresentam características que as diferem muito nas relações construídas 

entre trabalhadores. 

Contudo, embora o texto situe um período específico e muito limitado, as diversas iniciativas 

características do popular, que respondem a crises desenhando experiências de trabalho em 

família e ou pequenas cooperativas, já eram uma realidade em tempos anteriores e podem ser 

analisadas como retomadas de históricas práticas sociais e econômicas. Santos (2009) informa 

sobre como essa forma de resistência tem alcançado diversos espaços/tempos. 

A persistência de formas tradicionais de cooperação e solidariedade torna-se 
particularmente visível em muitos sectores da pequena produção, em grupos sociais 

que foram marginalizados e em territórios do interior do país que foram deixados para 

trás e hoje estão em processo de desertificação física e humana. Mas essas formas 

encontram-se igualmente presentes em espaços mais desenvolvidos onde o capital 

conseguiu incorporar uma mão de obra que subsiste nos limites da sua própria 

reprodução graças às redes de entreajuda e à persistência de padrões de vida próprios 

das classes populares. Não admira, assim, que em períodos de crise econômica, vivida 

pelos trabalhadores, como desemprego e instabilidade laboral, perda de poder de 

compra ou endividamento, estas formas econômicas estranhas ao capitalismo, e que 

este nunca pôde totalmente absorver, se reforcem e tornem mais visíveis. (SANTOS, 

2009, p. 9). 

Para Santos (2009) e outros nomes da pesquisa nacional e internacional, como Antônio David 

Cattani, Jean Louis Laville, Luís Inácio Gaiger, chama a atenção o fortalecimento dos espaços 

de formas de trabalho “estranhas ao capitalismo”, muitas das quais têm raízes em práticas 

históricas que antecedem a modernidade e que, por isso, são consideradas tradicionais. Esses 

modelos, ao longo da história e na contemporaneidade, são vistos como formas resistentes e 

que carregam elementos para o enfrentamento a crises, mas, principalmente, para responder às 

contradições do sistema capitalista. 

Contudo, é necessário afirmar que esse estranhamento se dá em relação ao sistema capitalista, 

que não reconhece nessas formas de trabalho as características que o capitalismo empenhou a 

partir dos princípios de lucratividade e individualismo. Para muitos sujeitos e/ou grupos as 

formas de trabalho na produção não capitalista ou o trabalho como não mercadoria não surgem 



56 

 

como algo incomum, talvez com características bem distantes das últimas ocupações, mas não 

lhes aparecem como algo atípico, complexo e impraticável. As próprias contradições do 

capitalismo e reflexões a partir dessas formas resultam em saberes que visualizam e consideram 

experiências em que o trabalho destoa dos princípios capitalistas. 

Pelas razões já apresentadas e, principalmente, por estarem se configurando como alternativas 

em face das situações problemáticas advindas das contradições capitalistas, essas formas de 

trabalho se tornaram objeto de estudos. Isso tem gerado uma significativa referência para 

compreender a manifestação de práticas tradicionais características de contextos outros ao 

longo das transformações da estrutura econômica. Uma questão interessante e necessária para 

a compreensão desses fenômenos é a postura da “heterogeneidade histórica” de Quijano (2009) 

e da “lógica histórica” de Thompson (1981) aplicadas à construção do conceito que represente 

essas formas de trabalho. Tiriba (2019) sinaliza a necessidade de elaboração de uma definição 

manejável, que discuta com a “evidência interrogada” e, sobretudo, que se construa com os 

próprios sujeitos que forjam, fortalecem, ressignificam e reafirmam essas práticas. 

A apresentação de conceitos sobre o trabalho nas formas de produção não capitalistas é uma 

necessidade que se converte também em desafio. Quanto à necessidade de se abordar a temática, 

a resposta inclui algumas questões. Paira entre a sociedade a ideia de que é inviável outra forma 

de organização e de trabalho que não as formas capitalistas, questão também provocada pelo 

processo de internalização empreendido pelo sistema hegemônico (MÉSZÁROS, 2012). Essa 

apresentação tem importância e força para materializar o conceito do trabalho ontológico e, 

consequentemente, gerar mais experiências desse cunho. Por fim, trazer esses conceitos 

contribui para a concretização do dever de problematizar a noção de trabalho em diversos 

espaços, inclusive e, principalmente, nas escolas de educação profissional e tecnológica. 

No que diz respeito ao desafio, a apresentação desse conceito assim se configura por tratar-se 

de experiências mais vividas que pensadas. Ou seja, elas já foram materializadas por povos 

ancestrais, em espaços e tempos considerados desinteressantes para alguns ambientes 

acadêmicos e grande parte das produções teóricas. E na contemporaneidade, quando 

concretizadas, continuam a ser vistas com certo desinteresse e com descrença. Outra questão 

que torna essa construção conceitual um desafio é a diversidade de formas com que se 

materializam e o risco de confundir essas formas de trabalho com outras, por exemplo, o 

trabalho informal capitalista. Entretanto, as questões que desafiam ao mesmo tempo trazem 

pistas sobre as experiências e a conceituação delas. 



57 

 

O conceito para essas práticas tem surgido na própria prática, não se está falando, aqui, de uma 

construção teórica desvinculada da ação ou que antecede a ação, mas de concepções que 

começam a ser construídas a partir da expansão de um jeito diferente de ganhar a vida e de 

estudos feitos nessas práticas. Essa expansão chama a atenção e apresenta questões sobre as 

quais é preciso pensar, questões que apontam caminhos para a superação da realidade imposta 

nos diversos segmentos da vida. Essas práticas trazem um “velho-novo” modo de pensar e viver 

o trabalho, e que se concretiza aproximando-se do que é o trabalho, ontologicamente. Esse 

“velho-novo” modo possibilita repensar na vida e nos valores que a direcionam. 

Ainda sobre uma das questões que tornam um desafio conceituar as formas de trabalho nas 

produções não capitalistas se apresenta uma dedução importante: as perspectivas de construção 

de conhecimento adotadas e as realidades em que se apresentam esse objeto consideram 

inapropriado construir um conceito fechado. Isso, por se afirmar a possibilidade de construções 

conceituais que surgem do contexto social e histórico e que, na maioria das vezes, como já 

mencionado, despontam da prática, ou seja, a partir daquilo que os sujeitos estão realizando, de 

como atuam nesse universo e do momento dessa atuação, e que, sendo assim, se materializam 

diversamente. 

Diante disso, essa perspectiva precisa assentir e responder à necessidade da elaboração de 

conceitos amplos, construídos a partir da realidade observada, ancorados em propostas teóricas 

que sustentem o que já é concretizado e possibilite a sistematização conceitual. Daí que o uso 

do termo “Outra Economia” – que, segundo Cattani (2009), reúne estudos imbricados por se 

desenvolver, também, a partir do envolvimento de autores com experiências em andamento – é 

muito pertinente e se constitui num espaço do qual se observam e se entendem outras formas 

de trabalho. Isso, porque o termo “Outra Economia” parte da realidade e designa a diversidade 

com que se materializam essas experiências de trabalho e geração de renda sobre a ótica da 

“reprodução ampliada da vida”. (CORAGGIO, 1997). 

Para Cattani (2009), “Outra Economia”, não é a economia que, hegemonicamente, se impõe – 

a capitalista –, é uma expressão que agrega em si uma diversidade de práticas que, embora 

tenham diferenças, apresentam a especificidades de em seu pilar haver princípios que negam as 

práticas capitalistas. Dentro do termo “Outra Economia”, cabem: a “Economia do Trabalho” 

(CORAGGIO, 2009); a “Economia Popular” (TIRIBA, 2001, 2004; TIRIBA et al., 2009); a 

“Economia Solidária” (GAIGER et al., 2009); os Sistemas Alternativos de Produção 

(QUIJANO, 2002), dentre outras que surgem do trabalho de autores e estudiosos 



58 

 

comprometidos com a tarefa de transformação social e imersos na prática de quem, num 

movimento processual, puder gerar essa transformação. Os autores trazem esses termos do 

envolvimento com o fazer do povo, da observação que têm feito desse fazer, ou seja, da 

empreendida tarefa “[...] de analisar a racionalidade interna das organizações econômicas 

geridas pelos próprios trabalhadores”. (TIRIBA, 2009, p. 151). 

Esses termos são pensados e preenchidos na aproximação entre pesquisadores e esses sujeitos 

que vivem a experiência. Nisso há o reconhecimento e uma valorização dos saberes e da atuação 

dos sujeitos da prática. Construir o conceito nessa aproximação acaba contribuindo para que 

esses sujeitos reflitam sobre seu modo de ser e fazer, processo que ocorre por meio de 

estratégias que problematizem as experiências; fala-se sobre uma economia que diverge da 

hegemônica e que tem o processo de construção conceitual também diferente. Confirmando a 

ideia da construção do conceito a partir da aproximação entre estudiosos e sujeitos dessas 

experiências, Tiriba (2009, p. 151) informa: 

Autores como o chileno Luis Razeto, cujas elaborações são construídas com base na 

realidade da classe trabalhadora daquele país, bem como o argentino José Luis 

Coraggio, cujos estudos partem de algumas discussões relativas à realidade 

nicaraguense da década de 1980, argumentam que os conceitos de formalidade ou 

informalidade são insuficientes para a análise da complexidade das relações 
econômico-sociais. 

Na contemporaneidade e por meio de uma aproximação real, Luis Razeto e José Luis Coraggio 

estão entre estudiosos que se dedicam a compreender essas experiências e podem ser vistas, em 

seus trabalhos, a estreita ligação com os grupos que vivenciam essa “Outra Economia” e, dentro 

dela, suas diferentes formas de trabalho. Observa-se que na discussão empreendida por eles 

foram sistematizados amplamente: o modo de trabalhar, o objetivo desse trabalho, as relações 

estabelecidas, o uso dos recursos, a organização dos espaços, a aquisição e o controle dos meios 

de produção, a escolha do que é produzido e de como é produzido. 

Essas sistematizações são fundamentadas e compõem a ideia de uma organização econômica 

específica. Do cerne dessas concepções da “Outra Economia” constrói-se o entendimento sobre 

as formas diferentes de trabalho, compreendendo e conceituando-as a partir de características 

gerais presentes no trabalho que se vivencia na Economia do Trabalho, Popular, Solidária, e nos 

Sistemas Alternativos de Produção. 

Têm-se conseguido construir um entendimento sobre esse modo de trabalho que se converte 

em uma produção intelectual que representa, de fato, a realidade concreta e que, a despeito das 

múltiplas formas de se concretizarem, esses sistemas indicam características peculiares. 



59 

 

Entretanto, antes de sinalizar algumas dessas características, não se pode dispensar outra 

informação a respeito da construção desse conceito. Segundo Coraggio (2009), a compreensão 

das práticas econômicas não capitalistas se torna mais fácil ao se criar um paralelo entre essas 

e as formas capitalistas. Assim, relembra-se que as formas capitalistas colocam como objetivo 

do trabalho a reprodução, mais que ampla, do capital e do lucro. Coraggio (2009) apresenta um 

quadro-síntese com os subsistemas econômicos e os seus sentidos, nos quais aparecem a 

economia empresarial, a economia pública e a economia popular. Os sentidos são, 

respectivamente, a acumulação do capital, a acumulação do poder e a reprodução ampliada da 

vida. Tiriba (2001) também apresenta as ideias sobre a economia popular, sempre criando um 

comparativo dessa com a economia capitalista. 

Retomando a discussão sobre as características peculiares das formas de trabalho da economia 

não capitalista, afirma-se que essas características se relacionam com o objetivo do trabalho, as 

condições para a sua realização e as relações construídas a partir dele (relações entre os 

trabalhadores e desses com o ambiente). Então, essas características estão ligadas ao porquê 

fazer, ao como e com o que fazer e ao tipo de vínculo que nasce desse fazer. Pensando nesse 

tripé de forma geral, pode-se responder ao porquê fazer afirmando que o trabalho tem como 

objetivo primeiro a reprodução da vida. Então, a efetivação do trabalho nas formas não 

capitalistas, responde à necessidade de reproduzir a vida, da busca pela satisfação das demandas 

que a vida faz para manter-se – isso tem sido a finalidade primeira dessas experiências. Sobre 

esses objetivos e a relação estabelecida nesse universo, Tiriba (2001, p. 99) sinaliza: 

Estas experiências num viés bem diferente daquela exploração intensiva da força de 
trabalho para a obtenção de mais lucro, “estão compostas de um a três trabalhadores 

e atuam em mercados locais (em especial de vizinhança). Apresentando uma 

rentabilidade muitas vezes negativa, caracterizando-se como empreendimento cujo 

objetivo é a sobrevivência imediata de seus integrantes”. 

Algum tempo depois, Tiriba (2007) continua a relacionar esse tipo de empreendimento à 

necessidade de sobrevivência, seja ela para reproduzir a vida amplamente, seja para a 

reprodução simples, mas tendo a manutenção da vida como objetivo principal da realização 

dessas atividades: “[...] não pressupondo a exploração do trabalho, a economia popular 

compreende o conjunto de atividades econômicas e práticas sociais desenvolvidas pelos setores 

populares, no sentido de garantir a reprodução ampliada da vida”. (TIRIBA, 2007, p. 87). 

Nas duas citações, além de claramente se apresentar a razão primeira que movimenta a “Outra 

Economia”, nesse caso a Economia Popular que visa avalizar a manutenção da vida, a autora 

apresenta, ainda, dissonâncias entre essa economia e a capitalista. Afirma que essas 



60 

 

experiências agregam número reduzido de pessoas, alcançam apenas a redondeza do polo de 

produção e exige a aplicação da força de trabalho. 

Entretanto, nesse universo também é possível encontrar o que se denomina “economia mista”, 

que comprova a amplitude das experiências que vão compondo o que se denomina Outra 

Economia. Nesse universo, algumas experiências, mesmo direcionadas pelo capital, também 

são elementos desse conjunto de práticas denominadas formas de trabalho da economia não 

capitalista, e são entendidas como estratégias possíveis de uma economia em transição. 

Caracterizam-se, também, por buscarem emancipar-se do sistema capitalista organizado por 

modelos fordistas ou tayloristas. Sobre essa possibilidade, fala Coraggio (2009, p. 120): “Nessa 

perspectiva, o trabalhador não é o proprietário de um recurso organizado pelo capital, mas o 

sujeito da produção, em pugna por sua autonomia a partir do cerne do sistema capitalista”. 

Contudo, nesse processo de transição já se tem a convicção de que o trabalho não é realizado 

em função do capital e/ou do acúmulo de lucro, mas sim em resposta às necessidades da vida. 

A discussão traz respostas sobre o segundo tópico, como e com o que fazer, muito distante da 

lógica capitalista, que coloca a necessidade de que os meios de produção estejam sob o controle 

de quem produz. Terra, instrumentos, sementes, fábrica, máquinas, devem estar ao acesso de 

quem trabalha, ou seja, quem produz. Esse quesito provoca uma reflexão sobre a denominação 

produtor, no universo da “outra economia”, esse termo precisa estar relacionado, estritamente, 

a quem trabalha e não aos que vivem da força do trabalho de outros. 

O terceiro, mas não menos importante tópico, ao contrário, pensando na necessidade de 

mudança nas estruturas sociais, as relações que resultam dessa velha-nova forma de trabalhar 

trazem contribuições significativas e podem impulsionar espaços de mudança. Dando-se em 

consequência do porquê, como e com o que fazer, as relações estabelecidas entre os envolvidos 

no processo de produção e desses com a natureza são construídas a partir de valores de 

cooperação, solidariedade e cuidado. Posturas que vão de encontro à competição, à 

concorrência, à disputa e à degradação ambiental, fatores inerentes ao trabalho que visa ao lucro 

e à concentração de riqueza. As relações que decorrem do trabalho que objetiva o lucro diferem 

muito dos vínculos constituídos nos contatos e na convivência dos trabalhadores que atribuem 

ao trabalho outro sentido. Essa discussão sobre os vínculos por meio do trabalho também é 

contemplada na tarefa de conceituar as formas econômicas que vão sendo sistematizadas a 

partir desse modo diferente de perceber e vivenciar o trabalho, e sempre em paralelo com aquilo 

que resulta do trabalho vivenciado no sentido capitalista. Coraggio (2009, p. 120) traça esse 



61 

 

paralelo o tempo inteiro e afirma: 

Tanto no âmbito da dinâmica particular de produção quanto na esfera da sua divisão 

social, esse trabalho não gera solidariedade, intersubjetividade positiva nem um 

sentido que transcenda sua mera utilização como meio para a obtenção de dinheiro, o 

representante das coisas que necessitamos ou desejamos. 

Como já sinalizado anteriormente, ao longo da análise das formas de trabalho na economia não 

capitalista ou na “outra economia”, da qual partem essas formas, percebe-se uma construção 

conceitual em paralelo com a problematização ao sistema capitalista e os modos, valores e 

sentidos atribuídos ao trabalho por esse modelo econômico. Uma possível explicação para tal 

situação é a expansão dessa velha-nova forma de trabalhar, em um contexto de intensificação 

da redução e precarização dos postos de trabalho capitalistas. “Com o neoliberalismo e a 

debilitação dos sindicatos, o trabalho sofreu transformações vertiginosas, tornando-se mais 

precário e perdendo sua centralidade para o capital sem que antes tenha sido substituído por 

processos equivalentes de integração social.” (CORAGGIO, 2009, p. 120). 

A partir dessa informação pode-se apontar, mais uma vez, o sentido que tem o trabalho para o 

sistema capitalista, a atividade, que já fora centralidade do sistema, passa a não ter mais esse 

sentido, sem que algo seja pensado para suprir a necessidade do trabalhador pelo trabalho. A 

lógica é, se o trabalho não cumpre mais o papel imediato de gerar lucro ele perde a centralidade, 

e a sobrevivência do trabalhador que dependia desse trabalho não interessa como problemática 

a ser resolvida por aqueles que direcionam o sistema. Assim, as formas de trabalho não 

capitalistas também se configuram como um enfrentamento à exclusão causada a cada nova 

face vestida pelo sistema capitalista. Para Coraggio (2009, p. 121), “O trabalho 

desregulamentado deixa de ser, para enormes massas de trabalhadores, uma fonte de obtenção 

de recursos para a sobrevivência, anteriormente definidos como um valor histórico da força de 

trabalho, tornando-se um desestruturante dos horizontes de vida”. 

Continuando a empreitada de construir o conceito para as formas de trabalho da Outra 

Economia, traçando um paralelo com o trabalho desse modelo, como sinalizou e fez Coraggio 

(2009), alerta-se sobre o risco de esse paralelo datar contemporaneamente o surgimento dessas 

formas. Explicando o uso do termo “velho-novo” para caracterizar esse trabalho, cria-se uma 

estratégia para minimizar esse risco. Bem, as formas de trabalho da Outra Economia são 

adjetivadas com o termo velho por se comporem de princípios e sentidos que situações de 

trabalho, anteriores ao capitalismo, já apresentavam. 

É necessário relembrar que as experiências que estão sendo descritas nesta parte do texto e 



62 

 

conceituadas não surgem para se contrapor ao trabalho que se realiza a partir dos princípios 

capitalistas. Contrariamente, as “outras economias” que carregam essas diferentes formas de 

trabalho são denominações contemporâneas para experiências do fazer de grupos e 

comunidades que desenvolveram modos de produção anteriores. Quer-se deixar claro que, 

embora tenham emergido significativamente a partir da década de 80, há princípios nessas 

formas de trabalho que acompanharam a história e o processo de desenvolvimento humano, 

princípios observados desde remotos períodos. A contemporaneidade e as contradições das 

formas de trabalho capitalistas colocam a necessidade de que essas experiências, carregadas de 

especificidades, observadas no trabalho ancestral, enquanto são executadas, resistam, sejam 

revividas, se reafirmem. 

Já o termo nova se justifica pela reafirmação dessa forma do trabalho e sua expressiva expansão, 

a partir da década de 80. Contudo, não há como negar a grande incidência, na 

contemporaneidade, de experiências de trabalho que diferem das formas capitalistas e a 

provocação que essas têm feito aos estudiosos e pesquisadores. A realidade das experiências e 

sua expansão chamam a atenção para e criam a necessidade de que se debrucem sobre elas. 

Esse debruçar tem apontado uma questão importante sobre as especificidades da forma de 

trabalho não capitalistas ou das denominadas “outras economias”. No que diz respeito a essas 

experiências, a forma de se materializarem é muito diversa, o que também justifica o uso do 

termo nova, pois o contexto coloca a necessidade de adequações. Isso tem exigido a construção 

de conceitos abertos que permitam abarcar todas essas experiências, não obstante, há 

parâmetros essenciais necessários para a identificação de uma experiência como “outra 

economia” ou forma de trabalho da economia “não capitalista”. 

 

  



63 

 

3 FORMAÇÃO HUMANA: CONCEITO, CONTRADIÇÕES E POSSIBILIDADES 

 

Este tópico traz a discussão sobre as diferentes perspectivas de educação, bem como a 

possibilidade de formar o sujeito durante suas experiências nos espaços não formais. Evidencia 

também, o capítulo, o potencial existente nesses espaços para uma formação humana 

emancipatória. Faz uma a reflexão sobre o conceito de formação humana/educação e os 

distintos pontos de vista sobre essa categoria. Para melhor compreensão, o texto traça um 

percurso histórico que contextualiza a institucionalização, a universalização e o 

desenvolvimento da escola como espaço formal. Nessa direção, são apontadas as problemáticas 

na formação que se estabelece nesse espaço e se discute sobre a possibilidade de formar-se em 

outros espaços, quer dizer, os espaços não informais. 

 

3.1 FORMAÇÃO EM SENTIDO ONTOLÓGICO 

 

A educação é um processo que pode ser adjetivado com os termos histórico e social, isso 

significa que a ação de formar o homem não se constitui ao longo da trajetória da humanidade 

de modo único, fixo e linear. Compreender um processo como histórico e social é perceber em 

seu desenvolvimento progressos e retrocessos, é saber da influência dos contextos gregários e 

temporais e é considerar a possibilidade de práticas diferentes na busca de resultados 

igualmente diferentes, ainda que dentro de um mesmo contexto e se tratando de um mesmo 

processo. Como efeito, tem-se uma diversidade de percursos para se conduzir o processo 

denominado formação humana/educação. 

Assim, os variados meios de educação podem ser etapas de um processo em vias de 

melhoramento, que resultam das exigências do modelo social hegemônico, reações contrárias 

a esse modelo, atendendo a outros princípios, ou ainda, práticas que baseadas em concepções 

diferentes das hegemônicas respondem a realidades próprias. Contudo, baseiam-se em uma 

estrutura social específica, buscam atender às exigências de uma determinada sociedade e 

tempo, ou de parte dessa sociedade. 

Por uma necessidade de ampliação de concepções e desmistificação do que é posto 

hegemonicamente é pertinente ressaltar que há diversos caminhos empreendidos na busca pela 

educação, cada um tem princípios e fundamentos que os diferem e essas configurações se 



64 

 

baseiam nos interesses dos que as pensam. Tal reflexão tem base em Brandão (2007, p. 9), 

quando afirma que “em mundos diversos a educação existe diferente”; isso se explica pela 

relação entre o modelo de educação e a sociedade: se há uma diversidade de configurações 

sociais, há diferentes moldes para se pensar na formação humana. 

Ampliando, sinaliza-se que dentro de uma mesma configuração social há os que corroboram a 

perspectiva de formação adotada e há outros que, inseridos nessa configuração, criticam a 

proposta de formação, apontando cenários diferentes. Outra realidade é a mesma sociedade 

validar modelos com finalidades diferentes, justificados pela desigualdade cultural, social e 

econômica existente entre seus membros. Contudo, essa realidade de diferenciação, que deveria 

ser aplicada de modo a minimizar as desigualdades, acaba por contribuir para a sua manutenção. 

Retomando a discussão sobre a educação concebida a partir de perspectivas diferentes, por 

nascerem de espaços diferentes, resgata-se o exemplo empregado por Brandão (2007). Nessa 

obra, o autor apresenta o convite feito a um grupo de índios norte-americanos para estudarem 

em uma escola de “brancos”, o convite é negado e, com a negação, o chefe da tribo apresenta 

as razões pelas quais a educação dessa escola de “brancos”, naquela tribo, não podia ser 

considerada um instrumento de transformação de jovens em “homens”. 

Da acepção indígena e da acepção do homem “branco” sobre o que é educação pode-se ratificar 

a ideia de que ela se relaciona à concepção de vida desses espaços e de seus grupos, cada uma 

pensa sobre ela de forma bem distinta. Na acepção indígena, a educação, partindo da concepção 

de vida, é afeita ao dia a dia, à realidade cotidiana em todas as suas dimensões. É no viver do 

grupo que todos ensinam e formam as gerações mais novas. Contudo, para a formação do 

homem branco há um espaço específico, que, na maior parte das vezes, separa-se da vida. 

Nos dois cenários, a ideia de educação está ligada ao modo como o sujeito se relaciona com o 

ambiente e socialmente; esse modo de se relacionar é fruto da forma como se pensa no 

direcionamento da vida. No primeiro caso, o direcionamento é estabelecido por uma tribo que 

habita um ambiente pouco alterado e assim o deseja, a relação estabelecida entre homem e 

ambiente tem por base o princípio do respeito e a consciência de coevolução entre grupo social 

e natureza, a relação estabelecida entre os homens tem como preceito a cooperação e real 

igualdade. Na outra situação, o que é estabelecido como forma de conduzir a vida parte de uma 

ideia de “progresso ilimitado” (ADAMS; STRECK, 2012), implica relações de proveito em via 

única – exploração –, intensa transformação do espaço, uso abusivo e descuidado dos recursos 

ambientais, ampla ideia de igualdade, mas ausência de condições objetivas para a sua prática. 



65 

 

Contudo, para esse homem “branco” – colonizador – a ideia de formação humana era 

singularizada, não percebia a possibilidade de uma perspectiva diferente. A resposta do 

indígena pluraliza a ideia de educação. 

Neste trabalho, essa resposta alicerça a compreensão de formação que é pensada a partir da 

instituição escola, mas também para além dela, é pensada a partir da crítica ao que preconiza e 

tem concretamente realizado a escola formal, contemporânea e hegemônica. Percebe-se a 

necessidade de expandir as ideias e pensa em outras formas e espaços de educar, bem como 

uma formação mais ampla. 

Essa formação encontra consonância e sustentação na perspectiva de Freire (1997), que, 

defendendo propostas educativas que partam da vida e que pensem na vida articulada a um 

contexto, contribui para compreensão crítica da realidade vivida. Assim, o conhecimento 

construído favorece o entendimento das estruturas sociais, elucidando como essas interferem 

na própria vida. Freire (1997, p. 100) fala: 

De uma educação que levasse o homem a uma nova postura diante dos problemas de 
seu tempo e de seu espaço. A da intimidade com eles. A da pesquisa ao invés da mera, 

perigosa e enfadonha repetição de trechos e de afirmações desconectadas das suas 

condições mesmas de vida. 

É a proposta que tem como objeto de conhecimento, dentre outros elementos, a vivência dos 

sujeitos, seus problemas e o contexto maior com o qual essa vivência e esses problemas estão 

conectados; dessa forma, conscientiza-se criticamente sobre a realidade e sobre a sua realidade. 

Nisso explicita seu caráter humanizador, porque partindo da própria vida, das realidades e 

contextos imediatos, mas também precedentes, das atividades realizadas pelo sujeito, daquilo 

que esse educando é e realiza, se centra num processo de humanização – o ser e o fazer. 

Aprofundando saberes sobre essas vivências, problemas e contextos, aprimora o pensar e, 

consequentemente, o ser e o fazer do sujeito, dando-lhe condições para continuar o processo de 

humanização. 

Nesse sentido, a educação tem como fim a humanização. Alicerçando essa prerrogativa, 

apresenta-se o conceito de formação humana/educação a partir de um entendimento ontológico. 

Desse entendimento, educar é humanizar, ou seja, o processo de construção do ser humano no 

longo e contínuo movimento de viver e desenvolver uma percepção mais consciente desse 

próprio viver. Embasando-se em um dos pensamentos do início, no qual o processo educativo 

ocorre vinculado à vida, rememora-se a informação de que os conhecimentos humanos não são 

natos, o homem os construiu e os constrói na dinâmica da vida, nas tarefas e atividades 



66 

 

necessárias à sua sobrevivência e evolução, na ação de educar com e para a vida. Isso compõe 

a perspectiva ontológica de formação humana, ou seja, da ideia do ser, do fazer e do contexto 

que, como objetos de estudo, geram saberes que possibilitam ao homem tornar-se mais humano. 

A observação dessa perspectiva permite a afirmativa: o processo de formação humana/educação 

é uma condição existencial do homem. Ao longo da evolução, tanto as mais simples 

experiências quanto as ações mais elaboradas podem ser situações de aprendizagem. Isso é 

muito evidente nas sociedades primitivas, nas quais tornar-se homem, fazer a vida e a educação 

são atividades imbricadas, se realizam simultaneamente, não existe o tempo e o espaço separado 

do educar. 

Embora na contemporaneidade as atividades chamadas educativas, em sua grande maioria, 

tenham o local e o momento específicos, há experiências extrapolando esses espaços, vivências 

que valorizam processos como os das sociedades primitivas, há práticas sendo construídas a 

partir dessa perspectiva, projetos ocorrendo paralelamente à educação, que se institucionalizou 

desconectada da vida. Esses, contraditoriamente, estabelecerem essa conexão e favorecem a 

vida em sentido mais amplo. 

Pode-se também afirmar que, em sociedades de organização menos complexas, a aprendizagem 

a partir das situações da vida cotidiana, da experiência e da experimentação continua como 

forma fundamental de educação. A observação e a análise das práticas produzem 

conhecimentos que, quando apreendidos, educam quem os experimenta e podem ser usados 

para conduzir a educação de outros. 

No decurso de desenvolvimento do ser humano, a educação se concretiza nas diversas situações 

cotidianas da vida, à medida que o homem se torna homem, “Portanto, a produção do homem 

é, ao mesmo tempo, a formação do homem, isto é, um processo educativo”, conforme Saviani 

(2007, p. 154). Como lembrou Freire (2015, p. 13), citando François Jacob: “Nós somos seres 

programados para aprender”. Nesse sentido, Freire destaca a inconclusão como característica 

humana, como sujeitos que somos, e o fato de termos o “aprender e ensinar cortando todas as 

atividades humanas”. Ademais, Freire (2015, p. 24) também alerta para “o incessante desafio 

da desumanização como distorção” da vocação por humanização. 

A discussão sobre a pluralidade de entendimentos acerca da educação e o desafio de apresentar 

outras formas/espaços de educar e pensar a formação decorrem, entre outras questões, da 

análise e das críticas a um modelo específico, o hegemônico, que pode se converter no que foi 



67 

 

pontuado no parágrafo anterior: transmudar a possibilidade de humanização em 

desumanização. Essa crítica traz a necessidade de revisitar o percurso de desenvolvimento do 

processo educativo criticado para, compreendendo sua historicidade, situar pontos que 

justificam a crítica. Seguindo, dialoga-se sobre a função que assume esse modelo e a 

desaprovação ao que é imposto. Assim, torna-se uma exigência a apresentação de caminhos 

alternativos e/ou que ampliem as funções dos processos educativos empreendidos pelo espaço 

“escola”. 

Para suprir essa necessidade, observa-se a institucionalização do espaço de construção do 

conhecimento, ou seja, o surgimento da escola, rememorando princípios de educação na 

antiguidade do Norte ocidental, mais especificamente, nos principais países da Europa Latina. 

Prosseguindo, num resumido percurso histórico, observa-se encaminhamentos desse processo. 

Essa especificidade se justifica pelo fato de que as concepções que embasam os processos 

educativos desenvolvidos nesse espaço, em particular, foram impostas por meio do sistema de 

“colonialidade” a uma parcela significativa da humanidade como forma superior de construção 

do conhecimento, caminho exclusivo para o desenvolvimento do intelecto, “única racionalidade 

válida” (QUIJANO, 2010, p. 86). 

A educação contemporânea que se funda na fragmentação do conhecimento, na valorização da 

atividade intelectual, em detrimento da atividade prática e da desvinculação do saber com a 

vida, o contexto e o fazer, em grande parte, é fruto dessa imposição. Em um decurso de ações 

encadeadas, impõe-se um modelo social e um modelo de educação que sustente essa ideia de 

sociedade. Consequentemente, embora a educação como elemento histórico social possa ir 

mudando, o modelo social imposto não é criticado e outras perspectivas são negadas. 

Ampliando a discussão sobre essas imposições, afirma-se que a colonialidade tem origem com 

a colonização, surge interligada a ela, se apresenta intrinsecamente, mas produzindo efeitos 

desmedidos. Sendo resultado da colonização, alcança maiores níveis de interferência, 

determinando valores e mantendo o colonizador dominando por longos períodos. O aspecto que 

na contemporaneidade favorece isso é justamente a imposição de forma subliminar, o que 

fortalece ainda mais a dominação, que, sendo assim, é explícita como em outros momentos da 

história. Além disso, as interferências no universo não material, como sinalizado, são de mais 

difícil percepção. Contudo, as duas vertentes são sistemas de coação que fundamentaram e 

ainda fundamentam a relação entre nações, populações e/ou diferentes grupos sociais de um 

mesmo país. 



68 

 

Em síntese, enquanto o colonialismo tem claras ligações geográficas e históricas, a 

colonialidade atua como uma matriz subjacente do poder colonial que seguiu 

existindo após as independências políticas de nossos países e que hoje se perpetua 

pelas variadas formas de dominação do Norte sobre o Sul. (STRECK; ADAMS 2012, 

p. 247). 

Pontuando mais diferenças entre esses sistemas, percebe-se, a partir do que é colocado na 

citação, que o colonialismo se materializa mais geograficamente, no domínio do território 

físico, se refere à exploração dos recursos naturais, de produção, do trabalho e do espaço. Já a 

colonialidade exerce a imposição a partir da justificativa de classificação valorativa da ideia de 

raça/etnia, determinando uma como superior e outras como inferiores, para alegar a imposição 

do pensamento; é uma dominação do campo mais subjetivo, identitário e cultural, afetando os 

subjugados por um período prolongado. Essa perspectiva é discutida por Quijano (2010) e foi 

identificada com a ideia de “mundialização da Europa” (STRECK; ADAMS, 2012). 

Concordando, Quijano (2010) afirma: “O eurocentrismo não é exclusivamente, portanto, a 

perspectiva cognitiva dos europeus, ou apenas dos dominantes do capitalismo mundial, mas 

também do conjunto dos educados sob a sua hegemonia” (QUIJANO, 2010). Contudo, na 

contemporaneidade não são apenas as perspectivas europeias que se impõem, mas parte delas 

uma sistemática de supervalorização de determinadas culturas, conhecimentos e sistemas 

sociais são ditados a outros como superiores. Dessa forma é que um modelo de formação 

humana/educação foi e é imposto, enquanto outros foram e são negados, dessa forma é que 

determinados objetivos de ensino e aprendizagem e determinadas práticas educativas separam 

estrutura social e construção do conhecimento, não permitindo a percepção da relação entre 

esses. 

Modelos impostos não constroem autonomia e emancipação, motivo que exige desnudá-los e 

propor alternativas que se reconfigurem a partir dos interesses de quem vive o processo de 

formação, o que exige estudos, discussões e socialização de outras formas de educar. 

 

3.2 A ESCOLA COMO ESPAÇO DE DEFORMAÇÃO/FORMAÇÃO 

 

Na tentativa de desnudar a educação imposta, recorda-se que vivendo, a princípio, a 

aprendizagem concretizada nas situações cotidianas da vida, os grupos do espaço específico 

indicado acima, principais países da Europa Latina, progressivamente têm as suas sociedades 

tornadas mais complexas e, num dado momento, dois processos educativos, ainda muito ligados 



69 

 

à vida, se concretizavam simultaneamente: a formação para o homem que dispunha de tempo 

livre; e a “formação” para aquele que precisava produzir. 

Para o primeiro, a formação se realizava em espaço não específico e na introdução à cultura 

compreendida como clássica por um mestre que detinha esse saber. O outro modo se 

concretizava espontaneamente, os trabalhadores formavam-se em seus próprios ambientes de 

trabalho. Ao longo da Antiguidade e da Idade Média2, a escola de formação clássica passou a 

caminhar para a institucionalização, mantendo-se para um grupo específico, se constituindo em 

um espaço destinado à classe privilegiada. Segundo Saviani (2007), é o “lugar de ócio” e, 

portanto, não possível a quem trabalha. 

Com o advento da Idade Moderna3, o modo de produção capitalista e as lutas e reivindicações 

pelo direito à escola, que marcam a história da educação, provocam a necessidade de se pensar 

em uma escola institucionalizada e formal também para os trabalhadores. Contudo, essa 

necessidade se concretiza mais em atendimento aos interesses e ao que agora era conveniente 

para burguesia. O Estado, muito lentamente, assume o papel de ator na concretização desse 

direito “[...] forjando a ideia de uma escola pública, universal, gratuita, leiga e obrigatória”. 

(SAVIANI, 2007, p. 157). 

Essa denúncia de Saviani, ao afirmar ser a universalização da educação uma falsificação, é 

justificada pelo que foi concretizado quando comparado aos princípios que regiam a escola 

clássica, anteriormente institucionalizada e restrita, a essa que agora é pensada para todos, ou 

seja, universalizada. Esse processo, também impulsionado pela burguesia, se concretiza de 

modo dual e mantendo desigualdades. O grupo que ainda não tinha direito à escola 

institucionalizada, a grande maioria das populações, passa a exercer esse direito, mas de um 

modo bem diferente do grupo que primeiramente teve o direito atendido. 

Aos burgueses, uma escola que se aproxima da clássica; e ao trabalhador ofertam-se saberes 

minimizados. Ademais, ao longo do tempo, o fato de se ter um espaço específico para educar 

provoca a negação das práticas educativas vivenciadas anteriormente por esse trabalhador como 

possibilidade de formação, o que acarreta o distanciamento entre a vida e educação. 

                                            
2 Antiguidade ou Idade Antiga é o período contado a partir do desenvolvimento da escrita, pelos sumérios – 

habitantes ou naturais da Suméria, Sul da Mesopotâmia, onde hoje se localiza o Iraque e o Kuwait – mais ou menos 

4000 anos a.C., até a queda do Império Romano do Ocidente, em 476 da era cristã. A Idade Média é o período da 
história que vai 476 vai até a tomada de Constantinopla, pelos turcos otomanos, em 1453 (BEZERRA, Juliana. 

Divisão da História. Toda Matéria, [s.d.]. Disponível em: https://www.todamateria.com.br/divisao-da-historia/. 

[s.d.]. Acesso em: 30 mai. 2021). 
3 Teve início em 1453, indo até o ano de 1789, data da Revolução Francesa (BEZERRA, Juliana, [s.d.]). 



70 

 

Inicialmente, a educação institucionalizada não chegava ao trabalhador como um direito, ao 

contrário, era intencionalmente idealizada apenas para responder às problemáticas geradas pelo 

sistema social, econômico e produtivo. Assim, se institucionalizou uma escola para o 

trabalhador, contudo, uma escola limitada, distante da vida desse sujeito e que, ao mesmo 

tempo, restringia conhecimentos, inclusive por acreditar que parte desses deviam ser 

circunscritos às classes dominantes, pois eram desinteressantes ao trabalhador. Saviani aborda 

assim essa questão: 

Todos já ouviram falar naquela famosa frase atribuída a Adam Smith, que reconhecia 

ser necessária a instrução para os trabalhadores: “instrução para os trabalhadores sim, 

porém, em doses homeopáticas”. Significa que os trabalhadores têm de dominar 
aquele mínimo de conhecimentos necessários para serem eficientes no processo 

produtivo, mas não devem ultrapassar este limite. (SAVIANI, 2003, p. 138). 

Da educação oficial que visava à socialização de saberes clássicos e a introdução a uma cultura, 

nascem outros objetivos constituindo a escola como diferente para um e outro grupo. Em uma 

mantém e se aprofundam os princípios de uma formação tradicional e enciclopedista; na outra, 

a função se relaciona a interesses econômicos e produtivos, e a formação clássica é minorada. 

A divisão do trabalho cria a necessidade de uma escola que minimize os efeitos dessa divisão 

nos trabalhadores – que seriam extremamente explorados em extensas jornadas e privados do 

uso de sua capacidade de imaginar e criar. 

A maior parte dos novos processos de produção dispensava, no desenvolver do trabalho, a 

criatividade, a reflexão e os saberes inventivos do trabalhador, de quem eram exigidas apenas 

ações repetitivas e mecânicas. Nesse contexto, a escola poderia compensar, em certa medida, 

essa “desumanização” causada por esse trabalho e fornecer, ao mesmo tempo, saberes 

específicos de interesses do próprio modelo produtivo e também do mercado. Entretanto, fica 

explícito que o programa de conteúdos destinados à formação institucionalizada desse 

trabalhador seria rigorosamente calculado, em que se garante um direito a partir das 

necessidades não do sujeito que será atendido, mas daqueles que detêm os meios de produzir. 

Desde o século XVII, nos principais centros hegemônicos desse padrão mundial de 

poder, [...], foi elaborado e formalizado um modo de produzir conhecimento que dava 

conta das necessidades cognitivas do capitalismo: a medição, a externalização (ou 

objetivação) do cognoscível em relação ao conhecedor, para o controle das relações 

dos indivíduos com a natureza e entre aquelas em relação a esta, em especial a 

propriedade dos recursos de produção. (QUIJANO, 2013, p. 85). 

A escola já se institucionaliza expressando a dualidade social, a qual se intensifica à medida 

que a base da produção se movimenta, separando, cada vez mais, pensar e fazer, e essa 

fragmentação é, consequentemente, transferida para a educação. Assim, encaminhando-se para 



71 

 

universalização com base nos princípios que separam o espaço do pensar (a escola dentro dos 

muros) daquele em que a vida do sujeito trabalhador se passa, ou seja, a descontextualização, o 

que acaba por negar a problematização. Outro princípio que orienta essa institucionalização 

seria a dualidade, que cria escolas com objetivos diferenciados. 

A forma como essa institucionalização e a universalização ocorrem justifica-se a partir da 

definição de funções bem específicas para cada uma das instâncias de sua atuação: 

“Obviamente, então, as medidas que tinham que ser aplicadas aos ‘trabalhadores pobres’ eram 

radicalmente diferentes daquelas que os ‘homens de razão’ consideravam adequadas para si” 

(MÉSZÁROS, 2008, p. 42); e isso não era em respeito ao modo de vida ou às escolhas dos 

trabalhadores, mas para a manutenção do sistema, que é desigual e prescinde a sua 

problematização. Diversas estratégias, dentre elas essa diferenciação na educação, contribuíam 

e contribuem para manter inalterados a posição das classes e o sistema socioeconômico, assim 

como respondiam, e em certa medida ainda respondem, aos interessas da classe dominante. 

Contudo, um discurso de isonomia e imparcialidade revestia e reveste o modelo social 

hegemônico e todas as perspectivas que, com ele, são importas. 

No processo de desenvolvimento histórico, embora a universalização amplie de forma 

considerável o acesso à escola e, consequentemente, os índices de matriculados, a realidade de 

diferenciação da escola a partir do público atendido se mantém. Para os críticos dessa escola é 

perceptível uma contradição central – ela, intencionalmente, não realiza a formação humana 

proposta pela matriz que a inspirou, por isso a ideia de inautenticidade usada por Saviani (2007) 

para pensar a respeito dessa educação. Aranha (2006) afirma: 

[...] ainda hoje a escola procura o prumo entre as duas orientações da educação para o 

trabalho e a educação humanista, que tem configurado o dualismo escolar, responsável 

pela perpetuação da desigual repartição dos saberes. Ou, ao contrário, diante de uma 

sociedade tecnocrática, a escola é mantida como prisioneira do objetivo de preparação 

para o mercado de trabalho, descuidando-se da formação integral e da consciência 

crítica. (ARANHA, 2006, p. 245). 

Situação que, de modo geral, é consequência da relação da educação/escola com os interesses 

da sociedade capitalista de reproduzir a lógica do capital. Portanto, estar-se falando sobre um 

sistema de educação – planejado e efetivado a partir de raízes das perspectivas modernas 

eurocêntricas e que visavam universalizar seu modo de pensar sobre a construção do saber e na 

própria existência e que, na contemporaneidade, se reveste das mesmas ideias – impõe a 

perspectiva dos dominadores, perspectiva essa que carrega dualidades e mantém desigualdades. 

E, por não colocar o foco no contexto e na problematização, esse sistema facilita que suas 



72 

 

instituições de ensino e seus sujeitos sejam afetados pelo processo de “internalização”, 

discutido por Mészáros (2008), que promove a negação de outras formas de ser, pensar e viver. 

Esse modelo único, mas implicitamente dual de educação, imposto, primeiramente, pelo 

sistema de colonização, é reforçado, na modernidade, pela colonialidade, prosseguiu na história 

da educação e é prescrito na contemporaneidade, agora não mais como modelo eurocêntrico, 

mas como protótipo de um ideal das “sociedades desenvolvidas” aos países “em 

desenvolvimento”. 

Posta essa realidade, se apresentam as razões que criam a necessidade de pensar em diferentes 

formas e espaços de educar, razões que se deparam no entendimento sobre a educação 

universalizada, que tem como base perspectivas do pensamento eurocêntrico, por exemplo, a 

supremacia de uma determinada cultura, e que tem como finalidade, a partir da sua 

universalização, o atendimento aos interesses do capital. Essa perspectiva tem relacionado 

educação ao ensino formal, que, por sua vez, separou teoria e prática, seguindo o pensamento 

da esfera da produção e, mais do que isso, criou uma escala na qual o desenvolvimento teórico 

se sobrepõe ao técnico, mas que, contudo, ao se universalizar restringe saberes teóricos. 

Vê-se a contradição: enfatiza-se a formação do sujeito trabalhador em um aspecto não 

valorizado pelo próprio sistema que pensou nessa formação. O problema não é apenas a 

dualidade, mas as intenções dessa, a oferta de uma educação para a classe trabalhadora que não 

é reconhecida, significativamente, por quem oferta. E que sendo uma educação 

descontextualizada e não problematizadora impede ao sujeito a percepção dessas questões. 

Assim, fica explícita a inautenticidade desse entendimento sobre o papel da educação – da 

tradicional, constituída em período remoto, passando pelo momento de “sua” universalização e 

chegando ao que hoje é determinado oficialmente –, esse se modifica e na contemporaneidade 

confirma a perspectiva de preparar o indivíduo para atender a esse sistema, em papéis bem 

diferentes e a partir das suas racionalidades, o que cria uma orientação de aceitação e não 

questionamento ao sistema, ou seja, esse determina uma proposta de educação que o sustenta e 

não é problematizado no ambiente de formação. Isso impede uma conscientização crítica sobre 

a estrutura social e a sua interferência na vida, na realidade individual e coletiva, limitando a 

possibilidade de humanização que não pode prescindir de uma consciência crítica do contexto 

circundante. 

Sintetizando, o processo de formação do indivíduo é uma prática social e histórica, que, 



73 

 

ontologicamente, provoca a humanização. Contudo, como tal (histórica e social), pode assumir 

um perfil que responda a um modelo de homem e a uma conjuntura de sociedade. Assim, de 

caminho para a humanização passa a ser instrumento de interesses mercadológicos, se torna 

elemento que contribui para o controle e a estabilidade da forma como o poder tem-se 

empregado. 

Contrário aos princípios mercadológicos aplicados na educação e explícitos acima, desenvolve-

se um outro entendimento sobre o termo, o qual é amparado numa compreensão de homem que 

o diz agente propulsor da sua existência. Constata-se a presença de potencial, nesse ser, para o 

desenvolvimento de um universo de dimensões, ou seja, esse ser tem potencialidade para tornar-

se homem e o é, à medida que, desenvolvendo a consciência crítica, produto da 

contextualização e da problematização, encaminha suas ações favorecendo a continuidade da 

vida, em sua integridade. Isso significa que o homem se torna homem não apenas adaptando-

se ao ambiente ou ao modelo social imposto, mas na atividade de interagir no e com o ambiente 

ou modelo social e, consciente sobre ele, ter condições de direcionar a existência e viver 

amplamente suas dimensões. Essa possibilidade pode ser produto da formação 

humana/educação, do observar, questionar, conhecer, interagir, fazendo e refazendo, 

exercitando e desenvolvendo o potencial de humanização do ser. 

Se a existência humana não é garantida pela natureza, não é uma dádiva natural, mas 

tem de ser produzida pelos próprios homens, sendo, pois, um produto do trabalho, isso 

significa que o homem não nasce homem. Ele forma-se homem. Ele não nasce 

sabendo produzir-se como homem. Ele necessita aprender a ser homem, precisa 
aprender a produzir sua própria existência. Portanto, a produção do homem é, ao 

mesmo tempo, a formação do homem, isto é, um processo educativo. A origem da 

educação coincide, então, com a origem do homem mesmo. (SAVIANI, 2007, p. 154). 

Segundo Saviani (2007), há uma relação entre produção do homem, formação do homem e o 

processo educativo – esse produz a humanização. Contudo, como discutido anteriormente, as 

perspectivas e os objetivos adotados pela educação podem humanizar ou negar essa 

potencialidade do ser. 

Caminhando de forma oposta à educação e a escola que reproduzem o modelo imposto pela 

perspectiva hegemônica, há concepções pedagógicas que têm como objetivo central a 

humanização. Uma dessas concepções é a da educação popular proposta por Paulo Freire 

(1987), que tem como princípio o desenvolvimento da consciência crítica, que promove a 

vivência da liberdade característica do ser no movimento de humanização. A liberdade, que 

deve ser reconhecida e fortalecida, porque embora ontologicamente humana não é dada e 

diversas vezes negada por sistemas opressores, mas é imprescindível para a humanização. 



74 

 

Então, o processo de formação pautado em humanizar deve ter como foco o exercício da 

liberdade ou, ainda, a conquista da libertação. Conscientização, libertação e transformação são 

aspectos centrais dessa pedagogia. “Pedagogia que faça da opressão e de suas causas objeto da 

reflexão dos oprimidos, de que resultará o seu engajamento necessário na luta por sua 

libertação, em que esta pedagogia se fará e refará”. (FREIRE, 1987, p. 20). 

Contudo, Freire adverte para a possível contradição na luta pela libertação e para o perigo de, 

nela, o oprimido identificar-se com a posição do opressor. Por isso, “[...] a liberdade não se 

opõe à liberdade alheia, como na vontade despótica, nem termina onde começa a liberdade do 

outro, mas ela se realiza quando se encontra com outras pessoas na luta pela sua liberdade e 

pela das outras”. (SUNG, 2008, p. 484). 

A relação entre consciência crítica da realidade e o exercitar da liberdade, os quais, como a 

humanização, são movimentos constantes no ser, é muito bem construída por Freire (1987). 

Saber sobre o contexto circundante e entender o funcionamento das estruturas e a interferência 

direta e indireta desses no direcionamento da vida prática e, muitas vezes, até das escolhas, são 

ações das quais esse exercício de ser livre depende. Não é possível a libertação de algo que se 

desconhece. 

Esta superação não pode dar-se, porém, em termos puramente idealistas. Se se faz 

indispensável aos oprimidos, para a luta por sua libertação, que a realidade concreta 

de opressão já não seja para eles uma espécie de “mundo fechado” (em que se gera o 

seu medo da liberdade) do qual não pudessem sair, mas uma situação que apenas os 

limita e que eles podem transformar, é fundamental, então, que, ao reconhecerem o 

limite que a realidade opressora lhes impõe, tenham, neste reconhecimento, o motor 

de sua ação libertadora. (FREIRE, 1987, p. 23). 

Aprofundando o conhecimento sobre essa proposta pedagógica popular de Freire (1987), com 

foco na humanização e, por isso, promotora da conscientização crítica e do exercício de ser 

livre, se discutem os atributos desse ser, que, com a potência para humanização, reclamam, ao 

mesmo tempo que possibilitam a formação/educação. Para Freire (1987), a educação se realiza, 

também, a partir do entendimento de que o homem é um ser inconcluso e inacabado, 

entendimento esse que impulsiona a busca por ser mais e, nesse movimento, a potência se 

efetiva. Resumidamente, fala-se de uma proposta que reconhece o ser como situado, por ser 

histórico e social, e se afeta por esse contexto, mas que, ontologicamente, é possível 

conscientizar-se, libertar-se e, consequentemente, transformar a si mesmo e a sua realidade. 

Isso, a partir do saber-se inacabado e do movimento por desenvolver suas potencialidades. 

Corroborando, afirmam Saviani e Duarte (2010, p. 424): “A formação humana coincide, nessa 



75 

 

acepção, com o processo de promoção humana levado a efeito pela educação.”. Educa-se à 

medida que o ser é impulsionado, ou seja, as potencialidades do indivíduo são elevadas no 

processo educativo. A expressão “promoção humana”, usada por esses autores, demonstra, 

objetivamente, o sentido de educação que se busca construir. Ao promover algo, está-se 

ascendendo o que é promovido, isto é, conduzindo-se a níveis mais insignes. 

Indo além do conceito, também é preciso pontuar características para a concretização desse 

processo de formação humana/educação; para tanto, esse processo também se apoia em 

pensamentos progressistas e em bases epistemológicas da teoria e da prática que direcionaram 

os trabalhos da educação popular (FREIRE, 1983). De acordo com Adams e Streck (2012), 

esses se concretizam, sobretudo, na América latina, na segunda parte do século 20, provocando 

uma mudança metodológica no campo pedagógico e da pesquisa. Os princípios do que se 

realizava nesse cenário, no que se refere à educação popular e à pesquisa participante, são 

capazes de tornar robusta a ideia de formação humana que se apresenta. Adams e Streck (2012) 

escrevem sobre produção do conhecimento, educação e mudança epistemológica, apresentando 

pontos importantes para o entendimento desses aspectos e que podem ser aplicados como 

características de um processo de formação diferente daqueles construídos a partir do 

entendimento hegemônico/eurocêntrico que restringe os saberes que são válidos. 

Pensando nessa formação, os primeiros pontos são as dimensões que caracterizam o exercício 

de construção do conhecimento – construção que precisa ser coletiva e dialógica, 

contextualizada e problematizadora e, por fim, emancipadora. Outro ponto que caracteriza esse 

exercício é a articulação entre teoria e prática. 

Retomando Freire (1983), de forma bem específica para pensar sobre esse processo 

formativo/educação, inicia-se a reflexão com a afirmação de que a educação é permanente, 

relacionando o termo “permanente” ao termo “processo” e explicando que a formação humana 

não se dá em uma única etapa que se apresente com início, meio e fim. Ao contrário, entende-

se que, por ser o homem indivíduo histórico e social, o processo de formação também se 

adjetiva com o termo contínuo. O homem se dá por formado, pondo fim a um processo, apenas 

numa concepção de educação que tem um programa fixo e limitado. É nesse sentido que: 

A educação, porque se realiza no jogo destes contrários que se dialetizam, é “duração”. 

A educação “dura” na contradição permanência-mudança. Esta é a razão pela qual 

somente no sentido de “duração” é possível dizer que a educação é permanente. Por 

isto mesmo, permanente, neste caso, não significa a permanência de valores, mas a 
permanência do processo educativo, que é o jogo entre a permanência e a mudança 

culturais. (FREIRE, 1983, p. 58). 



76 

 

A ideia da formação humana como algo processual, que “dura” se justifica, ademais, por causa 

da dinâmica das estruturas históricas e sociais, a “permanência-mudança” é característica dessas 

estruturas. Assim, ideias e pensamentos se transformam, são construídos, destruídos, 

reconstruídos, abandonados e adotados numa constância própria dos processos históricos e 

sociais. Isso significa dizer que a estrutura social não é o que foi anteriormente, e 

acompanhando essas mudanças se observa que o processo de formação é contínuo. Sim, é 

necessário esclarecer que não se está se referindo, aqui, a mudanças de grande ordem, por 

exemplo, a substituição de um modo de produção por outro. Essa mudança constante da qual 

se fala se refere a aspectos particulares e de movimento regular, mas que exigem nova 

elaboração do próprio sistema quando, pelo movimento dialético, esse passa a apresentar 

contradições; as reinvenções capitalistas podem ser um exemplo disso. Veja-se que uma 

formação pontual, que finda, não dará conta da conscientização crítica a respeito dessas 

estruturas, por isso, o programa de um curso tem um tempo determinado, mas na sua condição 

de ser humano, o sujeito prossegue em seu processo formativo. 

A realidade, sendo histórica e social, caracterizando-se por essa dinâmica, vai sendo no processo 

e se desvela também no processo. O envolvimento do sujeito aprofunda sua conscientização 

sobre essa característica, auxiliando na compreensão do “estar sendo” e na percepção de 

elementos implícitos à realidade, bem como dos novos elementos. Essa ideia de apreensão, que 

se efetiva na formação como um “processo”, como aquilo que continua, porque a realidade 

também vai continuando sua história, essa apreensão mais clara da realidade é possibilitada 

pelo que Freire (1983) denomina de postura gnosiológica, atitude sempre curiosa, 

questionadora e problematizadora diante do objeto do conhecimento. 

É pertinente colocar que essa postura independe do papel do sujeito no processo de formação, 

se é de educando ou de educador – esse último deve entender que não é possível apreender o 

objeto em toda a sua totalidade, mesmo tendo se aproximado do objeto. No processo de mediar 

a construção do conhecimento, ou seja, a formação humana, olha o objeto também a partir do 

olhar do educando, ainda curioso por apreender, porque sabe da dinâmica que envolve aquele 

objeto. “Pois bem, se a educação é esta relação entre sujeitos cognoscentes, mediatizados pelo 

objeto cognoscível, na qual o educador reconstrói, permanentemente, seu ato de conhecer, ela 

é, necessariamente, em consequência, um que fazer problematizador.” (FREIRE, 1983, p. 56). 

A ideia de que é possível conhecer o objeto em sua totalidade e transferir a outro sujeito esse 

conhecimento descaracteriza a educação como ação contínua e emancipatória. Ao pensar em 



77 

 

ter apreendido o objeto e transferido para o educando sua apreensão, o que resta à formação 

sobre esse objeto? E essa postura cria problemas, o primeiro pode ser o não reconhecimento do 

objeto, do qual se aproximaram o sujeito que ensina e o sujeito que aprende, num contexto 

diferente. O pensamento do conhecer em totalidade e construir conceitos rígidos vai de encontro 

à natureza dinâmica e dialética de objetos sociais e históricos, bem como daqueles do universo 

denominado natural. 

A outra problemática é limitar o desenvolvimento das potencialidades do sujeito, ao colocá-lo 

apenas no papel de receptor e, assim, restringir as atividades e os exercícios mentais acionados 

no processo de construção do conhecimento. A postura contrária, que questiona e problematiza, 

na relação com o objeto, é um dos aspectos que ampliam a capacidade humana de construir 

conhecimento, isso no que diz respeito aos mecanismos físicos mesmo, e para além, a 

possibilidade de saber mais sobre o objeto. A problematização provoca uma postura diferente 

diante do objeto, aciona funções mentais e as potencializa. O colocado aqui exige uma conduta 

muito diferente do sujeito que está mediando a relação do outro com o objeto; a concepção 

tradicional de educador e/ou pesquisador pode impossibilitar o processo descrito. 

Retomando a caracterização do processo de construção do conhecimento apontada no início 

desta discussão, que tem base em Freire (1983), aprofunda-se esse entendimento sobre a 

formação coletiva e dialógica, contextualizada e problematizadora, e que, por isso, emancipa. 

Refletindo respectivamente nos traços atribuídos a esse processo, afirma-se que ele não se 

efetiva plenamente em experiências vivenciadas individualmente, a própria experiência 

individual é vista como algo excepcional. A formação humana se materializa na interação entre 

os sujeitos. 

Ademais, o homem é sujeito social, a humanização é uma necessidade da vida que se concretiza 

no coletivo. Qual a necessidade da humanização se não para a partilha do espaço/existência 

com outros? Qual a necessidade da humanização se não para mediar a relação entre os sujeitos? 

Pensar na formação humana na coletividade é promover o desenvolvimento do potencial de 

socialização. Assim, “A educação é comunicação, é diálogo, na medida em que não é a 

transferência de saber, mas um encontro de sujeitos interlocutores que buscam a significação 

dos significados”. (FREIRE, 1983, p. 46, grifo nosso). 

A outra característica do processo de formação humana aprofundada neste trabalho é a 

dialogicidade. O diálogo é uma das ferramentas que intermedeiam a relação entre os homens e, 

nessa relação, o sujeito se dirige para a humanização. Implica, nessa perspectiva, que o termo 



78 

 

diálogo/dialogicidade seja compreendido amplamente e que se desmitifiquem ideias limitadas. 

A dialogicidade se constitui na atitude dos envolvidos no processo de formação; há condições 

necessárias à concretização do que se coloca como diálogo, que, segundo Freire (1987, p. 50), 

“[...] é este encontro dos homens, mediatizados pelo mundo, para pronunciá-lo, não se 

esgotando, portanto, na relação eu-tu”. Nesse conceito há uma palavra cerne para aprofundar o 

entendimento do termo. 

Paulo Freire fala de encontro, pois não há diálogo no vazio. Pressupõe-se um estar junto para 

pensar sobre o objeto. Isso mesmo, diálogo é ação que vai além de falar e de querer ser ouvido, 

implica busca, escuta atenta, pois é procura de possibilidades a partir da crença no outro 

interlocutor e em suas ideias. Nesse sentido, valida a construção de um processo que promove 

a emancipação, o conhecimento é revelado nessa junção das falas, minha e do outro. Na 

perspectiva que se discute e na qual se sustenta a ideia de formação deste trabalho, a postura de 

convencer o outro deve ser descartada, o objetivo do diálogo é a compreensão da realidade, do 

objeto; diante disso, exige-se que haja disposição e abertura para saber e entender o saber que 

alguém apresenta. Dessa disposição surgem encontros, primeiro de sujeitos e, depois, de ideias 

e saberes que se juntam, se encaixam, se conectam e conectam-se à realidade. 

As propriedades atribuídas ao processo de formação humana se materializam correlacionadas 

– a efetivação de uma possibilita a outra. A problematização do contexto permite o diálogo que, 

entendido como encontro, torna coletivo o saber construído. Nota-se diferença entre o que é 

produzido a partir da problematização do contexto, ou ao contrário, a partir da exposição do 

conteúdo pronto. O questionamento sobre o objeto, situando-o, oportuniza ao sujeito do 

contexto a fala, gerando diálogo que faz do conhecimento uma construção coletiva. Além disso, 

a problematização motiva a reflexão e propicia conhecimentos a partir de pontos de vista mais 

diversos, diferentemente do que ocorre quando saberes prontos são apenas transmitidos. 

Simplificando, encadeadas, essas propriedades se produzem, a problematização provoca o 

diálogo, e a contextualização possibilita que, do lugar em que se encontra, o sujeito que aprende 

contribuirá para o processo de apreensão do objeto. Quando vozes se somam à conceituação e 

à compreensão do objeto/realidade em razão de o coletivo ter participado, emerge-se a 

confiança na capacidade de pensar e conhecer; por conseguinte, surge a crença na possibilidade 

de mudanças da realidade da qual se está apropriando. 

Desta forma, aprofundando a tomada de consciência da situação, os homens se 

“apropriam” dela como realidade histórica, por isto mesmo, capaz de ser transformada 
por eles. O fatalismo cede, então, seu lugar ao ímpeto de transformação e de busca, 

de que os homens se sentem sujeitos. (FREIRE, 1983, p. 48). 



79 

 

O processo de formação humana é um movimento contínuo, que segue desenvolvendo 

habilidades que capacitam o ser para viver sua humanidade; o tornar-se humano é ato que se 

efetiva permanentemente, movimento engrenado pelo coletivo e impulsionado pelo “diálogo 

problematizador”, que, de acordo com Freire (1985, p. 35), pode ser aplicado a diversos 

conteúdos e, mais além que a memorização, conduz os sujeitos a perceberem o porquê de um 

determinado conteúdo e a ampliarem o entendimento sobre o objeto. Esse papel ativo, pactuado 

por um diálogo horizontal, que o é pelo respeito ao direito, sim, mas também pelo 

reconhecimento da capacidade de saber, é elemento indispensável para a formação humana e 

sua emancipação. Outra compreensão histórica e social também vai sustentando um 

entendimento mais amplo sobre o que é ser “formado” e “ter” saber. Em um processo conduzido 

a partir da valorização dos saberes de todos e da descoberta coletiva do novo, não há uma figura 

superior que detenha o conhecimento. 

Da forma como é colocada a educação, enquanto se materializa, ela afirma e confirma nos 

sujeitos a sua capacidade; no diálogo estabelecido, interlocutores sabem e, por isso, falam. 

Saber e pronunciar ampliam nos sujeitos a confiança, potencializando-os para pensar e 

transformar a realidade. 

 

3.3 ESPAÇOS NÃO FORMAIS: NA VIDA, A PROMOÇÃO DA FORMAÇÃO HUMANA 

EMANCIPATÓRIA 

 

A concepção apresentada sobre processo de formação humana/educação tem-se concretizado 

como uma das possibilidades de se construírem saberes a partir de uma perspectiva diferente 

da que vem sendo empreendida pela educação escolar. Educar assume um sentido amplo, 

permitindo a perspectiva de uma formação partindo da vida. Essa viabilidade de a educação se 

constituir em espaços diversos da prática humana e social, observam-se conhecimentos 

alternativos e saberes emancipatórios sendo construídos em espaços não escolares. 

Fala-se sobre a formação/educação que essa se configura como um processo que alcança 

diversas dimensões da vida, entre elas as aprendizagens em relação à política, aos direitos e 

deveres – aprendizagens que partem da ação de trabalhar, do desenvolvimento de habilidades, 

da ação prática, da reflexão que leva a soluções para questões coletivas, dentre outras dimensões 

que poderiam ser aqui elencadas. A concretização dessa perspectiva de formação não se tem 

dado em ambientes formais, como a escola, contudo, observa-se um movimento de estudos, 



80 

 

pesquisas e análises sobre formação humana em ambientes outros que não se localizam na 

instituição escolar. 

A compreensão do termo experiência, de forma ampliada, pode apontar os âmbitos nos quais 

essa perspectiva de formação humana se concretiza. Experiência, compreendida a partir das 

ideias de Thompson e examinadas por Ciavatta (2008), tem essa dimensão: “Temos por objetivo 

examinar o conceito de experiência de classe que, em Thompson, está intrinsicamente ligado à 

sua reflexão sobre o que ele chamou de ‘o fazer-se’ da classe trabalhadora nas suas condições 

de vida e de trabalho”. (CIAVATTA, 2008, p. 70). 

Tais espaços podem ser compreendidos também a partir do conceito de território discutido por 

Fernandes (2008), que aponta a importância dessa categoria na discussão sobre as disputas por 

territórios. Fernandes amplia o conceito de território, que passa a ser entendido não apenas 

como categoria da geografia e espaço de governança. O autor traz a ideia de três tipologias de 

territórios e da importância deles para o estudo do indivíduo, dos grupos ou das comunidades, 

os quais, como foco de estudos, devem ser apreendidos e inseridos num contexto (território); 

ou seja, torna-se ineficaz o estudo que isola as pessoas de seu espaço. 

Sendo assim, a ideia de uma educação que se estabelece para além do espaço escolar, pode 

constituir-se em um território educativo, um “Território de resistência” (FERNANDES, 2008), 

que são os espaços diversos da vida social e da prática humana – o segundo, dos três tipos de 

territórios apontados por esse autor. 

Ainda de acordo com Fernandes (2008), nega-se a ideia de território como algo extremamente 

elaborado. Os espaços do trabalho, principalmente no universo rural, e do cotidiano se 

constituem em território e território educativo. Ele coloca: “Nossa casa pode ser o ponto de 

partida de referência para a compreensão de propriedade que apresento neste artigo. Estou me 

referindo à propriedade como espaço de vida (grifo nosso), que pode ser particular ou 

comunitário”. (FERNANDES, 2008, p. 208). 

Entendidos dessa forma, essa experiência e os territórios de resistência são correlacionados às 

discussões sobre a pedagogia do Movimento dos Sem Terra (MST), ao trazer reflexões que 

ratificam a ideia dos espaços de vida como formadores. Há nessa pedagogia o mesmo 

entendimento de que espaços da vida promovem educação. O MST, pensando na incorporação 

desses espaços na escola, os denomina “matrizes formadoras”. Caldart (2015) os coloca como 

situações constituintes de traços no ser humano e elenca o trabalho, a luta social, a participação 



81 

 

em organizações coletivas, a história e a cultura como situações da vida que educam, ou seja, 

matrizes formadoras. 

Arroyo corrobora o entendimento acima colocado, quando discute esses aspectos afirmando 

que: “[...] na prática social, enquanto prática produtiva, organizativa, se faz cultura, o povo se 

educa e se forja, se torna ser social consciente”. (ARROYO, 1995, p. 80). A produção de cultura, 

a educação e a constituição do sujeito como ser social consciente, questões muitas vezes 

apontadas como objetivos da escola, se instituem, segundo o autor, também, no fazer do povo. 

Este fazer do trabalho, das associações, dos sindicatos, dos movimentos de luta, ou seja, a 

experiência do povo. 

Relacionando os conceitos, pode-se afirmar que os espaços da vida ou “território educativos”, 

a experiência ou “o fazer do povo”, são, em si, lugares de formação. Enquanto realizam suas 

atividades em seu território, as pessoas se fazem. 

Esses espaços, quando caracterizados como territórios, muitas vezes fogem ao controle das 

classes dominantes e, por essa razão, permitem ao participante construir uma compreensão 

problematizadora sobre as relações sociais, de poder e de trabalho. Diversos autores comungam 

da perspectiva que confere aos espaços da vida um potencial educativo mais significativo para 

a classe trabalhadora. Mészáros, discutindo alternativas educativas para as práticas que 

preparam apenas para uma relação direta e pacífica com o mercado, interpretando a 

conformação ao sistema vigente, coloca: 

Nunca é demais salientar a importância estratégica da concepção mais ampla de 

educação, expressa na frase: “a aprendizagem é a nossa própria vida”. Pois muito do 
nosso processo contínuo de aprendizagem se situa, felizmente, fora das instituições 

educacionais formais. [...]. Eles comportam tudo, desde o surgimento de nossas 

respostas críticas em relação ao ambiente material, mais ou menos carente de nossa 

primeira infância [...], passando por nossas diversas experiências de trabalho, sujeitas 

a um escrutínio racional, feitas por nós mesmos e pelas pessoas com quem as 

partilhamos e, claro, até o nosso envolvimento de muitas diferentes maneiras e ao 

longo da vida, em conflitos e confrontos, inclusive as disputas morais, políticas e 

sociais dos nossos dias. Apenas uma parte disto tudo está diretamente ligada à 

educação formal. (MÉSZÁROS, 2008, p. 53). 

As citações de Mészáros (2008) coloca a perspectiva de que espaços não escolares, espaços da 

vida social do trabalhador, constroem uma educação mais abrangente. Mészáros, pontuando 

sobre as limitações da escola formal para a constituição de uma educação alternativa àquela 

pensada pelas classes dominantes, cita Paracelso e reafirma seu pensamento sobre o potencial 

formador das práticas cotidianas da vida. O autor amplia esse pensamento elencando uma 

diversidade de saberes que são construídos em recintos distantes da escola e evidenciando 



82 

 

espaços como o trabalho, os movimentos, as lutas, as associações. 

Mészáros (2008) aponta como caminho a necessária aproximação entre a escola e esses 

processos da vida. Nisso o autor vai confirmando o potencial formador e potencial para uma 

educação profusa, que esses espaços têm – potencial que pode ser ampliado significativamente, 

na aproximação entre eles e a escola. Dessa forma, segundo Mészáros: “Sem um progressivo e 

consciente intercâmbio com processos de educação abrangentes ‘como a nossa própria vida’, a 

educação formal não pode realizar as suas muito necessárias aspirações emancipadoras”. 

(MÉSZÁROS, 2008, p. 59). 

Percebe-se, nas reflexões, uma analogia entre a educação não escolar e a “própria vida” e fica 

nítido que a capacidade de promoção de uma educação emancipatória e questionadora está mais 

próxima “da vida” que das instituições escolares, que estão inseridas numa sociedade capitalista 

e acabam controladas por ela, quando respondem ao interesse do capital. Assim, esses processos 

e movimentos da prática e do cotidiano do trabalhador teriam mais elementos para a 

constituição de uma formação necessária à sua vida. Isso não significa que a escola não possa 

construir uma formação crítica, mas a vida apresenta realidades que fazem emergir 

problematizações, reflexos das próprias desigualdades reforçadas pela lógica do capital. 

Perceber e pensar sobre essas problematizações conduz à construção de saberes que desvendam 

a realidade. O pensar crítico não é deslocado da realidade, portanto, deve nutrir-se da vida 

vivida pelos sujeitos. Quer dizer, não é uma crítica construída de cima e por alguém distante, 

mas de baixo e enraizada. 

Ao pontuar o processo de constituição da ideia de uma escola para todos, Miguel Arroyo 

também percebe a escola como espaço controlado e diferencia o objetivo desses espaços, o 

escolar e o não escolar. O primeiro visa à instrução básica, os outros espaços, constantemente 

negados pela classe dominante, têm como objetivo uma formação revolucionária. Arroyo 

(1995) afirma: 

Na variedade das lutas populares podemos perceber não apenas um movimento em 

prol da participação nos bens sociais, econômicos e culturais produzidos na sociedade 

capitalista, mas um movimento social para a construção de uma sociedade alternativa. 

Esse movimento, enquanto práxis social traz em si uma revolução no saber, no 

reconhecer-se, educar-se e formar-se da classe. Essas diferentes lutas educam as 

classes trabalhadoras e redefinem sua visão do social. (ARROYO, 1995, p. 79). 

O autor complementa: “No permanente movimento social pela construção de uma sociedade 

alternativa, vai se construindo um conjunto de práticas e de concepções sobre o todo social, que 

questiona e desafia as práticas e concepções hegemônicas”. (ARROYO, 1995, p. 79). 



83 

 

Tiriba (2001), tratando da relação entre prática produtiva e princípio educativo, aborda a 

questão da necessidade de uma formação que ultrapasse os muros da escola. Suas colocações 

compactuam com as reflexões apontadas: 

Devido ao homem só conhecer e transformar a realidade à medida que se insere 

ativamente nela, não é possível reduzir o processo de conhecer o mundo ao espaço da 

escola, mas buscar os elementos materiais e imateriais da formação humana em outras 

instâncias educativas que, sobrepassando os muros da escola, acontecem como 
processos de vida. (TIRIBA, 2001, p. 188). 

Considerando as racionalidades do capital para se reproduzir e manter sua hegemonia, a escola 

tem internalizado e efetivado a função desejada pelo capital. Assim como outros processos 

sociais, a escola é um alvo para o capitalismo, que tem interesse em seu controle. Portanto, falar 

em emancipação social pressupõe ir além da formação escolar, implica também fomentar e 

realizar os processos formativos sociais calcados na luta social, no trabalho, em seu sentido 

ontológico e histórico, e na cultura. Como diz Mészáros: 

É inconcebível que se introduza esse controle consciente dos processos sociais – uma 

forma de controle, que por acaso é a única forma factível de autocontrole: o requisito 

necessário para os produtores serem associados livremente – sem ativar plenamente 

os recursos da educação no sentido mais amplo do termo. (MÉSZÁROS, 2008, p. 72). 

Arroyo (1995) complementa essa reflexão trazendo históricos de como se configurou o campo 

educativo, dentre outros aspectos; critica a limitação da escola a uma faixa etária, a um tempo 

e a um espaço específico, que criam um isolamento. A escola, assim, se distancia dos percursos 

feitos pela gente simples, os trabalhadores. Aspectos importantes ficam, segundo Arroyo, 

distintos e distantes do processo formativo: as relações sociais cotidianas e o “que-fazer”, ou 

seja, o trabalho das pessoas simples não tem espaço nas instituições escolares. 

Fica implícito que o potencial formativo da “própria vida” tem sua força, também, na relação 

que esse fazer cotidiano vai estabelecendo com a realidade. Caldart (2015, p. 124) traz um 

conceito de educação que se refere a este potencial. 

[...] educar é, em síntese, pôr em ação organizada, numa determinada direção e 

considerando o período histórico, as matrizes formadoras ou constituidoras do ser 
humano, confrontando as contradições que as constituem na realidade concreta. E isso 

não é algo que se possa realizar apenas na escola [...]. 

Educar é relacionar esses espaços da vida, matrizes formadoras, com a realidade concreta, 

mostrando as contradições entre o que é ou deveria ser a matriz e como ela se configura na 

sociedade em que se materializa. Quer dizer, uma formação que possibilita o desenvolvimento 

de um pensar crítico. 



84 

 

Ao refletir sobre a primeira matriz formadora – o trabalho –, Caldart (2015) mostra, claramente, 

esse viés da educação constituída nos espaços não escolares, a ação de partir de contradições, 

validando o que, realmente, é trabalho para o grupo e questionando outros sentidos que foram 

incorporados ao trabalho a partir dos princípios do capital. Essa perspectiva inviabiliza a 

possibilidade de internalização de ditames do capitalismo como únicos, propiciando outras 

formas de produzir e de ser no mundo. 

É preciso manter na compreensão dessa matriz o sentido geral do trabalho como 

atividade humana [...]. É nessa concepção que defendemos o trabalho como base 

principal do projeto educativo da escola e que se vinculem os conhecimentos escolares 

ao mundo do trabalho e da cultura por ele produzida, participando das lutas de 

superação da forma histórica que o trabalho assume na sociedade capitalista. Em 

nosso horizonte está a associação de produtores livres, e no caso do campo, através de 

formas cada vez mais complexas e abrangentes de atividades produtivas e de 

cooperação entre os camponeses. E está o trabalho emancipado da lógica de 

exploração do capital. (CALDART, 2015, p. 125). 

A educação, a partir das matrizes formadoras, age contrariamente ao processo de internalização, 

realizado de forma velada pela sociedade capitalista. Na reflexão de Caldart (2015) é 

apresentada a forma como cada uma das matrizes, já citadas, promovem essa formação, que se 

compõe de valores e princípios diferentes dos hegemônicos. Trabalho, luta social, participação 

em grupos coletivos, história e cultura vistos numa perspectiva contra-hegemônica. 

Dizer que a luta social pode educar as pessoas significa afirmar que o ser humano se 

forma não apenas através de processos de conformação social, mas ao contrário, que 
há traços de sua humanidade construídos nas atitudes de inconformismo e contestação 

social, e nas iniciativas concretas de lutar pela transformação do “atual estado das 

coisas”. (CALDART, 2015, p. 126). 

Observa-se que a luta social e a luta história contêm o mesmo princípio do trabalho, ou seja, a 

vivência de ambos possibilita a problematização da realidade e as reflexões que surgem dessa 

problematização podem fazer com que o sujeito compreenda a realidade velada e vislumbre 

outros caminhos. Mantendo-se a ideia de que essas matrizes carregam a possibilidade de 

formação e transformação, “ir na contramão”, reclamar por outras formas de vida, é produzir 

traços de humanidade, formar. Isso significa que contestando o perfil que venham a assumir 

para satisfazer ou viabilizar interesses outros, os grupos se educam. 

O ser humano se forma transformando-se ao transformar o mundo, ou seja, no 
movimento que faz a história. A dimensão educativa está no próprio movimento: da 

realidade, da história. É a vivência da historicidade e a busca de superar as 

contradições presentes no movimento da realidade o que permite ao ser humano 

crescer como sujeito humano, participando da própria intencionalidade de sua 

formação. A história se faz projetando o futuro a partir das lições do passado 

cultivadas no presente. E não há como ser e se manter como um lutador do povo sem 

uma perspectiva histórica. (CALDART, 2015, p. 130). 



85 

 

A forma de construir saberes que veio se configurando na discussão sobre a educação em 

espaços não escolares, consequentemente, a partir da vida ou das matrizes formadoras, se 

caracteriza como uma pedagogia de ruptura epistemológica, a partir de uma ruptura do modelo 

de produzir, ser e viver. Assim, no fazer de forma diferente, uma dada comunidade vivencia a 

construção de saberes e valores independentes, que podem constituir-se em forma contra-

hegemônica, ou seja, contra a lógica de exploração do capital. 

Trabalhar a viabilidade de formação em outros espaços que não o escolar suscita discussão 

sobre os termos educação formal e educação não formal, e a necessidade de conceituar essa 

última, já que ela é um campo que engloba os saberes construídos nas “experiências” e 

“territórios” que não os da escola formal. De forma mais específica, Gohn (2014) afirma que a 

educação não formal: 

É um processo sociopolítico, cultural e pedagógico de formação para a cidadania, 

entendendo o político como a formação do indivíduo para interagir com o outro em 

sociedade. Ela designa um conjunto de práticas socioculturais de aprendizagem e 

produção de saberes, que envolve organizações/instituições, atividades, meios e 

formas variadas, assim como uma multiplicidade de programas e projetos sociais. A 

educação não formal não é nativa, ela é construída por escolhas ou sob certas 

condicionalidades, há intencionalidades no seu desenvolvimento, o aprendizado não 

é espontâneo, não é dado por características da natureza, não é algo naturalizado. O 

aprendizado gerado e compartilhado na educação não formal não é espontâneo porque 

os processos que o produz têm intencionalidades e propostas. (GOHN, 2014, p. 47). 

A educação não formal está entre a formalidade do processo educativo empreendido pela escola 

e a espontaneidade dos saberes adquiridos na socialização dos valores e das práticas familiares 

e de outros grupos sociais. Tem sido conceituada a partir do que não é e da comparação com a 

educação formal e a informal. “Um dos grandes desafios da educação não formal tem sido 

defini-la, caracterizando-a pelo que ela é.” (GOHN, 2014, p. 39). A própria forma de denominá-

la exemplifica esse desafio de conceituá-la; ao dizer educação não formal, diz-se do que ela não 

é, ou seja, fala-se sobre um modo de formar no sujeito que não é formal, nem informal, mas o 

que é, afinal, o termo usado para denominá-lo não revela. Toda a discussão sobre educação 

apontada até este momento acha espaço de concretização no entendimento sobre educação não 

formal, implicando a necessidade de trabalhar-se o termo. 

Esse conceito – formação humana/educação – foi, neste trabalho, ampliado a partir de uma 

relação com a produção da existência, ou seja, o exercício prático de responder às necessidades, 

de experimentar, de fazer para atendê-las e ir reproduzindo a vida. O processo de formação 

humana/educação pode também se dar a partir da observação da experiência que descarta e/ou 

constata saberes, com apoio nos resultados do que foi feito.  



86 

 

4 SISTEMATIZAÇÃO DE EXPERIÊNCIA DOS AGRICULTORES E DAS 

AGRICULTORAS NA HORTA COMUNITÁRIA DE IPIAÚ: RECONHECER E 

CONSTRUIR SABERES 

 

“Só tinha mato, e aí a gente foi limpando, foi 

plantando, foi colhendo, foi vendendo (voz ao 

fundo), seu Hildebrando foi dando o dinheiro da 

feira, lá vai a gente continuando a vida com nossa 

luta.” 

(Mariza, agricultora da Horta Comunitária de 

Ipiaú. Fonte: Arquivo Pessoal) 

 

A Horta Comunitária de Ipiaú era um pedaço de terra improdutiva. Na prática, essa 

denominação substantiva – pedaço de terra – e a adjetivação empregada – improdutiva – 

carregam muito do sentido que se deseja transmitir; pensar nesses termos é caracterizar, 

fielmente, essa área antes de tornar-se horta comunitária. Esse comentário dispensa explicações, 

contudo, a indignação causada pela situação exige que se chame a atenção para o nome e a 

caracterização. Pedaço de terra, por ser uma área insignificante, em termos quantitativos, 

quando comparada com a área total de terras do latifúndio do qual fazia parte. Improdutiva, 

porque nenhuma muda ou semente era plantada nesse “pedaço”, com o objetivo de fazê-lo 

cumprir sua principal serventia, garantir a sobrevivência. 

Entretanto, há 37 anos, a ideia de uma horta comunitária começa a mudar a situação dessa área. 

O pedaço de terra improdutivo passa a ser meio de trabalho e a assegurar que mulheres e homens 

continuem a vida, como afirma Marisa na citação que abre o capítulo. Nessa fala, objetiva e 

espontânea, Marisa apresenta o sentido do seu trabalho: “[...] a gente foi limpando, foi 

plantando, foi colhendo, foi vendendo [...], lá vai a gente continuando a vida com nossa luta”. 

Limpar, plantar, colher e vender, ou seja, o trabalho realizado por essa agricultora significa não 

parar a vida. Isso destoa completamente de experiências de trabalho que, tendo por fundamento 

os princípios capitalistas, limitam a vivência de outras dimensões da vida. Na expressão e no 

tom da voz de Marisa, enquanto dizia sobre como encontrou o terreno e o trabalho que fez e 

faz, se notam a satisfação e o orgulho confirmados por outras colocações de Marisa e dos demais 

agricultores e agricultoras que expressam não terem por projeto a saída da horta. Como no 



87 

 

exemplo da fala do agricultor Leones (2019): “Aqui eu tô até hoje e daqui eu só saio pro 

cemitério”. (Risos). (Arquivo pessoal). 

Continuando a narrar a história desse lugar, sua idealização surgiu como uma resposta ao 

problema do desemprego, agravado com a crise da cacauicultura e a crise econômica nos anos 

finais da década de 1980. A partir de reivindicações e da observação da própria realidade, a 

horta comunitária foi projetada por autoridades da cidade e tinha como objetivo ser uma 

alternativa de trabalho e renda. Um terreno correspondente a quatro hectares, às margens do 

Rio da Água Branca, situado em uma área isolada e despovoada é comprado, pelo município, 

de um proprietário de vasta extensão de terras, na região. Esse terreno passa a ser a área de um 

projeto social idealizado, também, a partir das raízes equalitárias do pensamento de Euclides 

Neto, ex-prefeito da cidade, político influente e idealizador da Fazenda do Povo. 

Hoje, quase quatro décadas depois, esse terreno se constituiu em um espaço periurbano, assim, 

por ser uma faixa de transição entre a área urbana e a área rural e ter uma paisagem mista ao 

seu redor, elementos dos dois ambientes compõem as fotografias tiradas a partir da horta. 

Contudo, para agricultoras e agricultores “ali” é a “roça”, é assim que veem o seu lugar, e esse 

é mais que o endereço do trabalho: é o lugar do reencontro com a terra como meio de 

sobrevivência e não de exploração, é o lugar de ser livre e emancipar-se, é lugar de encontros e 

trocas solidárias, é lugar da transmissão de saberes entre gerações. 

A denominação dada por homens e mulheres a esse lugar, roça, é estranha num primeiro 

momento. Para eles, roça não é a área total da horta, roça é cada pequeno lote. Em uma limitada 

e influenciada ideia, um terreno tão pequeno não seria suficiente para inteirar uma roça. “Eu 

não me costumo mais na rua não, me costumo mais na roça na horta [...]”. (ANA, 2019, 

agricultora. Arquivo pessoal). Surge uma questão: como as experiências anteriores de trabalho, 

em terras imensas, não impossibilitou que esses sujeitos identificassem essa área – que, 

comparada às terras onde trabalhavam, seria insignificante – como uma roça? Não 

impossibilitou, e cada lote da horta é a roça: terra para o trabalho que garante a sobrevivência. 

Observa-se também uma relação entre a denominação da horta como uma roça e a identificação 

dos sujeitos como agricultores e agricultoras, que se constituem conjuntamente e resultam de 

três situações. Uma delas é o elo construído entre cada um e essa terra; a outra é o fato de 

estarem assumindo um projeto individual em um coletivo em que outros assumiram um projeto 

igual, ao chegarem à horta. E, por fim, o reencontro com experiências passadas vividas com 

suas famílias e que se firmam como marcas de tradição, herança hereditária, ou seja, um traço 



88 

 

familiar. Assim, o trabalhar com a terra é ativar e acentuar esses traços e marcas que lhes dão 

uma identidade. 

A denominação do lugar e o fato de assumirem essa identidade se fundamentam na 

ressignificação das suas primeiras histórias sobre o aprender a fazer, na força que tem a 

possibilidade de reconstruir a vida assumindo um novo projeto, que também é projeto de tantos 

outros ao seu redor, e na construção de elo entre eles e deles com o lugar desse projeto. Elos 

que se justificam por aquilo proporcionado pela experiência que reconstruiu a vida e pelos 

envolvidos se identificarem em suas histórias. Na reconstrução da vida desses sujeitos, tem-se 

a construção da história da horta e a sua constituição como território de vida, existencial e 

educativo (de aprender e ensinar com o outro). Esses processos que possibilitam o 

estabelecimento da identidade são afirmados por Claval (2001, p. 179): 

A identidade é construída a partir da interiorização de uma tradição, são afinidades 

que são estabelecidas transmitindo às pessoas que as vivenciam o sentimento de 

pertencer a determinados grupos sociais. A identidade pode basear-se na “ideia de uma 

descendência comum, de uma história assumida em conjunto ou de um espaço com o 

qual o grupo assume elos [...]. 

Reafirmando a experiência na horta como uma ressignificação da história traz-se um importante 

elemento da análise dos dados: os agricultores e as agricultoras sujeitos da pesquisa contaram 

ter nascido no campo e se iniciado no mundo do trabalho muito cedo, ao acompanharem seus 

familiares na “lida com a roça”. Ouve-se dessas pessoas que seus familiares eram empregados 

nas fazendas da região, assim, elas cresceram lidando com a terra, porém, em certo momento 

da vida, se afastaram desse tipo de trabalho, mas retomam suas vivências com a oportunidade 

de trabalhar na horta, que se constituiu em uma reafirmação da identidade. 

Caracterizando a Horta Comunitária de Ipiaú como território, retoma-se uma das respostas dos 

sujeitos ao questionamento sobre como eles se identificavam: “[...] a gente somos agricultor, 

isso que a gente faz aqui na roça” (DENINHA, 2019, agricultora da Horta Comunitária de 

Ipiaú, arquivo pessoal). Assim se foi evidenciando essa relação identidade e identificação com 

o espaço. Como Santos (1996) e Fernandes (2009) afirmam, respectivamente, classes e 

territórios se produzem simultaneamente, e há uma relação entre definir-se e estar inserido num 

determinado espaço. 

 

 

 



89 

 

Figuras 1 e 2 – Lotes da Horta Comunitária de Ipiaú (2019) 

 

 

Fonte: Acervo da pesquisadora. 

 

Essa discussão sobre identidade dos sujeitos – a identificação com o espaço de trabalho e a 

forma como uma e outra se relacionam – articula-se com os estudos de Fernandes (2009), 

Santos (1996), Medeiros (2009) dentre outros, sobre a construção conceitual do termo território. 

Essas contribuições reforçam a compreensão que se tem da Horta Comunitária de Ipiaú, para 

além de um espaço, como um “território material e imaterial” (FERNANDES, 2009). A horta, 

em sua localização, extensão, divisão de lotes e produção que garantem a sobrevivência, é 

território material. A horta, aqui identificada como roça e que exige o ressignificar, partilhar e 

construir saberes, que permite o exercício da liberdade como processo para a emancipação, que 

assenta vínculos constituídos a partir da solidariedade e se desenha como um caminho para 



90 

 

pensar em outras formas de trabalho, relações e formação humana, é território imaterial.  

No diálogo entre esses autores, a Horta Comunitária é também “espaço humanizado” e território 

de identidade e de resistência. Os dois primeiros, por razões colocadas anteriormente; e 

território de resistência, por permitir que homens e mulheres não se rendam às problemáticas 

do capitalismo, como desemprego ou o subemprego, situação que os explora, negando-lhes a 

liberdade e a possível emancipação. 

Assim, o trabalho autogerido, que proporciona exercitar a liberdade, a solidariedade e a 

reciprocidade vai se constituindo em estratégia de enfrentamento às mudanças estruturais do 

próprio sistema capitalista. Esse modo de organização, tendo tornado o trabalho uma 

mercadoria, tem buscado, atualmente, potencializar e intensificar a alienação, a exploração e a 

subsunção do trabalhador ao capital, à medida que desestabiliza o estatuto do trabalho – os 

direitos da classe trabalhadora – e concretiza o esgotamento do ideário de pleno emprego que 

marcou os projetos desenvolvimentistas (no caso brasileiro) e o Estado de Bem-Estar Social 

nos países desenvolvidos (KRAYCHETE, 2001; ANTUNES, 2009). 

Desse modo, a forma de organização elaborada pelos trabalhadores da horta, que estabelecia 

autonomia para cada sujeito trabalhar seu lote, e as maneiras que esses sujeitos foram 

encontrando para sobreviver – de se apoiarem com os mais próximos, dividindo tarefas e 

espaços, doando e recebendo – são táticas de resistência que conformam outros modos de 

ganhar a vida. Mas, a forma de se organizarem se configura como mais do que uma estratégia 

de resistência. A autenticidade e a criatividade com que esses gestos se materializam revelam 

que as soluções que encontram para os desafios cotidianos que se apresentam se fundamentam 

em outro sentido de trabalho, terra e relações. 

Contudo, é necessário pormenorizar a afirmativa acima e desvelar que os atos de resistência 

não surgem sempre do processo de conscientização e percepção da inviabilidade do sistema. 

Essas posturas resistentes – o trabalho autogerido e tudo o que decorre dele, a liberdade, a 

solidariedade e a reciprocidade – são mesmo que respostas geradas por necessidades materiais, 

provocadas pelo sistema capitalista. Quijano (2002) aborda essa questão: 

Isto é, em rigor, uma redescoberta dos trabalhadores na resistência ao capitalismo. 

Mas não se trata do resultado de crítica consciente e explícita do capitalismo. Tal 

redescoberta é fundamentalmente uma conduta social resultante das próprias 

tendências do capitalismo, em especial do seu crescente desinteresse na 

mercantilização da força viva de trabalho individual. (QUIJANO, 2002, p. 486). 

 



91 

 

Nota-se que o fundamento e o impulso dos atos resistentes e da própria constituição inicial dos 

territórios de resistência não aparecem como uma resposta direta ao projeto maior de mudança 

a partir da “crítica consciente e explícita do capitalismo”. Entretanto, o conhecimento sobre o 

histórico das lutas contra o sistema compreende que esse é um processo de etapas múltiplas e 

percebe a reciprocidade, a solidariedade, a autogestão do trabalho e da terra, entre outras formas 

de resistir, como posturas capazes de gerar, enquanto geram a vida, outros moldes para pensar 

no trabalho, nas relações e na formação humana, e nisso irem se instituindo alternativas ao 

capitalismo. 

Quijano (2002, p. 487) afirma: “Mas é a própria prática social, na produção ou em outras 

instâncias da existência social, o que produz e continuará a produzir modos diferentes de 

produção de sentido, isto é, perspectivas mentais diferentes das associadas ao capitalismo”. A 

prática social em atos de resistência – o Movimento de Trabalhadores Sem Terra, o Modo de 

Vida das Comunidades Tradicionais, o associativismo e o cooperativismo – tem instigado e 

gerados questões que, respondidas, se constituem em caminhos e também respostas às 

problemáticas estruturais do sistema capitalista. Recorda-se uma das epígrafes da obra “O Bem 

Viver” de Alberto Acosta (2016): “Os mundos novos devem ser vividos antes de ser 

explicados”; a frase de Alego Carpentier confere crédito aos possíveis saberes e conhecimentos 

que podem emergir dessas práticas sociais, que são atos de resistência, é como uma autorização 

para que se concretizem, e a confirmação de que se concretizando serão explicadas e trarão 

respostas a lacunas criadas pelo capitalismo, como o desemprego estrutural. 

No terreno que se tornou público, gerenciado pelo município e cedido às famílias que 

desejavam produzir para sobreviver, foi-se concretizando o projeto da Horta Comunitária de 

Ipiaú. A área total, atualmente, divide-se em 40 lotes, alguns ocupados e em plena produção, 

outros cercados e abandonados. Há espaços de convivência coletiva e estruturas necessárias ao 

trabalho que são comuns a todos, como a bomba d’água. 

Idealizada, inicialmente, para que apenas mulheres trabalhassem e complementassem o “pão 

trazido pelos esposos”, compondo, assim, “o pão e meio”, a horta comunitária é, hoje, um 

espaço no qual famílias inteiras e de composições diversas – mas em sua maioria comandada 

por mulheres – dividem a terra para a produção e, assim, garantem a sua sobrevivência. 

O quadro atual reafirma um dos objetivos previstos para a horta e amplia, consideravelmente, 

o outro. O objetivo confirmado é a constituição de um espaço de trabalho para mulheres; a horta 

comunitária é sim, visivelmente, um universo gerenciado pelo feminino e isso em dois âmbitos: 



92 

 

a presidente da associação é uma mulher, e o trabalho, na maior parte dos lotes, é realizado ou 

direcionado por mulheres. Contudo, se o primeiro objetivo se confirmou, o segundo se ampliou: 

o “meio pão” que essas mulheres iriam produzir se transformou em principal e/ou única fonte 

de renda, o pão inteiro, da maioria das famílias. Há famílias (mulheres, esposos, filhos e netos) 

que, integralmente, garantem sua sobrevivência por meio do trabalho na horta. 

Essas agricultoras e esses agricultores deixam claro sua preferência pelo que estão fazendo e 

expressam as razões: falam sobre trabalhos anteriores, recordando baixos salários, exploração, 

jornadas extensas, cobranças, e dizem ser a horta um espaço muito melhor para trabalhar, falam 

sobre a liberdade conquistada, a autonomia e as relações construídas. 

Observou-se que os vínculos entre os sujeitos da horta foram construídos de duas maneiras: há 

as relações e acordos que envolvem o grupo como um todo, e existem vínculos mais restritos, 

que extrapolam os acordos do coletivo e que estreitam ainda mais a relação entre uns e outros 

agricultores, umas e outras agricultoras, nessa última, a solidariedade e cooperação estão mais 

latentes. 

Pensando nos valores que emergem dessa experiência, pode-se trazer a ressignificação do 

trabalho e a consequente ação de decantar essa atividade com um sentido muito diverso daquele 

imposto pelo capital. A experiência relatada se sustenta em discussões teóricas de caráter 

progressista e traz o conceito de trabalho a partir de seu sentido ontológico, mostrando como 

esse tem seus significados descontruídos e reconstruídos a partir de contextos históricos/sociais. 

Desse ponto, e a partir de Marx (2013), trabalho é a atividade que produz a diferenciação entre 

o homem e os outros seres, quando esse age sobre a natureza, adaptando-a; agindo sobre a 

natureza o homem torna concreta a potencialidade que há em si de humanizar-se e ir continuado 

a existência, é ao trabalhar que o homem se converte em “homem”, e “homem” vai movendo a 

vida. 

 

  



93 

 

4.1 TRABALHO, LIBERDADE, AUTOGESTÃO E EMANCIPAÇÃO 

 

“Liberdade, autonomia e democracia são 

conquistas de uma classe, a burguesia, a 

emancipação de toda a humanidade coloca-se 

como projeto do proletariado [...] os conceitos são 

históricos como os acontecimentos que lhes dão 

conteúdo, o que deixa em aberto a possibilidade 

de o sujeito revolucionário ressignificar a 

liberdade.” 

(RIBEIRO, 2010, p. 264) 

 

Situar o ponto do qual se parte para abordar um conceito é extremamente necessário. A 

historicidade e sua consequente abertura à ressignificação, de acordo com a citação da epígrafe, 

possibilitam ao sujeito o reconhecimento da situação de falsa liberdade, para que ele possa 

seguir em busca da possibilidade de vivenciá-la mais concretamente; além disso, podem 

também levar ao risco de falar-se em prisão ao confabular sobre ser livre. Afinal, “[...] por toda 

a parte encontra-se a ferros” (ROUSSEAU, 1973, p. 28 apud RIBEIRO, 2010, p. 226), e esses 

ferros já foram empregados ao próprio conceito de liberdade – desconstruído e reconstruído no 

limite de lutas históricas que almejavam sua conquista para todos. Esses “ferros” modificam o 

sentido do termo para atender a interesses que não caracterizam diretamente os fundamentos 

das lutas da classe trabalhadora. 

Com isso, pode-se afirmar que, a partir de construções iniciadas pelo sujeito revolucionário, o 

processo de ressignificação é tomado por aqueles que insistem em conservar uma estrutura 

social desigual e excludente, como também assegurar para si ou para grupos privilegiados 

posições favoráveis na sociedade, mantendo o poder. Como exemplo, há o caso da apropriação 

– pelo mercado capitalista – de conceitos e práticas importantes aos processos contra 

hegemônicos, que, à medida que os impregna da “subjetivação capitalística” (GUATTARI, 

2008), lhes dá um sentido ambíguo. Em síntese, o mercado se aproxima de construções do 

“sujeito revolucionário” para adaptá-las, atendendo a seus proveitos. 

Assim, surgem diversas situações que refletem a desigualdade e a manutenção de privilégios 



94 

 

no modo como a sociedade se organiza, que são justificadas com base em conceitos simulados 

e vazios da luta e de sua essência – conceitos vulneráveis e plásticos. O conceito de liberdade 

é um exemplo disso, pois se molda atendendo, concretamente, a um pequeno grupo, não 

alcançando todos de forma efetiva. Esse processo de atribuir novo significado ocorre tanto para 

o “sujeito revolucionário”, inspirado por outras possibilidades de existência (vale ressaltar que 

essa existência buscada deve ser mais justa e humanizada), quanto para aqueles que querem 

manter cenários de desigualdade. 

A partir do exposto e percorrendo sinteticamente a trajetória das sociedades, podem ser citados 

alguns fatos históricos por meio dos quais se materializou a luta pela liberdade, que, por 

conseguinte, impelia a uma conceituação. Desse modo, nas históricas lutas das classes 

marginalizadas está o contento para as construções teóricas sobre liberdade. A esse respeito, 

Ribeiro (2010) apresenta exemplos de movimentos sociais populares, quer dizer, moções 

daqueles “sujeitos revolucionários” que, aliados a outros objetivos, empunharam a bandeira da 

liberdade. 

Contudo, o apoderamento do termo por grupos restritos é comum depois dos conflitos e 

movimentos, ou seja, no momento da construção conceitual caracterizada como oficial, a ideia 

original do termo é desconstruída e reconstruída. Por conseguinte, muitos dos conceitos de 

liberdade têm apenas vestígios da liberdade buscada nas históricas lutas da maioria 

marginalizada e não livre. É possível notar que o dinamismo histórico, os interesses individuais, 

nas diferentes fases dessas lutas, e a centralização de poder vão atribuindo ao termo outro 

significado. 

O primeiro movimento apresentado que pode servir para exemplificar essa 

desconstrução/reconstrução do termo para a manutenção de privilégios, limitando a liberdade a 

grupos específicos ou apenas alterando a instituição à qual os oprimidos e excluídos devem 

sujeitar-se, é o processo político e administrativo de transformação de algumas cidades italianas 

em Estado. Esse processo torna concreta a luta de um povo pela liberdade na sua condição de 

autonomia política e administrativa para gerir seu território. 

Nesse episódio histórico, há o enfrentamento às autoridades pelo direito à “liberdade de não 

sofrer nenhum tipo de controle externo”, pelo “direito de se autogovernar”, pelo direito à 

“manutenção de suas constituições republicanas” ou pelo “direito de conservar suas formas 

vigentes de governo” (RIBEIRO, 2010, p. 200). Na busca por apoio religioso, para esse 

enfrentamento, estão as raízes para o resultado inverso, isto é, a subordinação ao império 



95 

 

converte-se em subordinação a outra entidade. Com a mediação religiosa, a luta para tornar-se 

livre da interferência externa provocou, como consequência, a obrigação de atender às 

imposições dessa outra instituição em detrimento das próprias necessidades. Para aqueles 

privados de liberdade diretamente envolvidos na luta, a perspectiva de liberdade está assentada 

em outro sentido, ou seja, a liberdade pela qual o povo marginalizado e oprimido luta não é a 

mesma para as autoridades chamadas a apoiar. 

Outro movimento que pode exemplificar a luta pela liberdade e a ressignificação do conceito, 

ao longo do movimento, é a Reforma Protestante. Nesse cenário, o discurso de Martinho Lutero 

corresponde aos anseios da população, o que propicia uma nova dimensão à ideia de ser livre. 

Assim, a liberdade de interpretar a Bíblia e traduzi-la do latim promove o conhecimento sobre 

o comunismo vivenciado pelos primeiros cristãos, o que inspira na população marginalizada o 

desejo de conquistar os mesmos direitos garantidos aos privilegiados e, consequentemente, de 

eliminar as desigualdades. 

As ideias de Lutero, no encontro com a realidade de exclusão, incitam a população ao 

enfrentamento às estruturas que provocam as desigualdades; são os sujeitos revolucionários 

ressignificando a liberdade a partir da sua realidade. Contudo, a perspectiva de Lutero, ao longo 

do processo, se distancia dos interesses dos grupos de fiéis que impulsionam a reforma. Eles 

associam a liberdade, dentre outras ideias, à “[...] abolição das diferenças de classe, na 

possibilidade de instituir-se a justiça, amparada também naquela palavra sagrada”. (RIBEIRO, 

2010, p. 207). 

Esses e outros movimentos populares se constituem em base para se pensar sobre o termo 

liberdade. Na apropriação do termo por grupos específicos, dentre eles a classe burguesa, reduz-

se a amplitude buscada pelos movimentos populares aos aspectos que interessam a esses grupos 

privilegiados. Há, por exemplo, construções teóricas que têm as primeiras finalidades freadas. 

Nesse viés, são esvaziadas do que as fundamentava e do que lhes era essencial, ação que visa à 

manutenção de privilégios e da propriedade privada à custa de uma sociedade desigual. 

Segundo Ribeiro (2010), na Inglaterra, um dos conceitos de liberdade está associado à guerra 

civil que marca e define a instituição do sistema capitalista sobre o feudalismo. Ainda de acordo 

com Ribeiro (2010), o pensador John Locke é um dos autores que estruturam o termo atendendo 

às necessidades do novo sistema. Nesse caso, estrutura-se um conceito fundamentado na defesa 

da iniciativa privada, que aponta para dois tipos de liberdade: a natural e a definida. A primeira, 

mais democrática, não daria conta de organizar a vida do coletivo, que precisaria se estruturar 



96 

 

por meio do contrato social, uma liberdade definida. Essa liberdade é um conceito que seria 

aplicado de forma geral, mas que se construiria para justificar e atender a interesses individuais. 

Construções conceituais como essas embasam leis sobrepostas a todos, mas que garantem mais 

direitos a alguns, por exemplo, o direito à propriedade privada e o de apossar-se de terras já 

ocupadas, ainda que sem as formalidades burocráticas de sociedades mais complexas. O direito 

a essa posse da terra já teve como base o pensamento de que tudo é de todos, contudo, 

apresentava ressalvas que permitiam, a um, tornar privado um território coletivo. Sendo assim, 

na ideia de que tudo é de todos, inclui-se um adendo que limitará o acesso “ao tudo”. Esse 

adendo afirma que, naturalmente, o homem tem algo que é propriedade sua, aquilo que é feito 

por suas mãos, por seu trabalho, e nisso se justifica a posse de terra e a tomada das terras 

indígenas, por exemplo. Um pensamento único e eurocêntrico (nesse caso, uma ideia de 

trabalho) é imposto e usado como parâmetro para a construção de um conceito aplicado 

universalmente, e que embasou e justificou a subjugação de outros povos com valores e culturas 

diferentes. 

Essa ideia de trabalho, que justifica a retirada das terras indígenas, nega o sentido de trabalho 

de povos tradicionais e autoriza um indivíduo a se sobrepor à sobrevivência de uma 

comunidade. Ao longo do processo, a aplicação desse conceito se mostra discordante em vários 

aspectos, por exemplo, no fato de as colônias americanas constituírem e sustentarem sua 

estrutura no trabalho escravo e de povos primitivos. Em outras palavras, a discordância está no 

fato de esse trabalho não garantir ao escravizado e aos povos primitivos o direito à propriedade 

daquilo que era feito por suas mãos – uma contradição, portanto. 

Na Inglaterra, também de acordo com Ribeiro (2010), outro autor que discorre sobre a liberdade 

é Stuart Mill, que, em nome da ideia de progresso, admite o despotismo. Essa concepção de 

liberdade está atrelada à ideia de raças, justificando a postura dos colonizadores, a eliminação 

de indígenas e a escravidão, em favor da contraditória civilidade.  

Polanyi (2019) também discute sobre o problema da liberdade e alerta para a necessidade de se 

conhecer o que se entende por liberdade numa “sociedade complexa” para, só então, 

efetivamente, se alcançar “a liberdade”. As discussões que propõem Polanyi (2019) comungam 

com o pensamento apresentado ao longo deste texto. O sentido dado à liberdade é construído 

por homens em posição, tempo e contexto específicos. Por isso, questionar o seu significado é 

necessário para a conquista do tipo de liberdade que se almeja. Esse questionamento elucida o 

conceito imposto, mostrando se o sentido que lhe é conferido é o mesmo que quer ser 



97 

 

experienciado por quem faz o questionamento. 

Essa necessidade de questionamento é confirmada pela ideia de que a “[...] liberdade criada 

pela regulação é denunciada como não liberdade; a justiça, a liberdade e o bem-estar que aquela 

proporciona são apresentados como uma camuflagem da servidão”. (POLANYI, 2019, p. 470). 

Como construção humana em contexto social, histórico e cultural específico, a liberdade 

instituída também responde a interesses específicos, que podem ou não atender às necessidades 

do coletivo. Ao analisar o problema da liberdade, Polanyi (2019, p. 467) afirma que a 

institucionalização da liberdade pessoal esteve atrelada ao contexto da “[...] economia do século 

XIX”. Portanto, o perigo em torno desse processo diz respeito ao condicionamento da liberdade 

aos interesses estritos da economia capitalista, dentre eles, o lucro. 

De modo geral, essas construções mostram a complexidade que há na definição do termo, bem 

como a vulnerabilidade do pensamento que impulsiona a luta, idealizado e até materializado, 

parcialmente, por pequenos grupos, mas não ampliado. Concordando com essas afirmações 

sobre as lutas por liberdade, Cattani (2009, p. 175) assegura que essas lutas sempre existiram, 

mas, sem serem, entretanto, “[...] conduzidas e concebidas como processos emancipadores, 

universalizadores”. Assim, no momento depois da luta, no campo prático, o conceito de 

liberdade não se efetiva associado à igualdade. A classe burguesa, na luta contra estruturas 

antigas e medievais, anuncia o conceito de liberdade como um valor para todos, contudo, no 

processo histórico, uma significativa parcela da sociedade, que apoia a burguesia no movimento 

inicial, não pode usufruir plenamente da liberdade conquistada. 

Por conseguinte, à medida que avança o processo de desconstruir/reconstruir pelas classes mais 

favorecidas, o conceito não contempla mais todos. Os resultados da revolução são desfrutados 

pelos burgueses, ou seja, a liberdade, fruto da luta da classe marginalizada, passa a ser privilégio 

usufruído apenas por alguns. Polanyi (2019) defende que a privação da liberdade é 

consequência da histórica diferença de classe, que estende as desigualdades também à vivência 

da plena liberdade, isso porque: 

As classes abastadas gozam da liberdade que lhes é conferida pelos seus ócios em 

condições de segurança – sentem-se, por isso, naturalmente, menos ansiosas para 

alargar a liberdade no conjunto da sociedade do que aqueles que, com escassos 

rendimentos, têm de se contentar com o mínimo de liberdade. (POLANYI, 2019, p. 

466). 

Polanyi (2019) esclarece, ainda, que dispor ou não de liberdade tem relação com o nível de 

rendimentos, ou seja, ganhar mais ou menos interfere na vivência da liberdade. Desse modo, 



98 

 

usufruir da liberdade, dentre outras questões, depende da posição que se ocupa na estratificação 

social – quanto mais próximo do topo, mais se usufrui dessa liberdade e, consequentemente, 

quanto mais distante, menos se tem condições de sentir-se livre. Essa disparidade é evidente 

nas sociedades em que a desigualdade socioeconômica é latente: ela se estende expandindo a 

liberdade a uns e a restringindo a outros. 

Em uma sociedade economicamente desigual não é possível delimitar essa característica a 

algumas áreas, já que a desigualdade se alarga e alcança as diversas dimensões da vida, dentre 

elas, a experiência com a liberdade. As limitações e a não vivência dessa liberdade na sociedade 

capitalista, além de suas consequências, instigam a busca de outros espaços de produção da 

existência e, nesses espaços, a possibilidade da ressignificação do termo. 

No trabalho desenvolvido por agricultores e agricultoras da Horta Comunitária de Ipiaú, “outra 

liberdade” começa a despontar. Reflexões sobre a conquista da liberdade, no âmbito da 

produção material da vida e sobre a evidência de que a liberdade não é vivenciada plenamente 

em espaços de trabalho que têm como base a economia capitalista, emergem de forma relevante 

nesta pesquisa. Entre os 12 sujeitos participantes, nas respostas sobre a motivação para trabalhar 

nesse espaço e a comparação dessa atividade com outras desenvolvidas anteriormente, 10 

afirmam que a horta é um lugar melhor para trabalhar, e que uma das razões para isso é que na 

horta são mais livres. Nas falas desses sujeitos pode ser percebida, de modo explícito, a ausência 

da liberdade enquanto vivenciam o trabalho pautado nos princípios capitalistas, mesmo que ele 

se configure, nessa sociedade, como promotor de uma possível liberdade. 

As narrativas dos participantes desta pesquisa sobre as experiências anteriores de trabalho e a 

comparação entre elas e o trabalho na horta permitem aproximar a práxis dos agricultores e 

agricultoras da ideia de “sujeito revolucionário”, proposta por Ribeiro (2010). Eles e elas não 

se veem livres vivenciando o que na sociedade se denomina liberdade. Segundo Saviani (1996, 

p. 155), o que dá origem a essas contradições é que a sociedade “[...] moderna arranca o 

trabalhador do vínculo com a terra e o despoja de todos os seus meios de existência”, e, desse 

modo, “[...] ele fica exclusivamente com sua força de trabalho, obrigado, portanto a operá-la 

com meios de produção que são alheios”. Consequentemente, dependente dos meios de 

produção de outros, o trabalhador passa a responder aos fins determinados por terceiros. A 

sociedade capitalista impõe que os meios de produção sirvam, exclusivamente, à geração de 

lucro. Se para o trabalhador esses meios têm outra finalidade, ela precisará ser preterida. Vale 

acrescentar que a finalidade dos meios de produção, primordialmente, é a geração de lucro, e, 



99 

 

nesse cenário, o trabalho como experiência formadora se converte em atividade que 

desumaniza. 

Ainda explicando as contradições na ideia de liberdade, o pensamento que regulou a relação 

Mercado-Estado-Sociedade entende ser livre o proprietário. No caso, o trabalhador é livre por 

possuir sua força de trabalho. No entanto, a estrutura da sociedade capitalista e a maior parte da 

sua forma de emprego e produção não garantem que, vendendo a força de trabalho, seja 

possível, ao trabalhador, obter o necessário à sua existência e viver plenamente sua humanidade. 

E mesmo a liberdade de vender o que lhe pertence, nesse caso a força de trabalho, deve ser 

questionada, pois, na contemporaneidade, a redução de postos de trabalho tolhe a liberdade de 

recusar opções opressoras. 

Voltando ao exemplo das agricultoras e agricultores da horta comunitária, tendo vivido 

experiências opressoras em relação à produção material da vida ou mesmo tendo sido excluídos 

dos espaços de trabalho, ou seja, sofrido “situações-limites” (FREIRE, 1987), homens e 

mulheres se abeiram do “inédito viável” (FREIRE, 1987) e no reencontro com a terra vivenciam 

outra liberdade. Esses conceitos, embora pouco evidenciados nos estudos sobre a pedagogia 

freiriana, são fundamentais à compreensão e aos projetos que se inspiram nessa pedagogia 

libertária. Abordados em Freire (1987), são retomados em Pedagogia da Esperança (1992). 

O primeiro diz das conjunturas problemáticas colocadas também pelo sistema, e que limitam 

e/ou dificultam desenvolver-se a humanização, como empecilho bloqueiam as atitudes do 

sujeito. Contudo, a conscientização crítica a respeito desse empecilho e de como interfere 

diretamente na vida dos sujeitos contribui para que eles efetivem o “inédito viável”, ou seja, a 

vivência de uma situação nova, reação viabilizada ou identificada pelo sujeito na busca de 

suplantar o contexto problemático, isso por meio de “atos limites”. Esse último termo, também 

apresentado por Freire, traduz uma resposta de resistência, ou melhor, a atitude que se opõe e 

nega opressão das “situações-limites”. 

Durante a terceira roda de conversa, os sujeitos presentes expressaram, nas suas falas, a 

percepção de que os trabalhos anteriores restringiam a vivência da liberdade. O que, segundo 

se constata, era provocado por diversos fatores, como: a falta de autonomia e a restrição do uso 

da criatividade na realização das tarefas; a cobrança ofensiva e constante dos patrões; a 

obrigação em cumprir cargas horárias extensas e rotinas intensas, mesmo quando não havia 

condições; o distanciamento entre o mundo do trabalho e o mundo da vida; a desvalorização 

traduzida na precariedade das condições de trabalho e no pagamento dele decorrente; e, por 



100 

 

fim, a fragmentação – em algumas situações – do processo produtivo, que reduz a possibilidade 

de cumprir-se a vocação humana. 

Os motivos acima pontuados, que levam a atividade produtiva a restringir a liberdade, 

caracterizam, principalmente, as condições de trabalho de sujeitos que fazem parte de um grupo 

específico. Polanyi (2019) explica o nexo entre o lugar que se ocupa na estratificação social e 

o desfrutar da liberdade. Esses agricultores e agricultoras pertencem ao imenso grupo de 

brasileiros que têm renda insuficiente para garantir a sobrevivência e que precisam dispor de 

uma maior parte do seu tempo – em comparação com grupos que se encontram em outros níveis 

– para produzir aquilo que é básico e essencial para a manutenção da vida. 

Assim, para quem está na base da pirâmide social, o trabalho, a partir dos princípios capitalistas, 

não é incorporado à vida. Mas a situação é diferente quando o trabalho é vivenciado tendo por 

base o sentido ontológico. No primeiro cenário, as classes menos favorecidas são forçadas a 

ampliar o tempo de trabalho, tornando escasso o tempo para viver outras dimensões. No 

segundo quadro, vida e trabalho se confundem, pois, nos espaços-tempos de trabalho se 

realizam outras dimensões, dentre elas, o processo de formação. 

Os diálogos construídos com os sujeitos da horta comunitária durante as visitas de observação 

da atividade produtiva, suscitando o confronto entre realidade anterior e atual, e a análise do 

contexto mais amplo, provocaram reflexões e contribuíram para o processo contínuo de 

conscientização. Afirmativas sobre exploração, liberdade, opressão e autonomia, implícita e 

explicitamente, irromperam nas narrativas sobre o movimento na forma de produzir a 

existência. 

Os agricultores e as agricultoras, sem oportunidades ou por opção, experimentam controlar sua 

vida produtiva e, ao narrar essa experiência, contrapõem a realidade anterior de opressão com 

a realidade atual. Nas suas histórias, desvelam características que permitem relacioná-los à 

“comunidade das vítimas” analisada por Dussel (2012). Dentre essas características, estão a 

vida e o trabalho em condição de dominação e exploração, que lhes negam e os impedem de 

usufruir o que na modernidade capitalista se tem como progresso e benefício, por exemplo, “a 

liberdade”. 

Contudo, o termo “comunidade das vítimas” guarda o ímpeto da libertação, e a relação entre 

agricultores e agricultoras com ele não se justifica apenas pela experiência de exploração, mas, 

principalmente, pela busca por “libertar-se” (FREIRE, 1987). Dussel (2012), discutindo a 



101 

 

autoemancipação em Karl Marx, destaca a relação entre teoria e prática e o papel dos sujeitos: 

o intelectual e o operário, na transformação da sociedade. Ele afirma que o “povo filosófico” 

de Marx ou a “comunidade crítica das vítimas” de Rosa Luxemburgo, ou seja, o trabalhador 

oprimido e explorado, mas crítico, é o sujeito do seu processo de libertação. Dussel (2012) 

retoma Marx, relacionando-o a Paulo Freire, e ressalta a possibilidade de conscientização por 

meio da imersão desses sujeitos na “escola dos acontecimentos”, ou seja, na vida em suas 

múltiplas dimensões. As percepções dos agricultores e das agricultoras, anteriormente 

elencadas, decorrem dessa imersão; e é preciso explicar que tal imersão se dá no processo de 

sistematização, na experiência de trabalho autônomo, mas também nas circunstâncias de 

exploração. 

A imersão na “situação-limite” desarmoniza concepções sobre o social e provoca 

questionamentos, aflorando o processo de conscientização instigado pelo desejo de libertar-se. 

Portanto, o processo de conscientização ressignifica o pensamento. Fazem parte desse mesmo 

processo a percepção e a mobilização da própria criatividade para pensar e construir caminhos 

alternativos. Nesses caminhos, agricultores e agricultoras vivem – em um campo menor e com 

especificidades – o movimento, por isso processual e contínuo, da autolibertação discutida por 

Dussel (2012). Essa mudança na atividade desenvolvida permite a constituição de experiências 

diferentes. Nessa perspectiva, o trabalho e a liberdade vão ganhando outros sentidos, que na 

sistematização aparecem de forma latente, como se constata neste depoimento: 

Eu quero mil vezes, melhor trabalhar na horta que trabalhar em casa de família. Por 

que a gente tem a liberdade da gente, na casa de família a gente tem [que] fazer as 

coisas por ordem do patrão e da patroa, tá entendeno (sic), e aqui na horta da gente 

não, a gente faz o que a gente quer, o nosso trabalho a gente faz qualquer hora, então, 

o horário de a gente chegar num tem negócio de ter horário, né, casa dos outros 

(DENINHA, 2019, agricultora da Horta Comunitária de Ipiaú. Arquivo Pessoal, grifos 

nossos). 

No fazer, e pensando sobre o fazer, a agricultora se percebe vivenciando outra “liberdade” que 

não era experienciada no trabalho em casa de família – um trabalho assalariado, com carga 

horária alongada e com ritmos e transcurso da atividade predeterminados por outros. Em uma 

construção de liberdade a partir da perspectiva do capital, esse emprego de doméstica portaria 

valor, concederia a liberdade à empregada na perspectiva de que venderia sua força de trabalho 

e teria renda garantida para a consequente autonomia. No entanto, nessa experiência, ao vender 

sua força de trabalho, a agricultora Deninha sente-se limitada no seu fazer e sem autonomia, 

pois realiza o trabalho apenas a partir do que é deliberado pelo empregador. Isso afana a 

liberdade de pensar e inibe a criatividade do sujeito. Para além das restrições ao realizar a 



102 

 

atividade, implicitamente, a agricultora Deninha apresenta, em sua fala, certa angústia ao pensar 

no tempo que precisava ser dedicado ao trabalho. Ela fala em hora e horário de chegar 

enfaticamente, revelando a diferença no controle que tem do seu tempo ao trabalhar na horta. 

“Por que a gente tem a liberdade da gente.” Nessa afirmação, explicitamente, a agricultora 

revela que a sensação de liberdade é consequência da autonomia na vida produtiva. É necessário 

chamar a atenção para o fato de não ser apenas autonomia para gerir os resultados do trabalho 

e o salário, mas, sim, na realização do trabalho per se. É a possibilidade de decidir o que e como 

fazer e de observar os resultados, constatando a necessidade de redirecionar o fazer ou refazer 

repetindo a experiência observada. De modo subjacente, essa descrição fala sobre 

autoconfiança e crença na capacidade de produzir, reconhecimento e valorização dos próprios 

saberes e capacidade de buscar e encaminhar soluções para os possíveis problemas. 

Figura 3 – Deninha, agricultora da horta comunitária de Ipiaú (2019) 

 

Fonte: Acervo da pesquisadora. 

 

No trabalho desenvolvido na horta comunitária, o privilégio de determinar seu modo de fazer 

por meio das experiências e experimentações e de controlar o tempo de trabalho e de produção 

ressignificam a ideia de liberdade. A expressão “ser mais livres” denota a capacidade de 

autodirecionamento do fazer e a reconexão do trabalho manual e intelectual e anuncia a 

habilidade de pensar no próprio fazer e, em alguma medida, de assumir o controle sobre o 

processo de produção. 



103 

 

Sob essa ótica, concretizam-se estas características atribuídas por Marx (2013a) ao trabalho: ser 

resultado de um exercício mental e fomentar o exercício e a ampliação da capacidade criativa 

humana. Ressalta-se, ainda, que as críticas sobre a dicotomia trabalho manual versus trabalho 

intelectual se referem mais aos condicionantes de alienação e exploração do trabalho do que à 

efetiva separação entre pensar e fazer, afinal, tais dimensões são, de forma relacional, próprias 

da atividade humana. Por isso, ao enfatizar a reconexão entre pensar e fazer destaca-se, aqui, o 

exercício autêntico do pensar na prática como um movimento permanente e criativo de 

realização do ser econômico-cultural. Em uma perspectiva ampliada e ontológica, entende-se o 

“[...] trabalho no sentido da produção do existir humano (físico e psíquico, material e imaterial, 

individual e social, objetivo e subjetivo), do descobrimento e da produção do mundo”. 

(ARRUDA, 1995, p. 71). 

O agricultor José Marinho, em discurso similar ao de Deninha, afirma o seguinte: “Trabalhar 

aqui é bom, porque a gente trabalha pra gente, a gente faz o que a gente quer, quando a gente 

não quer trabalhar não vem e a gente faz o que a gente pode”. (MARINHO, José, 2019, 

agricultor da Horta Comunitária de Ipiaú). A primeira consonância entre o que diz Deninha e 

José Marinho está no reconhecimento de que é melhor trabalhar na horta, e a segunda é que ali 

há “maior” liberdade. No comentário de José Marinho, a menção à liberdade aparece subjacente 

no trecho “a gente faz o que a gente quer”; uma chance que se contrapõe aos cenários de 

trabalho em que as ordens do empregador precisam se sobrepor às concepções do trabalhador 

e às reais condições de realização das atividades. 

A questão da condição para trabalhar fica ainda mais latente quando o agricultor afirma que 

“[...] a gente faz o que a gente pode”. O trabalho e os meios de produção na “Outra Economia” 

têm como finalidade a reprodução ampliada da vida (TIRIBA, 2019), que envolve existência e 

trabalho, e cria cultura, entendendo o segundo dos elementos como promotor da formação, na 

medida em que é meio para adaptar o ambiente às necessidades humanas, e que nesse processo 

contribui para realizar a vocação de “ser mais”. Estando, portanto, o trabalho disposto a atender 

ao homem e não ao que reclama o capital, o respeito às condições e às necessidades – dentre 

elas do descanso físico – são princípios preditos na perspectiva da “reprodução ampliada da 

vida”. 

Princípios não contemplados pela realidade do agricultor José Marinho como empregado 

obrigado a fazer muito mais do que aquilo que a circunstância, inclusive a física, permitia. A 

afirmação de que “[...] quando a gente não quer trabalhar não vem” também reflete a 



104 

 

possibilidade de respeito a essas condições. Em termos gerais, a racionalidade econômica 

centrada na produtividade, lucro e exploração do trabalhador não está interessada em atender 

às necessidades desse, portanto, o trabalho não pertence ao trabalhador, no sentido de ser 

controlado e imposto. Afinal, a força de trabalho, entendida como mercadoria, é vendida e está 

submetida ao direcionamento externo. Atualmente, a desregulamentação dos direitos 

trabalhistas e a intensificação da precarização do trabalho apontam a atualidade desse processo. 

Diferentemente desse cenário, o agricultor José Marinho expressa a possibilidade de autogerir 

seu tempo de trabalho, articulando o atendimento às suas necessidades e suas condições físicas 

impostas pela idade, portanto, reafirma a lógica do trabalho a serviço do sujeito que o realiza e 

a “reprodução ampliada da vida”. 

Relatando uma situação contrária, esse mesmo agricultor destacou vivências anteriores de 

trabalho em condições degradantes de intensa exploração. Ele relatou sua experiência como 

quebrador de pedra, quando precisava cumprir uma carga horária excessiva, desenvolvendo 

uma atividade extremamente cansativa, em condições precárias e sem retorno salarial 

significativo. Como trabalhador empregado era obrigado a cumprir essa extensa carga horária, 

mesmo quando não podia realizar as atribuições que lhe eram dadas. Dessa “situação-limite” 

(FREIRE, 1987) vivenciada, o agricultor submerge, reconhecendo-a como opressora. No 

processo de libertar-se, aspirando a mudanças, vislumbra o “inédito-viável” e transpassa essa 

situação, segundo ele, a partir do trabalho na horta comunitária. 

Nesse mesmo sentido de afirmação da vivência de outra liberdade a partir da ressignificação do 

trabalho com as atividades desenvolvidas na horta comunitária, são apresentadas, a seguir, as 

histórias narradas por Ana Maria, outra agricultora da horta. Nesse trecho estão algumas de suas 

respostas às questões que orientaram a roda de conversa anteriormente citada: 

[...] a gente tá livre de tá em casa dos outros. Eu acho que aqui é melhor do que lá 

em São Paulo, poque aqui eu tô em minha casa, não pago aluguel, o que eu ganhar dá 

pra mim assumir meus filhos, minha casa, e lá o custo lá é muito mais caro do que 

aqui, além eu ganhava um salário, lá eu ainda pagava aluguel, e o trabalho daqui da 

terra é melhor do que o de faxinera [risos], eu acho que é um serviço melhor porque 

a gente faz pra gente mesmo, e o que a gente fazer tá bom, e o de faxinera a gente 
tem que fazer os jeito que eles quer [risos], se não fazer não trabalha. (sic). (ANA 

MARIA, 2019, agricultora da Horta Comunitária de Ipiaú, grifos nossos). 

Assim como Deninha, a agricultora Ana afirma que o trabalho na horta a livrou do trabalho de 

empregada doméstica em casas de outras pessoas. A expressão “[...] a gente tá livre de tá em 

casa dos outros” carrega a força da libertação, indica que com o trabalho na horta não mais será 

preciso submeter-se a um espaço que não é o seu e que, consequentemente, lhe exige uma 



105 

 

postura comedida naquilo que fala, faz e deseja. A forma como Ana trabalhava – como 

empregada doméstica em tempo integral, na cidade de São Paulo – retrata a realidade de 

inúmeras mulheres que partem de uma dada região do país, geralmente Nordeste ou Norte, para 

trabalhar e viver na casa de patrões, em outras regiões. 

Nesse relato, também chama a atenção a relação entre o emprego de faxineira e as condições 

para vivenciar outras dimensões da vida. A agricultora Ana recebia um salário-mínimo. 

Contudo, ela descreve inúmeras dificuldades – por exemplo, o pagamento de aluguel – que não 

eram não amenizadas por esse salário, que, de acordo com o relato, não se configurava em uma 

quantia que garantisse as necessidades básicas da família. A forma como a agricultora Ana 

vivencia o trabalho realizado atualmente se aproxima muito mais da atividade que, em sua 

realização, se encaminha para a “reprodução ampliada da vida” (TIRIBA, 2019). 

De acordo com a discussão empreendida por Tiriba (2019), a reprodução ampliada da vida é 

uma perspectiva de desenvolvimento que coloca as necessidades fundamentais do homem como 

fim das atividades produtivas, contraditoriamente à reprodução do capital, que tem na 

ampliação do lucro a finalidade de todas as suas atividades. Reproduzir o capital é uma ótica 

de desenvolvimento que tem fim em si mesmo, e para alcançar essa finalidade desconsidera as 

necessidades básicas de parte dos homens envolvidos nesse processo. 

Pode-se afirmar que, no exemplo de Ana, enquanto trabalhava como faxineira, a vida não se 

reproduzia amplamente, ela vivia em condições materiais precarizadas, o que é consequência, 

dentre outros fatores, da desvalorização do trabalho manual expressa no baixo custo do salário-

mínimo recebido. Além disso, não lhe era permitida a autonomia na realização do trabalho, o 

que, por consequência, a privava do “sentir-se livre”, condições que limitam a possibilidade de 

o indivíduo ir-se humanizando. Quer dizer, “sentir-se livre” não como uma mera sensação 

fantasiosa, como nos faz crer a ideologia neoliberal, mas como a expressão do estar sendo. 

Outro trecho dos comentários da agricultora Ana chama a atenção: “[...] a gente faz pra gente 

mesmo e o que a gente fazer (sic) tá bom”. Aqui, subentende-se a existência de uma avaliação 

negativa ao trabalho que era desenvolvido como empregada doméstica, como se a forma de 

realizar o trabalho e o resultado dele não alcançassem as exigências determinadas pelos 

empregadores. Contudo, a agricultora sente que tem condições de produzir para reproduzir a 

vida, ao trabalhar na horta, e reconhece que os resultados do trabalho são suficientes para a sua 

sobrevivência. A questão não é atribuída, necessariamente, ao quanto se ganha com o trabalho 

na horta, apesar de isso também ser importante, mas ao como se “ganha a vida” na relação com 



106 

 

a autonomia do trabalho na terra. A dimensão qualitativa do trabalho é atribuída à satisfação 

das necessidades e a realização dos trabalhadores. 

Essa situação vivenciada por Ana e por José Marinho se repete nas histórias de outra agricultora, 

Delzuita. Embora o cenário seja diferente, nas suas descrições aparece a insatisfação por parte 

do empregador com o trabalho realizado. O seguinte trecho mostra essa semelhança nos fatos: 

“[...] e na roça teve uma época tava uma chuva em João Lessa, a gente tava passando a chuva. 

Sabe o que foi que o homem chegou e disse? Só foi esse trabalho que vocês fez? Pega a inxada 

e vai embora”. (sic). (DELZUITA, 2019, agricultora da Horta Comunitária de Ipiaú). 

Na narração de Delzuita, é perceptível a noção de trabalho como meio de ampliar cada vez mais 

a produção: controle excessivo do tempo de trabalho; exigência de, no trabalho, fazer uso 

intenso e ininterrupto desse tempo visando a resultados maiores; ou seja, mais lucro. O 

questionamento de quem supervisiona o trabalho, “[...] só foi esse trabalho que vocês fez?” (sic) 

tem raízes na história moderna. No processo de controle e de padronização do trabalho se 

incorporam a carga horária determinada e o volume de resultados esperados. Isso, dentre outras 

razões, se deve às mudanças na percepção do tempo, conforme assegura Thompson (1998). 

Ao investigar a mudança na concepção de tempo e sua consequência para a exigência de maior 

disciplina no trabalho, Thompson (1998) resgata narrativas que apresentam situações da relação 

do homem com o tempo, apontando significativas mudanças que ocorreram nessa relação entre 

os anos 1300 e 1650. Essas narrativas expõem duas formas bem distintas de lidar com o tempo 

e com o trabalho: na primeira, essa relação tinha como base o desenvolvimento das atividades 

cotidianas, o tempo era orientado pelas tarefas, o tempo era o tempo das necessidades; por outro 

lado, na segunda, a relação era com o tempo que transita a história e sofre as consequências do 

desenvolvimento tecnológico, e que passa a ser marcado mais precisamente. Isso torna mais 

fácil contabilizar o tempo que se transmudou em mercadoria e passou a ser controlado visando 

a uma produção maior e, consequentemente, mais lucro. 

Thompson (1998) analisou ideias construídas nessa transição e que expõem a relação produzida 

entre o homem e o tempo, com valor quantificável. Como exemplos, têm-se as ideias de que o 

tempo não pode ser desperdiçado, por não se recuperar o vínculo entre perder tempo e não ser 

salvo, e de que o uso devido do tempo se associava até mesmo às questões espirituais. Nesse 

sentido, “[...] o empregador deve usar o tempo de sua mão de obra e cuidar para que não seja 

desperdiçado: o que predomina não é a tarefa, mas o valor do tempo quando reduzido a dinheiro. 

O tempo é agora moeda: ninguém passa o tempo, e sim o gasta”. (THOMPSON, 1998, p. 272). 



107 

 

Essas configurações têm construção histórica e se fundamentam na estrutura social capitalista 

e no modo de produção inerente a ela. A resposta ao questionamento sobre a mudança na 

concepção de tempo e a sua relação com a nova disciplina de trabalho se torna mais complexa. 

A nova disciplina é, sim, influenciada pela mudança na concepção do tempo, contudo, é apenas 

um dos fatores que promovem essa mudança. Assim, com base em: 

[...] tudo isso – pela divisão de trabalho, supervisão do trabalho, multas, sinos e 

relógios, incentivos em dinheiro, pregação e ensino, supressão das feiras e dos 

esportes – formaram-se os novos hábitos de trabalho e impôs-se uma nova disciplina 

de tempo. (THOMPSON, 1998, p. 297). 

A relação com o tempo, a partir da atribuição de um valor a ele, é elemento de uma nova 

conjuntura social que promove, como consequência, a limitação na vivência da liberdade – 

anteriormente discutida e observada nos comentários dos agricultores e agricultoras. Embora 

Delzuita não use o termo, ao expor esse relato também discorre sobre não ser livre, não ser 

livre, por exemplo, para decidir parar a colheita da produção enquanto a chuva a impedia, pois, 

embora tenha tido essa atitude, sofreria consequências. É a descrição de uma “situação-limite” 

que desvela, para os imersos nela, a opressão e a injustiça que a caracterizam. A indignação de 

Delzuita com a dispensa revela que a própria circunstância de exploração pode desencadear o 

processo de conscientização. 

Ainda sobre o episódio em que se exigia maior produção, mesmo em circunstâncias 

desfavoráveis, Delzuita mostra perceber a injustiça e a exploração que definem a dispensa 

aplicada. No entanto, essas circunstâncias de trabalho não se modificam. Delzuita conta sobre 

o longo período que trabalhou nas roças de cacau do município sem ter acesso aos mínimos 

direitos de um trabalhador. Isso porque, “[...] no domínio das estruturas socioeconômicas, o 

conhecimento mais crítico da realidade, que adquirimos através do seu desvelamento, não 

opera, por si só, a mudança da realidade”. (FREIRE, 1992, p. 16). Portanto, a humanização não 

é característica dada naturalmente, mas vocação construída e que pode ser tolhida em contextos 

de opressão. O desejo de liberdade pode contribuir para a realização dessa vocação, e esse 

desejo aparece como efeito da capacidade de indignação e das leituras críticas feitas das 

“situações existenciais opressoras”. 

Já durante a pesquisa, no processo de sistematização, Delzuita confirma que o pensado a partir 

daquelas situações é um “SABER”. Recorda da indignação e das reivindicações por melhores 

condições de trabalho. Como uma grande parcela de agricultores e agricultoras que detém 

unicamente a força de trabalho, vivia a dependência da existência ou não da produção – na 



108 

 

monocultura cacaueira – e da solicitação do trabalho de agricultores e agricultoras que viviam 

na cidade, que, recrutados sazonalmente, iam ao campo trabalhar num sistema de diária e com 

remuneração insuficiente para suprir suas necessidades básicas. Esse é um exemplo de um 

sistema desumanizador e de extensa exploração da força de trabalho. A narração desse episódio 

alude às condições impostas ainda na contemporaneidade a muitos agricultores e agricultoras. 

A percepção de Delzuita é parte do processo de conscientização gerado pela imersão nos 

espaços-tempos da vida, pela imersão crítica no mundo do trabalho, enfim, é o pensar, 

criticamente, na vida que se vive.  

Faz parte do processo de conscientização o reconhecimento de si como sujeito do movimento 

de libertar-se. O trabalho na “Outra Economia” carrega configurações que contribuem de modo 

significativo para o desenvolvimento da autonomia, sobre a qual é pensada aqui a partir da 

concepção freiriana, e se afasta do termo individualismo, com o qual a visão conservadora pós-

moderna tende a confundi-lo. Assim, duas questões precisam ser colocadas no entendimento do 

termo, a primeira é que “Freire nos propõe essa discussão a partir de um paradoxo, o paradoxo 

da autonomia-dependência”. (MACHADO, 2008, p. 105). O homem toma consciência de que 

como ser da cultura depende do outro, e essa consciência já é em si libertadora para o eu e para 

o outro, ou seja, a consciência de dependência liberta os indivíduos para assumirem 

“radicalmente” o ser eu. Ademais, a autonomia se caracteriza como processo e experiência da 

liberdade. 

Desse modo, os sujeitos envolvidos nesta pesquisa, conscientes da situação de opressão, e por 

opção ou simplesmente por falta de outras oportunidades, passam a deter o controle da sua 

prática produtiva, e nisso vivem o trabalho de outra forma e, por conseguinte, constroem uma 

percepção diferente de si mesmos na produção material e imaterial da vida. Junto com a 

consciência sobre as “situações existenciais opressoras” desenvolve-se o pensamento que 

reconhece seu papel no processo de conquista da própria liberdade. 

Pra esse povo que vai ser vereador eu não posso abrir a boca e dizer assim: ah eu só 

voto em você se você me dá isso ou aquilo, eu não, eu não quero. Se eu tenho dois 

braços e duas pernas, tenho saúde, tenho vontade de trabalhar pra mim ter o 

meu, pra que eu vou ficar, mi humilhando dizendo ah eu vou querer isso, vou 

querer aquilo, não não quero, não. (sic). (NICINHA, 2019, agricultora da Horta 

Comunitária de Ipiaú, grifos nossos). 

O trecho em destaque revela um dos resultados do processo dinâmico e contínuo de 

conscientização a partir de “situações-limites” e na vivência do “inédito viável”. Inteirado sobre 

a realidade, o sujeito descobre que sua liberdade é conquista sua. Consegue diferenciar benesses 



109 

 

de quem é interesseiro, das ações realmente solidárias de seus pares e de outros que entendem 

a emancipação como um transcurso do sujeito que se emancipa. Os passos desse transcurso se 

sustentam na construção de uma consciência crítica e vão se firmando no desenvolvimento da 

criatividade e da confiança na capacidade de gerir sua vida produtiva. Na voz dos agricultores 

e agricultoras há uma entonação que revela orgulho pelas conquistas e aprendizagens, 

ressonância comum nas diversas respostas que os sujeitos foram construindo: “Leone me deu 

esse pedaço de terra aqui, aí eu deixei de vender salgado, fazer faxina, porque aqui a gente 

trabalha, a gente vive do da gente.” (DENINHA, 2019, agricultora da Horta Comunitária de 

Ipiaú, grifos nossos). “Só tinha mato, e aí a gente foi limpando, foi plantando, foi colhendo, foi 

vendendo [voz ao fundo], [...] lá vai a gente continuando a vida com a nossa luta. (sic). 

(MARISA, 2019, agricultora da Horta Comunitária de Ipiaú, grifos nossos). 

“Lá vai a gente continuando a vida com a nossa luta” é uma expressão que marca a experiência 

desses agricultores e agricultoras e apresenta a autonomia como elemento fortalecedor dessa 

experiência. Uma autonomia que é construída permanentemente, pois a vida continua e com ela 

a luta que não é de outro, mas daqueles e daquelas que se assumiram em si, e que, conscientes 

das ausências do Estado e das desigualdades do sistema, se reconhecem como sujeitos 

responsáveis pela luta por libertar-se. Nessa perspectiva, Freire (1987) assim explica a 

necessidade dessa assunção: 

Os oprimidos, que introjetam a “sombra” dos opressores e seguem suas pautas, temem 

a liberdade, na medida em que esta, implicando a expulsão desta sombra, exigiria 

deles que “preenchessem” o “vazio” deixado pela expulsão, com outro “conteúdo” – 

o de sua autonomia. O de sua responsabilidade, sem o que não seriam livres. A 

liberdade, que é uma conquista, e não uma doação, exige uma permanente busca. 

Busca permanente que só existe no ato responsável de quem a faz. Ninguém tem 

liberdade para ser livre: pelo contrário, luta por ela precisamente porque não a tem. 
(FREIRE, 1987, p. 22). 

Outro ponto bastante relevante nas observações de Marisa diz respeito ao fato de que, embora 

na horta comunitária cada agricultor ou agricultora trabalhe em lotes individuais, há o 

reconhecimento de uma luta que é de muitos. Para Marisa, a luta não é dela, a luta é “nossa”. 

Há um processo de identificação que se alinha ao conceito de libertação-autonomia de Sung 

(2008) a partir do pensamento de Freire (1987), ou seja, “[...] a liberdade não se opõe à liberdade 

alheia […], nem termina onde começa a liberdade do outro, mas ela se realiza quando se 

encontra com outras pessoas na luta pela sua liberdade e pela das outras”. (SUNG, 2008, p. 

483-485). 



110 

 

Essas experiências se constituem em um caminho para a libertação do sujeito que vive do 

trabalho. Desde o primeiro relato transcrito até a exposição feita por Marisa, podem ser 

constatadas múltiplas formas de vivenciar a ação de trabalhar carregadas de características 

ontocriativas. Portanto, esses relatos podem construir tensões necessárias ao enfrentamento às 

iniquidades da lógica de mercado à classe trabalhadora. Essas formas de resistência reforçam 

que outras possibilidades podem ser construídas e vivenciadas nas especificidades contextuais 

dos espaços de vida. A práxis dos agricultores e agricultoras revelada nas narrativas situa bem 

a sua experiência. A distância da liberdade criada pela regulação permite a identificação entre 

a experiência e a liberdade como conquista. (FREIRE, 1987). 

Isso, porque não garantida e dependente da luta e da ação, a liberdade capitalista se transmuta 

em necessária libertação. Nisso é que se assenta um reconhecimento do “sujeito revolucionário” 

(RIBEIRO, 2010) nos homens e mulheres da horta comunitária. Consequentemente, à ideia de 

libertação, decorrente do processo contínuo de conscientização, é permitido aproximar-se da 

ideia de emancipação empreendida por esse “sujeito revolucionário”. Conquanto, tanto no 

reconhecimento dos agricultores e agricultoras no sujeito revolucionário quanto na 

aproximação dos conceitos, não há a tentativa de uma identificação integral. O processo de 

sistematização de experiência permitiu conferir ao trabalho autogestionado – realizado na horta 

comunitária, nos agricultores e agricultoras e no sentido que eles atribuem ao trabalho – traços 

necessários à composição do ser que constrói a emancipação. 

O conceito de emancipação, ancorado num pensamento progressista, define-a como para todos. 

Construção coletiva de sujeitos sem as amarras das estruturas da sociedade capitalista, 

construção do sujeito histórico “[...] destruído do seu modo de existência particular – assentado 

sobre a propriedade privada – [...] reconciliando esse humano com a sua humanidade dele 

separada com a sua transformação em mercadoria”. (RIBEIRO, 2010, p. 289). Sendo assim, o 

sujeito-autor dessa emancipação é o trabalhador, que percebe na estrutura social – que se diz 

promotora da liberdade – a ausência da liberdade e a busca como condição para alcançar a 

emancipação. O indivíduo como mercadoria vende a força de trabalho não mais a tendo. Assim 

como também não lhe pertence mais o corpo portador da força e o produto do empenho dela. 

Perceber e se desvincular dessa realidade é o caminho para a construção da emancipação que 

“[...] tem sido interpretada por pesquisadores militantes latino-americanos, tendo por sujeitos, 

principalmente o movimento camponês e indígena, como libertação”. (RIBEIRO, 2010, p. 289). 

Em suma, a leitura de mundo dos agricultores e agricultoras sobre suas vivências na horta 



111 

 

demonstra que no processo de reinvenção da produção da existência há o germe para a 

transformação do sujeito societal (TIRIBA, 2019) e para a emancipação como conquista do 

trabalhador, que alcança todos. A pequena e situada experiência de transformação e busca da 

liberdade desses indivíduos sustenta princípios essenciais às necessárias mudanças sociais. A 

força desse germe é fruto de todo o transcurso feito por esses homens e mulheres que, a partir 

da práxis na horta comunitária, retomam passos vividos e olhares críticos direcionados à 

sociedade e ao contexto de sua opressão, comparando-os aos passos dados entre as leras da 

horta e confirmando a vivência de maior liberdade. 

 

4.2 SOLIDARIEDADE E RECIPROCIDADE: EXPERIÊNCIAS VIVIDAS 

 

“[...] abandonaremos igualmente o protótipo 

moderno de agente econômico, aceito com 

naturalidade em nossos dias, qual seja o indivíduo 

movido racionalmente por seus interesses 

próprios, competindo pela sobrevivência ou pelo 

ganho. Em seu lugar, seremos levados ao 

reconhecimento dos motivos humanos 

preponderantes na história das civilizações: 

basicamente, a arte de manter relações sociais 

como meio de viabilizar a vida e manter a paz, 

entre pessoas, povos e nações.” 

(GAIGER, 2016, p. 10) 

 

O anunciado na epígrafe se torna mais real por já se ter o conhecimento – neste ponto peço 

licença para incluir-me entre os que possuem tal saber – de que esses motivos humanos 

preponderantes foram vividos intensamente em outras épocas e que de modos específicos ainda 

são, mesmo na contemporaneidade do utilitarismo (GAIGER, 2016). Confirmando, é possível 

encontrar sociedades nas quais as relações sociais são estabelecidas como meio de viabilizar a 

vida e/ou ainda espaços-tempos em que se formam vínculos que podem ser centelhas desse tipo 

de relação. Assim, imaginar o anúncio como realidade se ampara na certeza de que o convívio 



112 

 

a partir desses princípios existiu e resistiu, mesmo que de forma pontual e/ou parcialmente. Não 

se anuncia uma práxis nova, mas um modo de vida já experienciado, por isso mais tangível. 

É preciso evidenciar que a vivência de relações com a finalidade de manutenção da vida foi 

pontuada em três circunstâncias diferentes. Nas primeiras experiências coletivas históricas, as 

relações eram determinadas em favor da vida do todo, isso gerava um sistema econômico no 

qual eram ilógicos os comportamentos que preteriam os interesses coletivos por priorizar os 

individuais. Quanto às experiências contemporâneas, há sociedades mais ou menos isoladas – 

do modo de produção hegemônico atual – que mantêm características dos povos ancestrais, 

como os vínculos fundamentados nesse princípio. Noutra margem, existem espaços-tempos em 

que elos baseados em princípios aversos ao capitalismo conflitam com o perfil imposto por esse 

sistema no qual estão inseridos. 

Portanto, as relações construídas no segundo e terceiro cenários convertem-se em amplo desafio 

e resistência, a prática exigida para que as relações primem pela vida do todo é contrária às 

orientações de um sistema que infunde competição. Disso se tem a história fornecendo a 

essência e a contemporaneidade inspirando coragem, já que para que essa essência se concretize 

é preciso ir de encontro ao sistema e desprezar “o agente econômico” (POLANYI, 2019) criado 

a partir da modernidade e com características requeridas ao homem na contemporaneidade.  

Toda essa discussão sobre os fundamentos que constituem os vínculos sociais é uma demanda 

provocada, também, pela adjetivação empregada ao termo horta. Inclusive, a ideia suscitada 

pela expressão “comunitária” é uma das razões para a escolha desse local como campo de 

pesquisa. O termo provoca prévia idealização, principalmente das relações estabelecidas entre 

os integrantes dessa comunidade, contudo, seguidamente às primeiras visitas, uma espécie de 

aproximação inicial entre agricultores, agricultoras, o espaço horta e o eu pesquisadora, o ideal 

de horta comunitária imaginado começa a ser questionado e imagens são descontruídas. Esse 

processo de desconstrução pode gerar posturas distintas. Movendo-se a partir dos princípios da 

Educação Popular e da Pesquisa-Ação Participativa, se adota a perspectiva da dialogicidade 

(FREIRE, 1876), considerando o saber dos sujeitos e buscando no diálogo, com eles e elas, 

encaminhar questões e apreender deles e delas as razões que mantêm essa horta caracterizada 

como “comunitária”. 

O processo de pesquisa provocou desconstrução, esvaziamento e reconstrução de conhecimento 

a partir da apreensão da realidade, impulsionada pelo conflito inicial – idealização x experiência 

comunitária concreta. No entanto, o alinhamento teórico e metodológico e o compromisso com 



113 

 

os sujeitos, preveem positivamente e orientam a condução desse conflito, que é direcionado a 

partir do reconhecimento de que são necessários processos que descolonizem os saberes 

(SANTOS, 2020), o que possibilita a valorização dos saberes advindos das relações reais 

vivenciadas na horta. Esse processo também coincide com as releituras que descortinam a 

relação do homem primitivo com a economia, fazendo emergir outra realidade, que amplia o 

entendimento sobre essa relação e as relações entre os homens. 

Explicando melhor, Polanyi afirma que “[...] em regra, a economia humana existe envolvida 

pelas relações sociais que os seres humanos mantêm entre si”. (POLANYI, 2019, p. 179). Ou 

seja, a economia era subordinada e encadeada ao padrão de relacionamento que organizava a 

vida dos grupos, perspectiva que conflita com teorias sobre o homem primitivo e sua relação 

com o econômico. Forjadas na modernidade e com o intuito de justificar o perfil humano que 

se constituía naquele contexto, essas teorias colocam a primazia da busca dos interesses 

individuais econômicos como algo imutável e o fundamento das relações entre os homens. 

Dessa forma, a vinculação social é que seria determinada pela economia. Fazendo provocações 

às teorias que se originam a partir de afirmações de Adam Smith, Polanyi (2019) desenha um 

sujeito que diverge do “Homem Econômico”, esse que, naturalmente, coloca o lucro como 

ponto central da vida produtiva. Nesse desenho, a imutabilidade do homem diz respeito a sua 

característica de “ser social” e, inclusive, como afirma a citação acima, os próprios 

direcionamentos econômicos e produtivos também teriam fins sociais. 

A discussão de Polanyi (2019), embora reconheça a existência do mercado desde os primórdios 

e afirme que toda sociedade necessita e apresenta um sistema econômico, resgata outras 

finalidades, determinadas para a produção e para o trabalho por sociedades pré-capitalistas, que 

não as centralizadas na acumulação do lucro. Com essa postura também faz provocações ao 

pensamento que tornou irrelevante, para alguns, a história primitiva, quando se buscam fontes 

para a resolução das problemáticas da atualidade. Contrários a essa irrelevância, pontos de vista 

contemporâneos, como os construídos com base nas “Epistemologias do Sul” (SANTOS, 2019) 

ou, ainda, no “Bem Viver” (ACOSTA, 2016) veem no perfil de povos ancestrais possibilidades 

de respostas aos desafios enfrentados na atualidade. 

Pensando nas relações estabelecidas a partir do trabalho, Polanyi (2019) apresenta diversos 

argumentos que contestam a ideia de Adam Smith sobre as razões para a sua divisão. Afirma 

ter o economista errado ao relacionar tal questão à inclinação do homem primitivo para o 

comércio, questiona a superficialidade dos estudos históricos sobre a vida desse homem, 



114 

 

denuncia a perda de interesse pelo passado por não se ver o que foi idealizado e, por fim, 

anuncia: “[...] nenhuma outra falsa interpretação do passado se revelaria mais profética a 

respeito do futuro”. (POLANYI, 2019, p. 179). Assim, as características que, a partir de Adam 

Smith foram postas para o homem primitivo, se adequaram muito mais ao perfil do homem 

moderno. 

Esse resgate das experiências históricas tem grande relevância em um tempo em que se afirma 

não haver alternativas ao modelo econômico vigente e de naturalização de um modelo de 

trabalho que coloca a busca do lucro como princípio para as relações. Esse resgate também se 

transmuta em um processo de descolonização do saber; aproximar-se das experiências de 

trabalho e economia de povos primitivos, a partir de outro prisma, pode provocar sujeitos a 

questionarem as afirmativas, assim como a problematizarem ideias que dizem haver apenas um 

modelo possível de desenvolvimento (QUIJANO, 2002; ACOSTA, 2016; SANTOS, 2020). E 

que, para alcançar esse modelo, os povos todos do mundo – “subdesenvolvidos” – precisam 

seguir os passos dados por nações que alcançaram o topo do “progresso”. Certamente, a questão 

que perpassa tais pressupostos é de forma, não de conteúdo; quer dizer, não se pretende negar 

o desenvolvimento científico, tecnológico, os diferentes conhecimentos historicamente 

produzidos etc., mas é fundamental problematizar sua ética política – a de valorização da vida, 

do trabalho e da natureza ou a do capital. Esses estão entre os objetivos da discussão sobre a 

lógica das relações estabelecidas na Horta Comunitária de Ipiaú e, consequentemente, do 

princípio da dádiva, da reciprocidade e da redistribuição. 

Estudos da antropologia social trazem conhecimentos mais consistentes sobre a organização 

dos primeiros povos e sociedades. Esses estudos revelam que entre os aspectos sociais e 

econômicos – inclusive os relacionados à acumulação de bens materiais – o homem se move 

guiado mais por preocupações ligadas ao primeiro aspecto, o social. Uma das grandes 

diferenças entre sociedades pós e pré-capitalistas é o lugar ocupado pela economia, o mercado 

e as relações sociais. Estabelecendo um sistema de hierarquia nas sociedades pré-capitalistas, 

as relações sociais estariam sobre a economia e o mercado. 

Nessa discussão e analisando registros das atitudes do homem em organizações anteriores ao 

capitalismo, relacionadas aos vínculos sociais, ao trabalho e ao destino do seu produto, Polanyi 

(2019, p. 65) afirma que esse homem “Só valoriza os bens materiais com vista a garantir a sua 

posição social, as suas ambições sociais, o seu valor social”. 

Essa descrença em outras formas econômicas e de organização social também é fruto de 



115 

 

construções teóricas baseadas numa perspectiva local, mas imposta homogênea e 

universalmente e que cria um intenso movimento de busca por um modelo único de 

desenvolver-se. Isso impede imaginar outras razões para se estabelecerem relações e, 

consequentemente, para o trabalho, que não as colocadas pelo processo de colonização. 

Essa complexidade na percepção de que, referindo-se ao homem primitivo, “Boas ou más, as 

paixões humanas são orientadas para fins não econômicos” (POLANYI, 2019, p. 65), é 

compreensível. Há uma distância enorme entre ensinamentos. E faz-se questão de frisar esse 

termo, ensinamentos, para fortalecer uma das ideias defendidas no texto: o homem não é 

naturalmente movido por interesses materiais egoístas. E a necessidade dessa defesa reafirma 

outra necessidade: a de trazer exemplos de experiências sociais, econômicas e de mercado, 

vividas por povos originários e baseadas na dádiva, reciprocidade e redistribuição. E, para além 

disso, trazer experiências em cenários contemporâneos que se aproximem dessas vivências. 

Concretizando o objetivo de mostrar que as “[...] motivações econômicas decorrem do quadro 

de condições da vida social”, Polanyi (2019) elenca uma série de situações que caracterizam 

sociedades ancestrais. Dentre essas, o fato de os interesses econômicos individuais não 

prevalecerem, da importância dos laços sociais e das atividades comunitárias. As atitudes em 

que se personificava o princípio de preservação da vida de todos eram altamente reconhecidas 

pelo coletivo, enquanto o contrário era razão para afastar indivíduos do grupo, na lógica, uma 

grande desvantagem. Dialogando com Polanyi (2019), Gaiger (2016) afirma que “[...] os 

vínculos sociais constituem o pilar central da vida humana [...]”. 

Ainda segundo Polanyi, os estudos sobre o trabalho e a cultura material de povos ancestrais 

indicam: “[...] a ausência da motivação do lucro; a ausência do princípio do trabalho contra a 

remuneração; ausência do princípio do menor esforço, e, em particular, a ausência de qualquer 

instituição separada e distinta baseada em motivações econômicas”. (POLANYI, 2019, p. 181). 

Desses quatro pontos, em dois há grandes diferenças entre as comunidades ancestrais e as 

contemporâneas, sendo elas a ausência da motivação do lucro e de instituições baseadas em 

motivações econômicas. Isso cria uma incógnita e desperta interesses sobre o sentido do 

trabalho. A resposta está nos princípios que inspiravam as condutas desses povos: os princípios 

da dádiva, da redistribuição e da reciprocidade, que orientavam a constituição de vínculos, os 

fins atribuídos ao trabalho e ao destino dos produtos do trabalho. 

De modo extremamente geral e sistematizando as ideias de Polanyi (2019), pode-se dizer que 

os sistemas constituídos a partir desses princípios eram formas de organização social 



116 

 

complexas, que garantiam a circulação dos bens materiais e a sobrevivência do coletivo. Isso 

com base numa ideia diferente sobre as relações e, consequentemente, sobre o trabalho. 

Relações baseadas nos conceitos de dádiva, reciprocidade e redistribuição orientavam ofertas 

gratuitas e geravam, em quem ofertava, certeza de retribuição, mas não necessariamente do 

mesmo que foi ofertado e/ou da mesma pessoa a quem se ofertou. Como em um sistema circular 

contínuo, o ato de doar traz uma devolutiva material para quem executa tais comportamentos. 

Contudo, “[...] estas funções de um sistema econômico propriamente dito são completamente 

absorvidas pelas experiências intensamente vividas que fornecem uma motivação não 

econômica superabundante para cada ato efetuado”. (POLANYI, 2019, p. 182). Isso se 

confirma porque “O valor atribuído à generosidade é tão grande em termos de prestígio social 

que faz com que qualquer outro comportamento, que se afaste do altruísmo, não seja 

compensador”. (POLANYI, 2019, p. 180). O prestígio social, estando atrelado a sentimentos e 

a atitudes altruístas, é que provoca o movimento contínuo das mercadorias, gerando um sistema 

econômico eficiente, que é consequência, dentre outros aspectos, da atenção e da preocupação 

direcionada por todos os membros da comunidade: a busca dessa notoriedade social. 

É preciso chamar a atenção para o fato de não se estar falando dos homens pré-capitalistas como 

naturalmente bons ou maus, mas de uma escolha coletiva que propicia a vida. Ou seja, grupos 

sociais fazem a opção por um estilo de vida que preserva a vida, não individualmente, mas do 

todo. 

A evidência nesse ponto é para um sentido atribuído ao trabalho que é consequência daquilo 

que fundamenta as relações e constitui os comportamentos sociais. Tudo isso culmina em 

sistemas econômicos que garantem a continuidade da vida. Esses comportamentos se apoiam 

em orientações que asseguram a sobrevivência de cada um como responsabilidade de todos. 

Outra orientação é a reciprocidade das obrigações, meu dever com o outro é dever do outro 

comigo; dar também se converte em proteger os próprios interesses, isso se esses estão em 

consonância com o continuar a existir da comunidade. 

A efetividade desses sistemas é assegurada por exercícios constantes que desprezam o 

“interesse econômico egoísta” (POLANYI, 2019, p. 180) e valorizam a generosidade. O 

trabalho coletivo e a participação na distribuição dos seus frutos reforçam os princípios 

comunitários. É desenvolvida uma série de atividades visando reforçar o princípio que rege as 

relações sociais – a manutenção da vida. A exibição que pode gerar cobiça e a produção 

excessiva são posturas altamente condenadas; na prática, há uma desvalorização do desejo ou 



117 

 

ato de acumular bens materiais. Não é essa postura, ao contrário do que é determinado nas 

sociedades contemporâneas, que confere prestígio aos indivíduos. 

Contudo, apenas essas orientações e preceitos não seriam suficientes para garantir o êxito desse 

modelo social, existiram delineamentos que asseveravam a sobrevivência de todos. O primeiro 

desses são os arranjos que organizam espaços da vida; seguidamente, é a finalidade atribuída 

ao trabalho. A chamada “dualidade” liga um grupo a outro de forma recíproca e se incube de 

fazer os itens necessários à sobrevivência circularem e organiza povos e grupos a partir de 

subdivisões. Como exemplo, um mesmo grupo pode dividir-se e viver em espaços diferentes, 

uma parte vive no litoral e outra no interior, criando, assim, uma dualidade, duas faces de um 

mesmo grupo, nas quais as produções, diferentes por questões geográficas, circulam. 

Além da “dualidade”, as posturas de reciprocidade e redistribuição também se sustentam com 

a simetria e a centralidade. Esses são modelos institucionais que se coadunam com os princípios 

discutidos, desenhando uma forma de organização, nas sociedades sem escrita, que contribuem 

para que os princípios de reciprocidade e redistribuição produzam um sistema econômico 

exitoso. Pode-se falar, ainda, de um terceiro princípio “[...] que teve por destino desempenhar 

um importante papel histórico e a que chamaremos o princípio da administração doméstica”. 

(POLANYI, 2019, p. 188). Contudo, embora seja um princípio que também não se direcione 

para o lucro, “[...]seu modelo é o grupo fechado” (POLANYI, 2019) e por essa questão não 

amplia o tema em discussão. 

Prosseguindo na proposta apresentada no início do texto, discute-se a segunda circunstância, os 

vários modos de organização de grupos indígenas, que têm a preservação da vida coletiva como 

centro de suas vivências e dos vínculos construídos, contrariando a perspectiva que fundamenta 

as relações na busca de lucro e nos interesses individuais. Neste trabalho, o cenário indicado é 

apresentado e discutido tendo como horizonte a ideia de “Bem Viver” (ACOSTA, 2016), 

conceito em construção e inspirado, também, nos saberes e cultura desses grupos. Falando sobre 

a civilização inca, Gaiger (2016) confirma: “Alusões aos povos descendentes das etnias que 

compuseram essa civilização associam-nos à economia comunitária e ao buen vivir”. Falar do 

Bem Viver é trazer uma circunstância na qual as relações sociais são alicerçadas nos princípios 

apresentados no início do texto. 

O Bem Viver, enquanto soma de práticas de resistência ao colonialismo e às suas 

sequelas, é ainda um modo de vida em várias comunidades indígenas que não foram 

totalmente absorvidas pela Modernidade capitalista ou que resolveram manter-se à 

margem dela. (ACOSTA, 2026, p. 70). 



118 

 

Explorar essa circunstância por meio da ideia de Bem Viver exige percorrer entre seus 

princípios, fundamentos, pressupostos. Acosta (2016) traz a contribuição de diversos 

intelectuais contemporâneos para a construção do termo [em aberto, por ser entendido em 

processo contínuo de construção]. Entre essas contribuições, a de Santos, que afirma ser o Bem 

Viver “[...] um conceito de comunidade onde ninguém pode ganhar se seu vizinho não ganha. 

A concepção capitalista é exatamente oposta: para que eu ganhe, o resto do mundo tem que 

perder”. As discussões a partir da perspectiva de uma formação humana e do trabalho em 

sentido ontológico preocupam-se e percebem a problemática da sociedade centrada do 

individualismo, o que provoca a pensar no coletivo, visando, dessa forma, recuperar e ou 

reconstruir fundamentos solidários para alicerçar a conexão entre seres. 

Confirmando os modos de viver indígena como contrários aos princípios colonialistas e da 

economia capitalista, Acosta (2016) elenca uma diversidade de “relacionamentos econômicos” 

vividos por grupos indígenas diversos. O autor traz os termos indígenas que designam esses 

relacionamentos [Minka ou minga, Ranti-ranti, Makimañachina, Makipurarima, Uyanza, 

Chukchina, Uniguilla, Waki e Makikuna] e sua conceituação, atestando que a construção de 

vínculos tem como base a partilha e a solidariedade e como fim a manutenção da vida. À medida 

que se aproxima desses conceitos, a memória traz o que foi apreendido sobre os princípios que 

fundamentam as relações dos povos primitivos. É inevitável a constituição de um elo entre o 

passado e o presente de alguns grupos indígenas. Dentre esses “relacionamentos econômicos”, 

chama a atenção a designação para o termo Ranti-ranti: 

Diferentemente das trocas pontuais e únicas que se dão em algumas economias 
mestiças, o intercâmbio forma parte de uma cadeia que desata uma série interminável 

de transferências de valores, produtos e jornadas de trabalho. Sustenta-se no princípio 

de dar e receber sem determinar um período de tempo, ação e espaço, relacionado 

com certos valores da comunidade que dizem respeito à ética, à cultura e à história. 

[...] Por exemplo, aqui cabe a mudança de mãos no trabalho agrícola, ou seja, a força 

de trabalho que se oferece a outra pessoa para receber, depois de um determinado 

tempo, aquela mesma força de trabalho. Trata-se de realizar uma atividade de forma 

solidária. (ACOSTA, 2016, p. 187). 

O aprofundamento sobre esses relacionamentos econômicos permite a percepção de que o 

princípio da dádiva os alinha, em sua maioria. As práticas constituem uma espécie de saber 

primário em que dar se converte em receber, uma crença que se confirma na circulação dinâmica 

e contínua dos bens e produtos necessários à sobrevivência. Contudo, é imperativo salientar 

que a vivência das relações pautadas nesse princípio, pelos grupos indígenas, se concretiza de 

formas diferentes, como sinalizado no início do texto. Isso, como consequência de uma maior 

ou menor aproximação entre eles e as outras formas de organização social, mas também como 



119 

 

reconhecimento das diversas identidades culturais de cada um. 

O aprofundamento dos laços entre os sujeitos da pesquisa (agricultores, agricultoras e 

pesquisadora) permitiu desfazer a concepção inicial, que, com uma ideia limitada acerca do 

termo comunitária, desqualificava esse espaço-tempo como espaços de vínculos solidários. 

Esse aprofundamento se constitui na prática da pesquisa, quando da sistematização de 

experiências e nas ligações feitas entre os dados colhidos e os estudos teóricos. Ampliar a 

compreensão do termo “comunitária” foi possível na associação entre o que foi ouvido e o 

entendimento do termo como “categoria histórica e social” (FREIRE, 1996), o que incorpora 

ao conceito mudanças, intensificação ou retração de alguns aspectos da categoria. A 

compreensão da dádiva trazida por Gaiger (2016) dialoga com Freire (1996), por considerar 

que na materialização do conceito não cabe um “tipo único”. Isso contribuiu, 

consideravelmente, para ampliar a ideia de “comunitária”: 

[...] a dádiva não é entendida em contraposição a uma inexistência de vínculos, nem 

como sinônimo de um tipo único de vínculo ou princípio, mas como um referente 
latente impulsionador do cultivo de relações vinculantes, como um modelo arquétipo 

a lembrar que a melhor escolha diante de nossa condição de interdependência é confiar 

e, para isso, dar antes de receber. (GAIGER, 2016, p, 176). 

É imprescindível colocar que a mudança no percurso metodológico favoreceu o desenredar de 

histórias mais restritas, ou seja, que envolvem menos agricultores e agricultoras e que revelam 

relações baseadas na solidariedade, na partilha e na interdependência. Essa mudança converteu 

os grandes encontros coletivos em momentos de trabalho e diálogo entre um ou dois 

agricultores e a pesquisadora. 

Nesses momentos, enquanto trabalhavam, os sujeitos dialogavam, a partir dos roteiros que 

elucidavam as categorias. Dos diálogos mais restritos emergiam histórias de atenção à 

necessidade do outro. “Só venho sábado por que venho ajudar ela.” (sic). (DELZUITA, 2019). 

As histórias carregadas de falas como essa recolocam a característica comunitária na horta. A 

atitude comunitária que o eu pesquisadora inicialmente negou à horta – por idealizar um 

empreendimento em que todos os meios de produção eram usados por todos e no qual só se 

admitiam o trabalho coletivo e a divisão total da produção – é encontrada em pequenos núcleos 

e na dinâmica dos vínculos construídos entre os agricultores e agricultoras. 

Assim, a horta está entre os espaços-tempos em que as relações solidárias são desafios e 

resistência, mas também centelhas da dádiva, reciprocidade e redistribuição. As vivências na 

horta vão ao encontro das vivências do terceiro cenário, circunstância, citado no início do texto, 



120 

 

e podem ser o exemplo para elucidar esse cenário. 

A breve fala de Delzuita resume a ideia que fundamenta a relação que estabeleceu com Leninha. 

Embora cada uma tenha lote específico na horta, as especificidades de um deles (terreno 

inclinado) fizeram com que decidissem trabalhar juntas, num mesmo lote. Entretanto, a divisão 

do espaço, proposta por Delzuita, que é a “proprietária” do terreno plano, não é a única atitude 

que reflete uma ação que resulta da atenção direcionada ao outro. Para além disso, Delzuita 

auxilia, voluntariamente, no cultivo de Leninha, que produz em maior escala e para 

comercialização. Esses laços têm semelhanças com um dos “relacionamentos econômicos”, 

descritos por Acosta: 

 

Makipurarima: é um acordo entre indivíduos para realizar um trabalho particular de 

qualquer índole, em que não intervém qualquer remuneração salarial. A única 

condição é que quem recebeu a ajuda devolva essa ajuda em outra oportunidade. 

(ACOSTA, 2016, p.187). 

A “recíproca” é manifestada: 

As vezes assim eu tiro dela levo vendo quando eu tenho pouco, mais só assim, balde 

essas coisas tudo ela tem um mais se eu pegar o dela ela não importa, se ela pegar o 

meu nós é a mesma coisa. Se eu tiver semente muda ela querer eu não faço questão. 

Se ela tiver eu também posso pegar nós somos assim. Nós não tem confusão não 

comida tudo é igual se ela tiver uma comida nós come, se eu tiver uma comida nós 

come também. (sic). (LENINHA, 2019, agricultora da Horta Comunitária de Ipiaú. 

Arquivo Pessoal). 

A descrição reflete partilha, uma relação em que, embora apareçam pronomes possessivos, eles 

perdem força e sentido, “As vezes assim eu tiro dela levo vendo quando eu tenho pouco se eu 

pegar o dela não importa, se ela pegar o meu”. A relação é explicada com um arranjo no qual 

sendo de Delzuita (“dela”), Leninha pode tirar e sendo de Leninha (“meu”), Delzuita pode 

pegar. A força da colocação é perceptível no termo “nois”, a forma como esse é empregado 

confirma sua semântica e revela uma relação fundada na atitude de partilhar histórias, o dia a 

dia, o trabalho, mas, alinhado a isso, partilhar o “material” necessário à manutenção da 

existência. Desse amplo partilhar emerge a reprodução da vida. 

Esse encontro entre Delzuita e Leninha não se configura como exclusivo, enquanto se constrói 

a história da horta comunitária, recuperando e fazendo a leitura de documentos, encontram-se 

registros de diversos gestos solidários entre os agricultores e agricultoras. Em um desses 

registros, retirado de um antigo livro, de uma ata, uma data, a narração sobre a arrecadação de 

doações entre esses sujeitos para ajudar outra agricultura, que, doente, estava impedida de 



121 

 

trabalhar. Leones, o guardador das memórias e histórias da horta, recorda que, além dessa ajuda 

financeira, o grupo fez mutirões para ajudar na limpeza de lotes de alguns agricultores e 

agricultoras. 

Os princípios do altruísmo, a partilha e a solidariedade que alimentam esses gestos e a jornada 

das agricultoras Leninha e Delzuita são perceptíveis em outras relações, como no encontro entre 

Nicinha e Ana Maria. A primeira cede parte da sua área, visando contribuir para que Ana Maria 

tivesse melhores condições de trabalho, já que ela (segundo seus relatos), trabalhando em casa 

de família, não se sentia bem. “Ela me deu um pedacinho aqui pertinho”, conta a agricultora 

presenteada, narrando o início da sua história na Horta Comunitária de Ipiaú. Nicinha reconta 

sua trajetória lá e deixa explícita a ideia de também sentir-se responsável pelo outro e a 

necessidade de retribuir. Entende que lhe tendo sido ofertado, deva também ofertar. De modo 

geral, pode-se reafirmar a postura dos agricultores e agricultoras como uma aproximação aos 

princípios da dádiva, reciprocidade e redistribuição. 

Na Horta Comunitária de Ipiaú, ao regar a produção de outro agricultor ou agricultora, ao ceder 

mudas ou vegetais, ao emprestar ferramentas, os sujeitos não estão repetindo, fielmente, os 

princípios que orientavam os grupos humanos primitivos ou princípios que ainda regem 

comunidades tradicionais, entretanto, a postura de agricultores e agricultoras se abeiram à 

dinâmica gerada por esses princípios. 

O povo fala muito ne união que não tem união, porque eu acho que a união quem tem 

que fazer somos nós. Eu ali tenho meu vizinho que o marido da irmã Gilmara e outro 

senhor que chama Claudino também é o mais velho também daqui da horta. Pra mim 
eu não tenho diferença nenhuma deles, por que se eu tiver, seu eu viajar minha horta 

tiver seca, se eu demorar eu chego topo minha horta molhada, por que, qualquer um 

deles molha. Tem outra também Ana ela mora lá no canto, ela mora lá, mas se ela 

passar vê minha horta seca ela molha, então quem tem que fazer a união somos nós, 

cada um fazer seu pouquinho, talvez eu vejo a horta dele, ele é meu vizinho, eu vejo 

seca e num molho, aí ele vai fazer a mesma coisa comigo, aí eu num vou molhar a 

dela por que ela num molhou. Então é assim, quando eles sai também eu vou lá molho, 

sei que a horta dele é maior mais eu molho, por que é com uma mão lavando a outra, 

então nós que temos que fazer a diferença num tem fulano ciclano, ah mas fulano não 

tem união, mas então procura fazer a união com ele, vai lá faz alguma coisa pra vê se 

ele num distribui né, por que eu acho que nós temos que fazer isso, se fulano não quer 

mas eu vou tentar, por que eu sou assim. (sic). (ANA MARIA, 2019, agricultora da 
Horta Comunitária de Ipiaú. Arquivo Pessoal).  

A descrição de como se relaciona com os vizinhos de área e os conselhos explícitos na fala 

dessa agricultora apresentam traços da dádiva (GAIGER, 2016), um fundamento que gera e 

nutre relações a partir da iniciativa de ofertar. Detalhando, a fala de Ana Maria, “vai lá faz 

alguma coisa pra vê se ele num distribui né”, expressa um saber sobre a interdependência real 

e concreta entre os agricultores. Narra situações nas quais é nítida a necessidade que um tem 



122 

 

do outro, e essa certeza imprime uma postura: mesmo diante de atitudes contrárias, ela mantém 

o perfil de quem entende que dar antes de receber impulsiona um movimento solidário que 

também lhe trará benefícios. Esse perfil expresso na fala de Ana Maria é explicado por Gaiger: 

Quando sentimentos de estarmos mutuamente vinculados presidem os 

comportamentos, situações momentâneas de assimetria ou de desequilíbrio não são 

decisivas; ao contrário, podem estimular atitudes de colaboração, no sentido de gerar 

um futuro equilíbrio e maiores chances de correspondência, direta ou interposta. 
(GAIGER, 2016. P. 182). 

Voltando à narrativa sobre como se iniciou a história de Ana Maria, nesse espaço-tempo de 

vida, pode-se perceber, nas circunstâncias, elementos de um dos “relacionamentos econômicos” 

apresentados por Acosta, o waki, (2016, p. 188). Essa seria a concessão de sua terra para 

possibilitar a outros trabalharem. Depois de trabalhar um tempo no espaço cedido por Nicinha, 

Ana passou a trabalhar numa área maior, cedida por Gilmara, também integrante da horta e que, 

precisando viajar a São Paulo, lhe ofereceu seu lote. Com justificativas diferentes, percebe-se 

que a agricultora Sônia trilha um caminho parecido, na sua história inicial com a horta. 

Eu to aqui através de seu Deraldo, que era um homem que tinha horta aqui e ele deu 

meu esposo de meia, a horta, chamou meu marido pra trabalhar mais ele de meia aí 

passado um tempo, ele deu pra sentir da coluna e dor nos braços, muita dor no corpo, 
aí ele não pode mais trabalhar, disse que não podia mais trabalhar, aí pegou a horta 

passou pro nome da gente, a gente queria entregar a ele mais ele não quis. Bom, aí a 

gente tá aqui nesse pedaço de horta, eu tô há quatro anos através dele. Bom, e hoje eu 

agradeço muito a Deus por eu ter esse pedacinho de horta e agradeço a ele também 

por que se não fosse ele a gente num tava aqui, bom e aí nós tamo aí trabalhando. 

(sic). (SÔNIA, 2019, agricultora da Horta Comunitária de Ipiaú. Arquivo Pessoal). 

Dessas narrativas que mostram como um e outro sujeito iniciaram seu trabalho na horta 

comunitária, é possível exprimir a forma como se relacionam com a terra, meio de produção. 

Em todas as situações narradas acima, a terra esteve à disposição da necessidade de garantir a 

vida. Isso fica explícito quando os lotes, mesmo já tendo um sujeito específico respondendo por 

ele e trabalhando nele, nas histórias de Leninha, Ana Maria e Sônia, esses sujeitos entenderam 

a terra como recurso de quem precisava sobreviver. Observa-se que nas quatro situações a 

necessidade de quem chega à horta é primeiro sanada pela atitude de partilha de agricultores e 

agricultoras. Ou seja, antes de receber um lote dos que administram o espaço de forma oficial, 

aqueles que precisam são atendidos por quem, já tendo um lote, não é limitado pela ideia de 

posse e pelo individualismo. 

 

 



123 

 

Figura 4 – Agricultoras da Horta Comunitária de Ipiaú (2019) 

 

Fonte: Acervo da pesquisadora. 

 

As caminhadas em meio às leras e aos causos contados por esses sujeitos, entre uma e outra 

experiência de plantar, cuidar e colher, foram revelando que os laços estabelecidos entre grupos 

menores (vizinhos de lotes) são laços de solidariedade, de partilha e altruísmo. O imaginado 

para o todo e negado, inicialmente, pela pesquisadora, por não visualizar esse todo, 

simultaneamente, foi se revelando em pequenas histórias. 

As mais próxima de mim é Sônia ali, tobém esse vizinho aqui, já foi imbora, saiu 

nestante. Eu tava moiano a sementera que eu coloquei lá, pa mim e ela, po que o 

passarim tava prejudicano a minha aqui, eu pranto pa mim e ela, aí eu pego de lá e 

veo prantar na minha se a muda tiver boa. E ela tombém pode pegar e prantar, é o que 

um precisar do outro a gente ta junto, aqui mermo eu e ela e Sônia, a gente precisa de 

um esterco, de gado riune nois treis, e nois vai po curral de onde a gente ganha busca, 

é tudo junto. (sic). (ANA, 2019, agricultora da Horta Comunitária de Ipiaú. Arquivo 

Pessoal). 

Em diversas experiências, os princípios solidários ultrapassam a relação entre sujeitos que 

trabalham na horta e também influenciam a relação entre quem produz e vende e a comunidade 

que consome esse produto. 



124 

 

Chegar alguma pessoa pra comprar um tempero, o dinheiro tá pouco, num vai levar o 

tempero? Só por que o dinheiro tá pouco? Num dá pra levar? Leva! Por que eu sei o 

que eu já passei na minha vida, eu sei, então a gente que sabe o que já passou, num 

vai chegar uma pessoa, oh fia num dá pra mim levar um coentro, leva, por que eu sei 

as minhas condições e sei o que já passei na minha vida. (NICINHA, 2019, agricultora 

da Horta Comunitária de Ipiaú. Arquivo Pessoal). 

Contudo, também se afirmou que as atitudes comunitárias, para além de embasarem as relações 

mais restritas, foram percebidas em situações pontuais. O comunitário se revela na resolução 

de questões que afetam o coletivo e mobilizam todos e todas na busca de resolver a 

problemática. Uma dessas questões diz respeito à manutenção do sistema de irrigação, que, 

sendo um sistema precário, apresenta constantes problemas, mas todos se mobilizam em torno 

da questão e contribuem para encaminhar a solução. 

Pensando na Horta Comunitária de Ipiaú como um todo, observa-se a importância da forma 

como o trabalho foi se configurando, do sentido atribuído a ele por agricultores e agricultoras 

e no fato de as relações serem baseadas em princípios aversos ao capitalismo. Embora a horta 

esteja inserida nesse sistema, a perspectiva dos seus sujeitos em relação ao trabalho e ao seu 

fim difere muito da imposição de centralizar a busca por lucro. 

É a interdependência e a consequente imutabilidade do homem como ser social que provocam 

as atitudes descritas acima, mas é também o sentido atribuído ao trabalho que permite que essas 

atitudes se prolonguem e se mantenham. Num espaço de trabalho no qual a perseguição pelo 

lucro é foco e centro, as atitudes solidárias não têm espaços, dispersam e atrapalham a 

ampliação do lucro. Ofertar um “pedacinho” do lote se converteria em menos espaços, menos 

produção e, consequentemente, menos lucro. O trabalho que tem por base a sobrevivência 

permitiria a adoção de atitudes solidárias, de partilha e altruístas. 

  



125 

 

5 ESPAÇOS DA VIDA E A EDUCAÇÃO PROFISSIONAL E TECNOLÓGICA: 

CONSTITUIÇÃO DE TERRITÓRIOS EDUCATIVOS PARA UMA FORMAÇÃO 

EMANCIPATÓRIA 

 

Este capítulo trata da relação entre os espaços da vida e a educação profissional e tecnológica 

(EPT), visando à instituição de territórios educativos, cujo objetivo é contribuir para a 

construção de mediações pedagógicas e educativas na EPT a partir dos processos de produção 

(i)material da vida. Assim, propõe um exercício de reflexão a respeito desses espaços não 

formais de educação, sobre a práxis ali desenvolvida e sua relação com a EPT, que pode levar 

a uma formação emancipatória dos sujeitos participantes desse processo. 

 

5.1 ESPAÇOS DA VIDA E EPT: O CONCEITO EM CONSTRUÇÃO E A PRÁXIS DE UM 

TERRITÓRIO EDUCATIVO 

 

A construção do conceito de Território Educativo e o desenho de uma prática educativa que 

assuma a essencialidade desse lugar são delineados a partir de uma ideia específica de formação 

e de trabalho – a formação humana emancipatória e o trabalho em sentido ontológico. Partindo 

de um propósito muito bem definido é que essa conceituação se ancora no pensamento freiriano 

e de outros autores que dialogam com a perspectiva de uma educação que, segundo Freire 

(2011, p. 227), “[...] como ato de conhecimento e atividade eminentemente política, centrando-

se numa temática que emerge da realidade concreta dos educandos e associada à produção, deve 

ser vista como um fator importante no processo de transformação do pensamento do povo”. 

As contribuições teóricas de Paulo Freire (1987), Lia Tiriba (2007) e Miguel Arroyo (2014, 

2017), dentre outras, ajudam a pensar no território educativo como um espaço que envolve 

processos, relações, práticas, saberes etc., portanto, pode ser entendido como contexto concreto 

– espaço da escola, espaço da vida, espaço do trabalho – e/ou relacional. Nesse caso, esses 

espaços – da vida, existencial e/ou do trabalho – são tomados como fomentadores do processo 

de aprender e ensinar pelo diálogo e a problematização sobre o viver e o produzir, sem 

desconsiderar sua multidimensionalidade. 

De forma específica, Freire (1992) revela a potencialidade do saber do fazer e provoca para a 

valorização desse saber, que se constitui em âmbitos não formais, partindo do pressuposto de 



126 

 

que os espaços da vida, numa perspectiva multidimensional, constituem situações educativas 

na prática social, política, cultural ou produtiva. As contribuições de Freire (1992) sobre a 

relação entre a prática educativa e as práticas constituídas nos espaços da vida (prática social), 

em que tomou como referência a cidade como dinâmica viva, movem a pensar também na 

potencialidade dos espaços de produção (i)material da vida como contextos educativos, espaços 

do aprender e ensinar. 

Afinal, para Freire (1992, p. 28), “[...] aprender e ensinar fazem parte da existência humana, 

histórica e social”, por isso atravessam “[...] todas as atividades humanas”. Contudo, é 

importante destacar que, se a educação é uma necessidade ontológica, quer dizer, é uma 

condição permanente, a resposta a essa necessidade se dá forma de histórica, sob 

condicionantes, racionalidades e intencionalidades político-ideológicas e culturais. 

O que eu quero dizer é que a educação, como formação, como processo de 

conhecimento, de ensino, de aprendizagem, se tornou, ao longo da aventura no mundo 

dos seres humanos, uma conotação de sua natureza, gestando-se na história, como 

vocação para a humanização [e sendo a desumanização como uma distorção dessa 

vocação]. [...] não é possível ser gente sem, desta ou daquela forma, se achar 

entranhado numa certa prática educativa. E entranhado não em termos provisórios, 

mas em termos de vida inteira. O ser humano jamais para de educar-se. [...] A 

curiosidade e a necessidade de saber são universais, repitamos, a resposta é histórica, 

político-ideológica, cultural. (FREIRE, 1992, p. 26-28). 

Nessa perspectiva, articulam-se as contribuições de Tiriba (2007) sobre a(s) pedagogia(s) do 

trabalho associado, cuja problematização orienta para a compreensão de outros horizontes na 

relação trabalho e educação e a pensar em um projeto educativo que valorize mais o trabalho 

do que o capital. Assim sendo, que esse projeto assuma o princípio educativo do trabalho 

associado ou fincado na economia popular, que tem como base a solidariedade, conforme 

Gadotti (1993), a fim de estabelecer outra pedagogia de formação para e sobre o trabalho. 

Nesse sentido, chega-se ao entendimento de que o território educativo para a educação 

profissional e tecnológica se constitui no encontro entre a intencionalidade educativa dos 

espaços formais e dos espaços-tempos da vida, âmbitos não formais. Obviamente, esse território 

educativo (como processo do ensinar e aprender pela interpretação crítica da vida e do trabalho 

que se realiza) está pautado em uma outra pedagogia, cujas intencionalidades, meios, objetivos, 

relações, valores, métodos, processos e sujeitos se assentam na ética da reprodução ampliada 

da vida em detrimento da ética do capital. 

A partir desse encontro, posturas constituídas, reconstruídas e/ou consolidadas de modo não 

formal e nas experiências e experimentações da vida – com a perspectiva de formação da 



127 

 

intencionalidade educativa, que, como sinalizado no início do texto está muito bem definida 

como emancipatória – iniciam um processo de reconhecimento, valorização e ampliação de 

saberes. Esse processo pode possibilitar implementações nos espaços-tempos da vida, em seus 

sujeitos e nas suas práticas, bem como nos espaços formais, à medida que estudantes, 

professores e professoras e profissionais da educação reinventem a prática educativa pela práxis 

(ação-reflexão-transformação), e pode contribuir para que os(as) profissionais formados(as) 

tenham uma compreensão crítica do mundo do trabalho. 

De modo geral, entende-se que a produção de conhecimento/saberes e o ato educativo/ 

pedagógico não são neutros. A constituição de conhecimentos/saberes se vincula a diversas e 

diferentes matrizes e provoca, intencionalmente, o exercício crítico-reflexivo sobre os 

conhecimentos/saberes mobilizados, afirmando o sujeito, a quem é transmitido conhecimentos, 

como também produtor de saber a partir das experiências e experimentações na vida. No 

território educativo, o processo de reconhecer saberes se coaduna com o reconhecimento de 

como se chega a esses saberes, do porquê de outros conhecimentos serem negados, da análise 

crítica dos conhecimentos hegemonicamente consolidados e da valorização de outras origens e 

interpretações do saber. 

Numa analogia às reflexões de Freire (1992), como educador, o território é também educando. 

Entende-se que, ao acolher as práticas educativas, o território vai se estabelecendo, assim, não 

há território educativo concluído; nesse encontro dos espaços formais e não formais de 

resistência se imprimem, continuamente, características que os constituem também, em um 

processo permanente. A experiência na vida educa e, a partir disso, o território educativo produz 

saber, que se incorpora ao território – tornando-o canal de expressão desse conhecimento –, aos 

sujeitos da experiência e aos sujeitos que estudam e/ou orientam essa experiência. Isso ocorre 

a partir da experiência educativa que, sistematizada, reconhece, reconstrói, constrói e organiza 

saberes. 

Umas das primeiras características observadas, ou a serem ansiadas por espaços-tempos da vida 

que são ou que “pretendem se tornar” um território educativo para a educação profissional, tem 

a ver com a sua constituição, essa deve ser ação dos sujeitos desse espaço. A emancipação é um 

processo de conquista que resulta de passos autônomos. Espaços pensados e estabelecidos por 

aqueles que não os ocupam perdem a essencialidade dos seus sujeitos, não possibilitam a 

construção de identidade e, consequentemente, não são resistentes. Um espaço que se torna 

território educativo para a educação profissional com perspectiva emancipatória precisa ter sua 



128 

 

origem calcada nas necessidades dos seus sujeitos e ser instituído por eles, visando atender a 

essas necessidades. É, portanto, espaço de reprodução ampliada da vida e espaço identitário. 

Tal compreensão se fundamenta na perspectiva de “território imaterial” e seu aspecto relacional 

com os territórios materiais e as produções materiais. O território imaterial está vinculado às 

relações de poder que envolvem o processo de produção de conhecimento – controle, 

dominação, disputa, visões de mundo. Portanto, a dinâmica dos territórios (i)materiais 

(envolvendo interesses, ações, relações, práticas e conflitos) produz territorialidades de 

dominação ou “territorialidades de resistência”. (FERNANDES, 2009). O “mundo da vida” 

também é a “experiência de classe”, os “territórios de resistência”, as “matrizes formadoras” e 

a “prática social como prática produtiva”. Todos esses espaços são, potencialmente, formadores 

e, por isso, foram aqui conjugados como portadores de elementos que podem constituir os 

territórios educativos no encontro com a intencionalidade de produzir e sistematizar os saberes. 

Nesse sentido, os territórios dos povos do campo se caracterizam por seu potencial de 

resistência, à medida que articulam a moradia e o trabalho. As experiências de economia 

popular solidária nas cidades, por meio do trabalho associado, também podem ser 

caracterizadas como formas de resistências dos trabalhadores urbanos em territórios não 

capitalistas de trabalho. 

Como espaço-tempo da vida, essa forma de economia se projeta a favor da vida e, com isso, 

possibilita que as múltiplas dimensões se vinculem. A vivência de uma dimensão, por exemplo, 

o trabalho, não se concretiza em um esquema rígido e fechado; ao trabalhar, o sujeito o faz de 

modo a abrir espaço para a vivência de outras dimensões. Assim, esse território pode ser, de 

forma específica, o território do trabalho, mas será também o território da aprendizagem, das 

lutas, da construção de relações sociais, da cultura, da formação política; é espaço articulador, 

inclusive desconstruindo a recorrente dicotomia entre trabalho intelectual e trabalho manual. 

Às ausências e aos problemas gerados dos sistemas políticos, sociais e econômicos, pelas 

instituições e organizações, que afetam diretamente os sujeitos, responde-se por meio de ações 

que buscam compensar essas restrições. As respostas refletem a não aceitação da situação posta, 

ou seja, evidenciam a resistência e o potencial inventivo dos sujeitos. A partir dos próprios 

princípios/fundamentos da fonte geradora do problema ou por um viés diferente, buscam-se 

formas alternativas para a satisfação das necessidades desatendidas. Os territórios educativos 

são espaços de criatividade. 



129 

 

A dinâmica social e histórica é objeto de conhecimento dos sujeitos que compõem os territórios 

educativos. A forma como a sociedade se estrutura e se organiza, os direcionamentos políticos 

e econômicos e os valores societais são analisados como produtos desse dinamismo que 

também lhes confere contradições. A compreensão dialética perpassa pelo entendimento da 

sociedade e os elementos que a compõem. Como um desses elementos, os territórios educativos 

se percebem nessas contradições; atentos a isso e ao dinamismo histórico e social, se colocam 

abertos, na perspectiva de, constantemente, se fazer e refazer – são um espaço alterável. 

Retoma-se a discussão sobre neutralidade, apresentada em Freire (1987), para reafirmar que 

territórios educativos emancipadores são espaços posicionados, que se definem também pelas 

opções ideológicas descolonizadoras que orientam todo o processo de construção do 

conhecimento. As respostas sobre que tipo e como construir conhecimentos e com quem 

construí-los são orientadas a partir de um posicionamento ideológico que situa os territórios 

educativos. Dessas características e princípios observados em um território educativo emergem 

práxis, conhecimento e formação emancipatória. As premissas para a constituição de um 

território educativo não são requisitadas apenas aos espaços-tempos, mas também e, 

fundamentalmente, à intenção, à prática, à metodologia e às ferramentas de aproximação aos 

espaços-tempos operados pela escola formal. Para a constituição de territórios educativos, a 

postura dos que têm a intenção de formar (os centros e as escolas) precisa ser pautada nos 

princípios de uma educação emancipatória e descolonizadora: dialogicidade, coletividade, 

contextualidade, problematização e postura gnosiológica. 

Esses princípios são colocados em contraposição a modelos pedagógicos impostos e que, 

retirando o sujeito para o espaço formal e constituído a partir de uma perspectiva colonizadora, 

o desterritorializa e, consequentemente, o transmuda de sujeito a objeto. Criam-se uma 

complexidade e um desequilíbrio na proposta de um processo de humanização que desloca o 

ser. Esse deslocamento é o desprezo por aspectos da “produção da existência”, experiências e 

experimentações vivenciadas e, diversas vezes, dominadas por esses sujeitos; experiências e 

experimentações pedagógicas que contribuiriam muito para ampliar o processo de humanização 

e que, por esse distanciamento, acabam por desumanizar. 

[...] políticas ou a pedagogia que não tenham esse presente tão presente como sua 

tarefa se perdem ao perder seu chão: os próprios sujeitos se formando, humanizando 

ou desumanizando na materialidade tão presente e tão pesada em que reproduzem suas 

vidas. Um presente que carrega indagações desestabilizadoras a exigir 

aprofundamento e respostas das políticas e programas, das didáticas e das teorias 

pedagógicas. (ARROYO, 2014, p. 78). 



130 

 

Essa perspectiva, desprezada na maior parte dos projetos e programas da escola formal, é a 

inspiração das propostas de formação de movimentos sociais e da educação popular, as quais 

se coadunam com a ideia de formação vivenciada nos territórios educativos. O conceito, não 

novo, mas ainda em construção, encontra em Arroyo (2014, p. 74), ao afirmar que “As 

metodologias de conscientização, politização, constituem uma rica herança na diversidade de 

projetos de educação/conscientização/politização dos coletivos populares assumidos como 

tarefa libertadora”, um eixo para ir se constituindo – relacionar formação com atividades que 

promovam a conscientização e a politização como passos do percurso para a libertação. Cabe 

adentrar um pouco mais na proposta das “outras pedagogias” e compreender melhor um alicerce 

da práxis de um território educativo, ao mesmo tempo que pistas delineiam teorias e métodos 

que promovam a formação emancipatória.  

Para tanto, inicia-se com a introdução de uma ideia que já é parte dessa proposta: a percepção 

e o reconhecimento da produção da existência como uma pedagogia. Sim, a feitura da vida é 

didática, instrutiva, pedagógica. Acredita-se que essa ideia, em espaços e tempos específicos, é 

evidente e aplicada, o que indica que esse reconhecimento é mais um processo de reintegração 

de uma ideia do formar humanamente e emancipando. Essa reintegração da “pedagogia da 

produção do viver” (ARROYO, 2014) é prática comum nos movimentos sociais; e para a 

educação popular, neste trabalho, chama-se a atenção da EPT para a necessária aproximação 

com os espaços de vida, espaços de resistência que, no fazer a vida, podem apresentar um modo 

de trabalho e aprendizagem que ampliarão horizontes da formação dos seus técnicos. 

Em um segundo momento e seguindo essa linha de pensamento, traz-se a ideia da palavra 

articulação como eixo das “outras pedagogias” e da pedagogia nos territórios educativos. Essa 

articulação é realizada entre o “mundo de fora” (ARROYO, 2014) e a realidade mais objetiva 

e imediata; são a leituras de mundo e leituras de si, ocorrendo de forma integrada e que resultam 

na compreensão de causa e efeito, que tira do sujeito a culpabilidade por sua condição social, 

pelo conhecimento das “Histórias de exploração” que justificam condições e “histórias de luta” 

que apontam estratégias e explicam superações. 

Ainda discutindo esse eixo, articulação, se apresentam duas dimensões que precisam ser 

encadeadas para o desenvolvimento da conscientização: trabalho e cultura, ou seja, produção 

material e imaterial. A produção de saber a partir de uma perspectiva fragmentada, que separa 

trabalho manual e intelectual, reduz as condições de desenvolvimento e a percepção do todo, 

limita a visão de mundo e, consequentemente, de si, não favorecendo a percepção crítica. 



131 

 

Tendo apresentado a base na qual se apoia a práxis dessas “outras pedagogias” e nas quais se 

inspiram as práticas dos territórios educativos, é uma exigência pontuar possíveis resultados 

dessas propostas que colocam a “centralidade do trabalho como meio de humanização”. Um 

importante efeito está em que esse projeto “[...] reverte a construção do trabalho como algo 

negativo” (ARROYO, 2014) e que, por conseguinte, mostra a positiva potencialidade do 

trabalhador e do trabalho, em sentido ontológico. 

Outra consequência significativa é o discernimento em relação aos processos nos quais estão 

pautadas as práticas sociais como as do trabalho, dos estudos e dos vínculos. Nestas propostas 

das “outras pedagogias” e dos territórios educativos, questiona-se a realidade, que revela as 

pedagogias alienantes e desumanizantes. Isso porque o que está posto e as situações de 

existência são objetos de estudo, assim como se questiona também sobre o porquê de as teorias 

pedagógicas terem se afastado dessa base material em que nos humanizamos ou 

desumanizamos. (ARROYO, 2014). 

Essas bases colocadas a partir do entendimento das “outras pedagogias” e transportadas para a 

compreensão da prática dos territórios educativos permitem que a formação humana se realize 

atendendo à proposta de Freire (1983, 1987). Formar tendo a produção da existência como 

centralidade é formar dentro de um contexto. Questionar as situações é a problematização. 

Contextualizar e problematizar cria lacunas que podem ser preenchidas a partir dos saberes, 

práticas e perspectivas não hegemônicas, situadas por quem vive o contexto. Isso garante o 

diálogo e a construção coletiva do conhecimento. 

As duas faces do que se denomina território educativo foram apresentadas – as especificidades 

dos espaços-tempos e os princípios que devem direcionar a intencionalidade educativa. Afirma-

se que do encontro desses elementos se institui o território educativo, espaço de construção de 

conhecimento, mas também de reconhecimento de saberes advindos das experiências do fazer 

a vida. 

O exercício reflexivo de pensar no território educativo da Educação Profissional e Tecnológica 

tem como perspectiva prática e teórica contribuir para a construção de mediações pedagógicas 

e educativas na EPT a partir dos processos de produção (i)material da vida. Considerando as 

relações de poder que envolvem a produção de conhecimento (ideias e pensamento; ciência e 

política), o território imaterial e sua dimensão relacional com o território material, reafirma-se 

que desnaturalizar a educação para o capital exige politizar o projeto educativo de formação do 

trabalhador e de produção do conhecimento científico e tecnológico. Isso deve ser feito com e 



132 

 

para uma práxis territorialmente situada, calcada em outros modos de viver, ser e produzir, 

tendo o trabalho no âmbito da “Outra Economia” e perspectivas que dela decorrem como 

paradigmas emergentes e inspiradores de insurgências pedagógicas. 

As provocações reflexivas da pesquisa são também um convite para que se recupere a 

capacidade de sonhar a “escola do trabalho”, no sentido de pensar sobre/para e com o trabalho 

e, acima de tudo, sobre aquilo que alimenta os processos de humanização e libertação, um aceno 

para projetar “sonhos possíveis” na esfera da formação na EPT: técnica, política e cultural. A 

formação técnica é fundamentada na capacidade de idealizar e conceber o autodirecionamento 

dos processos de trabalho e a organização econômica. 

A política pensa nas maneiras de intervir criticamente na sociedade, e a cultural trabalha a 

capacidade de romper os processos de opressão em suas múltiplas formas, desde a dependência 

cultural até aquelas relacionadas a fatores como classe, raça, gênero e sexualidade. Esse desafio 

exige crítica e revisão da prática pedagógica empreendida pela escola formal, que se distancia 

dos espaços da vida e que reproduz uma técnica validando os princípios do capital. Baseia-se 

numa concepção política que promove posturas de manutenção das estruturas de exploração e 

desigualdade, e tudo isso alicerçado numa perspectiva cultural unidirecional e hegemônica. Um 

caminho contrário a essa ordem deve trilhar passos, principalmente, na área da educação e da 

educação profissional. 

Os territórios educativos tensionam as práticas pedagógicas que contribuem para a formação da 

prática autodirecionada, a política de intervenção e transformação e a cultura que valoriza a 

diversidade de formas e espaços para a construção do saber. Por aquilo que promovem, essas 

práticas dialógicas, coletivas e gnosiológicas podem inspirar educadores para a promoção do 

encontro da sua intencionalidade educativa com os espaços-tempos da vida, constituindo 

territórios educativos e levando para a escola princípios que instiguem a formação 

emancipatória. Os saberes construídos nos territórios educativos e a partir, principalmente, do 

jeito como se dá o desenvolvimento nesses espaços-tempos da vida precisam extrapolar seus 

limites e inspirar espaços formais de construção do conhecimento. 

  



133 

 

6 CONSIDERAÇÕES FINAIS  

 

Primeiramente, permitam colocar que essas considerações são apenas de um ciclo do estudo 

que, institucionalmente, têm início e fim, contudo, a temática não foi exaustivamente discutida, 

há lacunas que provocarão a retomada desses estudos e que podem instigar outros a buscarem 

novas e mais aprofundadas respostas. Retomando o todo deste trabalho, fica evidente que a 

Educação Profissional e Tecnológica, como espaço formal, é o ponto de partida e o ponto de 

chegada desse processo de construção do conhecimento. No ponto de partida, estavam a 

preocupação com a adoção, por esse espaço, de modelos de formação impostos e o 

distanciamento entre esses e os espaços da vida. É para o ambiente da EPT que se investigou a 

potencialidade educativa dos espaços da vida e, a partir dessa investigação, se propõe o encontro 

desses âmbitos por meio de uma proposta metodológica que, em consonância com a ideia de 

formação e trabalho, contribua para, continuamente, humanizar e emancipar os sujeitos do 

espaço formal e do espaço não formal a partir do diálogo sobre as experiências e 

experimentações vividas. 

Nesse contexto é que se analisou a capacidade educativa das ações vivenciadas na Horta 

Comunitária de Ipiaú; iniciando com o questionamento sobre o caráter educativo do trabalho 

nos sentidos, nas intencionalidades, nos saberes e práticas que permeiam as relações de trabalho 

no espaço autogerido e comunitário, buscou-se vislumbrar se esse trabalho se centra em uma 

“outra economia” e se ele constitui a horta como território educativo emancipador que pode 

contribuir para a EPT. 

Pode-se perceber que as escolhas para este estudo colocam como foco o espaço 

institucionalizado de educação, partindo-se de uma carência ali existente, e se pretendeu 

caracterizar um espaço como território educativo, para, a partir disso, inspirar a EPT a também 

o constituir como proposta que pode suprir a sua necessária aproximação com os espaços da 

vida. Contudo, entre o ponto de partida e o ponto de chegada, há um percurso que, nesta 

dissertação, se sobressai: o espaço da vida, neste caso, a Horta Comunitária, sistematizando sua 

experiência do trabalho e respondendo à problemática inicial. 

Essa resposta foi se compondo por etapas, e a primeira delas se relaciona à construção de uma 

intencionalidade, pelos sujeitos, a esse encontro provocado pelo espaço formal de educação, o 

mestrado do ProfEpt; não era suficiente a intenção institucional. Os sujeitos do espaço não 

formal também delinearam seu propósito e perceberam a possibilidade de, sistematizando a 



134 

 

experiência, pensar no envolvimento do coletivo nas questões a ele relacionadas. Essa postura 

já apresentava pistas que contribuiriam para responder à problemática inicial, a necessidade de 

pensar na forma como vivencia o coletivo; sinaliza certa percepção sobre o trabalho, atividade 

mais bem realizada coletivamente, e o desejo de ampliar experiências que demostram essa 

percepção, mas que ainda são muito restritas. 

É pertinente sinalizar que essa questão foi reforçada ao longo do processo de sistematização, e 

fica evidente a necessidade de um trabalho que, com agricultores e agricultoras, amplie e 

consolide a horta como espaço comunitário. O atendimento a essa necessidade começou a ser 

projetado, assim, iniciou-se o planejamento de uma oficina sobre gestão em espaços de trabalho 

coletivo; porém, o processo pandêmico e as restrições impostas adiaram a realização dessa parte 

do trabalho, com a qual a pesquisa se mantém comprometida e que, em momento oportuno, 

será realizada. 

A constituição da história da horta comunitária, que se revela na história dos sujeitos, 

evidenciou que a aproximação às dimensões previamente pensadas e a serem pesquisadas se 

faria a partir de situações que envolvessem coletivos menores e vivências partilhadas entre dois 

ou três sujeitos, vivências mais reduzidas e localizadas em relação ao número de sujeitos e aos 

espaços na horta. 

Contudo, viu-se que essas vivências se repetem, a experiência entre os lotes A e B e entre o 

agricultor X e a agricultora Y era exemplo de situações também vividas em outros lotes e com 

outros agricultores e agricultoras. Situações que se reproduzem, multiplicando experiências 

autônomas e solidárias. Nessas é que, de forma notória, aparecem sentidos atribuídos ao 

trabalho e posturas construídas a partir desse fazer, que foram associados à ideia de uma outra 

economia. Esses sentidos e essas posturas são vistos como resultado de um processo de 

aprendizagem promovido pela própria experiência, ou melhor, um processo de aprendizagem 

possibilitado por meio das várias experiências de trabalho e favorecido pela articulação e a 

reflexão sobre essas, compondo a sistematização de experiência. 

Dessa forma é que princípios como liberdade, autonomia, emancipação, solidariedade, partilha, 

são identificados nas vivências desses agricultores e agricultoras. Esses princípios foram 

expressos nas falas sobre suas experiências com o trabalho na horta, em comparação com 

atividades que desenvolviam em outros espaços. No trabalho na horta, elementos e 

características do trabalho na “outra economia” permitem, primeiro, afirmar esse jeito, e plantar 

e colher, como alternativa às condições impostas pelo sistema capitalista que precariza o 



135 

 

trabalho. Mas, também fica evidente uma possível aproximação entre os sentidos do trabalho 

desenvolvido por esses sujeitos e as perspectivas e valores vislumbrados por outras formas de 

economia: a popular, a solidária, a do trabalho. 

Nota-se, nas histórias desses sujeitos e na reflexão a partir da problematização sobre o próprio 

trabalho, a evidência de um saber do fazer. Um conhecimento construído fora dos espaços 

fechados e formais da escola, saber construído nos espaços não formais, espaços de trabalho. A 

horta comunitária, como âmbito da vida, revelando a potencialidade para a promoção do 

diálogo sobre outras possibilidades de sentidos para o trabalho, conteúdo do qual não pode 

prescindir um espaço formal em que se deseja ampliar perspectivas. 

As características, fundamentos e potencialidades que permeiam as experiências vinculadas ao 

que é denominada de “Outra Economia” precisam ser tensionados nos processos de formação 

na educação profissional e tecnológica, pois, se há uma aceitação quase passiva e acrítica ao 

discurso e preceitos do empreendedorismo, faz-se necessário tensionar outros valores, saberes 

e práticas formativos oriundos dos territórios de resistência. Formar sobre essas bases pode 

apresentar como potencialidades: a) a afirmação de outros valores humanos capazes de 

ressignificar a prática social e política dos sujeitos; b) o fomento de outras experiências de 

trabalho, não apenas como uma alternativa ao desemprego, mas também como opção à medida 

que se buscam outras formas de organização das relações de trabalho; e c) a atuação profissional 

dos futuros técnicos, especialmente na condição de assessores ou extensionistas, comprometida 

ético-politicamente com o projeto político dos trabalhadores que constroem sua vida nos 

territórios de resistência. 

Os resultados do processo de sistematização de experiência respondem sobre a horta 

comunitária, afirmando-a como território educativo, sinalizam indícios de outra perspectiva da 

produção material vivida nessa forma de trabalho e que é percebida como aprendizagem no 

processo metodológico. 

A resposta positiva à problemática abre espaços para pensar em um outro horizonte almejado 

por este trabalho, qual seja, a possibilidade de que a sistematização de experiência na horta 

comunitária de Ipiaú possa inspirar práticas que promovam uma formação humana 

emancipatória. O percurso do trabalho, registrado em um portfólio, é apresentado a professores 

e professoras do Centro Territorial de Educação Profissional e Tecnológica do Médio Rio das 

Contas (Cetep). A apresentação, em uma reunião virtual, pontua os principais aspectos do 

produto, dentre eles o processo de Sistematização de Experiência, e evidencia-se a 



136 

 

potencialidade da estratégia metodológica para uma prática pedagógica que resulte em uma 

formação humana emancipatória. 

O produto, disponibilizado aos educadores e educadoras desse espaço formal – Cetep Médio 

Rio das Contas –, foi analisado por nove (9) profissionais do Centro, dentre eles, profissionais 

que atuam na gestão e direção. Uma pergunta central – “Sobre a Sistematização de Experiência, 

sugerida no produto para a constituição de uma formação humana emancipatória, o que ela 

inspira à sua prática e, caso a usasse, em que situação e como a aplicaria?” – orientava a 

avaliação do produto e trouxe respostas sobre a possível replicação da estratégia metodológica. 

Duas possibilidades de aplicação apresentaram-se mais amplamente entre as respostas. A 

primeira delas diz respeito à associação da SE como metodologia para projetos de intervenção 

social e práticas de estágio realizados pelos alunos e alunas, em espaços da comunidade. Vista 

como oportunidade de alinhamento entre teoria e prática, a potencial estratégia pode contribuir, 

de forma significativa, para que, nesses projetos de intervenção, o técnico em formação 

direcione a construção do conhecimento a partir de uma perspectiva diferente. 

A SE possibilita o conhecimento da realidade dos sujeitos e orienta para uma intervenção que 

contemple as reais necessidades do espaço em que ocorrerá a intervenção – necessidades 

identificadas pelos próprios sujeitos e também sanadas com a participação efetiva deles na 

busca das possíveis soluções. Assim como na horta comunitária, a participação dos sujeitos e a 

valorização da experiência efetivam a construção do saber com base nos princípios da 

descolonização. É o técnico, no exercício do fazer da sua profissão, também como aprendiz, a 

partir de uma postura gnosiológica, e os sujeitos que vivem a experiência contribuindo para o 

processo de construção do conhecimento, conhecimento situado, contextualizado e que emerge 

da problematização desse contexto. 

Outras possíveis aplicações da metodologia, em espaços da vida como a horta comunitária, se 

justificam pela possibilidade de reflexão sobre o trabalho em um sentido diverso daquele 

apresentado pelo sistema hegemônico e, muitas vezes, reproduzido pela EPT. Para além da 

replicação metodológica, o portfólio que registra a sistematização de experiência, inspira 

também pelo conjunto: uma estratégia contra-hegemônica em um espaço de vida carregado de 

elementos que caracterizam o trabalho em sentido ontológico e uma formação humana 

emancipatória. 

Os saberes dos sujeitos, destacados no portfólio, reforçam positivamente a resposta à 



137 

 

problemática que foi se constituindo ao longo do processo de sistematização. “Trabalho” – 

associado à “liberdade” e a “vínculos solidários”, questões latentes na análise dos dados – 

transmuta a fala dos sujeitos em saberes e confirma a horta comunitária como um território 

educativo que, potencialmente, pode contribuir para a EPT no diálogo sobre os espaços da vida, 

no sentido de, consequentemente, promover uma formação humana emancipatória. 

 

  



138 

 

REFERÊNCIAS 

 

ACOSTA, Alberto. O bem viver: uma oportunidade para imaginar outros mundos. São Paulo: 

Autonomia Literária, Elefante, 2016. 

 

ALVES, Juliano Nunes; FLAVIANO, Viviane; KLEIN, Leander Luiz et al. A economia 

solidária no centro das discussões: um trabalho bibliométrico de estudos brasileiros. 

Cadernos EBAPE.BR, Rio de Janeiro, v. 14, n. 2, p. 243-257, abr./jun. 2016. 

 

ANTUNES, Caio Sgarbi. Trabalho e liberdade em Mészáros. 2010. 163f. Dissertação 

(Mestrado) – Universidade Estadual de Campinas, Faculdade de Educação, São Paulo, 2010. 

 

ANTUNES, Ricardo; ALVES, Giovanni. As mutações no mundo do trabalho na era da 

mundialização do capital. Educ. Soc., Campinas, v. 25, n. 87, p. 335-351, maio/ago. 2004. 

 

ANTUNES, Ricardo. Dimensões da crise estrutural do capitalismo. In: ANTUNES, Ricardo. 

Os sentidos do trabalho: ensaio sobre afirmação e a negação do trabalho. 2 ed. São Paulo, 

SP: Boitempo, 2009. p. 31. 

 

ANTUNES, Ricardo. Excurso sobre a Centralidade do trabalho: a polêmica entre Lukacs e 

Habermas. In: ANTUNES, Ricardo. Os sentidos do trabalho: ensaio sobre afirmação e a 

negação do trabalho. 2 ed. São Paulo: Boitempo, 2009. 

 

ARROYO, Miguel. O direito do trabalhador à educação. In: GOMEZ, Carlos Minayo et al. 

(org.). Trabalho e conhecimento: dilemas na educação do trabalhador. São Paulo: Cortez, 

1995. p. 75-91. 

 

ARRUDA, Marcos. A articulação trabalho-educação visando uma democracia integral. In: 

GOMEZ, Carlos Minayo et al. (org.). Trabalho e conhecimento: dilemas na educação do 

trabalhador. São Paulo: Cortez, 1995. p. 61-74. 

 

BRANDÃO, Carlos Rodrigues. O que é educação. São Paulo: Brasiliense, 2007. Disponível 

em: https://docplayer.com.br/6440512-Carlos-rodrigues-brandao-o-que-e-educacao.html. 

Acesso em: 31 ago. 2019. 

 

CALDART, Roseli Salete. Caminhos para a transformação da escola. In: CALDART, Roseli 

Salete; STEDILE, Miguel Enrique; DAROS, Daiana. (org.). Caminhos para a 

transformação da escola: agricultura camponesa, educação politécnica e escolas de campo. 

São Paulo: Expressão Popular, 2015. p. 115-138. 

 

CALDART, Roseli Salete et al. Escola em movimento no Instituto de Educação Josué de 

Castro. 1. ed. São Paulo: Expressão Popular, 2013. 

 

CÂMARA, Rosana Hoffman. Análise de conteúdo: da teoria à prática em pesquisas sociais 

aplicada às organizações. Gerais – Revista Interinstitucional de Psicologia. v. 6, n. 2, p. 

179-191, jul./dez. 2013. 

 

CATTANI, David Antônio. Emancipação social. In: CATTANI, David Antônio et al. (org.). 

Dicionário internacional da outra economia. São Paulo: Almedina Brasil, 2009. p. 175-180. 



139 

 

 

CIAVATTA, Maria. A Historicidade do conceito de experiência. In: MAGALHÃES, Lívia 

Diana R.; TIRIBA, Lia. (org.). Experiência: o termo ausente? Sobre história, memória, 

trabalho e educação. Uberlândia: Navegando Publicações, 2018. p. 59-76. 

 

CLAVAL, P. A geografia cultural. 2. ed. Florianópolis: Ed. da UFSC, 2001.  

 

CORAGGIO, José Luis. Economia do trabalho. In: CATTANI, David Antônio et al. (org.). 

Dicionário internacional da outra economia. São Paulo: Almedina Brasil, 2009. p. 120-127. 

 

DENINHA. Os sentidos do trabalho na horta comunitária em Ipiaú-BA: das experiências 

e experimentações ao território educativo. 2021. [Entrevista cedida a] Uilma dos Santos 

Ramos, Catu, 2019. 

 

DELZUITA. Os sentidos do trabalho na horta comunitária em Ipiaú-BA: das experiências 

e experimentações ao território educativo. 2021. [Entrevista cedida a] Uilma dos Santos 

Ramos, Catu, 2019. 

 

DUSSEL, Enrique. Ética da libertação na idade da globalização e da exclusão. 4. ed. 

Petrópolis: Vozes, 2012. 

 

FERNANDES, Bernardo Mançano. Sobre a tipologia de territórios. In: SAQUET, Marco 

Aurélio; SPOSITO, Eliseu Savério (org.). Territórios e territorialidades: teorias, processos e 

conflitos. São Paulo: Expressão Popular, 2008. p. 197-216. 

 

FREIRE, Paulo. Extensão ou comunicação? Tradução de 7. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 

1983. 

 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 17. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987. 

 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da esperança: um reencontro com a pedagogia do oprimido. Rio 

de Janeiro: Paz e Terra, 1992. 

 

FREIRE, Paulo. Política e educação: ensaios. São Paulo: Cortez, 1993. 

 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática. São Paulo: Paz e 

Terra, 1996. (Coleção Leitura). 

 

FREIRE, Paulo. Criando métodos de pesquisa alternativa: aprendendo a fazê-la melhor 

através da ação. In: BRANDÃO, Carlos Rodrigues (org.). Pesquisa participante. 8. ed. São 

Paulo: Brasiliense, 2001. p. 34-36. 

 

FRIGOTTO, Gaudêncio. Educação e trabalho: bases para debater a educação profissional 

emancipadora. Perspectiva, Florianópolis, v.19, n. 1, p. 71-87, jan./jun. 2001. 

 

FURTADO, Celso. O longo amanhecer: reflexões sobre a formação do Brasil. Rio de 

Janeiro: Paz e Terra, 1999. 

 

GAIGER, Luís Inácio Germany. A descoberta dos vínculos sociais: os fundamentos da 

solidariedade. São Leopoldo: Unisinos, 2016. 



140 

 

 

GAIGER, Luís Inácio Germany. LAVILLE, Jean-Louis. Economia solidária. In: CATTANI, 

David Antônio et al. (org.). Dicionário internacional da outra economia. São Paulo: 

Almedina Brasil, 2009. p. 162-168. 

 

GAUDÊNCIO, Frigotto. A polissemia da categoria trabalho e a batalha das ideias na 

sociedade de classe. Revista Brasileira de Educação, Rio de Janeiro, v. 14, n. 40, p. 168-

194, abr. 2005. 

 

GRAMSCI, Antônio. Os intelectuais e a formação da cultura. Tradução: Carlos Nelson 

Coutinho. 4. ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1982. 

 

GUATTARI, Felix. Da produção da subjetividade. In: PARENTE, André (org.). Imagem 

máquina: a era das tecnologias do virtual. 3. ed. Rio de Janeiro: Editora 34, 2008. p. 177-191. 

 

HOLLIDAY, Oscar Jara. Para sistematizar experiências. 2. ed. Brasília, DF: MMA, 2006. 

 

LARA, Ricardo. Educação e transcendência da autoalienação do trabalho. Serv. Soc. Soc. São 

Paulo, n. 117, p 191-193, jan./mar. 2014. 

 

LENINHA. Os sentidos do trabalho na horta comunitária em Ipiaú-BA: das experiências 

e experimentações ao território educativo. 2021. [Entrevista cedida a] Uilma dos Santos 

Ramos, Catu, 2019. 

 

LEONES. Os sentidos do trabalho na horta comunitária em Ipiaú-BA: das experiências e 

experimentações ao território educativo. 2021. Entrevista concedida a Uilma dos Santos 

Ramos, Catu, 2019. 

 

MACHADO, Rita de Cássia de Fraga. Verbete autonomia. In: STRECK, Danilo R. et al. 

(org.). Dicionário Paulo Freire. 2. ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2008. p. 102-106. 

 

MARIA, Ana. Os sentidos do trabalho na horta comunitária em Ipiaú-BA: das 

experiências e experimentações ao território educativo. 2021. [Entrevista cedida a] Uilma dos 

Santos Ramos, Catu, 2019. 

 

MARINHO, José. Os sentidos do trabalho na horta comunitária em Ipiaú-BA: das 

experiências e experimentações ao território educativo. 2021. [Entrevista cedida a] Uilma dos 

Santos Ramos, Catu, 2019. 

 

MARISA. Os sentidos do trabalho na horta comunitária em Ipiaú-BA: das experiências e 

experimentações ao território educativo. 2021. [Entrevista cedida a] Uilma dos Santos Ramos, 

Catu, 2019. 

 

MARX, Karl. O duplo caráter do trabalho representado nas mercadorias. In: MARX, Karl. O 

capital – Crítica à economia política. Tradução: Rubens Enderle. São Paulo: Boitempo, 

2013a. p. 97-128. 

 

MARX, Karl. O processo de trabalho e o processo de valorização. In: MARX, Karl. O capital 

– Crítica à economia política. Tradução: Rubens Enderle. São Paulo: Boitempo, 2013b. p. 

188-201. 



141 

 

 

MENDES, Sandra Regina. Do reino do sol ao sul da Bahia. In: MENDES, Sandra Regina; 

ANJOS; Dilson Araújo dos. Ipiaú: histórias da nossa história. Salvador: Secretaria de Cultura 

e Turismo, 2006. 

 

MÉSZÁROS, István. A educação para além do capital. Tradução: Isa Tavares. 2. ed. São 

Paulo: Boitempo, 2008. 

 

MOURA, Adriana Ferro; LIMA, Maria Gloria. A reinvenção da roda – Roda de conversa: 

um instrumento metodológico possível. In: Revista Temas em Educação. v. 23, n. 1, p. 98-

106. João Pessoa, 2014. Disponível em: 

http://periodicos.ufpb.br/ojs/index.php/rteo/article/view/18338. Acesso em: 12 dez. 2019. 

 

NETTO, José Paulo. BRAZ, Marcelo. Economia política: uma introdução crítica. São Paulo: 

Cortez, 2006. 

 

NICINHA. Os sentidos do trabalho na horta comunitária em Ipiaú-BA: das experiências e 

experimentações ao território educativo. 2021. [Entrevista cedida a] Uilma dos Santos Ramos, 

Catu, 2019. 

 

NÚCLEO DE ESTUDOS EM PERMACULTURA DA UFSC. O que é permacultura? 

Disponível em: https://permacultura.ufsc.br/o-que-e-permacultura/. Acesso em: jun. 2021. 

 

OLIVEIRA, Silvio Luiz de. Tratado de metodologia científica. São Paulo: Pioneira, 1997. 

 

PINTO, Karina Pereira Pinto. Pedagogia – psicologia e educação II: aprendizagem e 

linguagem. Ilhéus: UAB-Uesc, 2011. m. 3, v. 4. 

 

PISTRAK, M. M. Fundamentos da escola do trabalho. São Paulo: Expressão Popular, 

2000. 

 

POLANYI, Karl. A grande transformação: as origens políticas e econômicas do nosso 

tempo. Edições 70, 2019. 

 

PRESTES, Maria Luci de Mesquita. A pesquisa e a construção do conhecimento científico: 

do planejamento aos textos, da escola à academia. 3. ed. São Paulo: Rêspel, 2005. 

 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder e classificação social. In: SANTOS, Boaventura 

de Sousa; MENESES, Maria Paula (org.). Epistemologias do Sul. PAULA, Maria Meneses. 

São Paulo: Cortez, 2010. 

 

QUIJANO, Aníbal. Sistemas alternativos de produção? In: SANTOS, Boaventura de Sousa 

(org.). Produzir para viver: os caminhos da produção não capitalista. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 2002. 

 

RAZETO, Luis Miguel. Economia de solidariedade e organização popular. In: GADOTTI, 

M.; GUTIÉRREZ, F. Educação comunitária e economia popular, São Paulo: Cortez, 1993. 

 



142 

 

RIBEIRO, Marlene. Liberdade, autonomia, emancipação: uma construção histórica. In: 

Movimento camponês, trabalho e educação, liberdade, autonomia emancipação: 

princípios/fins da formação humana. São Paulo: Expressão Popular, 2010. p. 199-290. 

 

SANTOS, Boaventura de Sousa. HESPANHA, Pedro. Nota acerca da edição Portuguesa. In: 

CATTANI, David Antônio et al. (org.). Dicionário internacional da outra economia. São 

Paulo: Almedina Brasil, 2009. 

 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Pedagogia do oprimido, investigação-ação participativa e 

epistemologias do sul. In: SANTOS, Boaventura de Sousa. O fim do império cognitivo: a 

afirmação das epistemologias do sul. 1. ed. 2. reimp. Belo Horizonte: Autêntica, 2020. 

 

SAVIANI, Dermeval. O trabalho como princípio educativo frente às novas tecnologias. In: 

FERRETTI, Celso J. et al. (org.). Novas tecnologias, trabalho e educação: um dilema 

multidisciplinar. Rio de Janeiro: Vozes, 1996. p. 151-167. 

 

SEVERINO, Antônio Joaquim. Metodologia do trabalho científico. 23. ed. São Paulo: 

Cortez, 2007. 

 

SILVA, José de Souza. Construindo caminhos decoloniais para o bem viver: alternativas 

de ou alternativas ao desenvolvimento? In: WORKSHOP NACIONAL DE EDUCAÇÃO 

CONTEXTUALIZADA PARA A CONVIVÊNCIA COM O SEMIÁRIDO, 7., 2017, Bahia. 

Anais [...]. Coletiva e Construção Social do Saber Local – Caminho do Bem Viver, Bahia: 

2017. 

 

SÔNIA. Os sentidos do trabalho na horta comunitária em Ipiaú-BA: das experiências e 

experimentações ao território educativo. 2021. [Entrevista cedida a] Uilma dos Santos Ramos, 

Catu, 2019. 

 

STRECK, Danilo Romeu; ADAMS, Telmo. Pesquisa em educação: os movimentos sociais e a 

reconstrução epistemológica num contexto de colonialidade. Educação e Pesquisa, São 

Paulo, v. 38, n. 1, p. 243-257, 2012. 

 

SUNG, Jung Mo. Verbete liberdade. In: STRECK, Danilo R. et al. (org.). Dicionário Paulo 

Freire. 2. ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2008. p. 483-485. 

 

TIRIBA, Lia. Economia popular e cultura do trabalho: pedagogia(s) da produção 

associada. Ijuí: Unijuí, 2001. 

 

TIRIBA, Lia. Reprodução ampliada da vida: o que ela não é, parece ser e pode vir a ser. In: 

ALMEIDA, José Rubens Mascarenhas de; BERTONI, Luci Mara (org.). Estado, política e 

sociedade: está o mundo de ponta-cabeça? Brasília, DF: Technopolitik, 2019. p. 69-90. 

 

TIRIBA, Lia. ICAZA, Ana Mercedes Sorria. Economia Popular. In: CATTANI, David 

Antônio et al. (org.). Dicionário internacional da outra economia. São Paulo: Almedina 

Brasil, 2009. p. 150-155. 

 

THIOLLENT, Michel. Metodologia da pesquisa-ação. 15. ed. São Paulo: Cortez, 2007. 

 



143 

 

THOMPSON, E. P. Costumes em comum: estudos sobre a cultura popular tradicional. 11. 

ed. São Paulo: Companhia das Letras, 1998. 

 

TRIVIÑOS, Augusto Nibaldo Silva. Introdução à pesquisa em ciências sociais: a pesquisa 

qualitativa em educação. São Paulo: Atlas, 1987. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

APÊNDICES 

 



145 

 

APÊNDICE A – Roteiro para Apresentação da Proposta de Sistematização 

 

Atividade 1 – Ciranda de apresentação dos participantes do encontro 

O pesquisador propõe e inicia a apresentação, em que, numa roda, todos devem cantar 

um trecho de uma cantiga para se apresentar. 

 

Atividade 2 – Leitura do Cordel – Convite no varal (anexo) 

Com o objetivo de dinamizar e trazer ludicidade ao encontro e a pactuação entre 

pesquisador e trabalhadores da horta comunitária, foi construído um cordel no qual se fala 

sobre o objetivo e o desenvolvimento da sistematização, ao mesmo tempo que se convida 

a comunidade para vivenciá-la. A leitura do cordel, exposto num varal, será feita pela 

pesquisadora. 

 

Atividade 3 – Exibição de vídeo sobre processo de sistematização 

Vídeo A – Cinco pontos do processo de sistematização 

https://www.bing.com/videos/search?q=video+ssobre+sistematiza%c3%a7%c3%a3o+d

e+experiencia&qpvt=video+ssobre+sistematiza%c3%a7%c3%a3o+de+experiencia&vie

w=detail&mid=D03B84296E83013B1682D03B84296E83013B1682&rvsmid=1379049

76658EB4033CE137904976658EB4033CE&FORM=VDQVAP 

 

Vídeo B – O que é e para que sistematizar experiências 

https://www.bing.com/videos/search?q=video+ssobre+sistematiza%c3%a7%c3%a3o+d

e+experiencia&qpvt=video+ssobre+sistematiza%c3%a7%c3%a3o+de+experiencia&vie

w=detail&mid=2A8B2560A9E1E6B73F362A8B2560A9E1E6B73F36&&FORM=VR

DGAR 

 

Atividade 4 – Momento para esclarecer dúvidas 

A proposta inicial será lida para os trabalhadores, e cada passo será explicado. O espaço 

será aberto para perguntas e sugestões. 

 

Atividade 5 – Construção do Acordo Coletivo, apresentação e assinatura do TCLE 

Inicialmente o pesquisador fará a leitura e explicará o que o TCLE conformando a 

participação e solicitando a assinatura dos presentes. O acordo coletivo será um 

documento informal que visa ajustar dias, horários, local, atitudes e ações necessárias ao 

desenvolvimento do projeto de sistematização. Será construído num painel, a partir da 

exposição do que será preciso fazer e das sugestões colocadas pelos trabalhadores da 

horta. Deverá ser elaborado um cronograma com as atividades previstas e data de 

realização. 

 

Atividade 7 – Encerramento 

Abraço coletivo numa ciranda e agradecimentos. 

 

 



146 

 

APÊNDICE B – Proposta de Sistematização de Experiência 

 

Sentidos e Saberes da experiência de trabalho na horta comunitária de Ipiaú 

Elaboração 

Uilma dos Santos Ramos 

Mestranda em Educação Profissional e Tecnológica – ProfEpt 

Instituto Federal Baiano – Catu, BA 

uilmanega@hotmail.com 

 

Orientação 

Dr. Heron Ferreira Souza 

Professor Orientador do Mestrado em Educação Profissional e Tecnológica – ProfEpt 

Instituto Federal Baiano – Catu, BA 

 

Data 

O cronograma será definido depois da aprovação pelo Comitê de Ética 

 

Experiência a ser sistematizada 

As experiências de trabalho diário, coletivo e individual, na horta comunitária de Ipiaú, e as 

relações estabelecidas entre trabalhadores e entre esses com o trabalho e o espaço no qual esse 

trabalho se materializa. 

 

Autores da sistematização 

Os próprios trabalhadores da horta comunitária, sob mediação da proponente do processo de 

sistematização. 

 

Mediadora do processo 

Uilma dos Santos Ramos (pesquisadora) 

 

Importância do processo de sistematização dessa experiência 

O modelo de produção e a economia vigente interferem, diretamente, na formação e marginaliza 

formas de viver e aprender que não correspondam aos valores do capital. Contudo, de forma 

contraditória, esse mesmo modelo não garante espaço de trabalho e direito a todos. Esse 

contexto clama por experiências alternativas que deem ao trabalhador possibilidades de 

constituir-se como sujeito e estabelecer relações mais dignas e harmoniosas com o trabalho. 

 

Resumo da experiência 

A Horta Comunitária de Ipiaú está situada em um bairro periférico da cidade, área entre as 

zonas urbana e rural, espaço que apresenta elementos dos dois ambientes. Foi constituída há, 

aproximadamente, 30 anos, período de declínio do produto que consistia na base da economia 

da região, o cacau. Caracteriza-se como ambiente de trabalho alternativo, por ser um espaço 

coletivo e autogerido pelos próprios trabalhadores, famílias que se dividem numa área de cerca 

de 5 hectares para o plantio, cuidado e colheita de vegetais consumidos na região. 



147 

 

 

Eixo do processo de sistematização 

Potencial formador do trabalho e da cultura emergida do trabalho na horta comunitária de Ipiaú. 

 

Procedimentos 

● Coordenará o processo uma comissão composta pela pesquisadora proponente e por três 

membros da comunidade eleitos por todos os que integram a horta. 

● Será realizada ao longo de 5 meses, iniciando com um encontro de sensibilização no qual 

será apresentada a proposta (etapas 1 e 2 do processo de sistematização) e será construído o 

acordo coletivo mediante a aceitação por parte dos trabalhadores em participar da pesquisa. 

Nesse encontro inicial também será elaborado o cronograma de atividades, definindo dias, 

horário e local. O encontro seguinte será para a efetivação da etapa 3 da atividade de 

sistematizar a experiência. Depois haverá encontros semanais, realizando-se as etapas 4 e 5 

para cada uma das dimensões do trabalho que estão sendo pesquisadas. 

 

Reconstrução histórica 

Será elaborada a partir do relato dos membros que compõem a equipe de trabalho na Horta 

Comunitária. 

 

Roteiro de dimensões a ordenar e classificar 

1. Dimensões da organização coletiva e do trabalho 

2. Dimensões socioeconômicas e autoconsumo da produção 

3. Dimensão produtiva (aspectos agroecológicos e/ou ambientais) 

 

Produto 

Considerações do Processo de Sistematização e Cartilha Digital. 

  



148 

 

APÊNDICE C – Instrumento de Construção de Dados/Roteiro para a Construção da 

Linha do Tempo 

 

Dados gerais 

Participantes – Idade e funções 

________________________________________________________ 

________________________________________________________ 

 

Objetivo 

Recuperar a história da Horta Comunitária de Ipiaú a partir da lembrança de fatos marcantes 

para os sujeitos da pesquisa. 

 

Material 

Papel, bonecos de cartolina (cortados previamente), cola, tesoura, jornais e revistas, lápis para 

colorir, pincel. 

 

Desenvolvimento 

● Previamente, o coordenador do processo constrói a estrutura da linha do tempo e confecciona 

os bonecos. 

● Cada pessoa recebe um boneco, que será colorido de acordo com as suas preferências e com 

o que lhe possa representar. 

● O coordenador faz questionamentos sobre a origem da horta comunitária (Quando e como o 

projeto começou? Quem foram os primeiros trabalhadores?). 

● As respostas a essas perguntas trazem as primeiras informações que vão compor a linha do 

tempo. 

● Os participantes, a partir dessas informações iniciais, sinalizam o momento em que entraram 

na história da horta, contam como era o espaço nesse momento. 

● Elementos dessas falas são registrados na linha do tempo. 

● O participante que narrou colocou o boneco representando sua entrada nesta história. 

 

Observação 

O produto resultado da aplicação dessa metodologia é classificado como documento e se torna 

um dos objetos que serão analisados no projeto. 

 

Fonte: Manual de Metodologias Participativas para o Desenvolvimento Comunitário. 

  



149 

 

APÊNDICE D – Instrumento de Construção de Dados/Roteiro para Roda de Conversas 

sobre a Dimensão da Organização Coletiva e Trabalho 

 

Dados gerais 

Participantes – Idade e funções 

________________________________________________________ 

________________________________________________________ 

 

Acolhida 

 

Temas abordados 

Outras experiências de trabalho anteriormente a esta – qual era a dinâmica do trabalho? 

O que o(a) motivou a iniciar e continuar o trabalho na horta comunitária? 

Principais diferenças em relação aos trabalhos anteriores. 

Como é a rotina de trabalho? Como o trabalho é organizado? Qual a divisão social do trabalho? 

Problemas estruturais que afetam a coletividade – Quais e como são direcionados? (Saber quem 

faz o que e em que se baseia a divisão do trabalho). 

Que organizações estão presentes e têm influência ou estabelecem parcerias com a 

comunidade? Como lidam com essa influência? (Conhecer influências e relação de poder com 

outras instituições). 

Quais questões têm mobilizado a organização coletiva? (Saber sobre interesses e aspectos que 

geram a organização coletiva). 

Como as famílias organizam a relação de trabalho entre o espaço de produção familiar e o 

espaço coletivo de produção? 

 

Encerramento 

Roda de cirandas 

 

Observação 

O desenvolvimento da metodologia será registrado por meio da gravação com o celular da 

pesquisadora. Um colaborador será designado para a tarefa de gravação. Durante a roda de 

conversa, a pesquisadora também registrará, no diário de campo, os aspectos que mais 

chamarem a atenção. 

  



150 

 

APÊNDICE E – Instrumento de Coleta de Dados/Roda de Conversa sobre a Dimensão 

Socioeconômica e o Autoconsumo da Produção 

 

Dados gerais 

Participantes – Idade e funções 

________________________________________________________ 

________________________________________________________ 

 

Acolhida 

 

Temas abordados 

Qual o objetivo de se escolher trabalhar coletivamente? 

(Ao saber sobre os objetivos do trabalho coletivo o pesquisador colhe dados sobre o que esses 

trabalhadores pensam de espaços como este e, dessa forma, organizar o mundo do trabalho) 

Objetivos individuais relacionadas ao trabalho 

(Saber sobre a relação com a horta, se esse tipo de trabalho é uma escolha ou se a ausência de 

outras possibilidades levou à atual situação) 

Uso de maquinário e ferramentas nas atividades produtivas. Em quais atividades se utiliza, a 

quem pertence, quem opera. Instalações – quais, em que condições? 

(Saber sobre os meios de produção) 

Como é empregada a renda do trabalho desenvolvido na horta? 

(Saber sobre a relação de dependência ou não da renda proveniente da horta comunitária) 

Resultados da produção – Estratégias de venda, definição dos valores dos produtos 

(Saber sobre a relação que estabelecem entre trabalho e valor do trabalho) 

 

Encerramento 

Roda de cirandas 

 

Observação 

O desenvolvimento da metodologia será registrado por meio da gravação com o celular da 

pesquisadora. Um colaborador será designado para a tarefa de gravação. Durante a roda de 

conversa, a pesquisadora também registrará, no diário de campo, os aspectos que mais 

chamarem a atenção. 

  



151 

 

APÊNDICE F – Instrumento de Construção de Dados/Roteiro para a Roda de Conversa 

sobre a Dimensão Produtiva/Aspectos Agroecológicos e/ou Ambientais 

 

Dados gerais 

Participantes – Idade e funções 

________________________________________________________ 

________________________________________________________ 

 

Acolhida 

 

Temas abordados 

Quais variedade de plantas são cultivadas e com qual finalidade? 

(Saber se há preocupação com a diversidade de culturas e os benefícios que essa diversidade 

traz; saber sobre o uso: medicinal, comercial, controle biológico, autoconsumo) 

Os elementos naturais (vento, chuva, calor, vegetação espontânea, insetos, fungos, doenças) 

interferem na produção e no trabalho cotidiano? Que tipo de interferência? Caso seja uma 

interferência negativa, o que é feito para minimizar o efeito? 

(Saber se lidam de forma sustentável com elementos naturais) 

Há preocupação em obter melhores resultados do solo e dos vegetais? Faz-se uso de fertilizantes 

sintéticos e agrotóxicos? 

(Saber sobre processos de adubação e fertilização) 

Origem das sementes utilizadas na horta. 

(Saber a origem das sementes e se eles têm conhecimentos sobre a produção da própria 

semente) 

Formas de cultivo e tecnologias usadas. Há orientação técnica, de quem e como é feita? 

(Saber sobre os princípios que sustentam o trabalho com a terra) 

Como se deu a relação com a terra, com quem aprendeu e se já tinha contato com as práticas 

agrícolas. 

(Saber como se dão as trocas de saberes ambientais e agroecológicos) 

 

Encerramento 

Roda de cirandas 

 

Observação 

O desenvolvimento da metodologia será registrado, o produto resultante é classificado como 

documento e se torna um dos objetos que serão analisados no projeto. 

  



152 

 

APÊNDICE G – Análise dos Dados/Roteiro para a Análise do Conteúdo Coletado no 

Processo de Sistematização da Experiência 

 

Identificação do Documento 

Quem produziu______________________________________________ 

Data ____/____/____ 

Contexto de produção 

 

O que foi abordado? Questão  

Respostas (aspectos mais relevantes) 

1   

2   

3   

4   

5   

6   

 

Categorias frequentes e comuns nas 

verbalizações (falas) 

Definição a partir da verbalização e da 

fundamentação teórica 

  

  

  

  

  

  

 

Referencial teórico para a análise 

Considerações 

 

  



153 

 

APÊNDICE H – Análise e Validação do Produto/Roteiro da Roda de Conversa para 

Análise e Validação do Produto por Professores dos Cursos Técnicos do 

Cetep Médio Rio das Contas 

 

Dados gerais 

Participantes – Idade e funções 

________________________________________________________ 

________________________________________________________ 

 

Acolhida 

 

Apresentação do Produto 

Portfólio digital 

 

Questões do Google Forms 

1. Avaliação da temática 

2. Avaliação do conteúdo no produto 

3. Sobre a Sistematização de Experiência sugerida no produto para a constituição de uma 

formação humana emancipatória, o que ela inspira à sua prática e, caso a usasse, em que 

situação e como a aplicaria? 

 

Encerramento e agradecimento 

 

  



154 

 

APÊNDICE I – Termo de Assentimento Livre e Esclarecido 

Instituto Federal Baiano de Educação, Ciência e Tecnologia 

 

Prezado (a) _______________________________________________. Convidamos você para 

participar como voluntário(a) na pesquisa intitulada “[...] PORQUE AQUI A GENTE 

TRABALHA, A GENTE VIVE DO [QUE É] DA GENTE”: EXPERIÊNCIAS E 

EXPERIMENTAÇÕES NA HORTA COMUNITÁRIA DE IPIAÚ E A CONSTITUIÇÃO 

DE TERRITÓRIOS EDUCATIVOS DA EPT, de autoria e responsabilidade da mestranda 

Uilma dos Santos Ramos, aluna do Mestrado Profissional em Educação Profissional e 

Tecnológica (ProfEpt) do Instituto Federal Baiano de Educação, Ciência e Tecnologia, tendo 

como orientador o Dr. Heron Ferreira Souza, professor e pesquisador do IF Baiano. A pesquisa 

tem como objetivo sistematizar a experiência de trabalho e as relações estabelecidas a partir 

dele, buscando compreender em que medida os sentidos e as práticas que surgem dessa 

experiência podem caracterizar o trabalho como princípio educativo, e o espaço da Horta 

Comunitária de Ipiaú como formador e pedagógico. Sua participação se dará na construção e 

atuação no processo de sistematização. O processo de Sistematização de Experiência está 

previsto para se desenvolver em 8 (oito) encontros. Essa atividade fornecerá dados que possam 

apontar elementos do trabalho como princípio educativo. As considerações a respeito do 

processo de sistematização serão utilizadas como conteúdo do produto educacional elaborado 

a partir da pesquisa, uma cartilha digital. 

A pesquisa proposta se constituirá observando-se as orientações éticas previstas na legislação, 

como participação voluntária e confiabilidade. Embora essa seja uma pesquisa de caráter social, 

entende-se que toda pessoa envolvida numa coleta de dados está suscetível a riscos, prevendo 

a possibilidade de ameaças como “estigmatização, divulgação de informações, invasão de 

privacidade, divulgação de dados confidenciais, interferência na vida e na rotina dos sujeitos, 

embaraço de interagir com estranhos, medo de repercussões eventuais e riscos relacionados a 

divulgação”. E ainda, “Responder a questões sensíveis, tais como atos ilegais, violência, 

sexualidade” e “tomar tempo dos sujeitos ao responder ao questionário/entrevista”, apontadas 

pela Tabela de riscos e providências para minimizar os riscos para os participantes de pesquisa 

do Instituto Federal Baiano, o pesquisador levará em consideração as ações e providências que 

devem ser tomadas na tentativa de reduzir ou minimizar os riscos, e será assegurado aos 

participantes o direito de interromper a sua participação a qualquer momento, sem precisar 

justificar a sua decisão. É pertinente colocar que as pessoas que participarem do projeto não 

terão nenhum tipo de custo, assim como também não receberão pagamentos por sua 

participação. Para qualquer outra informação, você poderá entrar em contato com a 

pesquisadora, na Rua Adilson Aragão, n.º 16, Ipiaú, Bahia, CEP 45570-000, ou pelo telefone 

(73) 3531-2708 ou pelo celular (73) 99142-6528, ou ainda por e-mail uilmanega@hotmail.com, 

ou poderá entrar em contato com o Comitê de Ética em Pesquisa. 



155 

 

Consentimento Pós-Informação 

 

Eu, __________________________________________________, fui informado(a) sobre o que 

a pesquisadora quer fazer e por que precisa da minha colaboração, e entendi a explicação. Por isso, 

eu concordo em participar do projeto, sabendo que não vou ganhar nada e que posso sair quando 

quiser, e que meu nome não será divulgado. Este documento é emitido em duas vias, que serão 

ambas assinadas por mim e pela pesquisadora, ficando uma via com cada um de nós. 

 

 

________________, _______de __________________de _____________ 

 

 

 

Assinatura do(a) Participante: _____________________________________________ 

 

Assinatura da Pesquisadora Responsável: ____________________________________ 

  



156 

 

APÊNDICE J – Produto Educacional 

 

 

 



157 

 

 

 



158 

 

 

 

 

 



159 

 

 

 

 



160 

 

 

 

 



161 

 

 

 

 



162 

 

 

 

 



163 

 

 

 

 



164 

 

 

 

 



165 

 

 

 

 



166 

 

 

 

 



167 

 

 

 

 



168 

 

 

 

 



169 

 

 

 

 



170 

 

 

 

 



171 

 

 

 

 

 



172 

 

 

 

 



173 

 

 

 

 



174 

 

 

 

 

CLIQUE AQUI PARA VER A LINHA COMPLETA 



175 

 

 

 

 

 



176 

 

 

 

 



177 

 

 

 

 



178 

 

 

 

 



179 

 

 

 

 

 



180 

 

 

 

 



181 

 

 

 

 



182 

 

 

 

 



183 

 

 

 

 

 



184 

 

 

 

 



185 

 

 

 

 



186 

 

 

 

 



187 

 

 

 

 

 



188 

 

 

 

 



189 

 

 

 



190 

 

 

 

 



191 

 

 

 

 

 



192 

 

 

 

 


