
1 
 

MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO PIAUÍ 

                                MESTRADO PROFISSIONAL EM FILOSOFIA 

 
  

 
 
 
 
 
 

FRANCISCO CLAILSON DE CARVALHO LIMA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
A EDUCAÇÃO EM SÊNECA: os "exemplos ético-motivacionais" no exercício 

diário do docente como “terapia” no enfrentamento das adversidades 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 

TERESINA  

2021  

 



2 
 

FRANCISCO CLAILSON DE CARVALHO LIMA 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
   
  

A EDUCAÇÃO EM SÊNECA: os "exemplos ético-motivacionais" no exercício 

diário do docente como “terapia” no enfrentamento das adversidades 

 
 

Dissertação submetida ao Programa de 
Mestrado Profissional em Filosofia da 
Universidade Federal do Piauí, como 
requisito parcial para a obtenção do título 
de Mestre em Filosofia. 
 
Orientador: Prof. Dr. Luizir de Oliveira 

 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

TERESINA  

2021 

 



3 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FICHA CATALOGRÁFICA 

Universidade Federal do Piauí 

Biblioteca Comunitária Jornalista Carlos Castello Branco 

Divisão de Processos Técnicos 

 

Bibliotecário: Rigoberto Veloso de Carvalho – CRB-3/988 

 

L732e Lima, Francisco Clailson de Carvalho. 

 

A educação em Sêneca: os “exemplos éticos- motivacionais” no exercício 
diário do docente como “terapia” no enfrentamento das adversidades / 
Francisco Clailson de Carvalho Lima. -- 2021. 

147 f. 

Dissertação (Mestrado Profissional em Filosofia)– Universidade Federal do 

Piauí, Centro de Ciências Humanas e Letras, Teresina, 2021. 

“Orientação: Prof. Dr. Luizir de Oliveira”. 

CDD – 188 



5 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Aos meus pais, Manoel Quinco de Lima e 

Maria Hilma de Carvalho Lima (in 

memoriam). 

 



6 
 

AGRADECIMENTOS 

 

  Agradeço primeiramente a Deus, por ter me consolado e preservado em 

tempos difíceis (pandemia), momentos que pensei que não iria superar diante de 

tantos acontecimentos estranhos vivenciados.  

Ao meu orientador, professor Luizir de Oliveira, por ter me acolhido e 

incentivado, com seu magnífico conhecimento filosófico, e também por ter mostrado, 

de maneira carismática, o universo da filosofia estoica.  

Aos professores Dr. José Renato de Araújo Sousa e Dra. Ivanete Pereira pelas 

importantes contribuições na construção desta dissertação e também pelos 

ensinamentos essenciais na banca de qualificação.  

Às professoras Dra. Elnora Gondim, Maurea Farias e Cecilia Gondim, pelos 

momentos de aprendizados no curso de graduação em Filosofia (CEAD/UFPI). E à 

professora Aryane Raissa, por ter me apresentado a Obra “Da tranquilidade da alma” 

do filósofo Sêneca, que serviu de inspiração para que eu pudesse adentrar a complexa 

filosofia estoica.  

À minha mãe, Maria Hilma de Carvalho Lima (in memoriam), que sempre me 

incentivou a prosseguir nos estudos e me fez superar os momentos difíceis 

vivenciados na trajetória estudantil.  

Aos meus irmãos: Antônio de Carvalho Lima, Antônio Carlos de Carvalho Lima, 

Antônio Cláudio de Carvalho Lima, Manoel Quinco de Lima Filho e Heládio de 

Carvalho Lima; e também às minhas irmãs: Luiza Meire de Carvalho Lima, Risomar 

de Carvalho Lima e Raimunda Claézia de Carvalho Lima, que me inspiram a 

prosseguir a vida, mesmo tendo que, em certos momentos, escolher caminhos que 

nos separam fisicamente. Porém, permanecemos unidos em nossos corações.  

Por fim, aos meus familiares e amigos pelo apoio nessa caminhada 

desafiadora.  

 

 

 

 

 

 



7 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Se para ganhares coragem necessitas de 
exemplos, não custa muito arranjá-los: em 
qualquer época os há com abundância.”  
 

(SÊNECA, Cartas a Lucílio, 24-3).  

 

 



8 
 

LIMA, Francisco Clailson de Carvalho. A EDUCAÇÃO EM SÊNECA: os "exemplos 
ético-motivacionais" no exercício diário do docente como “terapia” no 
enfrentamento das adversidades. 2020. 133p. Dissertação (Mestrado Profissional 
em Filosofia) – Universidade Federal do Piauí (UFPI), Teresina, 2021. 

 

RESUMO 

 

Esta dissertação, que aborda os "exemplos ético-motivacionais" no exercício diário do 
docente como “terapia” no enfrentamento às adversidades” tem como objetivo analisar 
como a filosofia estoica pode oferecer elementos para a     qualidade de vida dos 
docentes. A partir da reflexão acerca da obra de Sêneca Cartas a Lucílio, surgiu a 
seguinte problematização: os exemplos éticos-motivacionais senequianos podem 
contribuir como   “terapia” no encorajamento do docente nas relações profissionais 
e pessoais  frente à realidade frenética em que estamos expostos na escola e na 
sociedade? Tal problemática faz-se necessária por partir da hipótese de que a escola 
é um espaço no qual os valores éticos estão em constante aperfeiçoamento em sua 
aplicação. Trata-se de uma pesquisa bibliográfica, com abordagem qualitativa, 
fundamentada na obra Cartas a Lucílio, do filósofo Sêneca, e com suporte em autores 
clássicos Diógenes Laércio (2008), Pierre Hadot (2014, 2016), Michel Foucault (1985), 
bem como, em comentadores contemporâneos Paul Veyne (2015), Jean Brun (1987), 
Luizir de Oliveira (2010), entre outros. Esta pesquisa também apresenta uma proposta 
de intervenção a partir das narrativas dos docentes estabelecer os pontos de diálogos 
possíveis entre o estoicismo e o contexto na atualidade. A relevância desta pesquisa 
se apresenta coincidentemente em tempos de pandemia o que colabora ainda mais 
com a possibilidade por meio dos “exercícios espirituais” o indivíduo tornar-se 
“exemplo ético-motivacional” para si e também para o outro.  
 
Palavras-chave: Estoicismo. Exemplos Ético-motivacionais. Sêneca. Educação. 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 
 

ABSTRACT 

 

This dissertation was entitled "The "ethical-motivational examples" in the daily practice 
of the teacher as "therapy" in facing adversities", and its objective is to analyze how 
the stoic philosophy can offer elements for the quality of life of teachers, from the look 
on Seneca's Work "Letters to Lucilio", the following problem is obtained: The ethical 
motivational examples from Seneca contribute as "therapy" in the encouragement of 
the teacher in professional and personal relationships facing the frenetic reality in 
which we are exposed in school and in society. This problem on "Motivational Ethical 
Examples is necessary because it starts from the hypothesis that the school is the 
space where ethical values are constantly improved and practiced. The methodology 
adopted articulates a bibliographical research that is based on the Work Letters to 
Lucilius by the philosopher Seneca, to complement our studies we will also use the 
ideas of Diogenes Laertius, (2008), Paul Veyne, (2015), Luizir de Oliveira (2010), 
Pierre Hadot (2014, 2016), Michel Foucault (1985), Jean Brun (1987), among others. 
This research will have as an intervention proposal, based on the teachers' narratives, 
to establish the possible points of dialogue between Stoicism and the current context. 
The relevance of this research is presented coincidentally in times of pandemic, which 
collaborates even more with the possibility that through "spiritual exercises" the 
individual becomes an "ethical-motivational example" for himself and also for others.  

Keywords: Stoicism. Ethical-motivational examples. Seneca. Education. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



10 
 

 LISTA DE QUADROS 

 

Quadro 1 - Exercícios da atenção (Cartas 123)........................................ 109 

Quadro 2 - Exercícios da lembrança (Cartas 78)...................................... 110 

Quadro 3 - Exercícios da indiferença (Cartas 82)..................................... 111 

Quadro 4 - Exercícios exame de consciência (Cartas 78,19)................... 112 

Quadro 5 - Exercício da conversão do olhar (Cartas 105,6)..................... 114 

Quadro 6 - Exercício da escrita de sí (Cartas 84)....................................... 115 

Quadro 7 - Exercício da Meditação (Cartas 82)......................................... 116 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 
 

SUMÁRIO 

 

 INTRODUCÃO.......................................................................................... 13 

1 BREVE PANORAMA DO SURGIMENTO DO ESTOICISMO NA 
GRÉCIA ANTIGA..................................................................................... 

20 

1.1 Estoicismo antigo................................................................................... 25 

1.2 Estoicismo médio................................................................................... 37 

1.3 Estoicismo imperial................................................................................ 39 

2 A NOÇÃO DE EDUCAÇÃO A PARTIR DOS ENSINAMENTOS DO 
PÓRTICO NO ESTOICISMO ANTIGO..................................................... 

52 

2.1 O pensamento eclético no estoicismo médio como incentivador de 
uma educação diversificada.................................................................. 

54 

2.2 A concepção de educação senequiana no estoicismo imperial.......... 55 

2.3 As ideações pedagógicas nas Cartas a Lucílio em relação aos 
exemplos ético-motivacionais para a formação do docente............... 

63 

3 FILOSOFIA ESTOICA COMO EXEMPLO ÉTICO-MOTIVACIONAL 
PARA A PRÁTICA DOCENTE NA CONTEMPORANEIDADE................ 

76 

3.1 Discurso filosófico na atividade docente: uma orientação para o modo 
de vida prático................................................................................. 

86 

3.2 Docentes e discentes: o cuidado de si em um direcionamento ao 
cuidado do outro........................................................................................ 

90 

3.3 O cuidado de si na vida laboral dos professores................................ 98 

4 INTEVENCAO FILOSÓFICA DOS “EXERCÍCIOS ESPIRITUAIS” 
COMO AUXÍLIO NO ENFRENTAMENTO DAS ADVERSIDADES.......... 

102 

4.1 Abordagem da pesquisa......................................................................... 104 

4.2 Espaço da pesquisa................................................................................ 106 

4.3 Público-alvo da pesquisa....................................................................... 106 

5 EXECUÇÃO DAS OFICINAS................................................................... 107 

5.1 Percurso da primeira oficina.................................................................. 107 

5.2 Percurso da segunda oficina................................................................. 109 

5.3 Percurso da terceira oficina...................................................................   110 

5.4 Percurso da quarta oficina..................................................................... 111 

5.5 Percurso da quinta oficina..................................................................... 113 

5.6 Percurso da sexta oficina....................................................................... 114 

5.7 Percurso da sétima oficina..................................................................... 115 

 CONSIDERAÇÕES FINAIS...................................................................... 118 

 REFERÊNCIAS........................................................................................ 121 



12 
 

 APÊNDICES.............................................................................................. 126 

 ANEXOS.................................................................................................... 128 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



13 
 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

Este trabalho iniciou-se por meio de observações do cotidiano dos professores 

da Unidade de Ensino Santos Dumont, no município de Trizidela do Vale, no Estado 

do Maranhão. Com isso, constatamos, a partir de relatos dos professores acerca dos 

desafios enfrentados em suas atividades laborais, que os docentes da referida 

Instituição de Ensino desconhecem os textos da filosofia estoica que tratam da 

temática do cuidado de si e do outro.  

Nesses relatos, os professores argumentam sobre a desatenção com relação 

a acontecimentos, constantes recordações acerca de fatos não positivos, 

medo/insegurança do desconhecido, ausência de reflexão sobre uma forma de viver, 

preocupação em atribuir importância a fatos que não direcionam para objetivos 

eficazes, bem como desconhecem o hábito de falar de si no exercício da escrita, não 

tendo o costume da meditação como forma de prevenção sobre acontecimentos 

inesperados. Desta forma, são expostos a situações de estresse diante da vida 

frenética e das constantes exigências a que são submetidos no cotidiano. Pensando 

em um modo terapêutico, utilizaremos as exortações morais presentes nas Cartas a 

Lucílio como uma possibilidade de orientá-los para tornar menos exaustivas suas 

atividades laborais, utilizando elementos da filosofia estoica para o enfrentamento das 

adversidades que incomodam os docentes em suas atividades laborais e no dia a dia.   

Nos ensinamentos filosóficos senequianos há uma possível sustentação 

inspiradora na perspectiva de provocar mudança do eu, e também de outros 

envolvidos, tornando-se compreensível, acessível, quando colocados em prática com 

cautela e sem desperdício do tempo, ou seja, utilizar o tempo de maneira racional.   

Assim, na Carta 106, Sêneca nos ensina que se perde tempo com situações 

superficiais, preocupação com tudo que nos rodeia. Sofremos de intemperança em 

querer aprender tudo, e que as teorias não são suficientes para tornar os homens 

aptos, apenas os tornam cultos. O conhecimento é algo mais amplo, e que apresenta 

acessibilidade, na medida em que nos esforçamos para aprender, sem muita 

preocupação com as coisas externas, e que não necessitamos de acúmulo de livros, 

excesso de informações para a nossa formação. Estamos acostumados a dissipar 

tudo, padecemos de instabilidade todo o tempo, até na utilização do conhecimento. 



14 
 

Trata-se, nesse contexto, de uma crítica do filosofo Sêneca ao uso em excesso de 

erudição feita pelos homens. 

Essa argumentação colabora com a possibilidade do ensino-aprendizagem 

para a vida, e também nos alerta acerca do tratamento consciente com o tempo. 

Desse modo, enfatiza-se que a leitura realizada neste estudo não pretende apresentar 

inferências inquestionáveis sobre o tema abordado, nem mesmo impor nossa 

concepção a respeito dele. Todavia, busca-se, dentro dos limites desta pesquisa, 

contribuir para uma melhor qualidade de vida dos docentes com a utilização dos 

princípios estoicos, não como um fim, mas como uma possibilidade de aprender todos 

os dias. 

Para a produção do presente estudo, mantivemos no nosso horizonte de 

reflexão  os seguintes objetivos: desenvolver a relação entre a filosofia estoica e a 

prática dos docentes na contemporaneidade, visando a uma melhoria na qualidade 

de vida dos professores de filosofia da Unidade de Ensino Santos Dumont, em um 

direcionamento gradual com a filosofia estoica e a prática dos docentes;  pretende-se, 

ainda, estabelecer os pontos de diálogos possíveis entre a proposta e o contexto 

docente contemporâneo, mediante as leituras das exortações morais senequianas e, 

nessa perspectiva, relacionar os elementos do estoicismo que podem ser 

“atualizados” para uma prática docente eficaz, e nesses estudos do estoicismo, 

relacionar com a prática docente; e, ainda, oferecer elementos retirados da filosofia 

estoica, que possam auxiliar na recuperação desses docentes adoecidos em 

decorrência da vida frenética do dia a dia. 

A organização deste trabalho deu-se pensando nos princípios da filosofia 

estoica, que contribuem para o docente aproximar sua realidade com os 

ensinamentos transmitidos pelos estoicos, uma vez que o filósofo Sêneca aborda, de 

maneira útil, a parte prática de sua filosofia. O modo como Sêneca trata os temas é 

de um cuidado especial, que seria impossível não associar à realidade em que 

vivemos. Dessa maneira, “O conhecimento, para ele, só possui utilidade se puder ser 

aplicado no dia a dia. Caso contrário, transforma-se num acúmulo inútil de 

informações, numa repetição sem sentido de velhas doutrinas.” (OLIVEIRA, 2010, p. 

16).  

O ponto inicial foi a organização de grupos de pesquisas, estudos e atividades 

práticas sobre temáticas da Filosofia Estoica na Unidade de Ensino Santos Dumond, 

por meio da realização de leituras das Cartas a Lucílio, bem como a prática dos 



15 
 

exercícios para a sabedoria, dentre eles o “reivindicar-se”1, com o objetivo de 

constatar que os elementos da filosofia estoica podem auxiliar os docentes na 

contemporaneidade. Por meio dessas atividades, propõe-se que é possível alcançar 

uma qualidade de vida por meio dos fundamentos nos ensinamentos da filosofia 

estoica, especificamente na obra Cartas a Lucílio (SÊNECA, 2018), referência 

principal para a construção desta pesquisa. Porém, importante ressaltar que também 

serão explorados outros comentadores da filosofia antiga, que se dedicaram ao 

estoicismo. Objetivou-se, em suma, estabelecer pontos de diálogo possíveis entre a 

proposta estoica e o contexto docente.  

Para tanto, utilizam-se análises das Cartas a Lucílio, buscando interpretá-las 

em um alinhamento com a vivência dos professores, a partir dessa concepção de 

relações entre a filosofia estoica como terapia desses docentes atingidos pela rotina 

frenética no dia a dia, adotando uma perspectiva do estoicismo2 como ferramenta para 

auxiliar os professores no cotidiano. 

Para execução da primeira etapa da pesquisa (parte teórica), inicialmente 

houve coleta de material bibliográfico necessário para o aprofundamento do tema 

proposto, tendo como ponto de partida as análises dos conceitos teóricos e 

questionamentos elencados pelo filósofo Sêneca, na obra Cartas a Lucílio (2018), e 

Pierre Hadot, em A filosofia como maneira de viver e Exercícios Espirituais (2014). 

Além disso, contamos com a contribuição das ideias de outros comentadores 

do estoicismo, tais como Jean Brun, em O estoicismo (1987), e Luizir de Oliveira, em 

Sêneca: Uma vida dedicada à filosofia (2010). Para eles, bem como para outros 

intérpretes do estoicismo, a forma de realização da compreensão é essencial para o 

conhecimento da filosofia estoica. Desta forma, percebe-se uma relação entre esses 

autores com os conceitos de engajamento na aplicação da filosofia de Sêneca para 

um melhor entendimento da reflexão filosófica alicerçada nos exemplos éticos para 

enfretamento das adversidades habituais do docente. 

 

 
1 “Trata-se de uma atividade que nos permite a retomada de nós mesmos, desse “eu” que é a todo 

momento roubado, subtraído, e que acaba por nos fugir às mãos posto que sempre às voltas com 
atividades exteriores que nos impedem de alcançar um estado de autoconcentração necessária, 
fundamental mesmo, para que se possa gradativamente aproximar-se da sabedoria de vida. Trata-se 
de uma condição sine qua non para qualquer progresso significativo que se queira se o intuito é o de 
aprender a viver melhor”. (OLIVEIRA, 2016, p.158). 

2 “O estoicismo era um projeto pedagógico completo. Visava a ajudar as pessoas a tornarem-se sábias 
e, consequentemente, ajudá-las a assumir um tipo de vida que as levasse à felicidade.” (LARA, 1989, 
p. 186). 



16 
 

Serão abordados, ainda, como sustentação da pesquisa, os filósofos estoicos 

do Período Imperial (Epicteto e Marco Aurélio), que subsidiam o modo como nos 

propomos a desenvolver as questões relacionadas ao estoicismo, à natureza, à alma, 

à ética e à educação, para que compreendamos proximidades teóricas nos 

pensadores abordados, relacionadas aos exemplos éticos motivacionais nas 

atividades de reflexão filosófica dos docentes, através do diálogo entre passado e 

presente. 

Por fim, como há, no estudo, uma relação com a educação, por intermédio de 

uma proposta de intervenção filosófica, utilizaremos, para sua execução, orientações, 

conceitos e análises dos autores Cerletti (2009) e Kohan (2009), entre outros autores, 

a fim de compreender o pensamento de cada um sobre os possíveis meios para uma 

intervenção filosófica na escola.  

As ferramentas de pesquisa deverão evidenciar as problemáticas do tema. 

Para isso, foram utilizados livros, artigos, resenhas, dissertações, documentários e 

diversos outros materiais que auxiliarão na trajetória da pesquisa, possibilitando o seu 

desenvolvimento. Sendo assim, é necessário ampliar ao máximo as opções de fontes 

bibliográficas, mas considerando que as Cartas a Lucílio são a fonte principal, uma 

vez que a organização deste trabalho está totalmente centrada no diálogo de Sêneca 

com os professores por meio dos ensinamentos estoicos.  

No primeiro capítulo, cujo tema é “Breve panorama do surgimento do 

Estoicismo na Grécia Antiga”, serão abordados alguns pontos da conjuntura histórica 

do surgimento do estoicismo e os principais representantes de cada período do 

estoicismo; com a realização de um apanhado histórico iniciando pela expedição de 

Alexandre, “O Grande”, percorrendo cada fase da filosofia estoica: o estoicismo 

antigo, médio e imperial, dando ênfase aos seus respectivos representantes, Zenão 

de Cítio, Panécio e Sêneca. 

O segundo capítulo,  intitulado “A Noção de educação a partir dos 

Ensinamentos do Pórtico Antigo”, como sujeitos indispensáveis para o alcance da 

harmonia necessária do docente com o cosmos, relacionando esses elementos com 

a formação moral baseada nos princípios estoicos e, em especial, com o caráter 

formativo da filosofia senequiana, oferecem-se  algumas considerações importantes 

sobre a noção de educação a partir dos ensinamentos do pórtico no Estoicismo Antigo 

até o e Estoicismo Imperial.  

Ainda nesse capítulo, apresenta-se uma análise sobre o pensamento eclético 



17 
 

no Estoicismo Médio, como incentivador de uma educação diversificada e, por fim, a 

concepção de educação senequiana no Estoicismo Imperial. Desta forma, discute-se, 

em síntese, o estoicismo como filosofia que germina educação, em que a proposta 

estoica visa a uma educação do caráter, uma vez que o caráter não se muda, apenas 

tenta-se aprender como controlá-lo. Analisa-se o estoicismo em todas as suas fases, 

começando pelo Pórtico (Stoá), estoicismo antigo, passando pela multiplicação e 

mistura das ideias estoicas (estoicismo médio) e, por fim, numa educação firmada 

numa concepção ética e prática (estoicismo imperial) 

Nesse sentido, aborda-se o fato de os estoicos permitirem a alguns homens, 

na condição de aprendizes, a possibilidade de alcançarem, por meio de esforços, o 

aperfeiçoamento do conhecimento no caminho para a sabedoria. Mesmo que nenhum 

ser humano seja capaz de alcançá-la, porém, manter-se na busca da sabedoria é 

possibilidade para o encontro com o ideal de sábio verdadeiro dos estoicos.  

Nesse mesmo contexto, as ideações pedagógicas nas Cartas a Lucílio em uma 

relação com os exemplos ético-motivacionais para a formação do docente em uma 

relação com a formação do docente, oferecem alguns apontamentos educacionais 

que, por sua vez, são representados como exemplos indicadores para uma mudança 

do outro por meio do processo de aprendizagem. 

No terceiro capítulo, “A filosofia estoica como exemplo ético-motivacional para 

a prática docente na contemporaneidade”, apresenta-se uma proposta teórica 

preparatória para uma abordagem intervencionista”, que também segue com 

subtítulos provocativos acerca de como pensar a educação como meio de prática, 

reflexão, resiliência e criatividade, baseada na filosofia estoica.  

Aborda-se, ainda, o discurso filosófico na atividade docente na perspectiva de 

orientação para o modo de vida prático, ou seja, orientação para uma filosofia como 

maneira de viver e, nessa relação, também uma breve exposição sobre os “exercícios 

espirituais” como auxílio no enfrentamento das adversidades laborais dos docentes, 

nessa perspectiva, com o “olhar” voltado para a Filosofia Antiga, especificamente nos 

ensinamentos estoicos.  

Nessa mesma discussão, prossegue uma narração sobre os Docentes e 

discentes: o cuidado de si em um direcionamento ao cuidado do outro, momento em 

que pontuamos que o cuidado de si direciona-se a uma preservação de nós mesmos. 

Como respaldo teórico, o texto Primeiro Alcibíades, do filósofo Platão, apresenta a 

origem do cuidado de si, importante texto para discussão nesta pesquisa, bem como 



18 
 

Michel Foucault, que também apresenta uma investigação sobre o conceito de 

“cuidado de si” em Hermenêutica do sujeito (2006). 

No quarto Capítulo, apresenta-se a proposta de Intervenção filosófica dos 

“exercícios espirituais” como auxilio no enfrentamento das adversidades, seguindo 

para os subtópicos da abordagem da pesquisa: espaço da pesquisa, público-alvo. Por 

fim, no quinto capítulo, é narrada a execução das oficinas, demonstrando os percursos 

para a realização de cada tarefa na escola. 

A questão norteadora da nossa investigação é: Como os exemplos éticos 

motivacionais senequianos, adquiridos por meio da prática dos “exercícios espirituais”, 

contribuem como “terapia”3 no encorajamento do docente nas relações profissionais 

e pessoais frente à realidade frenética em que estão expostos.  

Nessa perspectiva, este estudo visa buscar colaboração nos exemplos ético-

motivacionais encontrados nas Cartas a Lucílio, como recursos no combate às 

adversidades no cotidiano dos docentes. Para tanto, investigou-se a relação dos 

professores contemporâneos com os ensinamentos da filosofia estoica, objetivando 

uma possível explicação sobre os motivos de tais profissionais permanecerem 

indiferentes e pouco utilizarem os ensinamentos da filosofia estoica em suas 

atividades laborais. 

Assim, salienta-se que este estudo dialoga com uma exposição teórico-

metodológica com o uso das Cartas a Lucílio, principal obra do filósofo estoico Anneu 

Sêneca, buscando compreender as possibilidades para adequação dos exemplos 

ético-motivacionais no combate às adversidades apresentadas no cotidiano do 

professor no Centro de Ensino Santos Dumont, na cidade de Trizidela do Vale, no 

estado do Maranhão.  

A partir da filosofia de Sêneca, propomos a relação do exemplo ético- 

motivacional na prática docente como motivação. Assim, a proposta filosófico-

intervencionista deve ser intermediada por “oficinas” no espaço escolar em momentos 

de prática dos “exercícios espirituais” como “terapia” no combate às adversidades 

como uma ideia de transformação cotidiana, apresentando-se como função 

terapêutica, numa perspectiva de renovação da qualidade de vida dos docentes em 

suas atividades laborais cotidianas.  

 
3 O termo “terapia” é usado no sentido de cooperação, orientação e prevenção, não tem a proposta de 

“cura”, mas, cuidado do ser.   
 



19 
 

Neste sentido, a proposta intervencionista realizada na Unidade de Ensino 

Santos Dumont, com os docentes que atuam na disciplina filosofia no Ensino 

Fundamental (5º ao 9º ano). Sendo organizada em 7 “Oficinas”, para práticas dos 

“exercícios espirituais paralelas aos dias das aulas de filosofia para realização de 

todas as tarefas propostas. A proposta intervenção revelará a possibilidade por meio 

dos “exercícios espirituais” de o indivíduo tornar-se “exemplo ético-motivacional” para 

si e também para outrem, mediante estudos baseados nos ensinamentos da filosofia 

estoica em uma relação com o passado e o presente.  Assim, as relações pessoais e 

sociais dos docentes podem tornar a sala de aula um espaço de cooperação e 

aprendizagem.  

Com essa iniciativa, entende-se que o estudo dessa temática pode provocar 

algum tipo de manifestação interior nos docentes, podendo ou não ser objeto de 

motivação para eles, mas que esse possível movimento interior pode despertar o 

cuidado de si, bem como o cuidado do outro e a necessidade de um debate mais 

abrangente das questões dos exemplos ético-motivacionais como fortalecedores das 

atividades laborais. 

A relevância desta pesquisa concentra-se no fato de, à medida que os docentes 

vão conhecendo os elementos da filosofia estoica e sua riqueza de ensinamentos 

práticos, vão, concomitante, refletindo acerca das adversidades que possam surgir 

tanto no ambiente de trabalho como nas relações sociais. Por meio dos ensinamentos 

estoicos é possível que os professores possam despertar questionamentos acerca da 

motivação, em uma reflexão interior.  

 

 

  



20 
 

1 BREVE PANORAMA DO SURGIMENTO DO ESTOICISMO NA GRÉCIA ANTIGA 

 

O estoicismo4 mostra-se sob uma classificação em três momentos históricos. 

O estoicismo antigo destacou-se em Atenas, no século III a.C., tendo como principais 

representantes: Zenão de Cítio, fundador da escola (336-264 a.C.); Cleanto (331-232 

a.C.) e Crisipo (280-210 a.C.).  

No entanto, é importante ressaltar que a filosofia estoica começou na Grécia, 

no período helenístico5, tornando-se importante escola filosófica da época. O nome 

tem origem na palavra grega Stoá 6, que significa pórtico, ou seja, lugar, na cidade, 

em que se reuniam os adeptos do estoicismo, uma espécie de local ou mesmo templo 

para uso público e foi o local escolhido por Zenão de Cítio7 para estabelecer-se. Como 

destaca Ferry, ele “ensinava sob arcadas recobertas de pinturas. Foi assim que a 

palavra ‘estoicismo’ foi criada. Vem simplesmente do grego stoa, que significa 

‘pórtico’” (FERRY, 2012, p. 8).  

O estoicismo foi se posicionando em momentos de grandes transformações 

nos aspectos políticos, religiosos e sociais, na Grécia, devido às grandes expedições 

de Alexandre, “O Grande” (334-323) para o Oriente antigo. Nesse contexto, o 

estoicismo foi, sobretudo, incentivador de uma unidade de pensamento com 

perspectivas de evolução do conhecimento. Assim, Oliveira (2010, p. 24) afirma que 

“o estoicismo foi elaborado em uma época de profundas convulsões sociais e políticas, 

marcadas pela ruína da pólis grega. Alexandre da Macedônia dera-lhe o golpe final 

[...]”. Nesse cenário, gregos passaram a ocupar outros territórios, espalhando seus 

modelos e alcançando predominância nessas novas colônias.  

Como resultado, instalaram uma majestosa difusão cultural, com a capacidade 

de abrangência para diversos povos, transmitindo resultados positivos (DUHOT, 

2006), evidenciados na “globalização” proposta por Alexandre, para quem o objetivo 

 
4 “Estoicismo deriva, com efeito, da palavra grega stoa, que significa pórtico.  Zenão ensinava perto do 

Pórtico Poecilo, assim designado – poecilo -, que significa revestido de pinturas. Polignoto o havia 
decorado de pinturas, para purificá-lo, pois sob a tirania dos Trinta, mais de mil e quatrocentos 
cidadãos haviam sido massacrados nesse lugar” (BRUN, 1987, p. 17-18). 

5 Designa tradicionalmente o período da história grega que se estende de Alexandre Magno, o 
Macedônio, até a dominação romana; portanto, do fim do século IV a. C ao fim do século I a.C. 
(HADOT, 2014 p. 139).  

6 Stoá era espaço onde reuniam-se alunos para os ensinamentos estoicos. 
7 Com cerca de 42 anos, Zenão começa a ensinar e funda uma escola. Primeiramente, seus alunos 

foram designados como zenonianos; depois, segundo o costume de dar a uma escola o nome do 
lugar onde estava estabelecida, chamou-lhes Estoicos. Estoicismo deriva, com efeito, da palavra stoa, 
que significa pórtico expressão “filosofia do pórtico” para designar o estoicismo (BRUN, 1987, p. 17). 



21 
 

era levar o idioma e a cultura dos gregos para diversas regiões. Por meio desse 

pluralismo cultural foram-se abrindo possibilidades para uma vida interativa com 

outras culturas e povos, incentivando-se a busca de novos conhecimentos.  

 Com relação a esse  processo de helenização de Alexandre,  em razão de os 

antigos estarem vivendo a expansão do Império, a pluralidade de culturas e o 

surgimento de novas relações com costumes e idiomas,  Duhot (2006) ressalta  que 

os gregos, nesse contexto histórico de agregação cultural, não apresentavam 

superioridade, rejeição ao pensamento de outros povos, mas o acolhiam, dando-lhe 

importância: 

 
[...] Para os antigos, o fato de alguém ter nascido na Síria, no Egito, na Ásia 
Menor ou na Grécia continental não tinha nenhum tipo de incidência ou de 
importância filosófica quando se tratava de um pensador grego, isto é, 
formado por grego. Isso não significa de forma alguma que os gregos 
desprezavam o pensamento dos bárbaros. Eles, ao contrário, às vezes 
davam a esse pensamento grande importância, concedendo-lhe uma 
antiguidade frequentemente exagerada, indicação de que o conheciam mal, 
se não por outras razões, pelo menos por razões linguísticas (DUHOT, 2006, 
p. 19). 
 

Desse modo é possível perceber que o acolhimento do pensamento de 

diferentes povos e a devida importância dada a ele foram fatores importantes no 

fortalecimento da expansão cultural.  

Hadot (1999) traz um questionamento relevante, quando indaga: “A expedição 

de Alexandre teve alguma influência sobre a evolução da filosofia grega?”. E em 

resposta, diz: “É certo que ela favoreceu o desenvolvimento científico e técnico, graças 

às observações geográficas e etnológicas que permitiu realizar [...].” (HADOT, 1999, 

p. 144). Isso evidencia a importância da expansão cultural para os diversos povos e 

lugares para o progresso da ciência, ocasionando, também, novos modos de pensar 

e novos costumes. 

Ademais, o cidadão grego não faz mais parte de uma estrutura simples (pólis), 

mas faz parte agora de um grandioso império, que não tem mais dependência de sua 

participação para a administração. A nova forma de organização colabora para o 

esvaziamento da cidadania daqueles gregos: já não cumpriam mais os deveres 

específicos (cívicos) daquela realidade a que antes eram submetidos; tornam-se 

cumpridores de obrigações comuns a todos, não tendo compromisso mais com um 

único grupo (FERREIRA, 1992).        



22 
 

Diante dessa nova configuração, o cidadão se transforma em súdito, perdendo 

o direito de fazer ingerências no progresso das cidades gregas, mas ganha a liberdade 

individual, libertando-se das preocupações coletivas. Nessa mesma discussão, 

declara Marrou:  

 
O verdadeiro herdeiro da cidade antiga não é, como se diz muitas vezes com 
matiz pejorativo, o indivíduo, mas a pessoa humana, que, liberta do 
condicionamento coletivo, do encastramento totalitário que lhe impunha a 
vida da cidade, toma agora a consciência de si própria de suas possibilidades, 
de suas exigências, de seus direitos. A norma, a justificação suprema de toda 
existência, comunitária ou individual, reside doravante no homem, entendido 
como personalidade autônoma, justificada em si mesma, encontrando, talvez 
além do Eu, mas através do Eu e sem renunciar jamais a sua individualidade, 
a realização de seu ser. [...] para o Helenístico, a existência humana não tem 
outro fim senão atingir a forma mais rica e mais perfeita de personalidade; 
como o cloroplasto modela e decora as figuras de argila, cada homem deve 
propor-se, como tarefa fundamental, modelar sua própria estátua [...].  
(MARROU, 1975, p. 158). 
 

De acordo com Reale (2003), poucos acontecimentos, por sua importância e 

seus resultados, são comparáveis ao advento do império de Alexandre Magno (359-

323 a. C), que, historicamente, no século IV, foi responsável por transformações 

culturais que impulsionaram o desmoronamento da pólis grega, afetando os fatores 

político, social e religioso, erradicando o antigo costume de controlar o cidadão com 

disciplina local. Contudo, nesse contexto histórico de transformações culturais, o 

aparecimento e o desaparecimento de importantes fontes literárias, sejam as do 

período clássico, sejam as que se originaram no período helenístico, deixaram muitas 

lacunas acerca dos conflitos morais existentes na época, e que tomaram proporções 

na Grécia Antiga.  

O processo de helenização que resultou na fusão da cultura grega com outras 

culturas, local e também de outras partes, resulta na mistura imediata da população, 

assim, essa dinâmica de conquistas e descobertas de  outros territórios chega até 

mesmo aos povos bárbaros8, isso é resultado do intercâmbio que Alexandre Magno 

provocou com outras regiões e culturas.  

A passagem histórica do helenismo grego para o romano, nesse contexto, foi 

marcada pelo significativo salto com mudanças de hábitos e de consistentes ideações 

filosóficas no Império Romano, embora tardiamente os romanos tenham se convertido 

aos vocábulos gregos.  

 
8 “Bárbaros”, para os gregos antigos, eram povos que não falavam a língua grega, e a expressão não 

era necessariamente pejorativa” (LAÉRCIO, 2008, p. 13).  



23 
 

 

. O processo de helenização que resultou na fusão da cultura grega com outras 

culturas, local e também de outras partes, resulta na mistura imediata da população. 

Entre essas influências nos segmentos da sociedade grega temos por exemplo da 

helenização dos ricos autóctones e dos bárbaros assimilando o idioma e costumes 

dos povos gregos.  

Por meio do intercâmbio que Alexandre Magno provocou com outras regiões e 

culturas, a passagem histórica do helenismo grego para o romano, nesse contexto, foi 

marcada pelo significativo salto com mudanças de hábitos e de consistentes ideações 

filosóficas no Império Romano, embora tardiamente os romanos tenham se convertido 

aos vocábulos gregos.  

A hibridização cultural dos gregos com a expansão de Alexandre “O Grande” 

possibilitou uma pluralidade de ideias que contribuíram para um novo estilo de vida, 

com a apreensão de valores e a divulgação desses para vários povos. Isto se refletiu 

na evolução na esfera política, cultural, entre outras, mas também foi responsável pela 

crise das cidades-estados grega e também da cidadania grega. Portanto, a crise grega 

facilitou invasões de outros povos, entre os quais estavam os romanos. Desse modo, 

Sanson (1998) contextualiza as mudanças intensas nas concepções sociais, políticas, 

ideações filosóficas e nos hábitos de vida que se deram em uma Grécia vencida pelos 

povos estrangeiros, dessa vez, sob o domínio dos povos romanos.  

Na importante linha que demarca uma crise grega em todos os aspectos (moral, 

cultural, político, econômico e religioso), e uma nova ordem de expansão geográfica 

do império grego, o renascimento de novas ideias sobre a descoberta do indivíduo 

surge como o principal motivo para o fortalecimento de novos tempos na cultura, 

política e sociedade dos povos gregos. Isto, porém, resultou numa crise existencial, 

uma vez que “A derrocada das cidades-estados criou, pois, para o homem grego, um 

vazio existencial, que urgia preencher” (LARA, 1989, p. 184); e nessas adversidades 

pelas quais passavam os povos gregos, percebe-se uma mudança no 

comportamento. Segundo Reale (1994), com a crise de seus antigos costumes, o que 

antes era espírito de coletividade, torna-se individual.  

É nesse contexto de redescoberta e da consciência de si do homem grego 

sobre a importância de sua individualidade em meio a crises diversas, e também do 

reconhecimento de si como um ser aberto a possibilidades de autonomia, que a escola 

estoica surge, não como um fim, mas um meio para uma época em crise, 



24 
 

apresentando ensinamentos para o progresso cultural. Conforme Duhot (2006, p. 18), 

“o Estoicismo não é, portanto, uma filosofia de consolação para uma época 

decadente, mas um pensamento maior de um helenismo triunfante que desenha o 

mundo e cria um imenso espaço [...].”  

Deste modo, mesmo em meio às várias instabilidades pelas quais passava a 

Grécia Antiga, como disputas por impérios no Oriente, o estoicismo teve a 

preocupação imediata em ensinar os elementos da filosofia estoica, preparando o 

terreno para um objetivo maior que era, inicialmente, contato com os povos. A exemplo 

disso, Zenão aconselhava para o afastamento dos assuntos políticos e o próprio 

filosofo Sêneca, embora envolvido com o poder, também discute sobre esse assunto 

nas Cartas a Lucílio, conselhos que orientam para cautela ao se envolver com a vida 

pública “chamo a tua atenção para aqueles estóicos que, vivendo à margem da 

política, se dedicaram ao estudo da condução da vida e do estabelecimento dos 

direitos humanos sem incorrerem ao desagrado dos poderosos” (SENECA, Cartas, 

14-14 )9, Sêneca esclarece que é possível viver em tranquilidade, dedicando a si 

mesmo,  ocupando-se em buscar conhecimentos para uma vida com sabedoria . 

Com todas essas observações, objetiva-se mostrar que o progresso cultural e, 

consequentemente, a visibilidade da escola estoica na época de Zenão, estão 

relacionados ao fato de que: 

 
O sucesso e o reconhecimento oficial da escola estoica se deveram sem 
dúvida a vários fatores: à qualidade intelectual e ao valor moral de seu 
ensinamento, à própria personalidade de Zenão, cuja temperança era 
proverbial, e também à necessidade da época (DUHOT, 2006, p. 23).  
 

Diante disso, depreende-se que a habilidade intelectual, a qualidade ética dos 

ensinamentos e a personalidade de Zenão, todos foram igualmente importantes para 

a afirmação de ser o estoicismo uma escola filosófica pautada nos ensinamentos 

éticos. Ainda sobre isso, como bem aponta Diógenes Laércio, a filosofia difundida por 

Zenão [...] “é de fato original; ele ensina a ter fome e consegue discípulos. Apenas um 

pão, um figo como sobremesa, e água para beber” (FILÊMON apud LAÉRCIO, 2008, 

p. 187).   

 
9 Nessa pesquisa, a obra Cartas a Lucílio, do filosofo Sêneca, preferimos citar pelo número da carta, 

seguido do número do parágrafo, apenas no caso de Sêneca. 



25 
 

Ainda, nessa perspectiva, sobre a perseverança de Zenão e a forma como ele 

transmitia costumes e o modo como encarava os desafios da época, Diógenes Laércio 

afirma que: “Na realidade ele superava todos em seu modo de viver e em dignidade, 

e, por Zeus, em felicidade. [...]” (LAÉRCIO, 2008, p. 188). Infere-se que a trajetória de 

Zenão, pautada em uma filosofia prática, com ensinamentos e modo de viver de 

acordo com os princípios estoicos, foram relevantes para atrair muitos seguidores 

comprometidos com uma vida de acordo com a natureza, aliás, o grande mote estoico, 

como veremos adiante.  

 

1.1 Estoicismo antigo 

 

Em linhas gerais, o estoicismo é uma corrente filosófica que se apresenta como 

uma filosofia com caráter universal, a qual aborda a conduta humana em uma busca 

de conformidade com o cosmos10. Fala-se, em linhas gerais, pelo fato de não haver 

uma determinada “unidade estoica”, posto terem chegado a nós apenas fragmentos 

dos fundadores dessa escola filosófica.  

Assim, Oliveira (2012, p. 24) colabora nesse mesmo diálogo, declarando que: 

“a filosofia estoica antiga é um campo aberto, complexo, porém pouco acessível ao 

pesquisador, pois seu material é muito fragmentário.”  

Nessa mesma discussão, Gazolla esclarece:  

    
Apesar de o estado fragmentário das fontes impedir, por vezes, a 
compreensão do que queriam dizer esses filósofos com certas noções e suas 
possíveis convergências, hoje o estoicismo ainda fala de muito perto. [...] 
Seria bom não perder de vista o quanto ele é profícuo na época em que 
vivemos, uma vez que diversos valores presentes têm sabor estoico: 
igualdade, fraternidade, moralidade, interioridade, escolha individual, 
cosmopolitismo, por exemplo, são campos reflexivos bem discerníveis no 
pensamento da Stoa (GAZOLLA, 1999, p. 16). 

 

O estoicismo surgiu na época helenística e tem como precursor Zenão de Cítio. 

Inicialmente, os filósofos estoicos não tinham de modo claro a noção da divisão da 

 
10 “Se você quer ter uma ideia exata daquilo que os gregos chamavam de cosmos, o mais simples é 

imaginar o todo do universo como se fosse um ser organizado e animado Para os estoicos, de fato, 
a estrutura do mundo, ou, se você preferir, a ordem cósmica, não é apenas uma organização 
magnífica, mas também uma ordem análoga à de um ser vivo. O mundo material, o universo todo, é, 
no fundo, como um gigantesco animal do qual cada elemento — cada órgão — seria admiravelmente 
concebido e agenciado em harmonia com o conjunto. Cada parte do todo, cada membro desse corpo 
imenso está perfeitamente ordenado e, salvo catástrofe (às vezes elas acontecem, mas duram pouco 
e logo tudo volta à ordem), funciona de maneira impecável, no sentido próprio da palavra, sem defeito, 
em harmonia com os outros”. (FERRY, 2012, p. 2). 



26 
 

filosofia estoica, foi somente mais tarde que pesquisadores da filosofia antiga, tiveram 

a habilidade de separar em três períodos a escola estoica, a título didático. Assim, 

iniciaram pelo estoicismo antigo, que teve como precursores Zenão de Cítio11, 

Cleanto12 e Crisipo13 (século III a.C.). Em seguida, o estoicismo médio, que teve como 

iniciantes Antipatro de Tarso; Diógenes, o Babilônico; Panécio de Rodes14 e 

Possidônio de Apameia15 (século II a. C). Por fim, o estoicismo eclético ou da época 

 
11 Zenão de Cítio (336-264) nasceu em Cítio, na Ilha de Chipre, praça forte grega que pertenceu a 

colonos fenícios; os outros dois grandes nomes do estoicismo antigo vêm igualmente da Ásia Menor. 
[....] Zenão era, provavelmente, de origem fenícia, uma vez que várias zombarias dos seus 
contemporâneos o tratavam por “pequeno fenício” [...] filho de um mercador [...] com cerca de 42 anos 
funda a escola estoica (BRUN, 1987, p. 16-17). Outro comentador do estoicismo diz que Zenão 
chegou em Atenas aos 22 anos, por volta de 310 a.C. Era descrito como de pele morena, magro e 
fisicamente fraco, com rosto sério, vestia-se moderadamente o tempo todo com um manto leve. Vivia 
de maneira frugal e comia sobriamente, sobretudo, pão e mel. Amava figos e um bom vinho, mas 
bebia muito pouco. Sociável, não desprezava sempre os banquetes, mas temia a multidão e, 
habitualmente, não tinha mais do que duas ou três pessoas ao seu lado. As fontes variam sobre as 
circunstâncias de sua chegada em a Atenas. Elas estão de acordo sobre o fato de que ele era 
comerciante – teria importado púrpura da Fenícia –, mas segundo alguns, teria perdido a carga em 
naufrágio; para outros, vendeu sua mercadoria e depois se dedicou à filosofia, pela qual abandonou 
suas atividades comerciais (DUHOT, 2006, p. 22). Zenão de Cício (336-264 a.C.) teria chegado a 
Atenas por volta de 311, em torno dos 22 anos de idade. Discípulo de Crates de Tebas (século IV a. 
C.), o Cínico aprendeu que o sábio vive de acordo com a natureza. Formou sua cultura filosófica 
ouvindo acadêmicos, megáricos e, principalmente, Cratete, e é particularmente com os Cínicos que 
se relaciona [...] (MANCINI, 1973).   

12 (331-232) Sucessor de Zenão, nascido em Assos, na Troade. [...]  era um homem de grande robustez 
física e de espírito obtuso, dotado, todavia, de uma certa capacidade de réplica, já que respondeu a 
alguém que o tratou por burro que só ele podia pôr a albarda de Zenão. [...]Muito pobre para poder 
comprar tabuinhas enceradas, escrevia em cacos e em omoplatas de boi tudo o que ouvira dizer de 
Zenão. [...]Cleanto foi, dezenove anos, discípulo de Zenão, e morreu quase centenário. [...]Da sua 
obra restam-nos apenas uns quarenta versos de um Hino a Zeus. [...]A personalidade de Cleanto é 
talvez, em parte, responsável pela a desordem que parece ter reinado na escola estoica depois da 
morte de Zenão (BRUN, 1987, p. 18-19). 

13 (280-210) Foi Crisipo que estabeleceu a unidade no seio da escola estoica. Em primeiro lugar, devido 
a sua personalidade, depois, pela sua douta dialética, que lhe permitiu entrar em luta com seus 
adversários. Nasceu por volta de 280, em Soles, cidade célebre em toda a Antioquia pelo incorreto 
falar de seus habitantes. [...]Diógenes Laércio afirma que ele escreveu mais de 705 obras e deixa-
nos uma lista incompleta de títulos de 119 escritos lógicos e de 43 escritos éticos. [...] O aspecto 
dominante do ensino de Crisipo é o dogmatismo polêmico apoiado numa dialéctica subtil. [...] Com 
ele o estoicismo toma um carácter verdadeiramente sistemático, se bem que fosse muito usual a 
expressão ‘sem Crisipo não Pórtico’ [...] Crisipo parece ter grande desprezo pelos grandes, não só 
dedicou qualquer dos seus livros ao rei, mas ainda se recusou a acompanhar Sferos para responder 
ao convite de Ptolomeu. Morreu com a idade de 80 anos, segundo uns, depois de ter bebido vinho 
doce, segundo outros, depois de ter rebentado a rir ao ver um burro a comer figos (BRUN, 1987, p. 
19-20). 

14 (185-112) Com Panécio, um discípulo de Antipater, chegamos verdadeiramente ao que está 
convencionado chamar de estoicismo médio. [...] Com ele o estoicismo inflectiu para um humanismo 
da razão, óptimo para seduzir os Romanos, homens de acção; a doutrina estóica perde seu rigor e 
Panécio faz prova de um ecletismo que o leva a utilizar ao mesmo tempo obras de discípulos de 
Aristóteles e da Nova Academia. [...] Panécio escreveu muitas obras e principalmente um tratado Do 
dever, onde o qual inspirou Cícero, segundo o seu próprio testemunho, para os dois primeiros livros 
do De Officiis.  

15 (135-51) Nascido em Apameia, na Síria, foi discípulo de Panécio. [...] Empreendeu uma grande 
viagem que lhe permite visitar todas as costas do Mediterrâneo; fundou uma escola em Rodes, onde 
exerceu, ao mesmo tempo, funções políticas importantes. Em 86, foi para Roma como embaixador 



27 
 

Imperial (I e II d.C.), que teve como pioneiros Lúcio Aneu Sêneca, Musônio Rufo, 

Epicteto e Marco Aurélio. Nessa última fase, as discussões eram concernentes à 

moral. Dessa forma, explica Rachel Gazolla:  

 
[...] Dividida pelos historiadores da filosofia em três períodos, teve início nos 
fins do séc. III (300), princípios do II a.C. e, ainda segundo tais historiadores 
da filosofia, feneceu com Marco Aurélio, imperador romano do séc. II d.C. 
Denominaram esses três períodos de estoicismo antigo (séc. III-II a.C.), 
estoicismo médio (II a.C.) e estoicismo romano (séc. I a.C. séc. II d.C.) Ao 
longo de quinhentos anos de existência, só o estoicismo romano deixou-nos 
textos integrais  (GAZOLLA, 1999, p. 16). 

 
O estoicismo, ao longo de suas fases, firmou um legado construído por 

ensinamentos, “exemplo-éticos” e costumes em diferentes tempos e povos. Isso está 

bem mais evidenciado nos textos do estoicismo imperial. Assim, Gazolla (1999) afirma 

que o legado difundido pela Stoá influenciou as ciências e também as religiões, porém, 

a ética é um marco significativo para os estoicos, proclamando com esse princípio o 

controle de si e o desapego material. 

Nessa mesma concepção quanto ao legado cultural do estoicismo no tempo e 

no espaço, em que os ensinamentos são voltados à orientação para a filosofia como 

modo de vida, Reale (1994, p. 5) reforça que: “As escolas helenísticas através de suas 

filosofias apetecem com efeito para uma filosofia de vivência, uma filosofia com 

pretensões de orientar para a arte de viver [...].” Desta forma, observa-se que é 

grandioso o legado repassado para a posteridade da Stoá, que influenciou as ciências, 

e também as religiões, mas é no espaço ético que o estoicismo assume suas marcas 

mais importantes, partindo do desapego material, buscando o domínio de si e a 

equidade entre os homens. 

No estoicismo antigo, as propostas apresentadas por Zenão são ensinamentos 

que estavam direcionados para o bom equilíbrio do homem. Desse modo, era possível 

perceber a riqueza de cuidados com que o Pórtico tratava a filosofia, oferecendo 

possibilidade para viver a vida com sabedoria. Sobre os ensinamentos da Stoá, 

Oliveira colabora ao pontuar que a Stoá ou Pórtico cuidou do íntimo humano, com 

competência em seus ensinamentos (OLIVEIRA, 2010). Tratar a filosofia estoica com 

compromisso era uma caraterística significativa nos filósofos estoicos, pois estavam 

 
dos Rodeanos. De algum tempo para cá parece que os historiadores da filosofia têm tendência a 
deplorar que a influência de Possidônio tenha sido subestimada durante tanto tempo. [...] Das suas 
obras nada nos resta (BRUN, 1987, p. 21-22). 



28 
 

na responsabilidade de conduzir a formação humana com a clareza e o rigor que 

exigem os ensinamentos estoicos.  

Ainda sobre os ensinamentos praticados pelos estoicos, Lara (1989) esclarece:  

 
Com o estoicismo firma-se a noção de filosofia como atitude existencial. 
Saber levar a vida com a filosofia é saber levá-la sabiamente, 
controladamente, sem se deixar arrastar pelos arroubos e pelos excessos. O 
filósofo não é visto, então, como o grande teórico, abstrato e inacessível. Pelo 
contrário, é aquele que testemunha um ensinamento altamente positivo, 
importante e, até certo ponto, fácil. Talvez difícil seja ter a coragem de segui-
lo (LARA, 1989, p. 196). 

 
Com efeito, a filosofia estoica possui passagens que vão desde a vitória sobre 

o medo ao heroísmo das atitudes filosóficas; tendo contribuído, ao longo dos séculos, 

para o sustentáculo de uma filosofia prática.  

Nesse sentido, a visão historiográfica de Norberto Bobbio (1986, p. 294) 

colabora, quando faz referência ao estoicismo como uma filosofia moral prática “uma 

filosofia moral concreta que insere elementos universais e comuns a todos os homens 

na vida real da sociedade” apresentando um modo de viver de maneira prática, em 

harmonia com o cosmos, e também em comunhão com os elementos da filosofia 

estoica.  

 Assim, a partir da compilação de várias doutrinas filosóficas, dos relatos das 

ideias e das interpretações dos fragmentos deixados pelos estoicos, foi possível uma 

elaboração organizada das ideias do estoicismo pelos comentadores da filosofia 

antiga; um exemplo é a obra doxográfica de Diogenes Laércio Vidas e doutrinas dos 

filósofos ilustres. que relata sobre a escola estoica no Livro VII. Mediante esses 

pesquisadores, esse sistema foi reconstruído por meio de textos que permanecem até 

os nossos dias.  

Na visão de Gourinat e Barnes (2013, p. 17): “Os estoicos são os primeiros a 

ter explicitamente concebido sua filosofia como um sistema e a tê-la explicado de uma 

forma sistemática extremamente elaborada”, numa longa trajetória, apresentando 

modelos de uma vida prática em uma atitude de popularidade, inovação e persistência 

no propósito da tradição. E complementa Ildefonse (2007, p. 17) que: “A inovação da 

sistematicidade, no entanto, não rompe com uma tradição literária, filosófica, mas 

amplamente cultural, abordada com grande consideração, denominada e revista, ou 

seja, apropriada”.  



29 
 

O estoicismo, com todo seu arcabouço teórico e prático registrado em 

fragmentos, chegou aos nossos dias reconstruído por seus intérpretes tornando-se 

referência para seus adeptos, com narrativas que vão do heroísmo até a reflexão dos 

mais variados sofrimentos. Diante dessas narrativas acerca da identidade do 

estoicismo, Gourinat e Barnes afirmam que: 

 
Relatos como estes, de heroísmo filosófico, de insensibilidade ao sofrimento 
e à morte, contribuíram para a formação da imagem popular do estoicismo 
que tende às vezes a se identificar com uma certa concepção popular da 
própria filosofia (‘levar a vida com filosofia” (GOURINAT; BARNES, 2013, p. 
17). 

 
Zenão, no decorrer de sua trajetória, começa a ensinar aos discípulos as teses 

da filosofia estoica, definindo a noção de cosmos como um imenso centro urbano, 

chefiada por um “poder supremo” que apresentava nomenclaturas diversas, a saber: 

Lei Universal, Zeus, Natureza, Destino e Providência. O propósito era garantir a 

bondade ao homem, em uma constante renovação com os cosmos.  

Nesse sentido, “para Zenão, como para Heráclito, o lógos reina tanto no cosmo 

como no homem e fornece-nos a chave para captar não só o significado do mundo, 

mas também o da nossa existência espiritual, e para conhecer o destino efetivo.” 

(POHLENZ, 2005, p. 54 apud REALE, 2015, p. 18).  

O universo estoico é um pensamento organizado, assim, o lógos (razão) 

determinava um ideal de vida para o homem por meio do universo; apenas a sabedoria 

se encarregava da preparação do homem rumo à perfeição. Essa condição é 

importante, uma vez que o mau uso do lógos ocasionava a falta da moralidade, ficando 

a critério exclusivo da sabedoria a responsabilidade no aprimoramento dos homens.  

Embora o sábio representasse uma idealidade para os estoicos, todos nós 

podemos trilhar o caminho da sabedoria, desde que seguindo o caminho da virtude, 

caso contrário poderia o caminho da sabedoria tornar-se menos possível para aqueles 

que preferem os vícios. Assim explica Oliveira:    

 
Os estoicos estavam cientes de que esse ser perfeito, o sábio, capaz de    
desempenhar somente ações corretas, jamais existira. Assim, uma vez que 
sabedoria é inacessível para o homem comum (ele apenas aproxima-se 
dela), deve contentar-se em escolher entre ser mais ou menos virtuoso no 
seu modo de agir. Será exatamente este espaço aberto da Filosofia estoica 
para o agir moral (OLIVEIRA, 2016, p. 46-47).  

 



30 
 

 O pensamento filosófico estoico transcende as divisas geográficas que a 

sociedade impõe.  A noção de cosmopolitismo16 ou cidadão do mundo, presente nos 

estoicos, implica na negação em aceitar uma forma única de identidade patriótica; 

significa buscar independência como cidadão do universo, uma autonomia como 

representante de si mesmo, em uma atitude positiva em relação às diferenças.  Dessa 

forma, a noção de igualdade contemplava escravos e homens livres, já que a 

capacidade de evolução da alma era comum a todos (TARN; GRIFFITH, 1969). Assim, 

depreende-se que os estoicos tenham encontrado desafios na execução das suas 

propostas, ao direcionarem o pensamento para uma pátria universal, com a noção de 

igualdade entre todas as pessoas. 

Segundo os estoicos, é necessário seguir a natureza, e se deixar levar pelo 

destino, sempre conservando serenidade diante do curso da vida. Zenão de Cítio tinha 

uma metáfora17 que criava uma imagem explicativa de tal ponto. Para ele, nós éramos 

como cães atados a uma carroça, que a qualquer momento poderia começar a andar 

e, sendo assim, temos duas opções: seguir a carroça de boa vontade e serenidade 

ou relutar em seguir e acabar sendo arrastados. Também para Sêneca, a vida era 

como essa carroça que, independentemente de nossa vontade, irá seguir seu curso; 

e nós somos esse cão que não pode se desatar e só tem duas opções, sendo a 

primeira a menos dolorosa. Ter o gesto espontâneo de seguir a carroça coincide com 

o destino, mas se relutar a seguir o movimento da carroça haverá dor/sofrimento, 

porque não há como frear o movimento do cosmos. (STOICORUM VETERUM 

FRAGMENTA, livro 2, fragmento 845 = SVF 2, 845) 

Importante explicar que para os estoicos determinismo e liberdade não são 

opostos.  Eles apresentam uma concepção de destino e liberdade18 que reside no ato 

 
16 (In. Cosmopolitism; fr. Cosmopolitisme, al. Kosmopolitismus; it. Cosmopolistismo). Doutrina que 

tende a negar a importância das divisões políticas e ver no homem, ou ao menos no sábio, um 
“cidadão do mundo”. (ABBAGNANO, 2012, p. 217).  

 
17 Acerca dessa metáfora, inferimos que existem algumas situações que aparecem em nossas vidas e 

em algumas circunstâncias que são difíceis de controlar, por exemplo: nossos sofrimentos e emoções 
e que a aceitação, não significa omissão, fracasso ou ato de covardia, mas um ato de coragem para 
encarar situações adversas quando necessário. 

18 Em Zenão, Cleantes e Crisipo, pode-se dizer que foi um problema de fundo do Estoicismo, 
continuamente evocado pela crítica dos céticos, com justa razão, pois teria sido impossível construir 
uma moral sobre o pressuposto de que o homem é completamente envolvido e absorto pelo 
determinismo natural. [...] Os antigos estoicos estavam convencidos de que a liberdade se reduzia 
substancialmente à possibilidade de realizar a própria natureza [...] A liberdade se torna o fulcro do 
pensamento de Epíteto sobretudo na oposição as paixões, “porque – diz o nosso filósofo – não é com 
obtenção do que se deseja que se consegue a liberdade, mas sim com a remoção do desejo” 
(RADICE, 2016, p. 272).  



31 
 

de compreender e conformar-se com o universo racional, ou seja, aquilo que parece, 

no primeiro momento, um mal, é, na verdade, essencial para que a totalidade do 

universo permaneça organizada, em perfeita harmonia. Esta concepção de 

determinismo19 estoico é pensada mesmo que existam os fatores externos, enquanto 

a liberdade estoica se compatibiliza com as leis cósmicas. No entanto, temos a 

liberdade dentro das situações a que estamos destinados, existindo também espaço 

para nossa iniciativa, pois o controle divino é dinâmico, e não fixo; com isso, algumas 

situações estão estabelecidas a acontecer, mas a forma como poderemos suportar 

esses acontecimentos depende de cada um de nós. Porém, o destino20 (heimarméne) 

é imutável, ele acontece independentemente de nossa vontade, e temos que nos 

adequar da melhor maneira possível a ele. Isso significa “viver de acordo com a 

natureza”21, o mote estoico por excelência.  

 
Por natureza, conforme a qual devemos viver, Crísipos entende tanto a 
natureza universal como a natureza humana em sua própria individualidade, 
enquanto Cleantes entende por natureza que devemos seguir somente a 
universal, e não a individual. Por excelência, ele entende uma disposição 
espiritual harmoniosamente equilibrada digna de ser escolhida em si e por si, 
e não por qualquer temor, ou esperança, ou impulso exterior; a felicidade 
consiste na excelência, pois a excelência é como a alma que tende a tornar 
a vida harmoniosa (LAÉRCIO, 2008, p. 202). 

 
Segundo Diógenes Laércio (2008, p. 148), “o termo ‘natureza’ é usado pelos 

estoicos para significar aquilo que mantém o cosmos unido e às vezes a causa do 

crescimento das coisas terrestres [...]”. Nesse mesmo segmento, o filósofo Epicteto 

aconselha a vivermos em harmonia com o universo: “Não exijas que aconteça como 

tu desejas. Antes queiras aconteçam as coisas como acontecem – e quão feliz, então, 

não serás tu!” (EPICTETO, 1992, p. 29). Nesse sentido, demonstrando os desafios 

que podem resultar de “viver de acordo com a natureza”, o filósofo Epicteto também 

nos faz refletir: “Se desejas ser bem-sucedido, resigna-te, caro, face às coisas 

exteriores. [...] Que saibas sempre, na verdade, que não é fácil de preservar a vontade 

 
19 O filósofo estoico é aquele que se abandona ao sabor do Destino, sem sentir-se preso ou humilhado 

por ele, mas sem o peso de herói trágico. Ele sabe que todos os acontecimentos estão determinados 
por causas antecedentes (OLIVEIRA, 2016, p. 34).     

20 Crísipo define o destino – em língua grega, heimarméne – nestes termos: “O destino é uma certa 
série perpétua de eventos, corrente que se desenvolve e se entrelaça por meio da ordem eterna da 
consequência.” Filosoficamente, corresponde ao verbete Necessário e ao verbete Providência 
(RADICE, 2016, p. 267).  

21  A máxima básica do Estoicismo: “viver de acordo com a natureza”, carrega a noção de que todos os 
seres são parte de uma natureza única universal, pois há uma concepção ímpar de physis nessa 
Filosofia (OLIVEIRA, 2010, p.  28). 



32 
 

em conformidade com a natureza [...] nos inquietamos com as solicitações da natureza 

(EPICTETO, 1992, p. 39).  

Ainda nessa mesma discussão, pensar o universo estoico como um estado de 

espírito é interessante para a compreensão da organização cósmica, uma 

universalidade, o sentir-se parte do todo, pois, o estoico percebe-se como parte 

integrante do universo, uma espécie de “cidadão universal”. Consoante a isso, Radice 

(2016, p. 23) afirma que “a busca da cosmicidade do homem também foi garantia da 

difusão do Estoicismo, de sua adaptabilidade a contextos diversos e da eficácia no 

campo social dos costumes de vida também à contínua renovação a que se 

submeteu”. Dessa maneira, é possível concluir que a natureza global se manifesta em 

nós nas formas racional, animal, vegetal e mineral, sendo que todas possuem 

imposições, todas em união com a natureza universal ou comum, inerentes à 

totalidade do cosmos.  

A natureza humana deve conciliar-se com a natureza universal em uma atitude 

de obediência feliz, pois a natureza cósmica é sempre formosa (OLIVEIRA, 2010).  

Nesse debate, é importante conhecer a dinâmica da natureza como renovação para 

nossos dias, principalmente diante dos fatos que não são habituais, ou seja, 

indiferentes. Por exemplo, diante da saúde ou doença, ser rico ou pobre, exílio, 

morte22, buscando diante disso uma consciência de coletividade de forma dinâmica e 

harmônica com a natureza. É possível perceber isso nas palavras de Marco Aurélio: 

 
A missão da natureza do conjunto universal consiste em transportar o que 
está aqui e ali, em transformá-lo, em levantá-lo daqui e levá-lo para lá. Tudo 
é mutação, de modo que não se pode temer nada insólito; tudo é igual, mas 
também são equivalentes aos desígnios (MARCO AURÉLIO, 2009, p. 115). 

 
O imenso debate sobre a natureza, esclarece Diógenes Laércio (2008), é  o 

que mantém o universo em união; os estoicos a utilizam como a competência movida 

pelo próprio ser, de acordo com os preceitos seminais, gerando e preservando tudo o 

que nasce por si mesmo em etapas definidas, fazendo as coisas idênticas a elas 

mesmas e adquirindo resultados de acordo com suas origens. Nessa perspectiva, 

enfatiza Oliveira:  

 

 
22  Os estoicos classificam as coisas que existem em boas, más e algumas são indiferentes: Boas: 

sabedoria e tudo que são virtudes. Más: tudo que se relaciona aos vícios, por exemplo: a 
intemperança e indiferentes: má reputação, saúde e outros. “Entendo por ‘indiferentes’, isto é, nem 
boas nem más, coisas como a doença, a pobreza, o exílio, a morte” (Carta, 82-11) 



33 
 

[...] Zenão, o fundador do Pórtico, centra sua reflexão na afirmação de que os 
homens devem viver em absoluta conformidade com a natureza, obedecendo 
à ordem dos acontecimentos, pois nada mais somos do que expressão da 
soberana vontade da physis divina [...] (OLIVEIRA, 2010, p. 26). 

 
No entanto, a filosofia estoica apresenta-se como colaboradora da consciência 

humana, pois colocava em suas premissas, como objetivo amplo, a escolha pela 

felicidade, mesmo que algumas circunstâncias, algumas conquistas dependam de 

causas que escapam ao nosso domínio, mesmo assim, a filosofia estoica conduz os 

homens a terem, em suas vidas, atitudes diárias com vistas a tornarem-se  sábios e 

assumindo uma vida que os direcione à felicidade.  

 
A experiência estoica consiste em uma tomada de consciência aguda da 
situação trágica do homem condicionado pelo destino. Aparentemente não 
somos livres para nada, pois não depende absolutamente de nós sermos 
belos, fortes, com boa saúde, ricos, experimentar o prazer ou escapar ao 
sofrimento. Tudo isso depende de causas exteriores a nós (HADOT, 1999, p. 
188). 

 
Na construção do exercício do conhecimento, entre comentários e 

especulações acerca da filosofia estoica, multiplicam-se conceitos em relação às 

atitudes do homem estoico.  Como bem explicam Gourinat e Barnes (2013, p. 17), “O 

homem estoico domina suas paixões, ele oculta seu desespero e jamais fala de seu 

amor; o verdadeiro estoico nada esconde, pois nada tem a esconder. Ele não dominou 

suas emoções, ele as extirpou”.   

Segundo Brun (1987), Zenão, usando seus exemplos, qualificava seus 

discípulos direcionando-os para os caminhos da virtude, ou seja, da felicidade. Nessa 

questão acerca da virtude, Lara nos convida à seguinte reflexão: “A virtude é o bem 

supremo, aliás, é o único bem; e é una. Ela consiste nessa retidão, ou seja, nessa 

concordância consciente e livre com o destino” (LARA, 1989, p. 10).  

Diante dessa definição a respeito da virtude, na Carta 66,3 o filósofo Sêneca, 

após muitos anos sem ter encontrado seu amigo Clarano, relata a ele que, embora 

não tenha sido agraciado pela beleza física, foi contemplado pela virtude. Dessa 

forma, o filósofo demonstra o quanto a virtude é preciosa quando habita um corpo: 

“De uma choupana pode sair um grande homem, num pobre corpo disforme e franzino 

pode morar uma alma grande e bela.” (SÊNECA, 2008, p. 237).  

Esse procedimento de interioridade, ou seja, cultivo de si do homem, baseava-

se em evidenciar o percurso para se chegar até ao Bem Supremo, e nesse meio, fazia-

se necessária uma atitude racional: “A virtude significa, portanto, a presença do bem 



34 
 

em uma pessoa, é uma perfeição em comum a todo. Por isso, a virtude é una, total: 

não se é mais ou menos virtuoso, ou se é virtuoso ou não.” (BRUN, 1987, p. 78).  

Na passagem anterior, Sêneca nos convida a refletir, dessa vez, sobre a 

condição inseparável da filosofia com a virtude, ao dizer: “A filosofia é o estudo da 

virtude, mas através da própria virtude, não pode existir virtude sem o estudo dela 

mesma e não pode haver estudo da virtude na ausência desta.”  (SÊNECA, 2008, p. 

433).  Manifesta-se, assim, a importância da virtude e da filosofia como duas coisas 

inseparáveis.  

Os novos tempos exigiam que os homens atendessem a um novo estilo de 

vida, e o estoicismo ofereceu ensinamentos relacionados ao comportamento do 

cidadão; dessa vez, sendo cidadão do mundo, e não apenas de um império, um 

cidadão dedicado à natureza, com pensamentos voltados para um senso de justiça e 

perfeição da sociedade.  

 O estoicismo teve a preocupação de inserir o cidadão em uma reflexão que se 

estabelece em um momento da história grega formado com o advento das novas 

escolas filosóficas da época: epicurismo, cinismo e estoicismo; cada uma com sua 

particularidade e, também, com suas semelhanças. O homem grego, desacreditado 

de encontrar acolhimento na sociedade da época, primeira busca um diálogo com a 

própria interioridade, numa construção harmônica com o universo, só se chega à 

compreensão da Phýsis exterior depois de se compreender como se é constituído 

primeiro.  

A reflexão estoica se estabelece em união com o universo e esta tem 

importante relação com os elementos da filosofia estoica, na qual a principal 

contribuição de Zenão e do Estoicismo, de modo geral, refere-se à tripartição da 

filosofia em lógica, física e ética. “Para os estóicos a filosofia divide-se em lógica, ética 

e física, mas as várias partes são inseparáveis entre si na doutrina e no próprio ensino: 

como, num corpo humano, são respectivamente os ossos e os tendões, a carne e a 

alma.” (MANCINI, 1973, p. 10).  

 Importante destacar sobre a divisão tripartite do conhecimento em lógica, ética 

e física, atribuída a Stoa, que Xenócrates, que foi discípulo de Platão, e que, pelo 

menos de acordo com Sexto Empírico, já utilizava essa divisão que foi posteriormente 

consolidada pelo os estoicos. Assim no testemunho Sexto Empírico esclarece que:  

Platão é, com efeito, o fundador, tendo em vista que ele engajou-se na 
discussão sobre muitas questões em física, muitas em ética, e não menos 



35 
 

em lógica. Mas os mais explícitos aderentes a esta divisão são Xenócrates, 
os Peripatéticos e os Estóicos. Por isso eles, de maneira implausível, 
comparam a filosofia com um jardim coberto de frutas, de modo que a parte 
física pode ser ligada ao cume das árvores, a parte ética à suculência dos 
frutos, e a parte lógica à força dos muros.  Outros dizem que é como um ovo; 
ora, a ética é como a gema, que algumas pessoas dizem que é o frango, a 
física é como a clara, que é comida para a gema, e a lógica é como a casca 
externa. (SEXTO EMPÍRICO, 2013, p. 196). 

Todavia, essa tripartição apresentada pelos estoicos, de uma maneira didática, 

tinha a intenção de contribuir para o fortalecimento interior do homem, visto que se 

manifestam em conjunto, motivo pelo qual os próprios estoicos conceberam-na a fim 

de poder oferecer comparações explicativas, potencializando a filosofia estoica de 

maneira integrada. Nessa mesma discussão, colabora Laércio: 

 
Os estoicos comparam a filosofia a um ser vivo, onde os ossos e os nervos 
correspondem à lógica, as partes carnosas, à ética e a alma, à física. Ou 
então, comparam-na a um ovo, sendo a casca a lógica, a parte seguinte (a 
clara), a ética, e a parte central (gema), a física. Ou a compararam ainda a 
um campo fértil:  a cerca externa é a lógica, os frutos são a ética, e o solo, a 
física (LAÉRCIO, 2008, p. 7). 
 

Pode-se perceber que o estoicismo se trata de uma filosofia regrada, e embora 

apresente uma doutrina com elementos que se apresentam nessa divisão didática23 

em lógica24, física25 e ética26, não havendo possibilidade de serem ensinadas 

separadamente, ou seja, não apresentam autonomia entre elas. Contudo, 

dependendo do momento em que a escola estoica esteja, haverá mais realce para 

uma característica do que para outra.  

O Estoicismo procurava reconciliar o homem e a natureza; buscava uma 

explicação do homem e do mundo por meio de um sistema de pensamento que, 

necessariamente, compreendesse uma lógica, uma física, e que os levasse a uma 

ética, objetivando ensinar-lhe critérios de certeza e regras de vida. Ainda nesse 

 
23 Os estoicos dividem a filosofia em três partes: física, ética e lógica. Essa divisão aparece pela primeira 

vez no livro Sobre a lógica, de Zênon,; depois em Crisipos, no primeiro livro Sobre a lógica e no 
primeiro livro Sobre a física; e ainda em Apôlodoros e Silos, no primeiro livro de suas introduções a 
Doutrina, em Êudromos na Exposição dos Princípios Elementares da Ética, e em Diógenes da 
Babilônia e em Posidônios   (LAËRTIOS, 2008, p. 190). 

24 Zenão, de fato, com uma perspectiva até mesmo pré-aristótelica, dividia a lógica em dialética e 
retórica. Reconhecia só duas possibilidades para o discurso: a de proceder por argumentos e de 
desenvolver-se de maneira oratória (REALE, 2015, p. 21). 

25 A única maneira de se chegar à sabedoria e à felicidade é viver de acordo com a natureza, 
sentenciava Zenão, pois a natureza é racional. Ela é uma totalidade dinâmica e unitária, cuja vida é 
o lógos, fogo artesão, ou seja, fogo que constrói, dá vida e leva a perfeição todos os germes implícitos 
em a natureza. É fogo é forca divina (LARA, 1989, p. 187). 

26 Para os estoicos, a pessoa, na sua individualidade, é que se erige como centro ético (LARA, 1989, 

p. 187). 



36 
 

raciocínio, nas Cartas a Lucílio, Sêneca, mostra a divisão dos três elementos da 

filosofia estoica: 

 
A maioria dos filósofos, e os melhores entre eles, consideram três partes na 
filosofia: a ética, a física e a lógica. A primeira forma o caráter, a segunda 
estudam a natureza, a terceira estuda o valor dos vocábulos, a estrutura do 
discurso e as formas de argumentação, não vá a falsidade sobrepor-se à 
verdade. Mas também se encontram autores que dividem a filosofia num 
número inferior ou superior de partes (SÊNECA, Cartas, 89-9). 
 

Em se tratando da filosofia estoica, é importante ressaltar que cada fase do 

estoicismo tem sua ênfase em um aspecto ou outro em seus ensinamentos. Ao nos 

reportarmos ao estoicismo antigo e médio, é possível perceber que os filósofos 

costumavam acentuar suas ideias direcionadas para a lógica e a física; já no 

estoicismo imperial, a ética é tratada com maior cuidado; também, dessa forma, 

acontece em outras escolas filosóficas. Assim colabora Sêneca na carta de número 

89: 

 
Alguns peripatéticos introduziram como quarta parte a política, porquanto 
esta exige uma exercitação particular e se ocupa de uma matéria específica 
[...] os epicuristas admitiram somente duas partes da filosofia, a física e a 
ética; a lógica rejeitaram-na [...] os cirenaicos excluíram simultaneamente a 
física e a lógica, contentando-se, portanto, com a ética (SÊNECA, 10-12). 

 
Contudo, os elementos da filosofia estoica não significam uma forma 

hegemônica ou uma hierarquia entre os elementos, uma vez que ela é caracterizada 

por um conjunto, uma espécie de ligação universal entre seus elementos (ética, lógica 

e física); se alguma dessas três partes estiver ausente, é possível que todo o sistema 

seja comprometido. Como postula Sanson (1998), a escola estoica é uma filosofia 

única que não aceita divisões.  

Nessa discussão acerca da divisão da filosofia estoica, Diógenes Laércio 

declara: 

 
As árvores são a física. Ou compararam-na a uma cidade bem amuralhada e 
racionalmente administrada. Em nenhuma parte, é separada das outras, 
como dizem alguns estoicos, mas ao contrário todas estão estreitamente 
unidas entre si (LAÉRCIO, 2008, p. 190). 

 
Após breve exposição sobre os elementos da filosofia estoica, outro aspecto 

relevante acerca do estoicismo antigo é o fato de que Zenão, apesar de não ser 

ateniense, ter recebido daquele povo honras pelo seu estilo de vida, que apresentava 



37 
 

modéstia. Por seu modo de viver, foi ovacionado com uma coroa de ouro, e também 

por uma escultura de bronze. Nesse cenário, segundo Brun: 

  
Os atenienses tiveram-no em tal conta que lhe ofereceram as chaves da sua 
cidade, deram uma coroa de ouro e ergueram uma estátua de bronze. Zenão 
morreu simplesmente tal como tinha vivido: ao sair da escola caiu e partiu um 
dedo; viu nisso um aviso e sacudindo a terra das mãos disse-lhe: “cheguei, 
por que me chamas?” (BRUN, 1987, p. 18). 

 
Após o falecimento de Zenão, toma posse na escola do pórtico, Cleanto, que 

mediante sua fidelidade ao mestre, honrou o compromisso de divulgar com 

responsabilidade os ensinamentos do Pórtico.  

Nessa mesma narrativa de sucessões no estoicismo após a morte de Cleanto, 

quem assume é Crisipo, de quem os ensinamentos buscam uma linhagem com o 

estoicismo antigo, era também homem de caráter resistente. Segundo Brun:  

 
[...] ele próprio tinha uma tal confiança na sua capacidade de argumentação 
que dizia que só lhe eram necessários os dogmas da doutrina estoica, pois 
era capaz de encontrar sozinho as provas que os fundamentavam ... “Se os 
deuses praticam a dialéctica não se servem senão da de Crisipo” dizia 
naturalmente. Com ele o estoicismo toma um carácter verdadeiramente 
sistemático, se bem que fosse muito usual a expressão: “sem Crisipo não há 
Pórtico”. Enquanto naquela época os reis recorriam naturalmente aos chefes 
de escola como conselheiros, Crisipo parece ter tido um grande desprezo 
pelos grandes: não só não dedicou qualquer dos seus livros ao rei, mas ainda 
se recusou a acompanhar Sferos para responder ao convite de Ptolomeu. 
Morreu com a idade de 80 anos, segundo uns, depois de ter bebido vinho 
doce, segundo outros, depois de rebentado a rir ao ver um burro a comer 
figos (BRUN, 1987, p. 20). 

   

Deste modo, acerca de Crisipo, o grande organizador das ideias de Zenão, 

Reale nos oferece uma provocação ao dizer: acaso Crisipo não existisse, haveria o 

desaparecimento do Pórtico. Ou seja, Crisipo dava continuidade às ideias de Zenão.  

Ao longo de sua trajetória, o estoicismo antigo apresentou novos conceitos, 

buscando revisão e fazendo alternância para adaptação a novos momentos, 

objetivando uma afirmação com um estilo, uma nova maneira de vida e sua expansão 

por novos lugares, como finalidade de que é possível a formação de um homem ideal.  

 

1.2 Estoicismo médio 

 

A segunda fase, denominada de Estoicismo Médio, apresenta-se na virada do 

século III a.C. até o II a.C. Nesse período, o estoicismo começa a se tornar latinizado. 

Nela, destacam-se os filósofos Diógenes (séculos III e II a.C.), Antípatro de 



38 
 

Tarso (séculos II e III a.C.), Panécio de Rodes (185-112 a.C.) e Possidônio de 

Apaméia (135-51 a.C.). Nesse segundo momento histórico do estoicismo, destacamos 

as contribuições dos filósofos Panécio de Rodes (185-112 a.C.) e Possidônio de 

Apaméia (135-51 a.C.). 

Inicialmente, Panécio de Rodes (180-110) estabeleceu-se no império Romano. 

O estoicismo médio chega a Roma no séc. II a.C., com Panécio de Rodes, cujas ideias 

seguem alinhadas ao pórtico antigo. Quando nos referimos ao estoicismo Médio, 

percebemos que ele segue novos caminhos, com dinamismo, embora não seja 

possível afirmar com precisão sobre os comportamentos dos romanos, apesar de eles 

serem adeptos de um conservadorismo, cuja ponto central é noção de família 

patriarcal, em que toda a autoridade era atribuída ao homem. Por sua vez, 

apresentavam-se também como práticos em suas funções na política desenvolvidas 

nas repartições públicas romanas.  

Deste modo, infere-se que os romanos não apresentaram interesse pela 

filosofia clássica de Platão e Aristóteles; no entanto, sentiram-se acolhidos na filosofia 

helenística, que apresentava ensinamentos que se enquadravam numa vivência 

prática. Em outras palavras, abandonaram uma filosofia direcionada à reflexão e à 

metafísica e optaram por uma filosofia material e existencial, na qual encontraram uma 

identidade utilitária.    

Segundo Brun, “[...] por isso, no estoicismo médio, no séc. II a.C., que a doutrina 

inicia o processo de latinização [...]” (BRUN, 1987, p. 12). Essa nova ordem de 

relações sociais provocou uma transformação nos costumes dos povos romanos, que 

mesmo perdendo autonomia política, cidadania e outras tarefas laborais peculiares do 

período republicano , tiveram que se ajustar a tudo que era referente a um novo modo 

pessoal de viver, e  as escolas helenísticas ofereciam-lhes elementos bastantes para 

essas questões.  

 Com o advento da filosofia helenística, segundo Padovani (1968), propunha-

se uma situação de bem-estar e reflexão sobre a moral, buscando uma vida tranquila 

e sem conflitos sociais, por meio do distanciamento do mundo. Conforme Novak 

(1999), Panécio surge como uma solução para Roma, uma vez que essa se 

encontrava dominada pelo medo da crise moral que afetava os romanos, em 

decorrência da instabilidade moral naquele contexto. Assim sendo, o estoicismo surge 

como equilíbrio em meio ao cenário de incertezas.  



39 
 

Em proveito da moral, a lógica e a física foram relegadas a um segundo plano; 

mas não perdendo a relação de complementariedade entre ambas. Desse modo, 

mostra-se o contexto em que a união de Panécio com os romanos foi fundamental 

para uma análise do estoicismo, uma vez que apresentava uma nítida inclinação para 

o ecletismo, o que provocou mudanças consideráveis na mentalidade romana. 

Segundo Novak, por volta do ano de 150 a.C., o estoicismo médio, que tem como 

representante Panécio de Rodes (180 a.C. -110), que preferiu incumbir-se de uma 

inclinação eclética, uma necessidade de proclamar a autonomia do homem em 

relação ao conhecimento, e também dos costumes. Isso se apresentava como uma 

das suas principais preocupações. No entanto, com Panécio, o estoicismo médio 

prosseguiu com entendimento para a razão, que desde o estoicismo antigo já era 

ensinado, a qual seduziu os romanos, homens de ação.   

Nesse contexto, o princípio estoico perde sua rijeza e Panécio faz evidenciar 

um ecletismo que o conduz a utilizar obras de discípulos de Aristóteles e da Nova 

Academia (BRUN, 1987). Assim, com o estoicismo paneciano, Roma concilia a 

autodisciplina ao modo de viver. “Do Estoicismo paneciano ela assimilou, sobretudo, 

o conceito de virtude (autodisciplina e autodomínio) [...]” (MELO, 2007, p. 36). Nesse 

contexto histórico, esse novo momento para introdução da filosofia estoica 

representava uma conquista. Conforme postula Jean-Joel Duhot:  

 
Com Panécio de Rodes (185-125), entra-se em outra fase histórica: a 
conquista romana e, por consequência, a fase em que a filosofia, 
particularmente o estoicismo, penetra Roma. Panécio destaca-se em Roma, 
no círculo muito helenizado dos Cipiões, tanto quanto o historiador Políbio. 
Os vencedores de Cartago, os iniciadores do imperialismo romano, 
introduzem em Roma a cultura grega (DUHOT, 2006, p. 27). 

 
Com relação ao estoicismo médio, além de Panécio, outros importantes 

filósofos desse período apresentam suas contribuições. Um dos mais importantes foi 

Possidônio de Apaméia (135 a.C-51): “[...] seu mérito consistiu em ter buscado renovar 

a doutrina estoica em conexão à evolução que as ciências conseguiram após o 

surgimento do Pórtico” (REALE; ANTISERI, 1990, p. 266). Assim, inferimos que 

Possidônio realizou algumas retificações no estoicismo romano, correções 

relacionadas à subjetividade dos homens, pontuando as diferenças existentes, dando 

ênfase na observação quanto à forma instintiva em relação à natureza. Melo corrobora 

ao afirmar que:  

 



40 
 

[...] A vida impulsiva do homem é uma exigência natural da condição humana, 
esse processo de diferenciação está presente desde o nascimento, em razão 
da própria natureza. Na sequência, os estoicos, quanto à moral, orientavam 
a todos que procurassem um caminho correto, com isso, acreditavam que o 
ser vivente se capacitava, por meio dos instintos, a buscar o que lhe fosse 
adequado, tendo autonomia para viver conforme sua própria natureza 
(MELO, 2007b, p. 9). 

 
Mediante os ensinamentos de Possidônio, infere-se que esse filósofo apresenta 

uma tese de que o homem necessitaria possuir uma vida conforme princípio da 

natureza.  

 

1.3 Estoicismo imperial 

 

A transição do estoicismo médio para o terceiro período da escola do Pórtico, 

entre os séculos (I e II d.C.), mostra que os ensinamentos na escola romana 

convergem para a reflexão sobre ética, e que os filósofos desse período do estoicismo 

apresentam a doutrina da escola em regulares e aconselhamentos. São representante 

desse período Sêneca (4 a.C. a 65 d.C.), da cidade de Córdoba; Epicteto (50-130 

d.C.), de Hierápolis; e Marco Aurélio (121-180 d.C.), de Roma. Nos três, encontramos 

marcas de um significante moralismo, que tem uma relação com as outras questões 

do estoicismo (física, lógica), que não podem ser desconsideradas, ou seja, com fortes 

interesses para outras indagações filosóficas.  

Sêneca nasceu na cidade de Córdoba, na Espanha, no ano 4 a.C., e faleceu 

em 65 da era Crista. Seu pai; fazia parte da categoria social dos cavaleiros romanos 

(equites), gozava de uma excelente situação econômica e exercia cargo público, 

provavelmente era encarregado pela cobrança de impostos. Sêneca também cultivava 

a eloquência, e era admirador da arte pública e, por isso, tinha forte vínculo com a 

cultura de Roma.  Feracine (2011) expõe alguns fatos da vida intelectual de Sêneca e 

suas contribuições. Lúcio Aneu Sêneca27, ou simplesmente Sêneca, foi um dos 

principais intelectuais do Império Romano; tendo atuado como advogado, senador 

romano e escritor, conquistou grande prestígio em seu meio.  

 
27 Sêneca, por sua vez, era uma personalidade rica e múltipla. Ser filósofo não lhe bastará; terminará 

por empreender uma carreira pública, na qual ganhará a reputação de ambiguidade e hipocrisia que 
o ônus usual da multiplicidade almejará fazer política na condição de filósofo, o que, a seu ver, 
significava simplesmente fazê-la “ como homem honesto” a política especulativa, utópica, ideológica 
não era o forte dos romanos (VEYNE, 2015, p. 13). 



41 
 

Átalo o inicia no âmbito da filosofia moral do estoicismo. Bem cedo, o jovem 

aprendente assimilou os hábitos de renúncia às regalias que a riqueza paterna 

facultava-lhe com facilidade. A perspectiva filosófica de Sêneca é mais bem 

compreendida em termos de suas circunstâncias sobre a moral.  Por exemplo, com 

Sêneca, a escola estoica apresenta ênfase acentuada na moral, como necessidade 

de o indivíduo abrigar-se na reflexão de si mesmo, em busca da felicidade. Assim, o 

estoicismo potencializa o estudo da moral visando a auxiliar todos aqueles que dele 

se aproximassem a alcançar uma vida feliz.  

Sobre a crise moral que assolava os romanos, o estoicismo imperial ofereceu 

novos elementos para se poder pensar num modo de vida que apontaria para a 

evolução moral. A tentativa de evolução no caráter do homem deve-se também à 

colaboração de vários filósofos da época. Por exemplo, o próprio Sêneca manifesta 

preocupação com a evolução ética do homem, denunciando a barbárie do circo 

romano, das lutas dos gladiadores e tentando mostrar, na sua obra Da Ira (2014), os 

perigos ocasionados pela falta de controle emocional. Aliás, tratando acerca dos 

efeitos causados pela “ira”. Sêneca relata:  

 
Porém, o que é mais cruel do que sua ira? O que há de mais afetuoso com 
os outros do que o homem? O que há de mais hostil do que sua ira? O homem 
foi criado para o auxílio mútuo; a ira, para a destruição mútua. Ele quer 
congregar-se, ela, desunir; ele, ser útil, ela, ser nociva; ele, socorrer até os 
desconhecidos, ela, atacar até os mais caros; ele mostra-se pronto até a 
consagrar-se ao proveito dos outros; ela, a pôr-se em risco, contanto que 
abata (SENECA, 2014, p. 78). 
 

Nessa passagem, Sêneca demonstra o perigo das más emoções e a antítese 

entre as atitudes nocivas e as úteis, que apontam para a necessidade de os homens 

controlarem-se em meio às atribulações e escolherem sempre o caminho menos 

prejudicial para a vida pessoal e a vida em coletividade.  

Assim, a sociedade romana, em crise de princípios fundamentais, que iam 

desde o refinamento dos hábitos até a entrega total aos vícios; tornou-se doente, 

vulnerável à introdução de homens mal-intencionados e ambiciosos, aberta a qualquer 

rito religioso. Contudo, também abriu caminho para que surgissem interesses de 

busca de novos caminhos.  

Para que Sêneca desenvolvesse com tanta habilidade assuntos relacionados 

à questão da moral, ele também teve formação intelectual pautada no compromisso e 

na dedicação de um aprendente, tendo como exemplos ético-motivacionais seus 

mestres. Paul Veyne corrobora afirmando que:  



42 
 

Os professores não ensinaram a Sêneca, fizeram menos e muito mais: 
converteram-no. Enquanto um lhe falava de Pitágoras, outro lhe transmitia 
uma lição diferente de rigorismo, proveniente de um certo Sextio, que fundara 
única seita filosófica de origem não grega (mas essa seita romana logo se 
extinguiu) [...] Teve, enfim, por mestre um estoico autêntico, um grego de 
Alexandria chamado de Átalo, que muito possivelmente ensinava em grego 
(como todos os nobres de sua época, Sêneca era perfeitamente bilingue; 
Átalo entusiasmou-se pelo  jovem aluno, que era o primeiro a chegar à aula 
e o último a partir, além de solicitar ao mestre entrevistas privadas. Em seus 
dias de velhice, Sêneca voltará a falar muito de Átalo, citando 
respeitosamente fragmentos de seu ensino (VEYNE, 2015, p. 11). 

Sêneca também teve outros mestres, que contribuíram para a sua formação 

intelectual, a saber; Sócion, Papírio Fabiano, Demétrio e Átalo, cada um com suas 

particularidades de ensinamentos, que incentivaram o filósofo a tornar-se um 

habilidoso orador. Porém, entre os mestres, foi o estoico Átalo que despertou uma 

cativa admiração em Sêneca por muito tempo. Um registro dessas recordações 

encontramos nos diálogos de Sêneca e Lucílio, por meio das Cartas:     

Ainda guardo na memória um preceito que ouvi a Átalo nos tempos em que 
frequentava a sua escola (onde eu era sempre o primeiro a chegar e o último 
a sair); até mesmo durante os passeios do mestre eu o aliciava à discussão 
de um ou outro problema, aproveitando-me do facto de ele estar sempre 
pronto a ir ao encontro dos interesses dos seus discípulos. Dizia Átalo que "o 
docente e o discente se devem unir num propósito comum: o primeiro, ser útil 
ao discípulo, o segundo, tirar benefício do convívio com o mestre." (SÊNECA, 
Cartas, 108, 3). 

No percurso de sua vida intelectual, Sêneca apresenta-se como um homem 

que, após ser inspirado por vários mestres, contribuiu para o progresso cultural na 

educação do indivíduo. Legou ensinamentos que vão desde os mais simples 

costumes até as relações sociais. Mesmo diante das dificuldades, não desistia, e por 

meio de ensinamentos contribui para o aperfeiçoamento do homem, uma vez que, 

sozinho, o homem possui pouca capacidade de superar os males, necessitando de 

um mestre que o conduza. Assim, “ele assumiu sua nova função de educador, 

aplicando, desde o desabrochar dos primeiros contatos, os seus princípios 

norteadores tirados da filosofia estoica.” (FERACINE, 2011, p. 34).  

O talento literário de Sêneca era incomparável. Seu estilo atraiu, imediatamente 

seu público romano, provocando nos leitores reflexões. Seus textos tinham a 

preocupação de orientar e incentivar o homem no encontro da felicidade; porém, era 

uma filosofia prática, essencialmente voltada para o cotidiano do homem. Sêneca 

frequentemente mostrava os valores morais para que o homem pudesse encontrar o 

equilíbrio diante das atitudes.  



43 
 

Outra importante atitude de Sêneca com finalidade pedagógica, encontra-se na 

obra Da tranquilidade da Alma (2014), quando seu discípulo Sereno, atormentado 

diante das adversidades, apresentando uma alma inquieta, recorre ao filósofo.  Nesse 

contexto, Sêneca aparece como um “médico da alma”28, utilizando a filosofia como 

cura para os males:  

Cada qual, portanto, deve conformar-se a condição e, queixando-se dela no 
mínimo possível, aprender tudo o que ela tem de favorável. Não existe nada 
tão amargo que não encontre consolo numa alma equilibrada [...] não 
invejamos a sorte dos que estão em posição privilegiada. O que parece ser 
altura é, na verdade, um precipício. (SÊNECA, 2014, p. 66). 

Há, desde os primeiros contatos com a filosofia estoica, um estilo pedagógico 

que evidencia uma reciprocidade entre mestre e discípulo para alcançar a sabedoria. 

Deste modo, observa-se que desde cedo Sêneca prioriza o sujeito da educação, ou 

seja, o bem do aprendente, “[...] Temos de estudar enquanto formos ignorantes; e, se 

é verdadeiro o provérbio, temos de aprender até morrer! Em nenhum caso, aliás o 

ditado se aplica melhor do que neste: enquanto vivermos, temos de aprender a viver!”. 

(Carta 76, 3). Ainda nessa mesma discussão, Sêneca colabora guiando-nos e 

mostrando que necessitamos de alguém que nos conduza ao conhecimento.      

 
Os espíritos mais fracos, contudo, necessitam de alguém que os guie, 
dizendo: “Deves evitar isto, deves fazer aquilo”. Além disso, se quisermos 
esperar a altura em que, por nós mesmos, saibamos qual o melhor modo de 
agir, iremos, entretanto, cometendo erros, e esses erros impedir-nos-ão de 
atingir um ponto em que possamos estar contentes connosco; devemos 
deixar-nos por nós mesmos. Também as crianças aprendem a escrever pelo 
exemplo: pega-se-lhes nos dedos, a mão do mestre guia-os sobre os 
desenhos das letras, depois diz-se-lhes que imitem o modelo apresentado, e 
que por ele corrijam a sua caligrafia. Um tal auxílio deve ser dado ao nosso 
espírito enquanto aprende a guiar-se por um modelo. (SÊNECA, Cartas, 94, 
50-51) 

  

Em Sêneca, a presença do mestre é um importante influenciador para estimular 

o discípulo a alcançar a virtude, sendo esse um modelo de inspiração a ser analisado 

e seguido. Desse modo, Sêneca nos ensina:  

É útil, sem dúvida, termos acima de nós um mestre, alguém cuja aprovação 
procuremos, alguém que, por assim dizer, participe dos nossos pensamentos. 
De longe mais importante será viver como se estivéssemos sempre perante 
o olhar de algum homem de bem; eu já me darei por satisfeito se tu agires 
sempre como se estivesses a ser observado, uma vez que a solidão é 

 
28 De acordo com essa metáfora, a filosofia seria um modo de curar as “mazelas” dos homens em meio 

às atribulações, ou seja, é través da filosofia que os homens se distanciam dos vícios e, desse modo, 
é possível alcançar a virtude.  



44 
 

conselheira de todos os vícios. Quando tiveres progredido a ponto de teres o 
maior respeito por ti próprio, então poderás dispensar o pedagogo. (SÊNECA, 
Carta 5-6). 

De acordo com testemunhos da época, Sêneca, demonstrava ser um homem 

honrado, pautado na ética e no equilíbrio por onde passava. muitos momentos das 

Cartas ele fala dele, defende-se de acusações, procura mostrar que vivia de acordo 

com a filosofia que professava, mas isso não parecia ser como todos o viam. Mas, 

Sêneca, conhecia muito bem as precauções que deveria ter diante das circunstâncias 

adversas, procurava agir com sabedoria: “O sábio, consequentemente, não provocará 

as iras dos poderosos, antes as esquivará, tal como no mar procuramos esquivar as 

tempestades.” (SÊNECA, Cartas, 14, 7). Mesmo agindo com prudência, semelhante 

a Sócrates, foi obrigado a cometer suicídio, cortando os pulsos, uma vez que foi 

acusado de ter participado da chamada “Conspiração de Pisão”29, na qual teria 

planejado a morte do imperador Nero, de quem Sêneca foi preceptor. Nesse contexto, 

de acordo com Lara (1989, p): “O estoicismo não deixava de ser uma contestação 

política, motivo pelo qual se viu molestado. Nunca, porém, chegou a constituir-se em 

partido político”  

 Sobre a morte de Sêneca, Tácito (ano XIV, p. 60-65 apud SANSON, 1998, p. 

29) declara: 

 
[Sêneca] em 65, acusado de cumplicidade na conjuração de Pison, foi 
condenado à morte. Nero, após ter matado seu irmão Germânico, sua mãe 
Agripina e sua esposa Otávia, manda matar também seu mestre e ministro. 
Ordenou-lhe que escolhesse o gênero de morte. Sêneca abriu as veias. O 
sangue não escorria. Pediu Cicuta. Acabou morrendo no quarto de vapor. 
Sua esposa Paulina quis acompanhá-lo na morte, chegou a cortar as veias, 
mas sobreviveu.  

 

Acerca de Cartas a Lucílio, o propósito de Sêneca era tornar Lucílio praticante 

da doutrina estoica; por isso as ideias para a vida real do amigo, nessa amplitude de 

ensinamentos e exemplos. O filósofo Sêneca também tinha o objetivo de afastá-lo de 

opiniões pré-concebidas e trazê-lo a um ideal de sabedoria30. 

 
29 Em abril de 65, o Senador Caio Calpurnio Pisao liderou uma conspiração para derrubar o poder do 

Imperador, e Sêneca foi delatado a Nero como mentor do grupo. Nero aceitou a acusação e, mesmo 
diante da negação de Sêneca e da falta de provas concretas, condenou o antigo preceptor ao suicídio 
(VITO, 2011, p. 57).  

30 O ideal de sabedoria é considerado, em toda a Antiguidade, um modo de ser, um estado no qual o 
homem é de maneira radicalmente diferente dos outros homens, no qual é uma espécie de super-
homem (HADOT, 2014, p. 313). 



45 
 

Assim, percebe-se que Cartas a Lucílio não apresenta apenas teoria, mas é um 

verdadeiro método sobre como proceder diante das adversidades da vida, mas 

sempre resguardando a racionalidade. Sêneca pretendeu ser exemplo ao discípulo 

por meio de seus ensinamentos, bem como tornar evidente que com esforço é 

possível alcançar conquistas pessoais.  

As Cartas a Lucílio foram escritas nos últimos anos de vida do filósofo. Em seus 

escritos, depreende-se uma sutileza, todo o cuidado que um mestre tem para com 

seus discípulos, mostrando os ensinamentos estoicos com responsabilidade, 

tornando-se um formador universal.  

Segundo Sêneca, a dignidade é um bem que devemos buscar a todo custo, 

mesmo que para isso possamos sacrificar a própria vida. Assim ele propõe em uma 

de suas cartas, quando diz: “Morrer mais cedo, morrer mais tarde – é questão 

irrelevante; relevante é, sim, saber se se morre com dignidade ou sem ela, pois morrer 

com dignidade significa escapar ao perigo de viver sem ela!” (SÊNECA, 2008, p. 70-

6). Através desse fragmento, depreende-se que Sêneca, ao falar da morte com 

dignidade, não faz enaltecimento ao suicídio, pelo contrário, ratifica, com rigor estoico, 

a maneira nobre de viver com dignidade. 

Para Sêneca, relutar em aceitar o destino e o curso da natureza implica a 

intranquilidade na alma. Por esse motivo, Cartas a Lucílio ele afirma: “[...] o nosso 

objetivo é, primacialmente, viver de acordo com a natureza” (SÊNECA, Cartas 5,5) 

Nesse cenário, Sêneca apresenta um exemplo ético motivacional quando 

afirma: “[...] que a nossa vida seja um equilíbrio entre o modo de vida superior e vulgar; 

que todos olhem a nossa vida como algo acima do normal, mas sem que sejamos uns 

estranhos para eles.” (SÊNECA, cartas 5, 5,). Com esses ensinamentos, direciona-

nos a um modo de escolha de vida com menos excessos e com o máximo possível 

de moderação acerca de nossas atitudes. O tempo todo somos observados, e 

podemos servir como inspiração para o outro. “A filosofia serviria ainda, para uma 

utilidade prática, para que o homem de bem, neste caso, o homem senequiano, 

estivesse pronto para auxiliar seu semelhante e a serviço do bem comum.” 

(EHRHARDT, 2008, p. 164). Nesse contexto, a filosofia assume um papel pedagógico 

e terapêutico, com incumbência de tratar os males da alma (MELO, 2007). 

Inspirado nas ideias de Sêneca, preferimos utilizar o termo “exemplos éticos-

motivacionais” como foco da proposta de intervenção, como uma metáfora, que 

também pode ser entendida por “exercícios espirituais” que, se praticados com 



46 
 

disciplina, possibilitam ao indivíduo interiorizar os ensinamentos da filosofia estoica. 

Isto pode fazer com que aquele que despertou para o cuidado do próprio ser possa 

tornar-se objeto de motivação para as outras pessoas. O fundamento dessa postura, 

contudo, é a compreensão da necessidade do “cuidado de si”. Veremos adiante como 

os “exemplos” são homens que, por meio da filosofia alcançaram um estado de 

equilíbrio na vida e passaram a cuidar de si e também do outro, por exemplo; 

iniciaremos por Sócrates maior exemplo e não era estoico, mas que serviu de 

inspiração para os estoicos Zenão, Panécio, Crisipo, Marco Aurélio, Epicteto Sêneca 

Nessa pesquisa “exemplos éticos-motivacionais” não tem a denotação de coaching,31 

mas pode ser entendido nesta pesquisa por estímulos para uma vida correta. 

A partir  de Sêneca, depreende-se que a função do filósofo estoico consistia 

em ajudar as pessoas a serem exemplos éticos e motivacionais, ou seja, uma espécie 

de inspiração, como modo de mostrar que é  possível, para um ser humano, ser capaz 

de bem julgar, ou julgar mal, dependendo do modo como se deixa conduzir pelo  lógos 

e, desse modo, obter também a tranquilidade e a felicidade que tanto procurava, 

construindo a educação moral alicerçada no aperfeiçoamento humano e sendo 

exemplo nas adversidades sociais. Tal conclusão foi corroborada por Oliveira (2010, 

p. 102), ao afirmar que “este é o campo do saber no qual Sêneca semeia suas ideias, 

nenhuma delas de caráter inovador ou revolucionário. A intenção de Sêneca é de 

convencer sobre a necessidade do aperfeiçoamento humano de forma categórica”.  

No entanto, outra inferência é de que a função do filósofo estoico, como 

Sêneca, consistia em ajudar as pessoas a obterem equilíbrio diante das vaidades que 

atrapalham o caminho para o exercício32 das exortações éticas e de estímulos, para 

que isso não atrapalhasse a tranquilidade e a felicidade a que tanto almejamos. Há 

também de se evitar os excessos de desejos. Essa filosofia é voltada para a cura dos 

males da alma, oferecendo instruções de como agir no cotidiano. “A ética senequiana 

consegue conservar-se coerente ao longo de seu desenvolvimento. Foi essa forma 

 
31 O coaching é uma competência gerencial, mas também uma técnica conversacional de formação 

humana, a partir dos modelos de aprendizagem. É um processo dos mais úteis para tal objetivo, pois 
apoia o cliente na busca da realização de metas e aspirações, por meio da identificação e uso das 
próprias competências desenvolvidas, como também do reconhecimento e superação de fragilidades 
(REIS, 2008, p, 1-2).  

32 “Exercício” nesta pesquisa significa que são relações entre teoria e prática, ou seja, atividade para 
aprimorar ou exercitar os estudos da filosofia estoica na escola e também na vida em comunidade.  



47 
 

de agir moral que o filósofo buscou durante sua vida e é nela que podemos ver o seu 

retrato” (OLIVEIRA, 2010, p. 137). Nessa perspectiva, Sêneca expõe:   

 
Admito que é inata em nós a estima pelo próprio corpo, admito que temos o 
dever de cuidar dele. Não nego que devamos dar-lhe atenção, mas nego que 
devamos ser seus escravos. Será escravo de muitos quem for escravo do 
próprio corpo, quem temer por ele em demasia, quem tudo fizer em função 
dele. Devemos proceder não como quem vive no interesse do corpo, mas 
simplesmente como quem não pode viver sem ele. Um excessivo interesse 
pelo corpo inquieta-nos com temores, carrega-nos de apreensões, expõe-nos 
aos insultos; o bem moral torna-se desprezível para aqueles que amam em 
excesso o corpo. Tenhamos com ele o maior cuidado, mas na disposição de 
o atirar às chamas quando a razão, a dignidade e a lealdade assim o exigirem 
(SÊNECA, Cartas 14, 1,-2 e 3). 
 

Sêneca, em sua trajetória de vida, apresenta-se como pedagogo, um homem 

dedicado a ensinar, e também um intelectual, que com suas obras serviu de exemplo 

para gerações. “Poucos foram os personagens da esfera intelectual da Antiguidade 

que obtiveram o destaque alcançado por Sêneca ao longo dos tempos” (MELO, 2007, 

p. 191). As obras de Sêneca ultrapassaram vários períodos históricos, mostrando 

como se pode vivenciar e transformar o cotidiano dos homens por meio de 

ensinamentos (MELO, 2007). 

As manifestações de Sêneca referentes às questões pedagógicas são 

marcadas pelos ensinamentos que expressam o modo como o homem pode 

desenvolver a capacidade de se autoanalisar. Para Sêneca, o mais importante da 

aprendizagem era o poder de ensinar, e esse exercício se realizava no momento em 

que ensinar e aprender tornavam-se recíprocos (MELO, 2007).  

Assim, para que se possa compreender ainda mais sobre as concepções do 

estoicismo imperial, abordaremos em seguida, outros dois importantes pensadores, 

Epicteto e Marco Aurélio, utilizaremos como referencias duas principais obras dos 

filósofos Epitecto e Marco Aurélio, ou seja, Manual de Epicteto e Meditações, que nos 

oferecem ricos ensinamentos acerca da moral. Neles também encontraremos 

semelhanças com o modo de pensar de Sêneca.  

Epicteto33 nasceu em Hierápolis, na Frígia, entre os anos 50 e 60 d.C. No 

período que foi escravo, era assíduo nas aulas de Musônio, que o conduziu ao 

Estoicismo e ao mundo da filosofia. Em seguida, quando Dominiciano determinou que 

 
33  (50-130) Epicteto foi um escravo nascido em Hiérapolis na Frígia. Os Azares do mercado de escravos 

levaram-no a Roma, onde foi comprado por Epafrodito, um liberto de Nero, e cuja inteligência era tão 
grande quanto a crueldade. [...] A obra de Epicteto, ou melhor, o que Ariano nos deixou do seu ensino, 
é uma das mais atraentes. [...] A serenidade do tom, as fórmulas sóbrias, mas surpreendentes, a 
sutileza da observação e a profundidade da reflexão fazem o Manual e as Dissertações de Epicteto. 



48 
 

todos os filósofos fossem embora – logo no final dos anos 80 d.C. –, Epicteto foi 

enviado para o exílio em Nicópolis, no Épiro. Chegando ali fundou a sua escola, que 

teve êxito e atraiu aprendizes de várias partes. No entanto, não se conhece com 

precisão a data da sua morte (que talvez tenha acontecido por volta de 138 d.C.). 

Recordamos que Epicteto, assim como Sócrates, não deixou escritos, porém, os 

conteúdos de suas aulas foram transcritos pelo historiador Flávio Arriano, que pouco 

depois da morte de Epicteto, as publicou com o nome de Diatribe.  Arriano também 

compilou o Manual (Encheiridion), extraindo das Diatribes as máximas mais 

significativas (RADICE, 2016). 

Na obra de Epicteto (50-130 d.C.) há passagens que foram importantes para a 

construção do pensamento estoico imperial; todas essas construções de pensamento 

e ensinamento eram ministradas na escola de Epicteto. “Um dos pontos centrais da 

doutrina que ensinava aos seus alunos era a divisão de eventos que cercam a vida 

humana em duas classes: as coisas que estão sob nosso controle e as que não estão 

[...]” (DINUCCI; JULIEN; JOLY, 2008, p. 10). 

As manifestações de Epicteto acerca da liberdade e da escravidão expressam 

seu próprio caminho social. Epicteto saiu da condição de escravo, passou a ser 

filósofo, e na condição de filósofo também se encontrou com a política. Viveu os 

problemas da escravidão e buscou a liberdade dos princípios morais como um método 

de força diante da estrutura dos superiores. Sobre a liberdade, Epicteto tem uma 

proposta que demonstra o quanto ela é importante, e que nenhum indivíduo deve ser 

interrompido do propósito de ser livre:  

 
[...] que os seres humanos são seres racionais e capazes de se 
autodeterminar em função desta característica. Através da razão, é possível 
estabelecer uma conduta livre dentro da situação que foi estabelecida pela 
providência divina. A ação livre é dependente da internalidade do sujeito, 
porquanto nada nem ninguém pode impedir os desejos, os assentimentos e 
os impulsos de nenhum indivíduo. Através dessa tríplice temática (desejo, 
assentimento e impulso), Epicteto pretende demonstrar, inclusive, que 
ninguém pode ser coagido por algo que impeça o exercício da liberdade. 
Nesse sentido, ele aborda também a escravidão, determinando-a como 
sendo algo impossível de ser realizado sem o consentimento do sujeito. A 
escravidão só pode acontecer quando a própria pessoa aceita se submeter a 
algo que lhe é externo. (LUZ, 2017, p. 12). 

 
No entanto, Epicteto não foi contrário à realidade, ao perceber que poderia ser 

levado a uma forma mais severa de servidão. Com isso, estava conforme ao 

estoicismo, buscando a realidade, analisando a conjuntura na qual estava inserido, 

para escolher uma estratégia para agir, compreendendo que existem coisas que 



49 
 

dependem de nós e outras que não dependem de nós. Com essas ações, Epicteto 

nos convida a ter uma visão da realidade, de modo que não sejamos constantemente 

perturbados pelos acontecimentos. Desse modo, afirma que:  

 
Coisas há que dependem de nós – e outras há também que de nós não 
dependem. O que depende de nós são nossos juízos, as nossas tendências, 
os nossos desejos, nossas aversões: numa palavra, todos os actos e obras 
do nosso foro íntimo, O que de nós não depende é o nosso corpo, a riqueza, 
a celebridade, o poder, enfim, todas as obras e actos que de maneira 
nenhuma nos constituem. As coisas que dependem de nós são por natureza 
livres, sem impedimento, isentas de obstáculos; e as que de nós dependem 
são inconsistentes, servis, susceptíveis de impedimento, estranhas 
(EPICTETO, 19, p. 13).  
 

Epicteto, ciente dos desafios que poderia encontrar, por outro lado, vivenciou 

os desafios que poderia provocar uma espécie de escravidão moral. Mesmo tendo 

vivido um passado de servidão, Epicteto não perdeu a motivação para encontrar a 

liberdade (DINUCCI; JULIEN; JOLY, 2008, p. 17).  

Mesmo vivendo momentos difíceis de servidão, Epicteto convida ao debate 

quanto  à importância de nossas atitudes, para que possamos construir uma reflexão 

interior consistente, uma vez que nossos julgamentos equivocados sobre os fatos são  

reflexo de uma vida com atribulações, porque, segundo o filósofo, uma análise 

superficial sobre as coisas faz com que  acreditemos que elas são capazes de nos 

aprisionar; porém, se analisarmos com cuidado, muitas de nossas percepções más 

são causadas por nós mesmos. Nesse sentido, Epicteto nos ensina que:  

 
O que perturba os homens não são as coisas, mas os juízos que os homens 
formulam sobra as coisas. A morte, por exemplo, nada é de temível – e 
Sócrates, quando dele a morte se foi aproximando, de maneira nenhuma se 
apresentou a morte como algo tremendamente terrível. Mas no juízo que 
fazemos da morte, considerando-a temível, é que reside o aspecto terrível da 
morte. Quando somos hostilizados, contrariados, perturbados, atormentados 
e magoados, não devemos sacar as culpas a outrem, mas a nós próprios, 
isto é, aos nossos juízos pessoais e mais íntimos. Acusar os outros das 
nossas infelicidades é mera acção de um ignorante; responsabilizar-se a si 
próprio por todas contrariedades coisa é de um homem que começa a instruir-
se; e não culpabilizar ninguém nem tão pouco a si próprio, então, sim, então 
é já feito um homem perfeitamente instruído”. (EPICTETO, 1992, p. 23). 
 

Outro importante filósofo do estoicismo imperial é Marco Aurélio Antônio 

Augusto34 (121-180), mais conhecido pelo nome de Marco Aurélio. Nascido em 26 de 

 
34  Trata-se do imperador filósofo por excelência. É essa a imagem que nos resta dele. Mas o que 

devemos entender por isso? Na verdade, esse pertencimento de Marco Aurélio ao mundo dos 
filósofos só foi de fato estabelecido por um livro estranho, que os modernos mais comumente chamam 
de Meditações,  mas que traz nos manuscritos o título “A” (ou ‘Para’) mim mesmo” e que consiste 



50 
 

abril de 121, foi imperador romano desde o ano 161 até sua morte, no dia 17 de março 

de 180. (MARCO AURÉLIO, 2009).  

De Marco Aurélio temos apenas a obra Meditações, na qual é possível analisar 

embasamentos que vão desde relatos de costumes comuns associados à filosofia 

estoica, até mesmo a um modelo de vida:   

 
O escritos apresentam bem as ideias estóicas que giram em torno da  
negação de uma emoção, de uma habilidade, que, segundo o imperador, 
libertarão o homem das dores e dos prazeres do mundo material. [...] Marco 
Aurélio escrevia reflexões pessoais para si mesmo, repletas dos mais altos 
códigos morais, aproveitando os momentos livres que lhe deixavam suas 
campanhas, como uma fonte para sua própria orientação e para se melhorar 
como pessoa (MARCO AURÉLIO, 2009, p. 9-10).  
 

Trata-se de um texto no qual são apresentados ensinamentos relacionados à 

moral, aos valores e princípios que sustentam a concepção de uma filosofia regrada 

em ensinamentos que provocam reflexões sobre a vida humana. Assim como os 

estoicos Sêneca e Epicteto, Marco Aurélio apresenta em seu texto ideias que 

incentivam seus leitores a buscar uma vida equilibrada.  

Em Marco Aurélio, encontramos também relatos dos costumes que ele trouxe 

para sua vida, inspirado nas pessoas com as quais convivia e pelas quais manifestava 

admiração. Foram diversas pessoas, dentre elas familiares, amigos e outros que 

contribuíram com fortes legados alicerçados na doutrina estoica e que serviam como 

exemplo para a conduta posterior do filósofo.  Inferimos que essas pessoas que 

atravessaram o tempo no convívio social de Marco Aurélio, foram exemplos 

motivacionais que transmitiram ensinamentos relacionados à virtude. Marco Aurélio 

descreve:  

 
Aprendi com meu avó Verus: o bom caráter e a serenidade. [...] De minha mãe: 
o respeito aos deuses, a generosidade e a abstenção não somente de agir mal, 
como também de incorrer em semelhante pensamento [...] Do meu bisavô: o 
não haver frequentado as escolas públicas e ter desfrutado de bons mestres 
em casa. [..] Do meu preceptor: o não ter pertencido a facção nem dos Verdes, 
nem dos Azuis, nem partidário dos Grandes- Escudos, nem dos Pequenos- 
Escudos. [..] De Diogneto: o evitar inúteis ocupações; e a desconfiança do que 
contam os que fazem prodígios e feitiçarias. [...] De Rústico: O ter concebido a 
ideia da necessidade de direcionar e cuidar do meu caráter. [..] De Apolônio: a 
liberdade de critério e a decisão firme, sem vacilo nem recursos fortuitos; não 
dirigir o olhar a nenhuma outra coisa além da razão. [...] De Sexto: a 
benevolência, o exemplo de uma casa governada patriarcalmente, o projeto de 

 
numa série de reflexões e anotações diversas, distribuídas em doze livros sem que se possa discernir  
qualquer ordem entre elas. (GRIMAL, 2018, p. 2). 

 
 



51 
 

viver conforme a natureza. [...] De Alexandre, o gramático: a aversão a crítica; 
o não repreender com injurias os que tenham proferido um barbarismo [...] De 
Frontão: o ter detido a pensar como é a inveja, a astúcia e a hipocrisia própria 
do tirano [...] De Alexandre: o platônico: o não dizer a alguém muitas vezes e 
sem necessidade ou lhe escrever por carta “ estou ocupado”  [..] De Catulo:  O 
não dar pouca importância a queixa de um amigo. [..] De “meu irmão” Severo: 
o amor a família, a verdade e a justiça. [...] De Máximo: o domínio de si mesmo 
e o não deixar-se arrastar por nada; o bom humor em todas as circunstâncias 
especialmente nas enfermidades [...] Do meu pai: a mansidão e a firmeza 
serena nas decisões profundamente examinadas. [...] Dos deuses: o ter bons 
avos, bons pais, boa irmã, bons mestres, bons amigos íntimos, parentes e 
amigos. (MARCO AURÉLIO, 2009, p. 11-19). 
 

Por fim, vale destacar que os filósofos representantes do estoicismo imperial 

contribuíram de maneira peculiar para o progresso cultural da sociedade. Podemos, 

assim, dizer que Sêneca foi destaque pela competência que possuía de representar 

a psicologia dos indivíduos e relatar as loucuras das pessoas. Epicteto objetivava levar 

as pessoas ao convencimento de que é possível alcançar a liberdade interior, que se 

habita conforme a ordem racional; no entanto, a conformidade aqui relatada não tem 

a ver com a submissão religiosa, mas com a ordem providencial. Marco Aurélio, 

imperador romano, passou boa parte de seu governo protegendo as fronteiras, 

encontrando na filosofia uma elucidação à debilidade da existência (LARA, 1989). 

  



52 
 

2 A NOÇÃO DE EDUCACAO A PARTIR DOS ENSINAMENTOS DO PÓRTICO NO 

ESTOICISMO ANTIGOL 

 

Como apontamos anteriormente, Zenão de Cítio (336-264 a.C.) encarou o 

desafio de ensinar publicamente no Pórtico, por volta do ano 300 ou 294 a.C. Por não 

ser cidadão de Atenas, foi impedido de conseguir um espaço fechado para os seus 

ensinamentos. Desse modo, é possível compreender o motivo de ele ministrar suas 

aulas em público. 

Segundo Lara (1989, p. 14), “o Estoicismo era um projeto pedagógico completo. 

Visava ajudar as pessoas a tornarem-se sábias e, concomitantemente, ajudá-las a 

assumir um tipo de vida que as direcionasse à felicidade”. Nesse contexto, os 

encontros, os ensinamentos e o diálogo filosófico na Stoá foram essenciais para a 

construção de um pensamento pedagógico.  

Apesar dos fragmentos e títulos escritos por Zenão serem as únicas obras 

existentes, parte dos diálogos foi repassada por testemunhos e perspectivas dos 

antigos. “Zenão era um homem sóbrio, discreto, vivia de maneira bastante modesta, 

e como não cobrava por seus ensinamentos possuía muitos discípulos pobres” 

(TAVARES, 2012, p. 55). Desse modo, que ele foi exemplo para os seus discípulos, 

apresentando-se disposto a ensinar os homens desde o início. Assim, podemos 

perceber que os exemplos éticos e motivacionais estavam presentes na filosofia 

estoica desde os tempos mais remotos.  

Ainda sobre essas condições da educação que perpassa as diferentes etapas 

do mundo grego e romano e que se estabelece como universal, Marrou postula que: 

 
A educação helenística é realmente o que devemos chamar de educação 
clássica: é a de todo o mundo grego, quando se estabiliza após as grandes 
aventuras da conquista de Alexandre e das guerras que sucederam a sua 
morte. Ela permanece em voga, em todo o mundo mediterrâneo, por tanto 
tempo quanto este merece ser considerado antigo. Ultrapassa, com efeito, a 
era propriamente helenística para estender-se pelo período romano 
(MARROU, 1975, p. 154). 
 

A perspectiva de educação no Estoicismo antigo está intimamente relacionada 

ao momento de incerteza e perturbação por que passava o mundo grego como um 

todo, como também conturbado era o momento filosófico em fins do século IV e início 

do século III a.C. na Hélade. A reflexão, nesse momento, não separa inteiramente o 

indivíduo da sociedade, mas se estende para além dos limites da pólis. O sábio 



53 
 

helenístico, de modo geral, deseja a autossuficiência e a serenidade. Como reforça 

Oliveira: 

 
Para esse autor, o estoicismo antigo apresenta dois traços fundamentais, que 
o diferenciam do pensamento filosófico anterior. Primeiramente, acentua a 
crença de que é impossível para o homem encontrar regras de conduta ou 
alcançar a felicidade sem se apoiar numa concepção do universo 
determinada pela razão ou pelo logos. Em segundo lugar, enfatiza a 
necessidade da utilização da própria razão, e seus arrazoamentos, como 
intuito de consolidar no filósofo os dogmas da escola, bem como dar-lhe uma 
segurança inquebrantável (BRÉHIER, 1956, p. 446 apud OLIVEIRA, 2010).  

 

Partindo dessas discussões, o homem não encontra mais na politeia valores 

da própria conduta de vida, sendo obrigado, então, em razão dos acontecimentos, a 

buscar na própria interioridade novos conteúdos morais e metas pelas quais viver. 

Observa-se que no início do Império Romano o homem passa a ser concebido não 

mais do ponto de vista referencial (cargo que ocupava na cidade), mas no do seu 

íntimo, do seu espírito. Pena reafirma essa tese quando defende que: 

 
O homem descobriu a solidão, fenômeno do qual se ressente também o 
indivíduo do humanismo moderno. Isso explica a emergência de um desejo 
de estabilidade, de segurança, de independência suscetível de se revestir de 
formas múltiplas [...]. Com os estoicos enfim ele [esse desejo] requer o 
fundamento de uma certeza racional, de um sistema de mundo e, mais longe 
ainda, de um novo quadro político (PENA, 1990, p. 2 apud OLIVEIRA, 2010, 
p. 25).  

 
Desse modo, observa-se que o estoicismo é pensado e colocado como 

articulação racional (lógica), que busca notoriamente uma visão perfeita sobre o 

conhecimento que deve ter da natureza (física), e que possibilite, de forma direta e 

concreta, atitudes que respeitem a estrutura do mundo (ética). Isto visava a mostrar 

aos homens como é possível alcançar a felicidade individual, levando os homens a 

adotarem, em suas atitudes diárias, essas máximas que apontam para o caminho da 

sabedoria. (NOVAK, 1999). Um importante direcionamento do estoicismo, pois incita 

o homem para a reflexão diária como meio de encontrar a satisfação de viver em 

equilíbrio consigo mesmo e também com o universo.  Vivendo em sabedoria é possível 

ao homem encontrar a felicidade.  

 



54 
 

2.1 O pensamento eclético no estoicismo médio como incentivador da educação 

diversificada  

 

A Panécio coube reconduzir a escola ao antigo esplendor. Trouxe algumas 

mudanças no tocante à psicologia, ao mesmo tempo em que recuperou certos 

aspectos da física, entre eles, o abandono da ideia de conflagração cósmica, a 

abordagem da ideia de eternidade do mundo, ao mesmo tempo em que suavizou a 

austeridade da ética, ressaltando que a virtude sozinha não é suficiente para a 

felicidade, tendo como suporte a saúde em bom estado, economia e vigor. Ele ainda 

teve a preocupação de valorizar os deveres, dedicando-se quase que exclusivamente 

a eles, tendo como maior repulsa, a apatia (REALE, 2015). 

Já Possidônio de Apameia (135-51 a.C.) dá novos direcionamentos para o 

estoicismo. Para ele, o homem tinha uma "vida instintiva", condição natural da 

existência humana. Em primeiro lugar, os seres diferenciavam-se uns dos outros 

desde o nascimento, em virtude de sua natureza, ou seja, do que estava ou não de 

acordo com a natureza.  

Em segundo lugar, os estoicos, nos seus estudos sobre a moral, especialmente 

em relação aos comportamentos sobre o bem supremo, indicavam caminhos que o 

homem daquele tempo deveria trilhar.  

Desse modo, diferentemente de Panécio, Posidônio baseava-se na ideia da 

interação dos fatos; limitava tudo à unidade, por meio do conceito de simpatia: os 

componentes do cosmos vinculam-se, relacionam-se e influenciam-se 

reciprocamente. Possidônio compartilhava da ideia fundamental de que a verdade não 

está necessariamente encerrada nos dogmas do Pórtico, podendo advir oportunas 

contribuições de outras escolas.  

Assim, Possidônio abriu o Pórtico às influências platônicas e aristotélicas, não 

hesitando em corrigir Crisipo com Platão, mesmo mantendo substancialmente firme a 

visão da Stoá. De acordo com Sanson (1998, p. 26): “Possidônio é a grande ponte da 

passagem do Estoicismo grego para o romano. Fala-se em ecletismo e sincretismo 

de Possidônio; mas não devemos pensar em ideias estranhas, artificialmente 

aglutinadas [...]”.  

 

 



55 
 

2.2 A concepção de educação senequiana no estoicismo imperial 

 

A noção de educação no estoicismo imperial está direcionada à ética. Observa-

se, nesse período, também denominado neoestoicismo, que a filosofia, em Roma, 

adquiriu o maior número de seguidores. Segundo Reale e Antiseri (1990, p. 10) “[...] o 

fortalecimento da filosofia se dava notadamente pelo desaparecimento da república, 

ao mesmo tempo em que o cidadão perdia sua liberdade”. Melo reforça que diante da 

crise moral e a vulnerabilidade que se encontravam os romanos em decorrência de 

exageros, vícios e outras “doenças” da alma “a filosofia assumiu o papel de uma 

pedagogia e, particularmente, de uma terapia, cuja função era curar os males da 

alma.” (MELO, 2007, p. 33).  

Assim, nessa fase o Estoicismo abandonou as especulações puramente 

dialéticas, próprias da Stoá, centrando-se no elemento humano e colocando-se a 

serviço da ética, de tal modo que tudo o que não se prestasse à ordenação moral da 

vida humana, carecia de valor. A filosofia assume então um novo valor, o prático.  

Nesse cenário, o supremo ideal era o amor aos homens, a prática da justiça e 

de todas as demais virtudes. Tinha por finalidade levar o homem não apenas ao 

conhecimento das coisas, mas, acima de tudo, a viver bem, conforme a virtude35 

(MELO, 2007). A finalidade de todas as escolas helenísticas é ensinar a ser feliz. Isso 

possibilitou ao Estoicismo Romano reconhecer a felicidade como algo mais “negativo” 

que “positivo”, estabelecida mais em abdicação do que em aquisição (OLIVEIRA, 

2010).   

Assim, as reflexões se voltaram à formulação de ensinamentos com os quais o 

cidadão romano pudesse alcançar o ideal de paz e felicidade. Mesmo sem as 

condições anteriormente oferecidas pelo Estado romano, ganhava o apreço dos 

pensadores estoicos, particularmente as reflexões sobre a vida e a morte, a miséria e 

a fortuna, e sobre quão efêmero é o tempo do homem, tendo em vista, sobretudo, 

prepará-lo para os problemas espirituais (COELHO; MELO, 2012, p. 3).  

Concernente a isso, Melo (2007) nos direciona a pensar sobre os difíceis 

problemas que Sêneca encontrou em seu tempo, o qual fez da educação o meio de 

superação diante das adversidades, sem fugir de seu objetivo, que era formar o 

homem sábio e virtuoso. Com isso, os recursos pedagógicos oferecidos no estoicismo 

 
35 É o bem supremo, aliás, é o único bem [...] D. L., VII, 85. 



56 
 

foram essenciais para Sêneca ampliar o processo educacional, agora num outro 

contexto.   

Sêneca concentrou-se em uma filosofia que ultrapassava a especulação 

teórica, transformando-a em uma doutrina prática, adequada a um determinado estilo 

de vida. Embora tivesse contato com a cultura grega, os romanos reconstruíram os 

modelos filosóficos mediante suas conveniências com a finalidade de corresponder a 

seu espírito prático.   

 
O estoicismo, que teve como palco uma Roma dominada pelo terror, 
abandonou a lógica e a física em benefício da moral. Seu fim era atender aos 
interesses romanos [...] Ao mesmo tempo em que se moldava ao espírito 
prático do homem romano, pouco dado às questões teóricas e às grandes 
reflexões filosóficas, o estoicismo reafirmava os preceitos sobre os deveres, 
a autodisciplina, a obediência, a ordem e a recomendação para a participação 
na política (MELO, 2007, p. 31).  

 
Conforme se observa no trecho acima, foi esse o motivo pelo qual, em seus 

primeiros momentos, especialmente durante a República (II-I a.C.), ele ganhou o 

apreço romano. Isso explica também o grande contingente de adeptos que alcançou, 

especialmente os administradores afinados com a sua proposta de participação na 

vida pública como forma de construir uma sociedade justa (MELO, 2007). 

Com base nesse cenário, a filosofia no Império Romano direcionou-se para o 

domínio do privado, investindo-se da missão de ensinar, por meio de suas exortações 

e dos seus exemplos. No entanto, a doutrina de Zenão, para se adaptar ao novo 

quadro posto pelo Império e refugiar-se na esfera do sagrado, precisou sofrer 

adaptações que, numa leitura mais apressada, poderiam parecer rompimentos com 

muitos dos seus ensinamentos. Contudo, a escola manteve-se coesa em seus 

princípios fundadores. 

A nova configuração assumida pelo Pórtico levou-o a ensinar por meio do 

exemplo, uma vez que ele se converteu também em uma reflexão sobre a vida e sobre 

a morte e passou a ensinar o desapego às coisas materiais, tendo em vista preparar 

o indivíduo para o cultivo das coisas da alma. 

 
A filosofia adquiriu um perfil de sagrado, cujo objetivo era ensinar, por meio 
da exortação e do exemplo, a moral e a libertação espiritual, visando anular 
o domínio que as paixões e os vícios tinham sobre o homem, oferecendo-lhe, 
assim, a possibilidade de usufruir de uma forma superior, conforme entendia, 
de felicidade. Ao filósofo cabia ajudar o homem a obter a tranquilidade que, 
entregue a si mesmo, ele não conseguiria alcançar, uma vez que, a rigor, as 
tendências da sociedade efetivamente o afastavam desse caminho (MELO, 
2007, p. 30).  



57 
 

Mesmo que filosofia e sabedoria estejam interligadas e aparentem fazer 

aproximação bem íntima, a ponto de se confundir em sua especificidade conceitual,  

Sêneca esclarece que “a sabedoria é o bem supremo do espírito humano, enquanto 

a filosofia é o amor, o impulso pela sabedoria, aquela que aponta o fim que esta 

alcança” (SÊNECA,  Cartas, 98,4). 

Dessa maneira, a filosofia passou a ser intermédio para o conforto, de 

orientação moral, que via no afastamento do mundo e até da própria vida uma digna 

saída dos conflitos sociais. Da esfera material, o homem voltou-se para a 

transcendental, preocupando-se com as questões morais, e também com sua 

preparação para a morte.   

O reencontro do homem com o cosmos significava o acolhimento com a 

sabedoria e com a liberdade; o afastamento do homem em relação à natureza tornava-

o frágil e propenso aos vícios e às paixões36. De acordo com Sêneca, o distanciamento 

do homem de grandes aglomerados assegurava-lhe um estado original e puro para 

seu fortalecimento. 

 
Arranjemos, portanto, um protector que de vez em quando nos puxe as 
orelhas, que dissipe as opiniões do vulgo, que proteste contra as preferências 
da multidão. Enganas-te se pensas que os vícios nasceram conosco: vieram 
por acréscimo, foram incutidos em nós! Que frequentes admoestações nos 
ajudem a repelir as opiniões que à nossa volta se difundem! A natureza não 
nos predestinou para nenhum vício, antes nos gerou puros e livres (SÊNECA, 
Cartas 94, 55-56). 
 

O referencial proposto pela filosofia estoica era, para os seus "mestres", a 

garantia de uma existência feliz e tranquila, pois era o único caminho que o homem 

poderia seguir para manter-se imune às perturbações da vida material, ou seja, do 

quadro social a que estava submetido nesse momento histórico.  

 
Ao angariar e pregar os valores necessários à realização dos "sonhos não 
realizados" de uma sociedade, cujos integrantes encontravam-se 
alquebrados e sem esperança em face das transformações do seu mundo, a 
filosofia revestiu-se de "espiritualidade" e de um aspecto terapêutico (MELO, 
2007a, p. 31).  
 

A filosofia, ao destacar os aspectos práticos, colocou o bem moral entre as 

prioridades da reflexão, e tornou-se uma espécie de articuladora da felicidade, um 

refúgio para aquele momento histórico. O estoicismo, na percepção de Sêneca, 

 
36 A paixão passa a ser de responsabilidade exclusiva do homem, quando exposta ao erro de julgar, 

uma vez que ele é responsável pelo exercício de sua razão “[...] A paixão é a perda do controle da 
razão”. (OLIVEIRA, 2016, p. 51). 



58 
 

aponta para o bem moral. O homem veio ao universo para ser virtuoso e usar a sua 

vontade para a realização de seus objetivos. Na Carta 80, Sêneca esclarece os 

passos para a construção moral do homem, por meio da vontade, até alcançar a 

liberdade.  

 
Para seres um homem de bem só precisas de uma coisa: a vontade. Em que 
poderás exercitar melhor a tua vontade do que no esforço para te libertares 
da servidão que oprime o género humano, essa servidão a que até os 
escravos do mais baixo estrato, nascidos, por assim dizer, no meio do lixo, 
tentam por todos os meios eximir-se? O escravo gasta todas as economias 
que fez à custa de passar fome para comprar a sua alforria; e tu, que te julgas 
de nascimento livre, não estás disposto a gastar um centavo para garantires 
a verdadeira liberdade?!  Escusas de olhar para o cofre, que está liberdade 
não se compra (SÊNECA, Cartas, 80,4). 
 

Foi por meio das manifestações do estoicismo imperial que a adaptação à 

realidade existente em Roma foi possível, para constituir um ressignificado daqueles 

homens que são conduzidos pelos vícios e não mostram perspectivas em buscar 

metas para suas vidas.  

Para o estoicismo antigo, os homens estavam classificados em duas 

categorias: a dos sapientes, denominados de “sábios”, e a dos insensatos (stulti); 

também apresentava uma classe intermediária, conhecida como proficientes, 

provavelmente  surgida durante o estoicismo médio, quanto esses iniciaram na via 

para a sapientia e estavam divididos em classes,  conforme a proximidade com a 

sabedoria. A seguir, nas Cartas a Lucílio, 35, Sêneca deixa evidente a divisão 

existente entre os sapiens e o proficiens37:  
 

Progride, sempre com este máximo objectivo: obteres uma perfeita 
constância. Quando quiseres verificar se fizeste algum progresso, indaga se 
a tua vontade de hoje é idêntica à de ontem: uma mudança de vontade é 
indício de que a alma anda à deriva, aparecendo aqui ou ali conforme a levar 
o vento! O que está fixo e bem agarrado ao chão não erra ao acaso: o mesmo 
sucede ao sábio consumado, e, por vezes, mesmo àquele que ainda se 
encontra em fase de aperfeiçoamento. A diferença entre ambos reside em 
que o segundo, embora sem mudar de posição, oscila na sua base, enquanto 
o primeiro nem sequer oscila (SÊNECA, Cartas, 35, 4). 
 

Sêneca prossegue tratando das habilidades do Sapiens e dos proficiens que, 

de modo principiante, vão ao encontro da virtude: 

 
O sábio será capaz de dominar a fortuna com a sua virtude, ao passo que 
muitos adeptos da filosofia se deixarão assustar por ameaças de só menos 

 
37 o proficiens é uma categoria diferente daquele que costumamos chamar de proficiente em português. 

Vem do verbo proficio-proficere e significa progredir, avançar, ajudar, contribuir. 



59 
 

importância. Neste ponto será nosso o erro se exigirmos de um principiante 
aquilo que exigimos ao sábio. Pelo que me toca, ainda estou na fase de 
assimilação destes princípios, ainda não atingi a fase da completa persuasão; 
e mesmo que a tivesse atingido, não teria ainda tempo pára os ter de tal modo 
assimilado e praticado que eles me pudessem ocorrer em qualquer 
emergência (SÊNECA, Cartas, 71,30). 
 

Sêneca insiste em mostrar a firmeza do sábio em meio às adversidades, bem 

como reforçar a diferença entre o homem que chegou à plenitude daquele que ainda 

pretende alcançá-la:   

 
Pode uma vez por outra surgir qualquer ocorrência que lembre ao sábio a sua 
condição de mortal, mas ocorrências deste tipo são de somenos importância 
e não o atingem mais do que à flor da pele. O sábio, insisto, pode ser tocado 
ao de leve por um ou outro contratempo, mas para ele o sumo bem 
permanece inalterável. Volto a dizer que lhe podem ocorrer contratempos 
provindos do exterior, tal como um homem de físico robusto não está livre de 
um furúnculo ou de uma ferida superficial; em profundidade, porém, não há 
mal que o atinja. A diferença existente, insisto ainda outra vez, entre o homem 
que atingiu a plenitude da sabedoria e aquele que ainda lá não chegou é a 
mesma que se verifica entre um homem são e um convalescente de doença 
grave e prolongada (SÊNECA, Cartas, 72, 5-6). 
 

Por fim, encontraremos em Sêneca uma divisão bem mais didática acerca dos 

homens perfeitos, e daqueles que não o são. Segundo o filosofo romano:   

 
[...] Mesmo entre os estudiosos da filosofia existem consideráveis diferenças; 
há autores que dividem tais estudiosos em três classes. A primeira classe 
abarca aqueles que, embora ainda não atingindo a sapiência, já se encontram 
muito perto de o conseguir; o próprio facto de estarem perto, contudo, implica 
que a sapiência ainda lhes é exterior. [...] A segunda classe compreende 
aqueles que se conseguiram libertar das principais enfermidades da alma e 
das paixões, mas não a ponto de gozarem definitivamente de um estado de 
perfeita tranquilidade. Por outras palavras, estão ainda sujeitos a retroceder 
ao estádio precedente. A terceira classe já está liberta de numerosos e 
consideráveis vícios, mas ainda não de todos. Está livre da avareza, mas 
sujeita ainda à ira; já não é tentada pelo prazer, mas é-o ainda pela ambição; 
está liberta do desejo, mas não do temor, e, no que toca aos objectos de 
temor, pode mostrar-se firme perante alguns mas ceder perante outros: por 
exemplo, não recear a morte, mas ter medo da dor física. (SÊNECA, Cartas, 
75, 8-9-13-14). 
 

Para a contribuição pedagógica dos homens, a filosofia estoica oferece o dever, 

a autodisciplina e a oportunidade de obediência à ordem da natureza das coisas, 

sendo esses ensinamentos que contribuem para a formação do homem. Desse modo, 

Sêneca corrobora:  

 
Estudas perseverantemente e deixando tudo o mais apenas te aplicas ao teu 
quotidiano aperfeiçoamento: aprovo-te com satisfação, e não só te 
aconselho, como te peço que continues assim. [...] evita tudo quanto se torna 
notado quer na tua pessoa, quer no teu estilo de vida [...] sejamos no íntimo 
absolutamente diferentes, embora na aparência vivamos como os demais. 
[...] O nosso objetivo é, primacialmente, viver de acordo com a natureza. [...] 



60 
 

que a nossa vida seja um equilíbrio entre o modo de vida superior e o vulgar; 
que todos olhem a nossa vida como algo acima do normal, mas sem que 
sejamos uns estranhos para eles [...] um espírito superior é capaz de usar 
utensílios de barro como se fossem de prata, mas não é inferior àquele que 
usa de prata como se fosse de barro (SÊNECA, Cartas  5, 1- 2- 5- 6). 

 
Na visão de Sêneca, é necessária uma adequação do homem à sua natureza; 

a vontade deve ser guiada apenas pela razão, pois a razão era vista por ele como 

aquilo em alinhamento com os fundamentos da escola. Portanto a razão é o elemento 

que elimina as impulsividades no comportamento humano. Ceder às paixões 

humanas é visto como um movimento irracional “[...] pois ceder às paixões era 

desobediência à razão, o sábio não é, por conseguinte, um apaixonado, porque julga 

sabiamente, porque vive de acordo com a razão natural” (BRUN, 1987, p. 84). 

Dentro dos preceitos filosóficos senequianos, o outro é indispensável para a 

educação moral. É nesse convívio com o outro que se dá o exercício ético. De acordo 

com a concepção estoica, da qual Sêneca é seguidor, a natureza nos gerou como 

uma só grande família, que nos faz “[...] sentir amor um pelo outro, e aponta-nos a 

vida em sociedade” (SÊNECA, 2008, p. 519-52). Por isso, os homens devem ter a 

ideia de que o simples fato de sermos humanos nos faz estar na mesma posição. 

Assim, ressalta Santos: 

 
Ao lermos as Cartas podemos perceber que além dos preceitos e dogmas, o 
uso do exemplo é essencial para a construção da fortaleza interior. Os 
indivíduos podem ser ensinados por meio de preceitos e dogmas a agirem de 
forma correta no mundo, isto é, internalizar os princípios pelos quais os 
indivíduos se tornam fortes o bastante para que a exterioridade não 
desequilibre a sua interioridade. Mas também o exemplo é outro recurso 
utilizado por Sêneca para o ser humano que esteja nesse processo de 
construção de uma fortaleza interior. Sêneca nos aconselha que vejamos os 
grandes exemplos como inspiração (SANTOS, 2016, p. 104). 

 
O ser humano, quando é figura de referência, ou seja, figura a ser seguida pelos 

seus pares, torna-se ser indispensável, aparece como uma iluminação para a nossa 

vida, não atravessa nossa concepção como um ser despercebido. Para Sêneca, os 

exemplos éticos e motivacionais são demonstrações capazes de transformar a 

humanidade em suas relações, alcançar uma vida de tranquilidade, sem apresentar 

perturbação.  

Nesse sentido, o exemplo também é essencial, haja vista que tem um caráter 

mais imediato, uma vez que a figura exemplar é uma inspiração de vida, isto é, um 

estilo de vida. Como corrobora Santos:  



61 
 

A figura exemplar é antes de tudo uma imagem viva que se deve ter como 
inspiração para a vida. Não nos passa despercebido, como já ressaltamos 
anteriormente, que, para Sêneca, vida e filosofia são inseparáveis. O exemplo 
é uma mostra viva de que os homens podem transformar suas vidas e que 
acima de tudo estes podem alcançar um estado de espírito tão forte que serão 
capazes de não se deixar afetar, ou se afetar minimamente com aquilo que 
não está em seu poder (SANTOS, 2016, p. 104). 

 

Segundo Mayer (2008), em Sêneca, os exemplos funcionam como “modelos 

inspiradores”, ganham uma nova roupagem, pois as figuras exemplares têm a função 

de nos orientar de que é possível agir de outro modo, mesmo que não sejamos 

capazes de fazer exatamente como fez a figura exemplar. Assim, a memória de 

grandes homens é tão importante quanto a sua presença. 

Similarmente, diz Sêneca (Cartas, 94-51): “Também as crianças aprendem a 

escrever pelo exemplo: pega-se-lhes nos dedos, a mão do mestre guia-os sobre os 

desenhos das letras, depois diz-se-lhes que imitem o modelo apresentado [..]”. 

Tomando como base as leituras das Cartas a Lucílio, é importante salientar que 

os exemplos aparecem com mais ênfase do que os silogismos, haja vista que se 

ocupam diretamente com a firmeza de ânimo38, mostrando que a vida moral pode ser 

vivida, e que os exemplos são essenciais para os aprendentes39 na busca da virtude.  

 
Sêneca compreendia que o processo de formação moral não é uma tarefa 
fácil, é um exercício diário contra os vícios e de aceitação das adversidades, 
e não só de aceitação, mas de reformulação dos nossos juízos equivocados, 
que nos fazem acreditar que todas as coisas que acontecem contra nossa 
expectativa são um mal. O que ele nos indica é um caminho exigente, pois é 
muito mais fácil nos deixarmos levar pelas paixões e termos uma vida 
irrefletida, mas isso não quer dizer que seja impossível seguir o caminho do 
bem. Não existe restrição: qualquer homem pode escolher aperfeiçoar-se 
moralmente, sendo que a exigência mínima é o querer (MAYER, 2008 apud 
SANTOS, 2016, p. 104). 

 
Para Sêneca, quando um homem acompanha o exemplo do outro no processo 

de educação moral, há um esforço de abarcar para si os ensinamentos, haja vista que 

o cuidar-se40 deve ser feito diariamente. Nesse sentido, a presença do outro é 

 
38 O termo “firmeza de ânimo”, expressão utilizada por Sêneca nas Cartas a Lucílio para designar 

superação em meio às adversidades. Encontra-se explicitamente nessa referência: “Ser ferido, ser 
consumido numa fogueira, sofrer de uma doença grave – tudo isto é contrário à natureza; conservar 
nestas circunstâncias a coragem e a firmeza de ânimo isso já é agir conforme a natureza.” (SÊNECA 
Cartas, 66, 38). 

39 OLIVEIRA, Luizir de. “É possível viver estoicamente? Exercícios espirituais e cuidado de Si. Mediador 
Caio Souto, transmitido ao vivo em 30 out. de 2020 vídeo (2h25min). Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=4Fcr8zvJR8g. Acesso em: 16 fev. 2021. 

40 O cuidado de si está relacionado à preocupação a nós mesmos, uma espécie de preocupação com 
nossa direção de viver, uma concentração de nossas atitudes sobre nossa direção. Em Hermenêutica 
do sujeito (1982), Michel Foucault apresenta uma investigação sobre o conceito de “cuidado de si”, 
obra que utilizaremos nesta pesquisa mais adiante.  

https://www.youtube.com/watch?v=4Fcr8zvJR8g


62 
 

primordial na busca incessante da fortaleza interior, seja como exemplo, seja como 

um modelo de comportamento essencial à formação, ou como um mestre ou guia de 

consciência41, aquele que nos aponta os erros de nossas ações, quando necessário, 

mostrando caminhos possíveis para a solução de algum problema. 

Sêneca argumenta que, por si só, ninguém conseguirá sair do redemoinho; é 

necessário alguém que estenda a mão e ajude a pisar em terra firme (SÊNECA, 

Cartas, 52-2). Em outra passagem das Cartas a Lucílio, em um reencontro com o 

amigo Clarano, infere-se que Sêneca qualifica-o como um exemplo ético e 

motivacional, ao dizer: “Creio bem que Clarano nasceu como exemplo, para que todos 

pudéssemos ver que a alma não sofre de deformidade do corpo, antes é este que se 

adorna com a beleza da alma!” (SÊNECA, Cartas, 66-4). 

Segundo Sêneca, especialmente nas Cartas 10 e 11, o outro é indispensável 

na construção da fortaleza interior. Os homens que alcançaram tal estado, tal firmeza 

de caráter, não constituem tipos frios e individualistas. Muito pelo contrário, eles 

colocam como tarefa auxiliar o outro no processo de educação moral, pois 

compreendem que a prática de si é um exercício para toda a vida.  

 
Escolhe alguém cuja vida, cujas palavras, cujo rosto, enfim, espelho da 
própria alma, sejam do teu agrado. Contempla-o sempre, ou como teu 
vigilante, ou como teu modelo. Temos necessidade, repito, de alguém por 
cujo carácter procuremos afinar o nosso risco torto que só se corrige com a 
régua! (SÊNECA, Cartas, 11- 10).  
 

Ainda acerca dos homens que buscam a sabedoria e, consequentemente, são 

exemplos a ser seguido, demonstra Oliveira:  

 
Sócrates ou Catão são exemplos recorrentes, entre muitos outros, de homens 
que almejaram a sabedoria, que buscaram a perfeição, prerrogativa somente 
do verdadeiro sábio. Contudo, são modelos não absolutos para o sapiens 
estoico. Eles são exempla a serem considerados e a se inspirar em busca do 
aperfeiçoamento possível e cotidiano (OLIVEIRA, 2010, p. 102).  

 
Nesse sentido, Sêneca, para além de seu tempo, é bastante importante aos 

nossos dias, por fornecer conceitos básicos e precisos quanto à razão, à educação e 

ao controle de nossas ações no convívio social. Ademais, o filósofo oferece um padrão 

 
41 A expressão “guia de consciência” é uma metáfora utilizada para “comunicar”, que diversas vezes 

encontramos nas Cartas a Lucílio pelo nome de mestre. Um exemplo dessas citações de “mestre” 
que está mais explícita, se encontra nas Cartas 52,8 “Em suma, escolhe para teu mestre alguém que 
te mereça admiração pelas acções e não pelas palavras.”  

 
 



63 
 

de reflexão e um caminho para o debate mais amplo sobre os antigos ensinamentos 

da filosofia estoica.  

Sêneca nos mostra que o conhecimento de nossas atitudes abriga um amplo 

debate sobre a moral e, desse modo, a consciência de si nos torna capazes de 

enfrentar, com o norte da razão, nossos impulsos naturais, aprendendo a distinguir a 

natureza e o eu, fazendo-nos, assim, iniciarmos o exercício de controle de nossas 

atitudes.  

A filosofia de Sêneca abre uma nova perspectiva ao pensamento e determina 

um processo importante nos propósitos e nos procedimentos da reflexão cotidiana da 

filosofia estoica, a saber: “sua filosofia procura consolar e exortar, ensinar e incentivar, 

de forma a despertar naquele que lê, ou naquele que a ele se entrega, uma crença 

inabalável na própria força de vontade, única forma viável, para o homem comum [...]” 

(OLIVEIRA, 2010, p. 138). 

Há, no entanto, na filosofia Sêneca, uma exigência do outro na construção dos 

exemplos éticos e motivacionais, que pode ser encontrada nas Cartas a Lucílio. Tal 

obra é composta por ensinamentos que são ideações educacionais com importantes 

referências para o homem em sua tarefa educativa que, por sua vez, se estruturam 

em bases autoformativas, ou seja, uma espécie de orientação para a formação do 

homem. 

Em seguida, abordaremos as ideações pedagógicas nas Cartas a Lucílio, em 

uma relação com os exemplos ético-motivacionais para a formação do docente. O 

texto faz apontamentos para os ensinamentos pedagógicos do filósofo Sêneca, 

instruções direcionadas ao seu discípulo Lucílio. Se analisadas com rigor, percebe-se 

a aproximação com o cotidiano do professor na contemporaneidade. Por exemplo:   as 

passagens pedagógicas onde Sêneca transmite ao seu discípulo Lucílio que a 

formação do caráter tem reflexo para a formação do professor, pois a partir das 

máximas, iniciam-se as provocações filosóficas formativas para o docente aplicar a si 

e também em sala de aula. 

 

2.3 As ideações pedagógicas nas Cartas a Lucílio em relação aos exemplos 

ético-motivacionais para a formação do docente 

 

Sêneca colabora com várias discussões sobre a natureza, sobre o homem, 

sobre a filosofia em seus diálogos, sempre acompanhadas de um caráter pedagógico 



64 
 

e comprometido com a realidade. Acredita-se que limitar os ensinamentos desse 

filósofo é incorrer em “compartimentar” o que não se pode aprisionar: as doutrinas e 

concepções senequianas sobre a diversidade da vida, dos homens, da natureza, da 

própria filosofia. Como esta pesquisa tem o propósito de travar discussões sobre as 

ideações pedagógicas presentes nas Cartas a Lucílio (2008), mantém-se o foco nos 

embates de tais contribuições, dentro do seguimento dos seus antecessores estoicos, 

sempre marcado pela serenidade e também com uma escrita comprometida com a 

moral.   

  Em Cartas a Lucílio (2008), Sêneca escreve para motivar os leitores rumo à 

filosofia, e encorajá-los no sentido de encarar as adversidades, articulando com uma 

visão filosófica voltada para a formação intelectual e moral do homem. Utilizando-se 

dos conhecimentos estoicos, Sêneca coloca que a filosofia é substancialmente 

marcada pelo entendimento de que a vida é uma batalha diária.  

Na primeira Carta, Sêneca orienta Lucílio para a questão do tempo, numa 

exposição bem didática acerca da relação entre o tempo e a superação, 

acrescentando que não é aconselhável perder tempo.  Nada é mais importante que a 

nossa preocupação em recuperar o tempo perdido nas mais diversas circunstâncias, 

e que o tempo também apresenta um modo reflexivo de se pensar a morte como 

superação. Tempo e morte aparecem de uma maneira relacional e didática para a 

compreensão da importância de aproveitar a vida em sua integralidade, mas sem 

perder a noção do equilíbrio. 

 
Procede deste modo, caro Lucílio: reclama o direito de dispores de ti, 
concentra e aproveita todo o tempo que até agora te era roubado, te era 
subtraído, que te fugia das mãos. Convence-te de que as coisas são tal como 
as descrevo: uma parte do tempo é-nos tomada, outra parte vai-se sem 
darmos por isso, outra deixamo-la escapar. Mas o pior de tudo é o tempo 
desperdiçado por negligência. Se bem reparares, durante grande parte da 
vida agimos mal, durante a maior parte não agimos nada, durante toda a vida 
agimos inutilmente. Podes indicar-me alguém que dê o justo valor ao tempo 
aproveite bem o seu dia e pense que diariamente morre 'um pouco? É um 
erro imaginar que a morte está à nossa frente grande parte dela já pertence 
ao passado, toda a nossa vida pretérita é já do domínio da morte!  (SÊNECA, 
Cartas 1, 1-2). 
 

Muitas outras preocupações pedagógicas são encontradas nas Cartas a 

Lucílio, uma legítima atestação de que Sêneca assume o papel de educador, 

explicitando a noção do trabalho para as gerações futuras; buscando, em meio aos 

seus escritos, conselhos que possam ser úteis. Ele mostra na Carta 8, 2-3, ao seu 

discípulo Lucílio, uma composição de caminhos necessários com a intenção 



65 
 

educacional. Pode-se dizer que o estoicismo trouxe os debates pedagógicos para o 

ponto central da cultura e da formação do homem romano. Neste sentido, mostra-se, 

nas cartas escritas, sua intenção educativa: 

 
Retirei-me não só dos homens, como dos negócios, começando com os meus 
próprios: estou trabalhando para a posteridade. Vou compondo alguma coisa 
que lhe possa vir a ser  útil; passo ao papel alguns conselhos,  salutares como 
as receitas dos remédios úteis, - conselhos que sei serem eficazes por tê-los 
experimentado nas minhas próprias feridas, as quais, se ainda não estão 
completamente saradas deixaram pelo menos de me torturar. (SÊNECA, 
Carta 8, 2-3). 
 

Lições como essas fizeram com que Sêneca fosse reconhecido como um 

relevante personagem de sua época, no que diz respeito não somente à filosofia 

estoica, como também à pedagogia, conduzindo os homens a um processo de 

educação.  

Um exemplo disso pode ser notado na Carta 27,4, na qual Sêneca diz que, para 

se atingir um objetivo, aquele que o busca deve empenhar muitos esforços, não sendo 

possível outorgar procuração para que um terceiro se esforce no lugar daquele que 

busca o objetivo. Sêneca com vasta produção dos conteúdos pedagógicos, preferimos 

interpretá-lo como pedagogo, pois o mesmo, mostra-se incansável, sinalizando que o 

trabalho para a construção de novos conhecimentos não é limitado, e que necessita 

de bastante esforço, pois o mérito não se conquista por terceiros. Assim, em 

direcionamentos para a autoeducação do homem, ele afirma que: “Ainda resta muito 

trabalho a fazer. Se desejas atingir este objectivo, careces de muita atenção da minha 

parte, mas também de bastante esforço da tua.” (SÊNECA, Cartas, 27, 4).  

Para avançar em um processo de autoeducação é necessário entender o que 

é o homem. Em poucas palavras, Sêneca o define classicamente como sendo um 

“animal racional” (SÊNECA, Cartas 24,9) e nas Cartas 76,10 Sêneca conceitua a 

razão como sendo a qualidade exclusiva do ser humano. Ademais, faz-se necessário 

compreender também qual é o destino do ser humano e qual o seu bem supremo. O 

destino do ser humano é respondido como sendo viver em união com o cosmos sendo 

obediente à ordem universal, que o conduzirá para a felicidade, ou seja, para o bem 

supremo. 

 
De fato, este nosso corpo é para o espírito uma carga e um tormento; sob o 
seu peso o espírito tortura-se, está aprisionado, a menos que dele se 
aproxime a filosofia para o incitar a alçar à contemplação da natureza, a trocar 
o mundo terreno pelo mundo divino. Esta a liberdade do espírito, estes os 



66 
 

seus vôos: subtrair-se ocasionalmente à prisão e ir refazer as forças no 
firmamento! (SÊNECA, Cartas 65,16). 
 

Como se observa, péssima era a condição em que o ser humano se 

encontrava, segundo Sêneca; no entanto, apresentava um otimismo pedagógico que 

pode ajudar a reverter esse quadro. Assim, afirmava que a natureza já nos deu energia 

suficiente, por isso: “A falta de forças não passa de pretexto; o que temos na realidade 

é falta de vontade” (SÊNECA, Cartas 116, 8). Dessa forma, o ser humano detém a 

capacidade de mudar e romper os limites que o cercam, e cabe à educação fornecer 

meios de alcançar tais objetivos. 

Na Carta 34,3, Sêneca compara o prazer que um agricultor sente ao ver crescer 

a árvore que plantou, com o prazer que deve ter um educador ao ver que seu 

aprendente está progredindo; acrescentando que aquele que aprende é uma obra 

daquele que transmite os ensinamentos. No processo de ensino, aquele que busca 

se autoeducar deve se empenhar, mas isso não impede que ele receba apoio.  

Desta forma, Sêneca ressaltava sempre a capacidade do homem para conduzir 

sua jornada, guiando-se pela moral e pela razão, reconhecendo ser parte integrante 

de um todo (ULLMANN, 1996). 

Para Sêneca, o principal objetivo da escola não deveria ser fazer com que os 

indivíduos decorassem um número cada vez maior de informações, mas ser um local 

destinado à regeneração do homem, ou seja, onde ele se volta para aprimorar aquilo 

que a natureza espera dele, ou seja, autoconhecer o seu talento (SÊNECA, Carta 

76,4). 

A filosofia não pode ser concebida apenas como a capacidade de fazer grandes 

raciocínios e expô-los ao público de forma teatral, de impressionar multidões através 

de discursos, mas sim de dar um rumo à existência humana, orientando esse 

caminhar (SÊNECA, Cartas 16,3). 

Um importante viés pedagógico inserido nas Cartas a Lucílio, que 

possivelmente ofereçam subsídios para a motivação da formação de docentes, é a 

ideia de que esses sempre serão fundamentais para sociedade, possuindo um papel 

permanente, visto que nunca é tarde para trilhar o caminho que leva a sabedoria. 

Nesse sentido, Sêneca escreve:  

 
Dar-me-ei por muito satisfeito se a minha velhice me não der outros motivos 
de que me envergonhe: a escola de filosofia aceita gente de todas as idades. 
"Então é para isso que envelhecemos, para imitar os jovens?" Pois se eu, 
apesar de velho, posso ir ao teatro e ao circo, se não há combate de 



67 
 

gladiadores a que eu não assista, porque hei-de envergonhar-me de ir assistir 
às lições de um filósofo? (SÊNECA, Cartas 76,2.). 
 

Prosseguindo, Sêneca indaga se há algum momento em que se deva parar de 

aprender. Logo responde que não, pois em qualquer idade se deve estudar (Carta 

36,4). Por isso, a educação é permanente, por não se esgotar e nunca ser possível a 

obtenção da sabedoria plena. 

Sêneca transmitia a mensagem de que a educação possibilita que possamos 

alcançar a virtude que liberta. Não é por acaso que se colocava contrário à escravidão, 

dizendo que a nobreza está ao alcance de todos os espíritos, não devendo o escravo 

ser submisso à condição social na qual o espírito se hospeda. 

É inegável que a filosofia de Sêneca traz diversas abordagens; no entanto, aqui 

nos limitamos a analisar os aspectos de sua filosofia que vimos chamando de 

pedagógicos, já que a essa área deu grande enfoque. Para ele, a filosofar era um 

processo que envolvia não somente a reflexão pura, mas uma atividade do espírito 

que serve como norteadora da ação humana, no sentido de fazer com que o homem 

livre-se daquilo que não é dotado de valor moral. 

Trata-se de uma filosofia carregada de cunho pedagógico e de exemplos éticos 

motivacionais, pois não é como uma ciência carregada de complexidades que apenas 

os sábios compreendem, mas sim como uma maneira de viver a vida em busca da 

maneira correta, que auxilia no desenvolvimento da capacidade do ser humano para 

tomar as decisões em sua vida diante dos acontecimentos.  

Diante das dificuldades que assolavam a humanidade na época de Sêneca, ele 

viu na educação um caminho para superá-los, fazendo com que o homem se tornasse 

sábio e virtuoso. Para atingir esse fim, Sêneca encontrou na filosofia estoica a base 

pedagógica que possibilitasse o processo educativo, sempre se pautando em uma 

filosofia prática, que norteasse o modo de agir do homem (PEREIRA, 2004). Nessa 

mesma orientação pedagógica, o filósofo Sêneca, nas Carta 88, por meio de 

questionamentos a Lucílio, faz refletir por meio de exemplos: “Que importa, de facto, 

saber dominar um cavalo e refrear a sua corrida, se nos deixarmos levar pelas mais 

desenfreadas paixões? Que interessa ser capaz de vencer na luta ou no pugilismo 

muitos adversários, se nos deixarmos vencer pela cólera?”. Com essas situações 

condicionais, desperta no leitor, e em si mesmo, meditações úteis, capazes de 

provocar a autoanálise em meio às circunstâncias adversas.  



68 
 

Dos ensinamentos de Sêneca pode-se extrair que o que realmente importa são 

as coisas que propiciam uma vida virtuosa, sem apego às paixões a aos vícios carnais. 

Considerou que o pensar filosófico predispõe uma vida serena, e isso é um direito 

universal, que deve ser garantido a todos os homens (FRAILE, 1971). 

Vale dizer que a síntese do pensamento pedagógico de Sêneca está amparada 

na premissa de que a filosofia deve servir para o rompimento do acúmulo de 

informações sem valor moral. Por isso Sêneca negou qualquer valor nas ações que o 

homem faz em benefício próprio, em razão de a virtude estar em beneficiar outrem, 

ensinando-o a buscar a sabedoria. (PEREIRA, 2004). 

Diante dos ensinamentos senequianos, inferimos que a relação entre os 

exemplos ético-motivacionais demonstrados nas Cartas a Lucílio e a influência no 

comportamento do docente, na contemporaneidade, está  na metamorfose do tempo, 

acompanhada da uma “ética que está no cerne do conhecimento profissional, e essa 

competência no conhecimento disciplinar não é apenas uma questão de realização 

cognitiva, mas também uma conquista ética através da apreensão de um conjunto de 

valores” (ABBAGNANO, 2012). A apreensão desses valores exige que os educadores 

e formuladores de políticas considerem fatores com potencial para formar as posições 

éticas dos professores durante e após o processo de formação. 

Em outras palavras, um professor não deve apenas ter características pessoais 

e verbais, como a capacidade de construir relacionamentos interpessoais positivos 

enquanto trabalha em equipe, mas também a capacidade de tomar as decisões éticas 

corretas em situações que podem prejudicar o real desempenho (BEZERRA, 2005). 

Seria bem mais produtivo se programas de formação de professores incorporassem 

uma educação voltada para a motivação, que envolva como lidar com dilemas éticos 

enquanto se trabalha em equipe, particularmente em situações estressantes. 

Os professores desempenham função incentivadora na vida dos alunos e são 

um importante fator de influência. Pensamos que eles, com o auxílio da filosofia 

estoica, podem ajudar os alunos a desenvolverem habilidades que os ajudarão a 

construir seu próprio mundo. Considerada a profissão mais nobre de todas, os 

educadores podem lançar os alicerces da vida de uma determinada pessoa. Além de 

transmitir conhecimento educacional, esses orientadores também são responsáveis 

por transmitir lições de vida valiosas aos seus alunos (GARRIDO, 2008).   

Assim sendo, os professores devem seguir uma conduta ética e procurar ser 

inspiração para o outro. E a filosofia estoica pode ser um eixo norteador de suas 



69 
 

ações, pois oferece ensinamentos que julgamos pertinentes e possíveis de serem 

colocados em uma relação professor e aluno. Esses exemplos garantem a 

continuidade de uma educação motivadora. Em termos básicos, o estoicismo nos 

ensina que se tivermos o essencial e um forte espírito interior, poderemos aceitar e 

suportar radicalmente todas as circunstâncias que o universo nos lançar.  

Por fim, salienta-se que muitos são os exemplos motivacionais trazidos por 

Sêneca, que podem influenciar na formação dos docentes, pois sua doutrina enfatiza 

a importância da formação moral do homem e a transmissão e recepção dos saberes 

filosóficos, já que somente a atividade filosófica é capaz de libertar o homem de sua 

servidão e fazer com que ele passe a cultivar valores morais. Essa tarefa, antes 

desempenhada pelos filósofos, hoje está nas mãos de todos os docentes. 

Portanto, a autoeducação é essencial para o homem. Assim, pois, as ideias de 

felicidade42, vontade43, liberdade44 e ócio útil45, bem como os conteúdos formativos 

encontrados na filosofia educacional senequiana – como, por exemplo: a filosofia 

como a arte de viver e morrer46, a sabedoria47, moral48, virtude49 e sábio50 –, são 

aportes úteis. 

Nas várias etapas para alcançar a perfeição, o “ócio útil”, para Sêneca, não se 

refere a um tempo desocupado, mas pelo o contrário, era um tempo necessário para 

a contemplação, também ao estudo e até mesmo pela a busca daquilo que conduziria 

 
42 A felicidade com o propósito de que o homem nasceu para ser feliz. A felicidade não mais do que a 

segurança e a tranquilidade permanentes. (SÊNECA, Cartas a Lucílio 92, 2018, p. 463).  
43 A vontade demonstrada como um caminho para a perfeição [...] Esforço para te libertares da servidão 

que oprime o gênero humano [...] (SÊNECA, Cartas a Lucílio 80, 2018, p. 345).  
44 A liberdade no sentido de prosperidade/decisão [...] A vida agrada-te? Então, vive! Não te agrada? 

És livre de regressar ao lugar donde vieste! (SENECA, Cartas a Lucílio 70, 2018, p. 267). 
45 O ócio útil como um espaço para a autoformação ou autoconhecimento. [...] Um homem que viva 

retirado passa aos olhos do vulgo por viver no ócio, tranquilo e contente de si [...] (SENECA, Cartas 
a Lucílio  70, 2018, p. 267). 

46 Aprender a filosofia como a arte de viver [...] O objetivo da filosofia consiste em dar uma forma e 
estrutura a nossa alma, em ensinar-nos um rumo na vida, em orientar os nossos actos [...] sem ela 
ninguém pode viver sem temor, ninguém pode viver em segurança (SÊNECA, Cartas a Lucílio 16, 
2018, p. 55). 

47 A sabedoria com a perspectiva do bem elevado [...] A sabedoria é o bem supremo do espírito humano, 
enquanto a filosofia é o amor, o impulso pela sabedoria, aquela aponta o fim e esta alcança [...] 
(SENECA, Cartas a Lucílio 89, 2018, p. 432). 

48 A moral aqui relatada no sentido de potência / fortalecimento do homem [...] O homem moral é aquele 
que age de acordo com a razão e está de acordo com a vontade da Natureza [...] (MIGUEL, 2005, p. 
68).  

49 Virtude no sentido de harmonizar a prática cotidiana [...] A virtude na realidade, não é um dom da 
natureza: ser bom necessita de estudo (SÊNECA, Cartas a Lucílio 90, 2018, p. 454). 

50 Nesse contexto como uma formação ideal [...] nós definimos o sábio como um homem dotado de 
todos os bens no mais alto grau possível [...] A sua função é praticar a virtude e manter a sabedoria 
num estado de perfeito equilíbrio [...] (SÊNECA, Cartas a Lucílio 109, 2018, p. 603). 



70 
 

chegar à felicidade. Deste modo, “ócio útil” se apresenta como mediador do homem, 

por meio da reflexão, um modo de interiorizar pensamentos construtivos e adquirir 

ânimo para enfrentar o percurso do cotidiano. Outro meio prático apresentado por 

Sêneca para o aperfeiçoamento humano foi a escolha de uma espécie de guia ou 

mestre que possa orientar o caminho para o encontro da perfeição, alguém que seja 

um exemplo ético e motivacional, que demonstre uma preparação para vida um 

percurso a ser seguido pelo estudante. 

Para Sêneca, os elementos que sustentavam a base do processo formativo, 

tais como a vontade direcionada para a liberdade, a disposição para o  ócio, bem como 

os exemplos, são elementos complementares para o processo formativo, porém, 

insuficientes, precisam ser potencializados pelo estudo da filosofia, ou seja, com a 

filosofia o homem adquire costumes úteis, que o transportariam à perfeição (MIGUEL, 

2005, p. 88).  

Nesse processo de formação, é interessante que o filósofo veja a filosofia como 

uma conexão relacionada à teoria e à prática. A filosofia se destina a uma reflexão 

especulativa através de uma ação.  Outrossim, é importante que a filosofia, despida 

de proporção meramente erudita, ganha espaço e seja inspiração, aproxime-se a uma 

tranquilidade de espírito.  

Nessa perspectiva, Sêneca postula: “a filosofia, essa ensina a agir, não a falar, 

exige de cada qual que viva segundo suas leis, de modo que a vida não contradiga as 

palavras, nem sequer se contradiga a si mesma [...]”. (SÊNECA, Cartas 20-2).  

Na correlação com o pensamento acerca de ser um filósofo blindado contra as 

adversidades, Epicteto também oferece a seguinte reflexão: “Se tu desejas ser um 

filósofo, prepara-te desde logo para seres ridicularizado, zombado e escarnecido pelo 

comum dos homens.” (EPICTETO, 1992, p. 39). Isso aponta para uma missão 

grandiosa em assumir a responsabilidade de viver e transmitir os conhecimentos 

filosóficos.  

Sêneca faz um pedido a Lucílio: “Interioriza a filosofia no mais íntimo de ti 

mesmo e fundamenta a avaliação de teu progresso não em palavras que digas ou 

escrevas, mas sim na tua firmeza de ânimo e na diminuição dos teus desejos; 

comprova as palavras em actos!” (SÊNECA, Cartas 20-1). Desse modo, é possível 

perceber o valor significativo da filosofia prática através das ações, bem como o 

equilíbrio dos desejos para o alcance da sabedoria. Nesse sentido, Sêneca afirma: “O 

maior dever – e também o melhor sintoma – da sabedoria é a concordância entre as 



71 
 

palavras e os actos, o sábio será em todas as circunstâncias plenamente igual a si 

próprio” (SÊNECA, Cartas 20- 2). 

Sêneca analisa esse caso quando, em um diálogo com Lucílio, aponta que este 

ainda está inclinado ao apego em relação às preferências, e conclui alertando Lucílio: 

“Estás enganado, Lucílio: passar da vida mundana à vida de sabedoria é uma 

ascensão!”  (SÊNECA, Cartas 21, 2). 

Assim, Sêneca postula que a vida deve ser uma luz, e que o sábio também é 

comparável a um brilho de luz, e é nesse caminho que deve seguir. Prossegue 

afirmando que: “A vida do sábio, essa brilha com sua própria luminosidade! Os teus 

estudos farão de ti um homem ilustre e famoso” (SÊNECA, Cartas 21, 2-3). Sobre 

essa discussão, Sêneca apresenta uma definição de sábio “[...] um homem dotado de 

todos os bens no mais alto grau possível” (SÊNECA, Cartas 109,1).  

Nesse contexto, ele depreende que o sábio é aquele com a atitude e o 

sentimento de coletividade. Aquele disposto ao encontro de si e, numa meditação 

interior, sentir-se também como parte de uma coletividade e de uma busca incessante 

pelo conhecimento. Em contrapartida, Oliveira (2010, p. 137) afirma: “Todavia o sábio 

não existe. Portanto, o importante é nos ocuparmos de nós mesmos, homens que 

aspiramos à sabedoria, mas que não somos, nem podemos jamais ser, sábios 

naquele absoluto sentido”  

Partindo desses pressupostos, conclui-se que “sábio” é aquele com a 

capacidade de agir conforme a natureza, adquirindo potências para a libertação dos 

vícios. Desse modo, as temáticas expostas por Sêneca ao seu discípulo Lucílio, nas 

Cartas, evidenciam cuidados em relação ao aperfeiçoamento do homem e uma 

constante dedicação.  

Nessa perspectiva, Sêneca ensina que: “a sabedoria consiste em querer, e não 

querer, sempre a mesma coisa” (SÊNECA, Cartas 20,5). Nesse mesmo diálogo, 

orienta que o discípulo Lucílio seja um exemplo de fidelidade diante das possíveis 

opções existentes: “mantém-te fiel ao propósito que adotaste e assim conseguirás 

talvez atingir o ponto máximo, ou pelo menos um ponto tal que apenas tu 

compreenderás não ser ainda o máximo” (SÊNECA, Cartas 20,6).  

Na noção de educação em Sêneca, a prática do exercício da livre vontade, 

como o do ócio útil, são aportes para alcançar a educação moral, um caminho que 

conduz para a libertação dos vícios para se conquistar a felicidade. Segundo Melo 

(2007), necessário se faz desprender a alma das convicções negativas, o que poderia 



72 
 

ser colaborado e agilizado pela filosofia, pela vivência do bem e pela erradicação dos 

vícios por meio da virtude. Desse modo, Sêneca, em seus ensinamentos, esclarece: 

 
A filosofia não é uma habilidade para exibir em público, não se destina a servir 
de espetáculo, a filosofia não consiste em palavras, mas em ações. O seu fim 
não consiste em fazer-nos passar o tempo com alguma distração, nem em 
viver o ócio do tédio.  O objectivo da filosofia consiste em dar forma e estrutura 
a nossa alma, em ensinar-nos um rumo na vida, em orientar os nossos actos, 
em apontar-nos o que devemos fazer ou por de lado, em sentar-se ao leme 
e fixar a rota de quem flutua a deriva entre escolhos (SÊNECA, Cartas 16, 3). 

  

Como se pode observar, a filosofia possui uma amplitude além da base teórica, 

capaz de tornar-se em exercícios diários para alcançar a virtude. Precisamos, ao longo 

da vida, viver sob orientações que possam nortear nossas escolhas. Por si só, 

ninguém conseguirá sair do remoinho; é necessário alguém que estenda a mão e 

ajude a pisar terra firme (SÊNECA Cartas 52, 2,3). Desse modo, podemos comparar 

a filosofia a uma espécie de mapa, no qual somos navegadores em alto mar, e a 

filosofia nos conduziria para a terra firme, um chão forte e seguro. “Quem fizer da 

filosofia uma terapêutica tornar-se-á forte de espírito, cheio de autoconfiança, atingirá 

uma altura inigualável e tanto maior quanto mais dela nos aproximamos” (SÊNECA, 

Cartas 111, 2,3). 

Diante da obediência e das atitudes, é possível ao homem tornar-se sábio. No 

entanto, trata-se de uma construção lenta e gradual, e necessita de apreensão da 

sabedoria.  

 
A estúpida avareza dos homens estabelece uma distinção entre a posse em 
comum e a posse em privado, e por isso ninguém considera verdadeiramente 
seu o que é de propriedade pública. O sábio, pelo contrário, nada considera 
como mais seu do que aquilo cuja posse é comum a todo o gênero humano. 
De resto, essa espécie de bens não poderia ser de facto comum se uma parte 
dela não fosse propriedade de cada um. A posse de um bem – ainda que 
numa ínfima parte - em comum faz com que surja a sociedade. (SÊNECA,  
Cartas  73, 7). 
   

A sabedoria transforma o homem em um único ser, torna-se idêntico a si 

mesmo, é o equilíbrio nos julgamentos, na fala e também nas atitudes. A sabedoria 

provoca no homem a capacidade de conhecer além de suas limitações, e com essa 

esplendorosa habilidade, encontra sua própria natureza e a verdade do universo.  

O esforço de Sêneca objetiva conduzir o homem para uma busca ao 

aperfeiçoamento moral, como vimos enfatizando, porém, a atividade pode ser 

exercida por qualquer homem. Desse modo, (SÊNECA, Cartas 5,3) aconselha: 



73 
 

“Devemos agir de modo a que, em comparação com os outros, a nossa vida seja, não 

diametralmente oposta, mas sim melhor.” 

O processo de formação educacional em Sêneca é evidenciado nos diálogos 

com Lucílio ao longo das Cartas, nos quais esse fundamento está pautado na razão. 

Nesse sentido, Sêneca afirma: “Ninguém, a não ser que formado a partir da base e 

totalmente orientado pela razão, pode estar apto a conhecer todos os seus deveres e 

saber quando, em que medida, com quem, de modo e por que razão deve agir” 

(SÊNECA, Cartas 95,5).  

No entanto, o que é interessante para Sêneca é uma aprendizagem relacionada 

à doutrina estoica; apreender sem compromisso não é um ideal pensado pelo filósofo. 

Com isso, menciona-se que o objetivo de Sêneca, a ser alcançado por meio da 

educação, é tornar o homem sábio. Sobre isso, o filósofo diz: “Conselhos que sei 

serem eficazes por tê-los experimentado nas minhas próprias feridas, as quais se 

ainda não estão completamente saradas, deixaram pelo menos de me torturar” 

(SÊNECA, Cartas 8, 3). Depreendemos nesse fragmento que o próprio Sêneca 

compartilha sua vontade educativa, e esse é um dos aspectos importantes de seus 

ensinamentos. E continua o seu eco de ensinamentos quando orienta: “Evitai tudo 

quanto agrade ao vulgo, tudo quanto o acaso proporciona; diante de qualquer bem 

fortuito parai com desconfiança e receio” (SÊNECA, Cartas, 8,3). 

 Nesse caminho que divide a busca do conhecimento e o limite do homem, 

Sêneca aconselha ao seu discípulo Lucílio acerca da organização no percurso da 

aprendizagem: “Repara que as questões não devem estudadas desordenadamente, 

nem convém tentar abarcar tudo de uma só vez; é gradualmente que chegarás à 

totalidade das nossas teorias” (SÊNECA, Cartas , 108, 2) Além disso, aponta para a 

construção do conhecimento por meio da motivação: “Se não desanimares, virás a 

conhecer tudo o que desejas, pois quanto mais conhecimentos o espírito absorve 

tanto mais capacidade vai adquirindo” (SÊNECA, Cartas , 108,2). Todas essas 

questões abordadas por Seneca no séc. I, segue nos incomodando até os dias atuais, 

por fazer-se presentes em nossas relações sociais, isso que nos motiva acreditar no 

potencial dos ensinamentos senequiano para auxiliar em nosso cotidiano. Assim   em 

meio a vários diálogos nas Cartas, o filósofo, na carta 108, orienta o seu discípulo para 

o aproveitamento dos estudos em uma ação produtiva: 

 
[...] prefiro aconselhar-te a que escutes os filósofos ou leias as suas obras 
com o único propósito de atingires a felicidade, em vez de andares à cata de 



74 
 

arcaísmos de expressões figuradas, de metáforas atrevidas ou de figuras de 
estilo. Procura recolher, isso sim, preceitos que te sejam úteis, frases e lições 
cheias de sentido que possas desde logo pôr em prática. Façamos com que 
nosso estudo transforme as palavras em actos, ninguém, em meu entender, 
é mais prejudicial à humanidade do que aqueles que estudam a filosofia como 
um mister venal, e que vivem em total discordância com aquilo que apregoam. 
(SÊNECA, Cartas 108, 35-36).    

 
Assim, entendemos, por meio das lições expressas nas Cartas, que devemos 

ser exemplos e fazer uso dos discursos filosóficos de maneira prática, ou seja, o que 

se aprende aparece no momento que agimos.  Além disso, enfatiza que parte das 

pessoas não percebe que tem orientado sua vida nos desejos próprios, em meio às 

divergências com aquilo que ensina.  

Nesse sentido, no percurso do diálogo, Sêneca alerta: “Ninguém, em meu 

entender, é mais prejudicial à humanidade do que aqueles que estudam a filosofia [...] 

e que vivem em total discordância com aquilo que apregoam. A sua própria pessoa é 

a mais completa prova da inutilidade do seu ministério” (SÊNECA, Cartas, 108-36). 

Seguindo esse raciocínio, o filósofo Epicteto nos convida à reflexão: “O mestre de 

homem é aquele que tem o poder sobre o que deseja ou não deseja esse homem [..]” 

(EPICTETO, 1992, p. 29). O mestre é aquele que deve viver de acordo com o discurso 

filosófico direcionado para a prática em uma harmonia para que não se torne inútil nas 

atividades e na vida pessoal e, nessa constante exigência consigo, ser exemplo para 

o outro. 

Dessa forma, não agindo como orienta o mestre/guia, o homem fica confuso, 

seguindo uma visão direcionada para coisas superficiais, e não para a realidade; não 

existindo, nesse modo de vida, questionamentos para as escolhas, seguindo-se de 

maneira trivial as influências e os impulsos que ocasionalmente aparecem, mesmo 

que isso venha a causar uma dissociação com a sociedade e também consigo mesmo, 

e até com os estudos da filosofia. 

O mestre/guia é aquele que deve agir com prudência, pratica o exercício das 

virtudes e deixar que a ideia de que devemos segui-lo pelo o exemplo.  

Para Sêneca, a prudência conduz à moderação e, consequentemente, leva o 

homem a uma vida de serenidade. Nessa condição, o homem não obtém tristezas, 

prontamente o homem é feliz. Em outras palavras, para ele, o homem feliz é o homem 

cuidadoso. (SÊNECA, Cartas 85,2). Contudo, numa busca incessante por querer 

adotar um modo de vida que não oferece possibilidades de renovação de atitudes, 

continua seguindo o imediatismo, numa suposta aparência de saciedade. Para 



75 
 

Gazolla (1999, p. 85), “nessa vida frenética entre virtude, vícios, sabedoria e 

insensatez, somos o lugar da pedagogia estoica”.  

Assim, tanto para o mestre quanto para o discípulo é fundamental colocar a 

filosofia em primeiro plano, não rejeitá-la, minimizando sua importância. Ela é uma 

necessidade para todos e exige dedicação de quem se direciona à aprendizagem 

desse universo virtuoso. O exercício das virtudes, para os romanos, esteve vinculado 

a uma formação moral, segundo Henri-Irené Marrou:  

 
A partir dos sete anos, a criança, como na Grécia, escapava à direção 
exclusiva das mulheres, mas em Roma era para passar sob a do pai, nada é 
mais característico da pedagogia romana: o pai é considerado como o 
verdadeiro educador; mais tarde, quando existirem mestres, a ação destes 
será sempre considerada como mais ou menos assimilável à influência 
paterna (MARROU, 1975, p. 362). 

   
 Desse modo a educação romana apresentava aspectos éticos e exigências 

para uma vida moral desde os primeiros momentos da formação do homem e 

direcionada para uma educação moral. Desse modo Seneca também apresenta a 

importância da educação ao afirmar que exercitar a virtude deve ser um exemplo 

primeiro na vida do homem, isso significa momentos de desafios ou até momentos de 

alegria. Somente o rigor, que sobressalta os desejos, forma o caráter (VEYNE, 1992). 

Ao transpor a responsabilidade para a filosofia, Sêneca percebe que a 

formação educacional do homem só se efetivará mediante o rigor da contemplação 

filosófica. Portanto, percebe-se que se o homem cumprir esses ensinamentos no 

exercício das virtudes, é possível sua restauração da escravidão física e intelectual e 

progredir para “sábio”.  

Após o percurso histórico sobre o surgimento do estoicismo e as suas principais 

fases e relações com a educação e a os relatos sobre a presença pedagógica dos 

exemplos éticos motivacionais nas Cartas a Lucílio, seguiremos neste segundo 

momento da pesquisa apresentando capítulos que propõem reflexões práticas. 

Veremos como o que vimos apontando acerca dos exemplos, para si e para o outro, 

e que constitui uma das práticas presentes na filosofia antiga, desde Sócrates, 

passando por todos os pensadores das escolas helenísticas. Neles encontramos os 

esforços de homens considerados “exemplares” que podiam/podem contribuir para a 

defesa de uma proposta de filosofia como modo de vida.  

 

 



76 
 

3 FILOSOFIA ESTOICA COMO EXEMPLO ÉTICO-MOTIVACIONAL PARA A 

PRÁTICA DOCENTE NA CONTEMPORANEIDADE 

 

A maioria dos educadores ingressa no ensino na expectativa de trabalhar com 

alunos motivados, que gostam de debates acerca de assuntos ligados à realidade em 

que estão inseridos e que despertam o interesse pelas aulas.  

No entanto, alguns professores também apresentam desmotivação em relação 

ao meio social, e mediante essas adversidades, não refletem sobre os acontecimentos 

que os cercam. Com relação ao comportamento dos docentes, existe uma 

possibilidade: motivá-los a estudar a filosofia estoica, para que possam trilhar o 

caminho “menos” desfavorável no dia a dia, e sem perder tempo com assuntos menos 

importantes.  

Sêneca, refletindo sobre a questão da necessidade de entender a perda de 

tempo, afirma que “uma parte do tempo é-nos tomada, outra parte vai-se sem darmos 

por isso, outra deixamo-la escapar. Mas o pior de tudo é o tempo desperdiçado por 

negligência.” (SÊNECA, 2008, p. 1). O tempo é muito necessário para organizar 

nossas atitudes, portanto, não devemos deixá-lo escapar por inobservância, uma vez 

que não podemos recuperá-lo.   

Devido ao fato de os docentes serem expostos a uma variedade de atividades, 

isso determina implicações que comprometem não somente as perspectivas dos 

próprios professores, mas também pode atingir aqueles que estão próximos a eles – 

os alunos, por exemplo. Assim, os docentes, em suas atividades laborais, devem 

utilizar alternativas de enfrentamento para lidar com situações de estresse, 

procurando estratégias apropriadas nessas situações, a fim de promover o seu bem-

estar.  

Essa busca será fortalecida por meio de orientações e motivações para a 

superação dos desafios do cotidiano. Assim será possível enfrentar os desafios a que 

estão submetidos, buscando, na filosofia, elementos que favoreçam a relação saúde 

e trabalho. Importante ressaltar que os sentimentos que acarretam sobrecarga de 

estresse refletem-se de modo negativo, potencializando problemas psicológicos, e se 

estendem até o comprometimento físico dos indivíduos envolvidos.  

 
O estresse de professores é como uma síndrome de respostas de 
sentimentos negativos, tais como raiva e depressão, acompanhada, muitas 
vezes, de mudanças fisiológicas e bioquímicas potencialmente patogênicas 
(tais como aumento dos batimentos cardíacos), resultante de aspectos do 



77 
 

trabalho do professor, e mediada pela percepção de que as exigências 
profissionais constituem uma ameaça à sua autoestima ou bem-estar [...]. 
(REINHOLD, 1985, p. 8). 

 

O estresse ocupacional que acomete os docentes definir-se-á como uma 

ameaça ao corpo, e também aos aspectos psicológicos, que transcorrem da 

deterioração laboral, por meio das múltiplas pressões pelas quais passam esses 

trabalhadores, resultantes da interação entre a carga de trabalho, bem como de outros 

aspectos relacionados, tal como organização das tarefas, controle do tempo e outras. 

Porém, a sua consolidação pode ser ressaltada por meio de sinais e sintomas sem 

especificações, no aspecto patológico, e de outros apontadores tais como os anos de 

vida útil perdidos, o envelhecimento acelerado e a morte prematura. (FERNANDES, 

1993). 

As situações às quais os professores estão expostos, como atualmente, por 

exemplo, em razão da pandemia de Covid-19, que fez com que o professor tivesse 

que se adaptar à metodologia de aulas on-line, exigem dele, além de lidar com a 

incerteza com relação à doença, a adaptação à nova realidade. Quando as causas 

geradoras do estresse se prolongam, e os meios de enfrentamento são insuficientes, 

pode progredir para etapas severas, ficando o ser humano em estado vulnerável a 

situações mais complexas. Se o professor fraquejar diante das dificuldades pode, 

então, ser desencadeado um quadro de estresse ocupacional, que trará implicações 

para a educação, afetando os docentes e os alunos. 

Compreende-se que as constantes transformações na sociedade, na 

atualidade, requerem refletir a respeito do sistema educacional e seu principal 

protagonista: o professor deve buscar meios para a melhoria de sua prática docente, 

pesquisando novas maneiras de aplicar determinados conteúdos e como melhor 

alcançar o alunado, ou seja, tornar o processo de ensino-aprendizagem mais 

significativo. 

Para que isso ocorra, o professor deve estar bem, tanto em seus aspectos 

social e intelectual quanto nos físicos, espiritual e emocional; pontos que atingem 

diretamente o seu modo de vida e como se portar diante da sociedade, da família e 

do seu trabalho. Nesse último, é preciso estar preparado para lidar com os 

enfrentamentos diários que a profissão docente enfrenta, entre eles, a constante 

busca por novas metodologias para o ensino-aprendizagem dos conteúdos.  



78 
 

Se, caso contrário, ocorrer pouca articulação entre escola e família, o grande 

número de alunos por turma, discrepância de aprendizado, espaços violentos, 

ausência de apoio pedagógico ou até mesmo estrutura física imprópria, esses 

aspectos de negação das ações positivas no ensino aprendizagem podem resultar na 

crise de identidade, na qual o educador não consegue enxergar os efeitos positivos 

do trabalho que pratica, e começa a considerar-se incapaz de modificar essa situação. 

Isto pode causar o que poderíamos chamar de uma “crise de identidade”, o que pode 

gerar conflitos nos objetivos que pretendem. Sobre o conceito de identidade, reforça 

Nóvoa (2000, p. 16): “A identidade não é um dado adquirido, não é uma propriedade, 

não é um produto. identidade é um lugar de lutas e conflitos, é um espaço de 

construção de maneiras de ser e estar na profissão”. Percebemos a importância de 

uma afirmação, um modo de apresentar-se na sociedade e também nas relações de 

trabalho.   

Dessa forma, compreende-se que a identidade que se menciona permeia a 

esfera sociocultural, privilegiando as dimensões pessoal, social e espiritual do 

docente. A dimensão pessoal está ligada à dimensão social, pois ambas 

proporcionam ao sujeito a construção de sua identidade no modo de convivência com 

o outro ou com um determinado grupo social. Por outro lado, também é preciso 

compreender como é importante o controle emocional na decodificação de identidade 

desse sujeito, quanto é essencial o equilíbrio espiritual para a convivência com a 

família, amigos da escola, diversificando as funções de docente enquanto ser social e 

conhecedor de suas emoções.  

Refletindo sobre esse enfrentamento do controle emocional e equilíbrio 

espiritual apontados anteriormente, pode-se mencionar sobre a crise de identidade 

que desperta o anseio pela superação, uma possibilidade para que profissional possa 

aperfeiçoar o seu modo de vida, melhorando o seu lado espiritual para refletir em suas 

vivências da vida cotidiana. Nesse espaço de reflexão que adentra para os 

ensinamentos da filosofia estoica, que pode ser praticada por meio dos exercícios 

espirituais que modificam nossa maneira de observar e de viver no mundo.  

Como sugestão, seria interessante os professores de filosofia suscitar em si 

mesmos, inquietações  pelo autoconhecimento, por meio  de textos que os conduzam 

a refletir sobre si e sobre o mundo que os cerca, objetivando cultivar uma experiência 

do pensamento individual e compartilhado, na qual as perguntas devem ter mais valor 

que as respostas, e que nesse processo as dúvidas e incertezas devem ser 



79 
 

transformadoras, tanto para o professor, na melhoria  de sua prática laboral, quanto 

futuramente  para os alunos.  

Assim sendo, propõe-se a formação docente em uma perspectiva estoica para 

aprendizagens e reflexões, tendo como eixo orientador os ensinamentos de Sêneca 

nas Cartas a Lucílio, como uma alternativa para combater os desafios que 

continuamente os professores são expostos e envolvidos no exercício diário da prática 

docente (estresse, falta de tempo, inconformidades diante das adversidades).  

Para a execução desta proposta, torna-se necessário que o professor exija de 

si mesmo potencialidades reflexivas, que podem ser encontradas na filosofia estoica, 

para compreender os saberes que podem auxiliá-lo no equilíbrio de suas ações, 

praticando os “exercícios espirituais” para o fortalecimento de si e do outro, e a 

formação dos exemplos éticos motivacionais. A prática dos “exercícios espirituais” 

deve estar em consonância com a maneira de viver, pesquisar e ensinar dos docentes, 

com o objetivo de abstrair conceitos e habilidades essenciais e consistentes no 

processo da própria formação e na formação de seu aluno. 

O estudo da filosofia estoica deve-se ao fato que parte das pessoas não 

percebe que tem orientado sua vida pelos  desejos próprios, ficando confusas consigo, 

seguindo uma visão direcionada pelo  ter e não para o ser, não existindo, nesse modo 

de vida, opções para as escolhas, seguindo de maneira trivial as influências e os 

impulsos que, ocasionalmente, aparecem, mesmo que isso venha causar um 

descompasso consigo mesmo e dessa maneira, na busca incessante em querer se 

posicionar diante de  um modo de vida que não oferece possibilidades de renovação 

de atitudes, continuam seguindo o imediatismo numa suposta aparência de 

saciedade. Nesse ponto, pensamos, pode-se propor um olhar mais cuidadoso sobre 

a a filosofia senequiana como um “remédio”51, ou seja, uma alternativa que pode levar 

ao encontro da virtude em uma formação moral. Desse modo, Campos colabora 

afirmando que a filosofia “senequiana surge, assim, não como uma mera especulação, 

mas sobretudo como uma verdadeira terapia que o pensador procura aplicar tanto em 

si próprio como nos outros.” (CAMPOS, 2018, p. XXVIII). 

Na contemporaneidade, o aceleramento, da comunicação e do conhecimento, 

atinge também, de maneira direta e indireta, os docentes, transformando cada vez 

mais o modo espontâneo de viver em um imediatismo, pois tudo já parece pronto e 

 
51 “Remédio” é uma metáfora que significa um caminho ou um meio para chegar à sabedoria.  



80 
 

acabado para as necessidades cotidianas, como, por exemplo o fato de milhões de 

pessoas viverem sem se encontrar com as pessoas pessoalmente, presas a um uso 

irrestrito dos meios de comunicação.  Desse modo, a relação com a realidade, com o 

mundo concreto e sensível vai se desgastando, o mundo das imagens e do 

imediatismo é o novo habitat de muitas pessoas. Isto pode levar os seres humanos a 

perderem a essência do cuidado de si e do cuidado do outro, numa troca insistente 

de relações com o mundo contrário à realidade. Como bem corrobora Boff: 

 
A relação com a realidade concreta, com seus cheiros, cores, frios, 
calores, pesos, resistências e contradições é mediada pela imagem 
virtual, que é somente imagem. O pé não sente mais um punhado de 
terra escura. O mundo virtual criou novo habitat para o ser humano, 
caracterizado pelo encapsulamento sobre si mesmo e pela falta de 
toque, do tato e do contato humano. (BOFF, 2014, p. 11). 
 

Portanto, uma proposta utilizando os ensinamentos da filosofia estoica é uma 

possibilidade para o encontro de uma vida equilibrada, o despertar para a motivação 

do docente. Ocorre que os docentes, em um determinando momento, vivem em 

situações adversas. Isso não implica necessariamente ignorância ou rejeição, porém 

uma necessidade de orientação e nesse momento o papel do “orientador”52 para 

mostrar uma alternativa de como amenizar acontecimentos adversos é muito 

importante.  Assim, o estoicismo se apresenta como um guia, uma espécie de 

orientador, uma filosofia resistente, mas também como uma terapia.   

 
O estoicismo não é uma filosofia para fracos: quem disso não esteja 
convencido acompanhe a carreira de Lucílio e verificará por si que só à custa 
de muito esforço (mesmo físico!), de constante meditação e de um férreo 
exercício da vontade será possível a alguém aproximar-se da imagem do 
sapiens tal como Séneca, com alguma rigidez resultante de um certo "retorno 
às origens". (CAMPOS, 2018, p. XV). 

 
 Podemos inferir que a filosofia estoica é uma terapia53 necessária para os 

tempos de crises, e o uso dessa escola filosófica como terapia assume um importante 

aporte para nossos dias. O papel da terapia é, então, mostrar/ensinar/propor/explicar/ 

como podemos nos preservar límpidos de todos os vícios, da precipitação, e viver com 

alegria para aquilo que vem da natureza e da humanidade (LELOUP, 2002). Nesse 

contexto, a presença da terapia como suporte torna-se essencial, direcionando a uma 

 
52 Orientador é aquele que nos aponta os erros de nossas ações, quando necessário. Uma espécie de 

“orientador” mostrando caminhos possíveis para a solução de algum problema. 
53 Nesta pesquisa, “terapia” tem a função de cuidado do ser, orientação, e não com objetivo de cura.  
 



81 
 

espécie de amadurecimento, uma maneira de evolução das competências e 

habilidades do ser humano, na busca por uma qualidade de vida em meio às 

adversidades. “A missão considerada originária para os terapeutas era preservar, já 

que é a essência que restabelece.” (LELOUP 2002, p 10). O estoicismo apresenta-se, 

nesse contexto, em uma relação com a natureza e com o cuidado de si. Como uma 

terapia que pode colaborar para a cooperação, orientação, prevenção, com o objetivo 

do cuidado do ser, e não com a função de “cura”, como colabora Jean-Yves Leloup.  

 
A tarefa considerada primordial para os Terapeutas era cuidar, já que é a 
Natureza quem cura. Antes de tudo, cuidar do que não é doente em nós, do 
Ser, do Sopro que nos habita e inspira. Também Cuidar do corpo, templo no 
Espírito, cuidar do desejo, reorientando-o para o essencial; cuidar do 
imaginal, das grandes imagens arquetípicas que estruturam a nossa 
consciência e cuidar do outro, o serviço à comunidade, implicando o próprio 
centramento no Ser. Nesta tradição, o templo era também hospital e escola, 
um jardim para o cultivo e pleno florescimento do ser humano, “sacerdote da 
criação” ponto de encontro do universo consigo mesmo. Ao mesmo tempo 
sacerdotes, médicos, psicólogos e educadores, os Terapeutas de Alexandria 
constituem, para nós pós-modernos, uma admirável referência histórica, 
inspiradora de uma abordagem transdisciplinar holística, aplicada ao campo 
da saúde integral. (CREMA, 2002 apud LELOUP, 2002, p. 9). 

 

Considerar o homem em uma totalidade já significa um avanço no cuidado do 

ser, afasta uma visão antropológica dual e constrói possibilidade no tratamento 

integral do homem em seus aspectos corporal, psíquico e espiritual como um todo. 

Essa visão holística do Ser apresenta-se como uma proposta inspiradora e de 

referência para fornecer o auxílio à condição existencial do homem moderno.  Nos 

dias de hoje, já existe um certo retorno do cuidado do homem em sua integralidade, 

como bem ressalta Leloup: 

 
Todavia hoje se nota um certo retorno do espírito dos Terapeutas e a Criação 
de institutos que respeitam o ser Humano e cuidam dele na sua integralidade 
[...] Além da ordem dos médicos, é necessário criar a ordem dos Terapeutas. 
Essa ordem lembraria as exigências de um enfoque multidimensional do ser 
humano e favoreceria uma prática menos fragmentada, isto é, menos sectária 
da medicina, da psicologia e da espiritualidade. Como se poderia esperar um 
mundo melhor sem rever os pressupostos antropológicos dos nossos métodos 
de tratamento? Um mundo melhor pede uma melhor antropologia. Neste 
domínio, como em tantos outros, o Novo não deve ser com certeza procurado 
do lado da novidade, mas de um Eterno-Fonte e das anamneses loucas ou 
rigorosas que faz jorrar. Devolver ao ser humano o corpo que lhe falta e 
apalavra perdida: Cuidar do Ser. (LELOUP, 2002, p. 143). 
 



82 
 

O estoicismo direciona-se ao entendimento de que a mudança é uma conquista 

diária e gradual, uma espécie de cuidado de si54 e do outro, apresentando-se como 

meio, e não um fim a ser alcançado. Nas palavras de Veyne: “O próprio Sêneca foi 

mais um observador do que um curador; ou melhor, ele estimula seus discípulos a 

uma terapia universal que não deve ser reduzida a receitas: impregnar-se de 

verdades.” (VEYNE, 2015, p. 108).   

Porém, na prática, a maior parte dos professores, no exercício diário da 

atividade profissional, prefere utilizar a didática apenas da transmissão conteúdo. No 

entanto, há outros que têm o compromisso de ser um professor formador, agindo 

como professores críticos, capazes de fazer uma reflexão de si e também de outros. 

Estes últimos refletem muito de perto o perfil dos professores seguidores da filosofia 

estoica, como aqueles que representam uma espécie de caminho.  

Como necessidade transformadora nas práticas de ensino de filosofia, propõe-

se um ensino de filosofia voltado para uma relação entre a mediação do Ser e o 

Universo, que rompa com estruturas que legitimam o aprisionamento do homem em 

meio às adversidades, propondo o ensino como instrumento de meditação e prática, 

estimulando a capacidade criativa, em uma relação harmônica com os elementos da 

natureza.    

Partindo do princípio de que filosofia não é um saber a ser transmitido, mas 

atitude a ser cultivada e praticada, como levá-la à sala de aula, como disciplina de 

reflexão, sem esvaziá-la daquilo que lhe torna filosofia? Daquilo que lhe constitui? 

Daquilo que faz dela atópica e aporética? Essas questões serão analisadas sob a 

ótica do exemplo clássico do filósofo Sócrates.  

 
Esse é também o paradoxo de Sócrates e, com ele, o de todo professor de 
filosofia: ajudar a ver sem mostrar-se; expor-se se escondendo; ensinar a 
dizer uma palavra que não se deixa ler, aparecer onde já não se está mais 
ou já não se é mais que forma de algum outro. Atópico, sem lugar, como uma 
e outra vez o Sócrates de Platão caracteriza-se a si mesmo [...], e não apenas 
Sócrates, mas todo professor de filosofia (KOHAN, 2009, p. 14). 
 

Pensar o espaço escolar numa relação com a filosofia estoica significa um 

desafio na construção de possibilidades de inovação do pensamento, conhecer com 

 
54 O cuidado de si está relacionado à preocupação conosco mesmo, uma espécie de preocupação com 

nossa direção de viver, uma concentração de nossas atitudes sobre nossa direção. Em  Hermenêutica 
do sujeito (1982), Michel Foucault apresenta uma investigação sobre o conceito de “cuidado de si”, 
obra que mais adiante iremos comentar com mais detalhes no texto específico sobre o “cuidado de 
si”.   



83 
 

sabedoria racionalizada, apresentando integração entre o modo de pensar e o de agir. 

Assim sendo, a proposta de utilização dos exemplos éticos motivacionais apresenta-

se como uma maneira viável para amenizar as tensões que geram desconforto no dia 

a dia do docente. Desse modo, os debates filosóficos são potencializados, os 

exemplos éticos pessoais são fortalecidos pelos discursos verbais e também escritos 

em uma relação harmônica com o espírito de ação, amenizando os conflitos pessoais 

dos docentes. Na interação entre a prática e os exemplos, as transformações serão 

recíprocas, tanto no cotidiano do aprendente quanto do educador. Segundo Kohan: 

"[...] na relação entre ensinante e aprendente de filosofia, há tensões que não podem 

ser evitadas, políticas, éticas epistemológicas, estéticas [...]. (KOHAN, 2009, p. 10). 

Na busca interacional do processo de ensinar, o professor de filosofia assume 

características múltiplas, ou seja, é aquele que ensina e que, ao mesmo tempo 

aprende, torna-se capaz de ser exemplo motivacional exercitando o discurso, usando 

conceitos; revelando a aprendizagem, a leitura, numa dinâmica de consciência e 

conhecimento. Nessa interação de ensino e aprendizagem, eis que o professor de 

filosofia busca o juízo das opiniões democráticas, nas relações da aprendizagem, 

mesmo em situações de perceptíveis adversidades é aquele que surge capaz de 

produzir e transpor a situação para uma esfera real da vivência no terreno da filosofia, 

demonstrando que é possível, assim como Sócrates, seguir aprendendo como um 

sábio.  

O professor de filosofia torna-se referência motivacional quando passa a 

entender que o saber é uma conquista diária, uma atividade gradual, que mesmo nas 

renúncias e nas aceitações; persistem em uma dedicação que perpassa os muros da 

escola, uma entrega a si ao outro, uma reciprocidade estendida que pelas práticas 

dos “exercícios espirituais” é possível encontrar motivações que ultrapassam os 

desafios de viver e até mesmo a experiencia de morte sem muitos sofrimentos. Com 

efeito, a vida em busca da sabedoria significa caminhar em sintonia com os exemplos 

deixados por Sócrates e também dos filósofos estoicos e possuir essa inspiração de 

cada dia ir aperfeiçoando-se em novas descobertas.  

 
[...] Assim, em um sentido, o professor de filosofia é o mais sábio por ser o 
único que sabe que não sabe; e, em outro, o é por não saber que sabe. E seu 
saber; e, em outro, o é por não saber que sabe. E seu saber é um saber de 
vida e de morte: sabe que só pode viver um tipo de vida que o leva a um tipo 
de morte (KOHAN, 2009, p. 16). 

 

Fica, pois, claro, que os professores, inspirados nos ensinamentos da filosofia 



84 
 

antiga, tomando como exemplos Sócrates, Sêneca, Marco Aurélio e Epicteto, serão 

encorajados a entender que por meio das indagações, provocações filosóficas, assim 

como inicia-se na concepção de Sócrates, serão contribuidores para a transformação 

si e do outro. Para Sócrates, e também para os pensadores do estoicismo, esses 

questionamentos sobre si são é uma tarefa que exige pensamento evolutivo, que 

prevalece no incentivo da estima mesmo em situações adversas. Isto significa que 

nem sempre encontramos respostas em nós mesmos, no autoexame, mas que 

precisamos do “olhar” do outro.  

 
O ponto paradoxal, importante para nosso problema, é que o professor de 
filosofia Sócrates entende o exame de si como uma tarefa que lhe exige 
examinar os outros [...] o paradoxo radica em que Sócrates, nasce dor do 
ensino de filosofia, não pode examinar-se a si mesmo a não ser examinando 
os outros [...] (KOHAN, 2009, p. 40). 
 

É coerente pensar que a filosofia estoica como exemplo ético motivacional para 

a prática docente na contemporaneidade aconteça para o fortalecimento das relações 

entre o professor e o discente, mesmo nas questões mais simples do educador, como 

por exemplo, o diálogo, o cumprimento, a reciprocidade nos afetos, a substituição por 

nomes como ´amigo´ camarada´.  Esses diálogos positivos podem ser reconhecidos 

como relações de aprendizagem, sem interferir no respeito entre ambos, pois a 

exigência de reparação sobre o outro supera as adversidades habituais na sala de 

aula, a exemplo o próprio Sócrates e seus discípulos caraterísticas essenciais para 

tê-lo como referência. Nesse sentido, corrobora Kohan: 

     
1) “Participar de uma vida em comum, mas também de uma vida individual   
marcada por certo tipo de cuidado, de atenção e de exame de si mesmo e 
dos outros; isso significa também participar de certo modo de relacionar-se 
com o que termina a vida, a morte, ou melhor, o morrer; 2) envolver-se  com 
os outros em uma relação discursiva de afeto e desafeto, de busca e 
abandono, de conquista e desaire; 3) valorizar um jogo dialético  que é 
simétrico, mas também assimétrico, com alguns pontos fixos, como a)   valor 
de Sócrates atribui a sua relação com o saber; b) o caráter de missão   ele 
considera ter que levar a cabo ao conversar com todos os outros e c) suas 
escolhas de vida: não participar da política instituída, não cobrar por ensinar 
etc.” (KOHAN, 2009, p. 69). 

 

Nestas condições, ensinar filosofia baseado nos exemplos encontrados na 

filosofia antiga é um encontro com o compromisso ético, com o modo de viver, uma 

aproximação entre mestre e discípulo de maneira horizontal, uma aprendizagem que 

supera as limitações e inicia-se a partir da atenção ao outro e de trocas de 

experiências, outro fator muito importante para a prática docente é entender que 



85 
 

filosofia estoica é uma prática diária, por isso, é sugestivo que o docente, em suas 

atividades laborais, utilize exposições conceituais, trabalhando as análises 

conceituais relacionadas às realidades vivenciadas na escola e na comunidade.  

No entanto, os docentes que pretendam seguir os exemplos éticos 

motivacionais tendo como inspiração a filosofia antiga, devem estar em consonância 

com a maneira prática de viver os ensinamentos da filosofia, e essas relações de 

conhecimentos serão indispensáveis para um ensino-aprendizagem de qualidade e 

também de aplicação de métodos da filosofia estoica nos nossos dias. Assim, essa 

ação pedagógica exige do professor pensar e repensar em conhecimentos críticos 

com a finalidade de proporcionar um diálogo com a experiência, seguindo com 

amadurecimento profissional e pessoal. Nesse caso, colabora Cerletti:   

 
[...] Os melhores professores e professoras serão aqueles que possam 
ensinar em condições diversas, e não só porque terão que idear estratégias 
didáticas alternativas, mas também porque deverão ser capazes de repensar, 
no dia a dia, os próprios conhecimentos, sua relação com a filosofia e o marco 
em que pretendem ensiná-la [...]. (CERLETTI, 2009, p.19).  
 

Quando nos remetemos à contribuição da filosofia antiga para a formação do 

professor, também estamos falando de experiência e também de exemplos. 

Aprendemos que são desafios, sendo possível, por meio dos elementos da filosofia 

antiga, contribuir para a educação do outro para o progresso intelectual nos dias de 

hoje, sem que haja necessidade de uma distância entre educador e discente, nem 

mesmo a exigência de uma hierarquia que embasa a aprendizagem. Essa 

possibilidade dos ensinamentos da antiguidade, especificamente da doutrina estoica, 

como auxílio na formação docente para a atualidade é um trabalho gradual que passa 

inicialmente pela a experiência das práticas dos “exercícios espirituais”, só após o 

aprendizado com os exercícios espirituais”, será possível o educador tornar-se 

exemplo-ético motivacional para si e para o outro e como consequência a absolvição 

espontânea do cuidado de si e também do Outro.  

É imprescindível que todos os professores de filosofia reconheçam que ensinar 

filosofia é um desafio motivacional e que as adversidades apresentadas no dia a dia, 

são superadas por meio das reflexões filosóficas baseadas em saberes práticos 

 

 

 



86 
 

3.1 Discurso filosófico na atividade docente: uma orientação para o modo de 

vida prático  

 

Na filosofia antiga, o discurso filosófico não está separado do modo de viver, 

condicionado a uma orientação de vida. Também nessa mesma linha, o estoicismo 

apresenta ensinamentos que direcionam para uma vida equilibrada, e os filósofos da 

época são exemplos, não por terem formado uma doutrina conceitual, mas por 

assumirem o compromisso de viver de acordo com os ensinamentos filosóficos. 

Pode-se considerar a relação entre vida filosófica e discurso filosófico 
de três maneiras diferentes e, por outro lado, estreitamente ligadas. Em 
primeiro lugar, o discurso justifica a escolha de vida e desenvolve todas 
as suas implicações: poder-se-ia dizer que é uma espécie de 
causalidade recíproca; a escolha de vida determina o discurso, e o 
discurso determina a escolha de vida justificando-a teoricamente, é 
necessário exercer uma ação sobre si mesmo e sobre os outros, e o 
discurso filosófico, se é realmente expressão de uma opção existencial, 
é, nesta perspectiva, um meio indispensável. (HADOT, 2014, p. 252-
253).  
 

Assim, atrelado a um possível diálogo da filosofia antiga com o discurso do 

professor, propõe-se preparar os docentes para o cuidado de si e, desse modo, será 

possível encarar as diversidades da vida nos mais variáveis aspectos. Essas 

atividades serão executadas por meios de oficinas dos “exercícios espirituais”, que 

mais adiante abordaremos com mais detalhes, mas que têm por objetivo estimular  

para uma vivência prática, numa perspectiva para a preparação  para a vida, isso em 

constante diálogo com a filosofia antiga55, em que o discurso teórico não se separa da 

maneira prática de viver.   

É importante observar que para Hadot a filosofia antiga apresentava um método 

dialógico e prático, e ele mesmo acrescenta que os textos filosóficos eram dinâmicos 

e afirma que:  

Podiam assumir a forma de um exercício de argumentação, com regras 
codificadas, destinavam-se tanto a treinar a mente quanto a preparar o 
discípulo para competições de oratória das cidades ou das cortes. Poderiam 
também assumir forma de uma discussão livre, algumas vezes reduzida a 
uma única questão de um discípulo, a qual o professor responderia com uma 
longa ex cathera, mas que era sempre endereçada a uma audiência bem 
definida (HADOT, 2014, p. 96-97). 

 
55 A filosofia antiga apresenta-se como um estilo de vida. Percebemos isso com maior evidência no 

período helenístico. Assuntos importantes sobre a Filosofia antiga foram analisados e comentados 
por Pierre Hadot e Michel Foucault, respectivamente nas obras O que é a filosofia antiga? (1999), A 
filosofia como maneira de viver (2016), Exercícios espirituais e a filosofia antiga (2014) e A 
hermenêutica do sujeito (2006). 



87 
 

Em outras formas de transmissão da filosofia antiga podemos perceber que 

elas estiveram sustentadas nos diálogos escritos, consolações e também as 

correspondências. Hadot direciona ao entendimento de que as formas de 

ensinamentos da filosofia antiga (diálogos escritos, consolações e correspondências) 

perpassam o tempo chegando até os dias atuais.  

 
É por isso que as escolas helenísticas da época, contrariamente ao que se 
faz nos dias de hoje nos colégios ou nas universidades, insistem menos nos 
discursos do que nos atos, menos nos conceitos do que nos exercícios de 
sabedoria. (FERRY, 2012, p. 25).  
 

O discurso filosófico e a escolha de vida devem estar interligados em uma 

reciprocidade, para que haja o fortalecimento do homem na sabedoria. “[...] Filosofar 

é um ato contínuo, um ato permanente, que se identifica com a vida, um ato que é 

preciso renovar a cada instante (HADOT, 2014, p. 266). Assim, Hadot relata que a 

filosofia, o discurso filosófico e o modo de vida são inseparáveis, no sentido de que se 

alguém é filósofo não é em função do discurso, mas em virtude da maneira de viver, 

e o discurso  só pode necessariamente ser filosófico quando também se transforma 

em um modo de vida (HADOT, 2016). E ainda acrescenta ao dizer que “Não há 

discurso que mereça ser denominado filosófico se está separado da vida filosófica; 

não há vida filosófica se não está estreitamente vinculada ao discurso filosófico” 

(HADOT, 2016, p. 251). Devemos pensar o discurso filosófico no âmbito pedagógico, 

no meio escolar, em relação ao modo de viver. 

No entanto, o discurso do professor, baseado nos ensinamentos estoicos, deve 

voltar-se para preparar a si mesmo, e também os alunos, para serem agentes 

transformadores da sociedade na qual estão inseridos. Nesse contexto, é necessário 

analisar quais são os métodos a serem utilizados pelos professores para a formação 

desses alunos.  Não é de hoje que o diálogo desperta interesse. Desde a Antiguidade, 

essa prática demonstrava resultados positivos na relação mestre-discípulo.  Um 

exemplo clássico foi Sócrates:  

 
[...] Isto é, desde Sócrates até o século I a.C., se apresentou quase 
sempre segundo o esquema pergunta-resposta. Tratava-se sempre de 
responder a uma pergunta, pergunta esta formulada pelo mestre - por 
Sócrates, por exemplo, para obrigar o aluno a compreender as 
implicações de seu próprio pensamento. (HADOT, 2016, p. 76). 

  

O fato de dar importância a essa questão pode contribuir para o desempenho 

dos docentes nas atividades pedagógicas, bem como dos discentes. Partindo desse 



88 
 

pressuposto, surge a necessidade de reflexão sobre o método de ensinar e aprender, 

em que se procura uma relação com o cotidiano do aluno e do professor, um modo 

bem mais prático, baseado no diálogo. “Na Antiguidade, a filosofia, portanto, é 

essencialmente diálogo, é antes uma relação viva entre pessoas, em vez de uma 

relação abstrata com ideias. Visa a formar, mais que a informar”. (HADOT, 2016, p. 

78). 

Em uma relação com a vida prática, faz-se necessário reanalisar os aspectos 

da realidade atual da escola, no sentido de propiciar para que haja interesse por parte 

dos professores e alunos nas atividades educacionais relacionadas à filosofia estoica, 

pois só assim será cumprido o propósito dos ensinamentos da filosofia estoica: formar 

professores e alunos conscientes de seu papel nesta vida. 

Apesar de ter havido avanços no sentido de contribuir para que as atividades 

escolares sejam mais significativas, não se pode negar que constantemente existe 

insatisfação de alunos com professores, e vice-versa. A partir daí, é relevante 

compreender como a relação entre professores e a filosofia estoica pode contribuir no 

processo de ensino- aprendizagem. 

É necessário que haja um mediador que possa motivar os professores para 

leituras dos textos estoicos e este último precisa compreender que seu papel social é 

necessário tanto para si como para o outro e deve assumir a postura crítica de ser um 

“educador”. 

Nesse prisma, Costa (2015) considera que o papel do educador é trabalhar 

junto com os alunos, preparando-os não apenas para adquirir conhecimento, mas 

também para estarem preparados para vida.  

Nas questões relacionadas à formação do aluno, percebe-se que o professor 

não deve apenas ser um reprodutor das informações adquiridas, mas deve ter uma 

boa interação com os alunos, a fim de compreender suas realidades, de modo a estar 

apto para proporcionar a eles capacidade de conviver em sociedade. 

 
Os alunos precisam sair da escola bem preparados para viver, não no 
passado, nem mesmo hoje – que logo se torna passado – mas nos incertos 
e cambiantes dias de amanhã. Isso se dá porque, em nosso sistema escolar, 
o professor detém um conhecimento gerado e aprendido anteriormente, que 
lhe foi transmitido por professores. E, em sala de aula, ele tenta agora 
repassar isso para os alunos, num círculo que se repete. (BURKE, 2003, p. 
16).  
 

Dessa forma, a escola não cumpre independentemente seu papel educacional, 

no sentido de que deve formar alunos para encarar a realidade da sociedade de 



89 
 

maneira prática. Por outro lado, alcança êxito quando aliada com a sociedade e ao 

compreender a seguinte lição: 

 
As instituições escolares são lugares de luta, e a pedagogia pode e tem que 
ser uma forma de luta político-cultural. As escolas, instituições de 
socialização, têm como missão expandir as capacidades humanas, favorecer 
análises e processos de reflexão em comum da realidade, desenvolver nas 
alunas e nos alunos os procedimentos e destrezas imprescindíveis para sua 
atuação responsável, crítica, democrática e solidária na sociedade 
(SANTOMÉ, 2002, p. 175). 

 

Nesse cenário, o aprendente pode despertar interesse somente no contínuo 

processo de aprendizagem, e deve o discurso filosófico ser utilizado para nortear os 

docentes a transmitirem o conhecimento, de modo que venham a orientar os alunos 

para estarem preparados para as experiências que enfrentarão em suas vidas, uma 

prática no dia a dia. 

Convém esclarecer que o discurso filosófico não diz respeito apenas às 

reflexões teóricas, mas trata da análise de temas corriqueiros de nosso cotidiano para 

direcionar para uma preparação para a vida.  

Assim, a atividade docente não deve se limitar a trazer conteúdos e reproduzi-

los aos alunos, mas deve estimular que os discentes aprendam por conta própria, com 

autonomia para pensar e driblar as adversidades. Nesse sentido, corrobora Burke: 

 
Os alunos gostam do mestre que explica tudo, mas isso pode ser muito ruim 
para eles. Quando o professor faz pelo aluno a maior parte do trabalho 
mental, ele rouba do aprendiz justamente o que é mais fundamental em todo 
o processo. Em contrapartida, quando o professor estimula seus alunos a 
fazerem a maior parte do trabalho, a exercer as mais variadas atividades 
mentais, está proporcionando a oportunidade de eles realmente assimilarem 
e construírem seus novos conhecimentos, e concomitantemente 
desenvolvendo o que lhes será mais útil pelo resto de suas vidas: a 
capacidade de aprender por conta própria, de pensar com a própria cabeça 
(BURKE, 2003, p. 113).  

 
Por tais razões, deve o mestre ser um colaborador do aprendizado de si e dos 

seus alunos. Isso é uma questão que só com a prática da filosofia estoica poderá 

possivelmente encontrar o melhor “caminho” a ser utilizado, mas que sejam 

direcionados para um ponto: motivar a si mesmo e os alunos para encarar os desafios 

da vida. 

 

 

 



90 
 

3.2 Docentes e discentes: o cuidado de si em um direcionamento ao cuidado do 

outro 

 

Voltamo-nos agora para alguns conceitos sobre o “cuidado de si” abordados 

por dois grandes autores: Pierre Hadot e Michel Foucault. Para isso, é importante 

apreender as ideias do cuidado de si encontradas tanto em Hadot quanto em Foucault, 

para pensar uma relação do “cuidado de si” de maneira convergente e que não seja 

prejudicada em seu ato prático, apenas pela questão conceitual ou modo de pensar 

individual de cada autor, mas que seja cuidado de si e do outro.  

Apesar da grandiosidade da pesquisa de Foucault sobre o “cuidado de si”, não 

é meta nesta pesquisa uma análise minuciosa e ampla referente ao seu pensamento 

acerca dessa temática, mas apenas alguns apontamentos diretamente relacionados 

ao cuidado de si. Tampouco não é interesse desta pesquisa delimitar diferenciação 

sobre concepções de Foucault e Hadot no que se refere ao “cuidado de si”, mas 

respeitar as visões de ambos e extrair complementariedades para um estudo 

consistente. 

Cuidar de si não é falar para as pessoas que elas devem cultivar o hábito de 

zelar por si. Aliás, trata-se de algo que sequer deveria ser necessário apontar. No  dia 

a dia, essa experiência de olhar para si deve ser feita de maneira gradual para que as 

outras pessoas, de forma espontânea, percebam a evolução no comportamento de 

quem exercita o “cuidado de si”. Diante disso, é preciso que o professor se perceba 

como agente possível de aperfeiçoamento nas atitudes. Porém, esses cuidados 

praticados mediante o aperfeiçoamento de si não devem ser um ato isolado em si 

mesmo, mas uma construção harmônica entre relações com o mundo exterior e uma 

prática voluntária, pois é impossível tornar-se exemplo para outro sem considerar o 

outro, e sem a vivência, no dia a dia, de atitudes de entrega ao cuidado de si.  

As obras Hermenêutica do sujeito, A coragem da verdade e O Governo de Si e 

dos Outros II servirão como um “caminho” pelo qual analisamos e desenvolvemos 

alguns comentários acerca do “cuidado de si”. Contudo, o objetivo deste estudo será 

o texto de Platão, Primeiro Alcibíades, e a noção do cuidado de si por ele apresentada 

no texto.  

Foucault, nas obras A Coragem da verdade. O Governo de Si e dos Outros 

relata que o filósofo se preocupa com o cuidado de si, porém, não só necessariamente 

ele. Qualquer pessoa que esteja na vontade de buscar o cuidado de si, exercendo 



91 
 

também a função de diretor de consciência, nessa coragem de busca de dizer a 

verdade, ou seja, o parresiasta56 e do o cuidado de si, tornando: 

 

Na cultura moderna esse outro, cujo estatuto e cujas funções seriam sem 
dúvida necessários analisar mais precisamente-esse outro indispensável 
para que eu possa dizer a verdade sobre mim mesmo, seja ele o médico, o 
psiquiatra, o psicólogo ou o psicanalista. (FOUCAULT, 2011, p. 7). 
 

Segundo Foucault, na Antiguidade, é possível o filósofo, bem como qualquer 

outra pessoa, assumir essa direção do “cuidado de si”, o que reconhece a amplitude 

para outras profissões na perspectiva do “olhar” da filosofia antiga, ou seja, o próprio 

professor assume essa responsabilidade. “Esse outro tão necessário para que eu 

possa dizer a verdade sobre mim mesmo, esse outro na cultura antiga pode ser um 

filósofo de profissão, mas também qualquer um.” (FOUCAULT, 2011, p. 7). 

Foucault, ao falar da Antiguidade, assume o papel de analista, com um olhar 

para o contemporâneo, apresentando uma ideia como se estivesse falando de si, 

numa espécie de método da escrita.  Trata-se de um exercício filosófico, a escrita de 

si, pela qual Foucault faz uma crítica do presente com um olhar para o passado, e, 

por meio desse exercício da escrita de ficar distante do presente e também, e ao 

mesmo tempo, voltar ao passado, começa a analisar outros momentos históricos para 

discutir como se dão as práticas do “cuidado de si57”. Segundo Foucault: 

 
O cuidado de si é uma espécie de aguilhão que deve ser implantado na carne 
dos homens, cravado na sua existência, e constitui um princípio de agitação, 
um princípio de movimento, um princípio de permanente inquietude no curso 
da existência. (FOUCAULT, 2006, p. 11). 
 

Essas fundamentações são o que ele vai denominar estética de existência58, 

que não é o mesmo olhar do helenista, não é o mesmo objetivo de quem estuda a 

 
56  Parresiasta é de fato aquele que assume o risco de questionar sua relação com o outro e até sua 

própria existência dizendo a verdade, toda a verdade contra todos e contra tudo; por outro lado, 
aquele a quem essa verdade é dita - quer se trate do povo reunido e que delibera sobre as melhores 
decisões a tomar, quer se trata do Príncipe, do tirano ou do rei a que preciso dar conselhos, que se 
trate de um amigo  que você guia – este (povo, rei, amigo) se quiser desempenhar o papel que lhe 
propõe o parresiasta dizendo-lhe a verdade, (deve) aceitá-la, por mais desagradáveis que sejam 
para as opiniões estabelecidas na Assembleia, para as paixões ou os interesses do Príncipe , para 
a ignorância ou a cegueira do indivíduo. (FOUCAULT, 2011, p. 13). Reveja a citação. Tem erros de 
concordância por aqui.  

57 Segundo Foucault, a forma do “cuidado de si” da antiguidade vai gradativamente sendo modificada, 
conquistando campos diferentes e se expandindo de maneira genérica a toda cultura, assumindo 
caraterística de uma “cultura de si”. 

58 Por estética da existência há que se entender uma maneira de viver em que o valor moral não provém  
da conformidade com um código de comportamentos, nem com um trabalho de purificação, mas de 
certos princípios formais gerais no uso dos prazeres, na distribuição que se faz deles, nos limites que 
se observa, na hierarquia que se respeita (HS2, 103 – seu leitor pode não saber que se tratada 



92 
 

antiguidade pela Antiguidade, mas é um modo específico de interpretar o passado 

com riquezas de detalhes, e que contribui para nossos dias atuais, uma releitura do 

passado que soma com outros conhecimentos referentes ao “cuidado de si”, uma 

questão praticamente conceitual.  

As contribuições de Michel Foucault para o cuidado de si59 são importantes, 

pois foi por meio dele que, inicialmente, conhecemos uma intepretação acerca do 

“cuidado de si” que se aproxima da realidade contemporânea. Em sua aula de 13 de 

janeiro de 1982, na primeira hora, Foucault apresenta uma análise sobre o cuidado 

de si60, voltando-se para o diálogo Primeiro Alcibíades61 de Platão. Foucault se 

concentra nesse texto, do qual sairá a ideia de cuidado tão cara à filosofia estoica. 

Foucault aponta também o texto Primeiro Alcibíades como a primeira teorização do 

cuidado de si, ou seja, a noção do cuidado de si tem impulso significativo, inicialmente, 

no diálogo de Alcibíades e Sócrates. “É a primeira teoria e, pode-se dizer, [entre] todos 

os textos de Platão, a única teria global do cuidado de si” (FOUCAULT, 2006, p. 44). 

E desse modo, acrescenta afirmando que:  

 
Pode ser considerada como a primeira grande emergência teórica da  
epimeleia heautou . contudo, ainda assim, não deve esquecer e é preciso 
reter sempre na memória, que essa exigência de ocupar-se consigo, essa 
prática ou - antes, o conjunto de práticas nas quais vai manifestar-se o 
cuidado de si enraíza-se, de fato, em práticas muito antigas, maneiras de 

 
Hermenêutica do sujeito. As abreviações têm de ser explicadas). A estética da existência é uma arte, 
reflexo de uma liberdade percebida como jogo de poder (HS2, 277) (CASTRO, 2009, p. 150). 
59 Para Foucault, o cuidado de si (epiméleia heautoú) apresentava algumas características que 

designam uma “atitude geral” uma maneira de se apresentar “para consigo” para com os outros, para 
com o mundo”, ou seja, “de estar no mundo” “atenção consigo mesmo” “voltar o olhar para si” “ao 
mesmo tempo um dever e uma técnica”(FOUCAULT, 2006, p. 11-12). 

60 “A expressão "cuidado de si", que é uma retomada da  epimeleia heautou que se encontra, em 
particular, no Primeiro Alcibíades, de Platão, indica, na verdade, o conjunto das experiências e das 
técnicas que o sujeito elabora e que o ajudam a transformar-se a si mesmo [..] Na Antiguidade 
clássica, o cuidado de si não está em oposição ao cuidado dos outros: ele implica, ao  contrário, 
relações complexas com os outros porque é importante, para o homem livre, incluir na sua "boa 
conduta" uma justa maneira de governar sua mulher, suas crianças ou a casa. O ethos do cuidado 
de si é, portanto, igualmente uma arte de governar os outros e, por isso, é essencial saber tomar 
cuidado de si para poder bem governar a cidade. É sobre esse ponto, e não sobre a dimensão 
ascética da relação consigo, que se efetua a ruptura da pastoral cristã: o amor a si torna-se a raiz de 
diferentes falhas morais e o cuidado dos outros implica, doravante, uma renúncia de si no transcurso 
da vida terrena”. (REVEL, 2005, p. 34). [..] No início dos anos 1980, o tema do cuidado de si aparece 
no vocabulário de Foucault no prolongamento da ideia de governamentalidade. À análise do governo 
dos outros segue, com efeito, aquela do governo de si. (REVEL, 2005, p. 33-34). 

61 “O Alcibiades I, o diálogo que a Antiguidade não tem dúvidas quanto a atribuí-lo a Platão, é 
considerado por Foucault como o ponto de partida da tradição da epiméleia heautoú, do cuidado de 
si mesmo, a primeira grande emergência teórica do cuidado (HS, 46). Nele, a questão do cuidado de 
si mesmo aparece em relação com outras três: a política, a pedagogia e o conhecimento de si 
(DE4,213-218,355, 789). O curso no Collège de France dos anos 1981- 1982, L’herméneutique du 
sujet, está amplamente dedicado ao Alcibíades. Após analisar esse diálogo (HS, p. 27-77), Foucault 
se ocupa da evolução do tema do cuidado de si mesmo até o helenismo”. (CASTRO, 2009, p. 29). 



93 
 

fazer , tipos e modalidades de experiencia que constituíram o seu suporte 
histórico, e isso bem antes de Platão, bem antes de Sócrates. (FOUCAULT, 
2006, p. 44). 
 

Por fim, ainda de acordo com Foucault, a noção do “cuidado de si” teria 

percorrido o mundo antigo, estendendo-se até por volta dos séculos IV-V d.C., embora 

com modificações no tempo, apresentando importantes características62 na relação 

histórica.  Assim, a noção do “cuidado de si”  com a dinâmica do tempo passa a fazer 

parte de várias correntes filosóficas, presente entre  cínicos, epicuristas e também 

entre os estoicos, como apoio para o bem-estar; desse modo, alcança o que ficou 

conhecido como “cultura de si”63, passando a expandir, de forma grandiosa, sob várias 

maneiras nas doutrinas. 

Para uma proveitosa discussão, seguiremos, neste momento, a pesquisa 

quanto ao “falar” do “cuidado de si” na forma platônica do “cuidado de si”, 

especificamente a noção do “cuidado de si” apresentada no texto Primeiro Alcibíades, 

e também na visão de Pierre Hadot (2014), bem como algumas citações nas Cartas a 

Lucílio (2018), com objetivo de ficar atento às propostas de Sêneca. 

Para explicar a noção do cuidado de si na Antiguidade, optamos por Hadot 

(2014). Em seu texto “Exercícios espirituais e filosofia antiga” ele fala de um modo de 

recomeçar a ver e aprender a filosofia como uma conversão, uma reparação sobre si 

mesmo, ou seja, “É uma conversão que subverte toda a vida, que muda o ser daquele 

que a realiza” (HADOT, 2014, p. 22). 

Nos escritos de Hadot, a relação entre a maneira de viver e a filosofia 

representa uma potencialidade transformadora capaz de fazer o indivíduo exercitar a 

 
62 Primeiramente, o tema de uma atitude geral, um certo modo de encarar as coisas, de estar no mundo, 

de praticar ações, de ter relações com o outro. epiméleia heautoû é uma atitude – para consigo, para 
com os outros, para com o mundo. Em segundo lugar, epiméleia heautoû é também uma certa forma 
de atenção, de olhar. Cuidar de si mesmo implica que se converta o olhar, que se conduza do exterior 
para ... eu ia dizer “o interior” [...] O cuidado de si implica uma certa maneira de estar atento ao que 
se pensa e ao que passa no pensamento. Em terceiro lugar, a noção epiméleia heautoû não designa 
simplesmente esta atitude geral ou essa forma de atenção voltada para si (FOUCAULT, 2006, p. 12).  

63 A “cultura de si” termo utilizado por Michel Foucault designa “criação de novos modelos de vida, de 
relações, de amizades, na sociedade, na arte, na cultura, [..] que serão instaurados por meio de    
nossas escolhas sexuais, éticas, políticas” (Michel Foucault, em uma entrevista: Sexo, poder e política 
da identidade. In: Verve – Revista do Nu-Sol. n. 5, 2004, p. 260-277).  Ainda sobre esse tema deve-
se também consultar o livro Exercícios Espirituais e Filosofia Antiga de P. Hadot, que traz reflexões 
sobre a noção de “cultura de si” (2014, p. 292). Mas de um modo bem distinto do que propõe F., 
certo? 

 
 

 
 



94 
 

prática do cuidado de si e do outro. Compreender a filosofia como modo de vida 

consiste em unificar o conhecimento filosófico e a atitude.  

Para esse autor, a filosofia antiga é um referencial teórico importante para o 

mundo contemporâneo. Ela segue transmitindo um importante legado, do qual o 

“cuidado de si” como um conjunto de métodos e referenciais sobre as capacidades 

que estão à disposição de todos aqueles/as dispostos/as a exercitar uma “reforma 

íntima”. Nesse sentindo, Hadot (1999) defende uma filosofia universal, ou seja, 

cósmica. Ele acredita em uma filosofia que não seja exclusividade do meio escolar, 

apesar de estar nesse contexto, mas que seja acessível a todos. Por mais difícil que 

pareça, acredita-se na possibilidade desse diálogo com a filosofia antiga. Assim, em 

nossos dias, a dedicação de professores nas tarefas escolares, e também no 

acompanhamento dos alunos extraescolarmente constituem práticas do “cuidado de 

si”.  

O projeto de Hadot para a permanência da experiência antiga em nossos dias 

atuais é importante para a compreensão de um propósito futuro, um projeto de 

amplitude histórica até nossos dias. Nesse percurso, alguns filósofos64 contribuíram 

também para a expansão do conhecimento da filosofia antiga pois, influenciados por 

ela ao longo do tempo, adaptaram-se a uma maneira de viver ou de analisar o mundo 

(HADOT, 2016). Dentre esses projetos de Hadot, outro que compartilhamos como 

possível está no fato de o homem contemporâneo estar em constante exercício em 

busca da sabedoria, isso sendo possível por meio dos “exercícios espirituais”, 

independentemente de a qual linha filosófica sejam associados.   

Concordamos com Hadot, pois também acreditamos que o cuidado de si nas 

perspectivas apresentadas pelas escolas helenísticas65, especificamente do 

estoicismo, opera dentro da estrutura externa da vida cotidiana. É uma capacidade de 

desenvolver vínculos positivos com os demais em uma harmonia para enfrentar os 

desafios e compartilhar ensinamentos com os outros.  

Sabemos que não é simples cuidar de si e também do outro. Existem desafios, 

mas também crenças de que é possível essa prática nos dias atuais, mesmo em face 

das muitas adversidades que o cotidiano apresenta, que podem, e frequentemente 

 
64 Por exemplo Espinosa, Nietzsche, Schopenhauer, Rousseau entre outros.  
65 Nesta pesquisa, o cuidado de si é pensado como um compromisso para toda vida e não apenas de 

modo fragmentado, não só época de preparar o docente e discentes para a carreira política, mas tem 
um objetivo mais amplo que se estende por outras fases da vida.  



95 
 

têm de ser encaradas pelos/as docentes nas suas atividades laborais. Mesmo 

parecendo uma realidade crucial para os estudiosos da filosofia estoica, é possível 

essa interação de conhecimentos do cuidado de si que está além da memorização, 

cálculo e outros métodos de aprendizado, mas em uma maneira de dedicar um 

determinado tempo para si, na perspectiva de se renovar. 

Foucault (2006) volta-se para o Primeiro Alcibíades, que tem como narrativa o 

interesse do jovem aristocrata pela política e também uma análise crítica acerca da 

formação (educação) dos atenienses. Foi nesse contexto, segundo Foucault (2006), 

que surgiu a noção do “cuidado de si” tendo a finalidade de reparar as lacunas 

existentes na educação ateniense. É importante mencionar que a representatividade 

do discípulo, no Primeiro Alcibíades, na concepção platônica, faz referência ao 

cuidado de si e também ao conhecer a si mesmo. Já nas filosofias helenísticas, 

amplia-se para a noção de uma contínua formação do discípulo, uma ideia e 

acompanhamento, uma personalidade incompleta em sua formação, uma espécie de 

stultus66, aquele que necessita do orientador para acompanhar a sua formação.  

Logo no primeiro momento do diálogo, Sócrates aparece para o jovem 

Alcibíades, isso após um longo espaço de distanciamento e silenciamento, que 

segundo Sócrates, devia-se à não autorização divina, pela qual alegava não ser 

humana sua vontade, mas uma força superior que o impedia de ajudar o jovem 

Alcibíades: “Não foi humana a razão desse meu proceder, mas impedimento divino, 

de cuja natureza oportunamente te falarei. E hoje, que tal impedimento cessou, 

aproximo-me de ti [...] daqui por diante, não mais se manifeste” (Platão, 1975, par 

103a). Sócrates ainda se apresenta como protetor: “ó filho de Clínias, deves estar 

admirado de que, tendo sido eu o primeiro a amar, seja o único que não te 

abandonasse”, (Platão, 1975, par 103 a) mestre: “Estás convencido de que não  

necessitas de ninguém para nada” (Platão, 1975, par 104 a) e observador de seu 

discípulo: “durante todo esse tempo, observei como te comportavas com relação aos 

teus amigos” (Platão, 1975, par 103 a). Logo nessas primeiras manifestações de 

Sócrates é possível verificar uma atitude significativa do “cuidado de si”, um exemplo 

de mestre que acompanha de perto o discípulo. Portanto, as ideias de Sócrates são 

 
66 Encontramos esse termo nas Cartas a Lucílio, dicotomia entre o homem moralmente perfeito (o 

sapiens "sábio") e o homem moralmente imperfeito (o stultus, insipiens, literalmente ,estúpido, não-
sábio") (CAMPOS, 2018, p, XXXIX )  Também Foucault (2014b, p. 120) designa “O stultus é aquele 
que não quer, não quer a si mesmo, não quer o eu, aquele cuja vontade não está dirigida para um 
único objeto que se pode querer livremente, absolutamente e sempre, o próprio eu”.  



96 
 

fundamentações possíveis de inspirações para professores nos dias atuais, um modo 

de vida que espelha comportamentos importantes que podem servir de exemplos.   

Sócrates é o primeiro a se posicionar sobre a questão do cuidado de si, 

apresentando-se como uma figura singular e espalhando as ideias do cuidado que era 

pensar como nos constituímos enquanto homens diante das adversidades, como 

acreditamos em determinadas coisas, e, também, nos provoca a entender como a 

formação do homem se constitui no “cuidado de sí”. Como reforça Hadot (2014), por 

meio de seus estudos sobre Alcibíades, a noção do cuidado de si toma dimensão 

motivadora.  

Assim, percebe-se que Sócrates é a primeira pessoa a desenvolver o cuidado 

com a alma; e não apenas na obra Primeiro Alcibíades, mas ao longo de sua trajetória, 

mostrando que o homem deve procurar atitudes com valores morais constantes na 

busca pelo aprimoramento da alma. Vejamos a fala de Sousa a esse respeito:  

 
[...] todas as ações deveriam visar, em primeiro lugar, ao aperfeiçoamento da 
alma, pois ela é o elemento superior do corpo e nela o homem encontrará 
sua plenitude, realizando sua eudaimonia Os bens “espirituais” devem ser 
almejados antes de qualquer satisfação material. Logo, o homem não deve 
buscar sua auto-afirmação na consecução de bens pessoais exteriores, mas 
no exercício permanente do cuidado da alma. (SOUSA, 2009, p. 12). 

 

Inferimos que a figura de Sócrates, na Antiguidade, representa uma 

originalidade específica, “Sócrates fala, discute, mas se recusa a ser considerado 

como um mestre” (HADOT, 2014, p. 100). Isso fica mais evidente no modo de viver 

do filósofo, que por si já constitui o próprio exemplo ético motivacional. “Quando as 

pessoas vinham a ele” observa Epicteto, “para lhe pedir que apresentasse a outros 

filósofos, ele o fazia de bom grado e  aceitava com prazer não ser ele próprio notado” 

(HADOT, 2014, p. 100), por que age de acordo com o que pensa e agrega valores 

que guiam o “cuidado de si”: “Sócrates apresenta-se como aquele que, 

essencialmente, fundamental e originariamente, tem por função, ofício e encargo 

incitar os outros a se ocuparem consigo mesmos, a terem cuidados consigo e a não 

descurarem de si.” (FOUCAULT, 2006, p. 7).  

  Assim, percebe-se que Sócrates, com toda modéstia em não se reconhecer 

como um mestre educador, por suas ações é um exemplo ético-motivacional, pelo 

modo que incentiva, convida e nos aponta, mesmo que nunca se coloque  como 

alguém que tem de ser seguido; mesmo tendo atitudes discretas, torna-se referência 

para vários discípulos, sendo admirado e seguido por vários jovens. “Contudo, não há 



97 
 

como negar que Sócrates foi um filósofo educador: a posteridade e seus próprios 

discípulos o reconheceram como um mestre.” (SOUSA, 2009, p. 9). 

Assim, o cuidado de si é um processo gradual e é preciso que o outro entenda 

que esse aprendizado se fortalece pelas relações com as pessoas e com o universo. 

Assim, quando os docentes acreditam ser capazes de superar desafios, significa dizer 

que estão em processo de aprendizado da filosofia. Surge, então, um questionamento:  

mas como os professores cuidam de si e do outro nos dias atuais em uma perspectiva 

do cuidado de si baseados nos ensinamentos da filosofia estoica?  

É importante salientar que o cuidado de si aparece com mais ênfase quando 

praticado com diariamente, haja vista que o cuidado de si colabora diretamente para 

a constituição da fortaleza da alma, mostrando que a vida moral pode ser vivida, e que 

os exemplos são essenciais para os aprendentes na busca da virtude. Santos diz o 

seguinte:  

 
Sêneca compreendia que o processo de formação moral não é uma tarefa 
fácil, é um exercício diário contra os vícios e de aceitação das adversidades, 
e não só de aceitação, mas de reformulação dos nossos juízos equivocados, 
que nos fazem acreditar que todas as coisas que acontecem contra nossa 
expectativa são um mal. O que ele nos indica é um caminho exigente, pois é 
muito mais fácil nos deixarmos levar pelas paixões e termos uma vida 
irrefletida, mas isso não quer dizer que seja impossível seguir o caminho do 
bem. Não existe restrição: qualquer homem pode escolher aperfeiçoar-se 
moralmente, sendo que exigência mínima é o querer (SANTOS, 2016, p.  105-
106). 

 

Para que nos ocupemos conosco, é importante que entendamos e aceitemos 

nossa condição de “aprendizes”. Sêneca nos ensina que enquanto os homens não 

compreenderem que levar uma vida afundada nos vícios, sendo escravos de riquezas 

e das opiniões alheias é fonte de sofrimentos, continuarão distantes da virtude e do 

bem viver. 

Nesse sentido, a filosofia aparecerá como uma alternativa, um “remédio” contra 

todas as enfermidades da alma, e somente com mudanças comportamentais do 

homem em relação à sua condição é que pode livrar-se das paixões. Então, cabe a 

ele: 

 
Empreender a tarefa de cuidar de si mesmo e de manter-se firme na busca 
do aperfeiçoamento moral. Para Sêneca, caberia à filosofia auxiliar os 
homens a aniquilarem as paixões e corrigirem seus julgamentos frente aos 
acontecimentos. As perturbações da alma são fonte de um julgamento 
errôneo, isto é, um juízo equivocado acerca da essência de um 
acontecimento (SANTOS, 2016, p. 69). 

 



98 
 

Com essas citações anteriores sobre a noção do cuidado na visão de Foucault 

(2006) Hadot (2014) e do momento socrático-platônico do texto Primero Alcibíades, e 

também de Sêneca, iniciamos em fazer em uma análise do cuidado de si em 

direcionamento com a realidade do professor para uma reflexão para as práticas de 

si. 

 

3.3  O cuidado de si na vida laboral dos professores 

 

Professores com dedicação a si estão preparados para cuidar do outro; para  

isso, os professores podem encontrar na filosofia estoica exortações morais que 

podem auxiliá-lo para o aperfeiçoamento do homem mediante a prática da reflexão, 

assim, colaborando para a evolução interior do docente que, por usa vez, também 

contribui para orientá-lo na trajetória de vida de seus alunos. Muitas vezes associamos 

a preservação de si a uma maneira egoísta, mas quando se analisa na perspectiva 

das escolas helenísticas, percebe-se o quanto são abrangentes essas práticas para o 

bem viver. 

Quando pensamos em exemplos de “cuidado de si” em nossos dias, não 

pensamos apenas o filósofo como o “cuidador” do outro, mas temos hoje, na 

sociedade, os professores, médicos, psicanalistas e outros profissionais que podem 

ser exemplos e orientadores, se praticarem em suas vidas exercícios baseados na 

filosofia estoica, que os conduzam ao equilíbrio.   

Isso é um referencial necessário, pois se essas práticas dos professores se 

concentrarem nos estudos da filosofia estoica com dedicação e compromisso com o 

outro será possível uma extensão maior do “cuidado de si” para várias pessoas, 

perpassando a escola e tomando os segmentos sociais, culturais, raciais. Uma 

maneira de cuidar de si e do outro, isso pode ser adquirido com o tempo e em sintonia 

com os elementos da filosofia estoica.  

É possível, na contemporaneidade, o professor, buscando conhecer sobre os 

ensinamentos do cuidado, tornar-se motivação para os alunos, no modo de viver; 

também deve prosseguir consciente não apenas de seu trabalho docente, mas 

também de que modo vai realizá-lo. Nesse pensamento, Kohan (2009, p. 38-39) 

esclarece que “O trabalho do cuidado, do pensamento, da filosofia, começa sempre 

pelo si mesmo; não há como provocar certo efeito no outro se antes não se faz esse 

trabalho consigo mesmo.”  



99 
 

O autor nos alerta que o exercício realizado pelo professor de filosofia deve 

partir do trabalho de reflexão filosófica de si mesmo, uma autoanálise, por um motivo 

bem importante, pois o professor, pelas próprias atitudes, pode oferecer exemplos 

éticos motivacionais. Desse modo, deve começar por si mesmo, para só depois ir ao 

encontro dos outros, e que a filosofia é necessariamente para a prática do cuidado de 

si. 

Essas já são pontuações importantes, pois se essas práticas dos professores, 

de maneira espontânea, estiverem atreladas aos estudos da filosofia estoica, com 

dedicação e compromisso com o outro, será possível uma extensão maior do “cuidado 

de si” para várias pessoas, perpassando a escola e tomando os segmentos sociais, 

culturais e raciais uma maneira de cuidar de si e do outro. Isso podemos adquirir com 

o tempo e em sintonia com os elementos da filosofia estoica.  

O ensino é um trabalho exigente, os docentes podem se beneficiar muito ao 

aprender e praticar o “o cuidado de si”. Alguns professores podem temer que cuidar 

de si mesmos possa levar a sentimentos egoístas, no entanto, o autocuidado não tem 

a ver com egoísmo (SOUSA, 2018). De fato, praticar o cuidado de si é uma maneira 

de amenizar as atribulações, quando essa prática é gradual e consciente.  

Assim, no ápice do autocuidado todos os desafios que surgirem durante a 

carreira de professor serão encarados de maneira equilibrada. Esse exercício em 

continuar lendo para descobrir o que é o autocuidado é importante para os educadores 

e como trazê-lo para a vida diária e para a escola (LEITE et al., 2015). 

 Assim, o cuidado de si é um componente importante da saúde mental de um 

professor, mas existem conceitos equivocados sobre o que ele é. É comum que os 

educadores descartem o movimento de autocuidado como "egoísta" ou 

"superficial". No entanto, para os professores, o autocuidado deve ser entendido muito 

mais do que um momento de prazer, distração ou lazer, mas como uma entrega 

gradual em busca do bem viver. (SOUSA, 2018).  

Alguns professores podem cometer o erro de confundir autocuidado com outro 

sentimento individualista; mas diferentemente do autocuidado, atividades egoístas 

não trazem benefícios duradouros. Enquanto a autoanálise ajuda a promover uma 

vida saudável a longo prazo, embora existam esses receios em evitar autoindulgência, 

se possível, todos não apenas merecem autocuidado, mas precisam que ele prospere 

(FREIRE, 2015). 

A importância e os benefícios do autocuidado se estendem a todas as 



100 
 

profissões, mas em algumas carreiras é mais estigmatizado do que em 

outras. Pessoas em posição de cuidador, como professores, por exemplo, costumam 

achar mais fácil dizer a outras pessoas para cuidar de sua saúde do que fazer isso 

com elas mesmas. Como os educadores são incentivados a concentrar tanta energia 

nos outros e tão pouco em si mesmos, o autocuidado é necessário para que os 

professores mantenham uma boa saúde mental (FOLETTO, 2015). 

O autocuidado pode ser uma maneira de colaborar com os professores, no 

sentindo de enfrentar com motivação as adversidades que podem encontrar tanto na 

vida pessoal quanto na vida profissional.  

O autocuidado, quando não praticado, pode levar à exaustão e contribuir para 

desmotivação na educação. Mas o autocuidado pode mudar isso e ajudar a impedir 

que os professores se esgotem. Isso significa que o autocuidado não é apenas um 

bom hábito pessoal, mas também é do interesse de seus alunos e colegas. Ao comer 

bem, dormir o suficiente, exercitar-se e encontrar outras maneiras de cuidar de si 

mesmo, o autocuidado pode ajudá-lo a alcançar seu potencial na sala de aula, o que, 

por sua vez, também ajudará seus alunos a ter sucesso (FERREIRA et al., 2014). 

As relações afetivas, afetuosas e de apoio aluno-professor estão ligadas ao 

fortalecimento das relações e a um melhor desempenho e engajamento escolar, maior 

regulação emocional, competência social e disposição para enfrentar desafios 

(FARIA, 2014). Relacionamentos cotidianos ajudam na qualidade de vida do professor 

e também dos alunos, e essas interações contribuem nas competências emocionais, 

sociais, comportamentais e cognitivas fundamentais para a aprendizagem. 

Relações positivas de adultos podem apoiar o desenvolvimento e o bem-estar 

dos alunos, especialmente quando são culturalmente sensíveis e receptivas (LEITE, 

2015). Os alunos aprendem melhor quando podem conectar o que acontece na escola 

a seus contextos e experiências culturais, quando seus professores respondem às 

suas forças e necessidades e quando seu ambiente é "seguro de identidade", 

reforçando seu valor (FREIRE, 2015). 

Relacionar-se com ambiente educacional para que os alunos possam ser bem 

conhecidos pelos adultos e atender melhor às suas necessidades é uma poderosa 

estratégia, que pode oferecer os ensinamentos significativos para o cuidado de si. 

Vale ressaltar que usamos o termo “cuidado de si” em seu sentido tradicional como a 

capacidade dos educadores de orientar a instrução e apoiar as necessidades e 

interesses de cada aluno. Embora nos dias atuais esse tipo de personalização às 

https://www.tandfonline.com/doi/10.1080/10888691.2018.1537791


101 
 

vezes inclua usos da tecnologia, esse não é seu objetivo principal ou a única 

ferramenta (AZEVEDO, 2016). No entanto, a extensão de cuidar do outro perpassa a 

barreira da vida virtual e busca o sentido afetivo e real em cada ser humano.  

Por fim, o aprendizado é um processo relacional no qual alunos e professores 

aprendem a entender e se comunicar uns com os outros, e no qual a confiança cria 

condições para redução da ansiedade, bem como maior esforço e motivação 

(FOLLETO, 2015). Desse modo, provavelmente com a prática do cuidado de si e do 

outro, teremos ações benéficas nas relações pessoais e sociais, e essa sintonia com 

o cuidado de si e do outro torna-se consistente, se praticada no dia a dia. 

 

  



102 
 

4 INTERVENCAO FILOSÓFICA DOS “EXERCÍCIOS ESPIRITUAIS” COMO 

AUXÍLIO NO ENFRENTAMENTO DAS ADVERSIDADES  

 

 Os “exercícios espirituais” são uma prática que nos remete originalmente a 

uma experiência da Antiguidade, denominada de áskesis67 grega (HADOT, 2014, p. 

69). Para os antigos, áskesis é o mesmo que exercício espiritual68, prática necessária 

de “preparação para as dificuldades da vida” (HADOT, 2016, p. 116). O autor ainda 

acrescenta que “Os exercícios espirituais são algo que se acrescenta à teoria 

filosófica, ao discurso filosófico: seria uma prática que apenas complementaria a teoria 

e o discurso abstrato” (HADOT, 2016, p. 116).  

Importante ainda dizer que Hadot expõe os exercícios espirituais como uma 

prática comunitária, não como prática individual, e a aptidão para a filosofia como 

forma de vida deve-se ao fato de ali encontrar pressupostos coletivos da filosofia, os 

quais ele pontua que, com o tempo, essa característica coletiva ou comunitária da 

filosofia foi se perdendo.  

 A explicação de Hadot permite-nos fazer uma relação com o sistema 

educacional, que nos dias atuais apresenta uma espécie de desmotivação para um 

diálogo consistente e coletivo entre docentes e discentes, momento oportuno para o 

resgaste dos ensinamentos da filosofia estoica na tentativa de amenizar possíveis 

dificuldades.    

Segundo Hadot (2014), os exercícios espirituais são práticas direcionadas para 

uma mudança significativa na vida do ser; são mais que simples exercícios teóricos, 

mas uma prática que deve ser realizada no dia a dia, um trabalho sobre si que, se 

vivenciado resulta em transformações importantes. Não é uma construção teórica, 

mas uma prática baseada em experimentos, exercícios de aprendizagem de si mesmo 

vinculado com as práticas sociais 

O termo “exercício espiritual” aparece como conceito na filosofia na Grécia 

antiga, e constitui um modo complementar para o mundo intelectivo da época. 

Posteriormente, com o surgimento do Cristianismo, foi sendo adaptado aos 

Evangelhos. À semelhança com a filosofia dos gregos antigos, foi se tornando uma 

 
67 Hadot traduz áskesis como “exercício” e também utiliza a expressão mélete significado de “exercícios 

preparatórios” (HADOT, 2011, p. 259; HADOT, 2014, p. 69). 
68 Uma prática voluntária, pessoal, destinada a operar uma transformação do indivíduo, uma 

transformação de si. (HADOT, 2016, p. 116). 



103 
 

prática diária (HADOT, 2016). Contudo, é importante enfatizar que os “exercícios 

espirituais” funcionam “como uma prática voluntária, pessoal, destinada a operar uma 

transformação do indivíduo, uma transformação de si.” (HADOT, 2016, p. 115-116). E 

assim, ainda esclarece sobre seu objetivo, que é a “preparação para as dificuldades 

da vida, que gozava de grande prestígio entre os estoicos. Para poder suportar os 

golpes do destino – a doença, a pobreza” [...]. (HADOT, 2016, p. 116). 

Então, necessariamente, o docente não precisa adotar uma religião para 

praticar exercícios espirituais, sendo que a filosofia estoica oferece esses elementos 

para uma vida em contemplação,  pela qual o/a docente pode fazer reflexão sobre 

seus  pensamentos, rupturas do eu, desvincular pensamentos negativos, fazendo 

mudanças do eu interior, predispondo-se no comando do seu eu. 

Nessa mesma discussão acerca da eficácia da filosofia no aperfeiçoamento do 

homem, Sêneca já adotava a filosofia como uma “medicina da alma”. Para ele, o 

homem possui uma dupla natureza, na qual uma parte é inferior – movida por desejos 

e que nos equipara ao nível dos animais –, e a outra é superior – que nos mantém no 

patamar dos deuses. Nesse sentido, observa-se, pelas contribuições de Santos, que:  

 
A maioria dos romanos médios se permitia ser arrastada pelas paixões e, por 
conseguinte, limitava sua existência ao modo de vida inferior. Por essa razão, 
a insistência de Sêneca em convencer os seus leitores dos riscos de nos 
deixarmos entregar aos instintos e deixarmo-nos levar pelos erros de 
julgamentos e, consequentemente, a necessidade da revisão das 
representações. (SANTOS, 2016, p. 67). 

 
Para Sêneca, as paixões surgem de um equívoco de julgamentos provocados 

pelos desejos, e isso contribui para o aumento do sofrimento do homem. Esses vícios 

são impedimentos para que o homem possa desenvolver uma vida em equilíbrio. 

Partindo dessas observações, caberia ao filósofo a tarefa de prestar auxílio ao 

“paciente”, para que alcance a cura, por meio de reflexões e prática dos ensinamentos 

filosóficos. “É precisamente aí que devem intervir os exercícios espirituais, a fim de 

operar pouco a pouco a transformação interior que é indispensável.” (HADOT, 2014, 

p. 24). 

Para Santos (2016), cabe à filosofia não somente descrever os males da alma, 

mas ajudar na cura das enfermidades. Tarefa que exige muito, haja vista que apesar 

de reconhecer sua condição, os homens deixam de curar-se. Para Sêneca, é louvável 

o reconhecimento da existência do mal, porém, não é o bastante para que os homens 



104 
 

busquem curar-se (SANTOS, 2016). É o que podemos observar através das cartas 

27, 1; 52,10, 67, 7, 94, 36, quando Sêneca faz alusão ao termo therapeía ou cura sui. 

 
De modo sucinto, para Sêneca, o termo refere-se ao cultivo da alma, ou seja, 
o cuidado da alma, que pode ser empreendido via filosofia, por meio de uma 
reflexão diária acerca das nossas ações e de uma mudança de postura frente 
ao mundo. O conceito de cura da alma é sempre visto nas Cartas, em primeiro 
lugar, como um afastamento das paixões. (SANTOS, 2016, p. 68). 

 
Percebe-se que as paixões são as causadoras da doença da alma, e a cura 

aparecerá na correção do julgamento. Quando existir harmonia entre homem e 

cosmos, automaticamente o homem se afastará das paixões. Caso o homem siga sua 

natureza e a do cosmos, que é racional, assim, não existirão espaços para os 

julgamentos equivocados.  

Podemos afirmar que Sêneca trata as paixões como doenças da alma, e como 

tais deixam os homens desequilibrados e desconexos com a phýsis.  Por isso, propõe 

a filosofia como cura, buscando sanar o mais rápido possível as doenças da alma, 

objetivando que os homens conquistem a firmeza de alma por meio da prática dos 

“exercícios espirituais”. 

 

4.1 Abordagem da pesquisa  

 

         O projeto de intervenção,69  na visão de Deslandes e Fialho (2010, p. 23), 

constitui “[...] um conjunto articulado de ações e pessoas motivadas para o alcance de 

um objetivo em comum, a partir de uma justificativa plausível, por meio de estratégias 

previstas, num tempo determinado. Assim, estabelecemos uma ligação com a 

proposta do Programa de Pós-Graduação do Mestrado Profissional em Filosofia 

(PROF-FILO), que propõe a realização de uma intervenção filosófica70 para o ensino 

de filosofia, a qual apresentaremos neste segundo momento da pesquisa. Nosso 

intuito é o de aliar uma reflexão da prática dos “exercícios espirituais”, por meio de 

oficinas a partir dos relatos dos docentes em sala de aula. 

 
69 Também podemos entender por projeto de intervenção filosófica como uma iniciativa de renovação, 

mudança ou revolução sempre com objetivos para aprimoramento e complementando para resultados 
positivos onde é aplicado. (Tradução nossa).  

70 É um diálogo da filosofia com a prática pedagógica, tendo como objetivo a interação dos 
conhecimentos sem apresentar superioridade e nem imposições diante das ideações filosóficas 
existentes, porém, buscando uma relação de complementariedade, experiencias e reflexões entre a 
filosofia e o ambiente escolar (Tradução nossa).  



105 
 

Importante esclarecer que a proposta de intervenção se configura como uma 

possibilidade para mudança do modo de pensar e agir dos professores envolvidos na 

intervenção filosófica. Nesse sentido, propomos uma intervenção prática utilizando os 

“exercícios espirituais”, que será executada por meio de oficinas, apresentando aos 

participantes envolvidos na pesquisa os principais tópicos que serão discutidos para 

que todos possam tomar conhecimento do propósito da intervenção. Pretendemos 

com isso, oferecer momentos de reflexão e aprendizagem em relação aos “exercícios 

espirituais”. 

Além do procedimento adotado nesta pesquisa bibliográfica, teremos uma 

abordagem qualitativa, com a preocupação com os fatos da realidade, que não podem 

ser mensurados e concentram-se no entendimento da evolução social. Ainda nesta 

mesma discussão, Gerhardt e Silveira (2009, p. 34) completam ao afirmarem que “o 

cientista é ao mesmo tempo o sujeito e o objeto de suas pesquisas. O 

desenvolvimento da pesquisa é imprevisível.”  Sabemos que o pesquisador é pessoa 

sempre em progresso na busca do conhecimento, torna-se parcial e limitado no 

conhecimento, enquanto o próprio conhecimento é dinâmico, uma constante 

mudança. 

A questão que norteia nossa proposta é a seguinte: Os exemplos éticos 

motivacionais senequianos contribuem como “terapia” no encorajamento do docente 

nas relações profissionais e pessoais frente à realidade frenética em que estamos 

expostos na escola e na sociedade? 

Em nossa abordagem de pesquisa acreditamos ser provável. Assim, partimos 

da hipótese de que por meio da prática cotidiana dos “exercícios espirituais”, objetos 

de intervenção nesta pesquisa, e com sucessivas práticas, pode-se incentivar as 

pessoas para que atentem para comportamentos e atitudes que poderiam constituir 

exemplos éticos motivacionais, e, com isso, mostrar como é possível o aumento da 

autoestima, do autocuidado, bem como o cuidado com o outro para qualquer um que 

deles deseje se aproximar. Como vimos, desde Sócrates, passando pelos pensadores 

das escolas helenísticas, fortaleceram-se os ensinamentos, os quais possibilitaram 

que eles se tornassem em homens de referência. A exemplo dos antigos, aos 

professores também, pela prática dos ensinamentos da filosofia estoica, é possível 

tornarem-se exemplos éticos- motivacionais.   

É possível, pela prática dos exercícios diários, alcançar a sabedoria. Nessa 

busca, o filósofo se reconhece em um “[...] estado intermédio: não é sábio, mas não é 



106 
 

não sábio. Ele está, pois, constantemente cindindo entre a vida não filosófico e a vida 

filosófica [...] (HADOT, 2014, p. 58); e, assim, sair da prisão que os vícios fazem com 

que possamos adquirir o conhecimento de nós mesmos.  

      

4.2 Espaço da pesquisa 

 

A intervenção é uma proposta de intervenção que será desenvolvida em 

oficinas de práticas dos “exercícios espirituais”, executadas na Unidade de Ensino 

Santos Dumont, na cidade de Trizidela do Vale-MA.  

  

4.3 Público-alvo da pesquisa 

 

Grupo será formado por (5) cinco professores da disciplina de filosofia do 5º ao 

9º ano.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



107 
 

5 EXECUÇÃO DAS OFICINAS 

 

Por conta da pandemia a proposta que segue é apenas um projeto teórico, que 

no futuro poderá ser executada. 

As oficinas para formação dos docentes em uma perspectiva estoica serão 

organizadas sobre as práticas dos exercícios da atenção (Cartas 123,5), exercícios 

da lembrança (Cartas 78,18), exercícios da indiferença (Cartas 82,11) exercício 

exame de consciência (Cartas 78,19), exercício da conversão do olhar (Cartas 105,6) 

exercício da escrita de si (Cartas 84,2), exercício de meditação (Cartas 82,8)  Assim, 

outro exercício como leitura, escrita e releitura fazem parte de premeditações dos 

infortúnios ou dos males (praemeditatio). Nesse processo de vivência e aprendizagem 

os docentes participantes nas oficinas serão chamados de “proficientes” 71 em busca 

da sabedoria. 

 

5.1 Percurso da primeira oficina  

 

Na primeira Oficina de Intervenção dos “exercícios espirituais” tivemos como 

objetivo o contato inicial dos docentes com o exercício de atenção72 (prosochè).  Trata-

se de um retorno para si mesmo, fazendo refletir acerca dos acontecimentos que 

dependem de nós, bem como aqueles que não dependem de nós. 

Hadot ainda explica que: 

 
Liberta da paixão que o passado ou futuro, que não dependem de nós, 
sempre provocam; ela facilita a vigilância, concentrando se sobre o minúsculo 
momento presente, sempre espirituais que colaboram para uma vida menos 
atribulada dominável, sempre suportável, em sua exiguidade” e desse  uma 
espécie “abre, enfim, nossa consciência ä consciência cósmica tornando-nos 
atentos ao valor infinito de cada instante. (HADOT, 2014, p. 26).  

 
A atenção é uma preparação para o inesperado, uma capacidade de 

improvisar, é uma maneira de fortalecer-se para acontecimentos inesperados. A 

atenção é reveladora para suportar o que possa vir, fortificando a alma para o 

imprevisível.  

 

 
71 “proficientes” no estoicismo antigo, significa dizer que ainda não alcançaram a sabedoria e, por isso, 

estão sujeitos de retroceder ou até mesmo recuar diante dos acontecimentos inesperados.   
72 Importante ressaltar que o exercício da atenção também envolve a parte afetiva e também a própria 

imaginação. 



108 
 

É uma atitude espiritual fundamental do estoico” uma espécie de cautela, uma 
ação ou seja ‘’É uma vigilância e uma presença de espírito contínuas, uma 
consciência de si sempre desperta, uma tensão constante do espírito” e 
nesse exercício ainda pode conceituar a vigilância como “a concentração 
sobre o momento presente. (HADOT, 2014, p. 25).  

Na visão de Sêneca, era importante que voltássemos a atenção para nosso 

interior, buscando afastar-nos, quando possível, dos vícios e de pessoas que nos 

seduzem a eles. Sêneca é categórico ao afirmar que não somos fortes interiormente 

para não sermos afetados. E que devemos cuidar, ao mesmo tempo, do corpo e da 

alma.  

Qualquer pessoa conhece as suas debilidades físicas. Consequentemente, 
há quem vomite para aliviar o estômago, há quem pelo contrário o robusteça 
com frequente ingestão de alimentos, há quem faça dieta de vez em quando 
para eliminar excessos; quem sofre continuamente os pés evita a bebida ou 
as termas. Assim cada qual, mesmo que não cuide do resto, pelo menos 
procura fazer frente aos seus males crónicos. Na nossa alma há igualmente 
partes enfermiças às quais importa prestar a devida atenção. Para que me 
servirá então o ócio senão para tratar das minhas feridas? Se eu te mostrar 
o pé inchado, a mão coberta de manchas, a perna mirrada com os nervos 
esclerosados - certamente me permitirás que eu fique em repouso e tente 
sanar a minha doença! Pois fica sabendo que um mal ainda maior é este que 
te não posso mostrar: este tumor, este inchaço que reside no meu peito! Não, 
eu não pretendo que me cubras de louvores, ou me chames um homem 
admirável que se retirou por desprezar a sociedade e condenar todas as 
paixões que afligem os homens! Uma coisa apenas eu condenei: a mim 
mesmo! Não deverás aproximar-te de mim na esperança de que eu possa 
ser-te útil. Estás enganado se pensas que podes encontrar aqui algum 
auxílio: quem mora nesta casa é um doente não um médico (SENECA, Cartas 
68, 7-9). 

 

Sêneca esclarece ainda que o exercício da atenção é capaz de favorecer 

respostas diante de fatos excepcionais. Por isso, é necessária para o enfrentamento 

das adversidades. 

Tive de experimentar de improviso de que era capaz a minha alma, e o 
resultado da experiência é, por isso mesmo, mais imediato e conforme à 
verdade. Quando a alma se prepara de antemão e se dispõe a aguentar o 
que possa sobrevir não é tão evidente a robustez real de que ela dispõe.  
(SENECA, Carta, 123, 5). 

A seguir, apresentaremos quadros demonstrativos das tarefas que serão 

realizadas em metodologia de oficinas como proposta de intervenção, tendo como 

objetivo proporcionar espaço para o diálogo com a filosofia estoica, somando 

experiencias como um vínculo necessário para o crescimento pessoal. 

Especificamente das Cartas a Lucílio, do filósofo Seneca. Por meio das oficinas os 

docentes irão leituras e reflexões sobre as Cartas a Lucílio de acordo com cada 

oficina/ temática.                 



109 
 

        Para tanto, propusemos nas tarefas apresentadas no quadro a seguir, os 

professores irão responder um questionário (início das oficinas), praticar atividades de 

socialização, também o intuito era fazer com que eles lessem a Carta 123 após 

incentiva-los para reflexões utilizando situações atuais em paramentos com os fatos 

apresentados nas Cartas 123,5. 

 

Quadro 1 – Exercícios da atenção (Cartas 123) 
 

ATIVIDADE DURAÇÃO  

Questionário início das Oficinas. 

Exposição das tarefas e texto que serão trabalhados 
na oficina. 

Atividade de socialização. 

15 min. 

Formação da equipe. 

Distribuição de cópias sobre Carta 123 para os 
professores participantes. 

Leitura prévia da Carta 123. 

Leitura e análise do(s) parágrafos da Carta 123. 

Reflexão de situações atuais em parâmetro com os 
fatos apresentados no texto Carta 123. 

30 min. 

Momento de concentração individual e reflexão 
pessoal sobre o Exercício da Atenção.  

15 min. 

Fonte: Elaborado pelo autor (2021). 

 

5.2 Percurso da segunda oficina  

 

Outro exercício importante é o das lembranças. Sêneca ensina que devemos 

ter boas lembranças de acontecimentos, como terapia para a vitalidade do corpo. Com 

isso, nessa condição de tornar o corpo saudável, também se deve desviar os maus 

pensamentos, como maneira de fortalecer a atenção para fatos positivos, voltando-se 

para os atos que foram realizados com ética e coragem. Assim, Sêneca nos ensina 

que é fundamental fugir do sofrimento e concentrar-se em momentos agradáveis. 

“Outra coisa salutar a fazer é desviar a atenção para outros pensamentos em vez de 

estar a pensar na dor” (SENECA, Cartas 78,18). Às vezes costumamos armazenar na 

memória as nossas perdas, sem ao menos fazer proveito delas.  



110 
 

Nesse novo quadro, propomos aos professores irão responder um questionário 

(início das oficinas), praticar atividades de socialização, também o intuito era fazer 

com que eles lessem as Cartas 78, após incentiva-los para reflexões sobre situações 

e momentos atuais, saber agir desviar a atenção diante dos acontecimentos bons e 

também ruins. 

 

Quadro 2 – Exercícios da lembrança (Cartas 78) 
 

ATIVIDADE DURAÇÃO  

Exposição das tarefas e texto para trabalhar na 
oficina. 

Atividade de socialização. 

15 min. 

Formação da equipe. 

Distribuição de cópias sobre Carta 78. 

para os professores participantes. 

Leitura prévia da Carta 78. 

Leitura e análise do(s) parágrafos da Carta 78. 

Reflexão de situações atuais em paramentos com 
os fatos apresentados no texto Carta 78,18.  

30 min. 

Momento de concentração individual e reflexão 
pessoal sobre o Exercício das Lembranças.  

15 min. 

Fonte: Elaborado pelo autor (2021). 

 

5.3 Percurso da terceira oficina  

 

Quanto ao exercício da indiferença, devemos praticar diariamente, para não 

fraquejarmos no sentido da credibilidade às coisas indiferentes73, como se elas 

fossem responsáveis por nossa felicidade. Existem várias cartas nas quais Sêneca 

faz menção aos indiferentes (adiaphora), nas Cartas 82,11, Sêneca nos alerta: “Em 

defesa da verdade devemos agir com maior simplicidade, contra o medo devemos 

 
73  Em várias Cartas Sêneca aborda a questão dos indiferentes. Aqui, preferimos apenas citar a Carta 

82-11. “Entendo por ‘indiferentes’, isto é, nem boas nem más, coisas como a doença, a pobreza, o 
exílio, a morte” (Carta, 82-11). 

 



111 
 

empregar maior energia.” Nessa passagem, o filósofo aconselha a resistência às 

coisas indiferentes, isso para superar as incertezas diante desses fatos. 

Nesta atividade objetivou-se momento de concentração e reflexão pessoal 

sobre o Exercício da Indiferença. Para tanto, propusemos que os professores lessem 

as Cartas 82, para reflexões acerca de situações em que devemos agir com 

serenidade.  

 

Quadro 3 – Exercícios da indiferença (Cartas 82) 

 

 

ATIVIDADE 

DURAÇÃO  

Exposição das tarefas e texto para trabalhar na 
oficina. 

Atividade de socialização. 

15 min. 

Formação da equipe. 

Distribuição de cópias sobre Cartas 82. 

para os professores participantes. 

Leitura prévia da Cartas 82,11. 

Leitura e análise do(s) parágrafos da Cartas 
82,11. 

Reflexão de situações atuais em paramentos 
com os fatos apresentados no texto Cartas 
82,11. 

30 min. 

Momento de concentração e reflexão pessoal 
sobre o Exercício da Indiferença.  

15 min. 

Fonte: Elaborado pelo autor (2021). 

 

5.4 Percurso da quarta oficina  

 

Outro importante exercício espiritual escrito nas Cartas a Lucílio é o chamado 

exercício de consciência. Nele está inserida a nossa percepção em relação à nossa 

prática, uma espécie de monitoramento do que deveríamos ter praticado, e por algum 

motivo não realizamos, mas que deveria ter sido feito, por se tratar de algo importante. 



112 
 

Nesse exercício, o indivíduo permanece atento às suas ações, em busca de entender 

o significado dos fatos. 

 
[...] devemos pensar que há dois géneros de prazer. A doença diminui os 
prazeres corporais, embora os não elimine; pelo contrário, vendo bem até os 
estimula. É quando se tem sede que melhor sabe a bebida, e quando se está 
com fome é quando a comida mais apetece. Em suma, agarramos com mais 
avidez algo de que habitualmente estamos proibidos. (SENECA, Cartas, 78, 
19). 
 

Mesmo que de maneira indireta, Sêneca apresenta uma provocação filosófica 

ao cuidado com os excessos e à mera especulação sobre algo que não é permitido. 

No estoicismo, o exame de consciência74 acontece em duas etapas: período da noite, 

na busca pela serenidade da noite, calma e favorável ao diálogo com o silêncio, uma 

espécie de reflexão remota acerca das atitudes realizadas durante o dia, tais como as 

situações que nos são apresentadas e que não confirmamos a veracidade. Isso 

demonstra a percepção para quais intervenções deveríamos ter renunciado.  A prática 

desse exercício colabora para aqueles momentos que devemos aceitar e ter sempre 

consciência de quais metas pretendemos alcançar na busca do aperfeiçoamento.  

Na etapa seguinte, no exercício da manhã, há uma preparação para o que pode 

vir, uma organização de atividades a serem colocadas em prática no decorrer do dia, 

sempre em consonância com a moralidade.  

Partindo dessa a ideia, propusemos, para esta atividade, que os professores 

lessem a Carta 78 com o intuito de concentração e reflexão pessoal sobre o Exercício 

da consciência, também motivá-los para preparação conhecer quais as metas 

necessárias para o desempenho das atividades do dia a dia do docente.  

 

Quadro 4 – Exercícios exame de consciência (Cartas 78,19) 

 

ATIVIDADE DURACAO 

Exposição das tarefas e texto para trabalhar na 
oficina. 

Atividade de socialização. 

15 min. 

Formação da equipe. 30 min. 

 
74 Sêneca também trata do exame de consciência em algumas passagens de seu Livro Sobre a Ira  

(2014) e Da Tranquilidade da Alma (2012). Acrescentamos essas informações adicionais como 
incentivo à leitura e pesquisa.   



113 
 

Distribuição de cópias sobre Cartas 78 para os 
professores participantes. 

Leitura prévia da Cartas 78,19. 

Leitura e análise do(s) parágrafos da Cartas 
78,19. 

Reflexão de situações atuais em paramentos 
com os fatos apresentados no texto Cartas 
78,19. 

Momento de concentração individual e reflexão 
pessoal sobre o Exercício de Consciência.  

15 min. 

Fonte: Elaborado pelo autor (2021). 

 

5.5 Percurso da quinta oficina  

 

Em seguida, temos o exercício da “conversão do olhar”, que se apresenta como 

um modo de distanciar-se de coisas que estão em volta, para focar somente naquilo 

que é fundamental, mantendo a concentração nas coisas mais importantes. 

Distanciar-se de acontecimentos à volta e manter uma relação íntima com o que 

edifica para a sabedoria. Esse exercício é capaz de fazer novos descobrimentos sobre 

nós mesmos, que por falta de prática passam despercebidos.   

 
Ninguém é capaz de calar tudo quanto ouviu, mas também não reproduz 
exactamente tudo quanto ouviu; e quem não é capaz de guardar para si a 
informação também não é capaz de manter secreto o nome do seu autor. 
Cada um de nós tem sempre alguém em quem deposita tanta confiança como 
em si próprio; no entanto, embora refreie a tagarelice natural e se contente 
em falar para um só ouvinte, o resultado é o mesmo que se falasse em 
público: em breve o que era segredo está transformado em boato! (SENECA,  
Cartas, 105, 6). 
 

A conversão do olhar é uma análise da intimidade, uma prática para o cuidado 

de si. Na preocupação diária consigo mesmo, deve-se desviar o olhar para situações 

e coisas que nada corroboram para aumentar nossa autoestima.  

Partindo desse pensamento, sugerimos para esta atividade, que os professores 

lessem a Carta 105 com o intuito de concentração e reflexão pessoal sobre o Exercício 

da conversão do olhar, também como preparação para o docente aprender a cuidar 

de si e fugir de situações que não são motivadoras/autoestima. 

 

 



114 
 

 

 

  

Quadro 5 – Exercício da conversão do olhar (Cartas 105,6) 
 

ATIVIDADE DURAÇÃO  

Exposição das tarefas e texto para trabalhar na 
oficina. 

Atividade de socialização. 

15 min. 

Formação da equipe. 

Distribuição de cópias sobre Cartas 105. 

para os professores participantes. 

Leitura prévia da Cartas 105. 

Leitura e análise do(s) parágrafos da Cartas 105. 

Reflexão de situações atuais em paramentos 
com os fatos apresentados no texto Cartas 105. 

30 min. 

Momento de concentração individual e reflexão 
pessoal sobre o Exercício da “conversão do 
olhar”.  

15 min. 

Fonte: Elaborado pelo autor (2021). 

  

5.6 Percurso da sexta oficina  

 

Um outro exercício é o da “escrita de si”, que está atrelado também ao modo 

de dedicar-se a si mesmo. A escrita apresenta fatos que ocorreram, bem como 

decisões para determinadas situações. O processo da escrita é um encontro pessoal 

com a doutrina estoica, objetivando encontrar a tranquilidade interior.  

Ao falar do exercício da escrita, outro que surge como fundamental é o exercício 

das premeditações, dos infortúnios ou dos males: praemeditatio malorum, que pode 

ajudar a combater as dificuldades em lidar com determinados sofrimentos, como por 

exemplo, a morte. Os ensinamentos que aprendemos com a prática da leitura e da 

escrita são máximas para nos recordar que existem coisas na natureza que não 

podemos mudar, esses aprendizados devem permanecer conosco, como forma de 

proteção para o enfrentamento de quaisquer circunstâncias adversas. 



115 
 

Nesse novo quadro, propomos aos professores o exercício da escrita com 

objetivo de demonstrar que a escrita é um encontro pessoal do docente com fatos 

passados e também com futuro. Partindo desse pensamento, propomos para esta 

atividade, que os professores lessem a Carta 84 com o intuito de despertar nos 

mesmos, o modo de enfrentamento a situações adversas.  

 

Quadro 6 – Exercício da escrita de sí (Cartas 84) 
 

ATIVIDADE DURAÇÃO  

Exposição das tarefas e texto para trabalhar na 
oficina. 

Atividade de socialização. 

15 min. 

Formação da equipe. 

Distribuição de cópias sobre Cartas Cartas 84. 

para os professores participantes. 

Leitura prévia da Cartas Cartas 84. 

Leitura e análise do(s) parágrafos da Cartas 84 

Reflexão de situações atuais em paramentos 
com os fatos apresentados no texto Cartas 84. 

30 min. 

Momento de concentração individual e reflexão 
pessoal sobre o Exercício da “escrita de si”.  

15 min. 

Fonte: Elaborado pelo autor (2021). 

 

5.7 Percurso da sétima oficina  

 

O exercício da meditação coloca o indivíduo em momentos, mesmo que não 

sejam reais, mas que exigem a experiência em si mesmo. O ato de ler e escrever 

também são atos de meditação, uma vez que a leitura é potencializada com a escrita. 

A praemeditatio malorum é um exercício para o pensamento entender que o mal pode 

ocorrer em qualquer momento. Hadot enfatiza que a meditação:   

 
Como se vê , o exercício de meditação se esforça para dominar o discurso 
interior, para torná-lo coerente, para ordená-lo a partir do princípio simples e 
universal que é a destinação entre o que depende de nós e que não depende 
de nós, entre a liberdade e a natureza. (HADOT, 2014, p. 29). 
 



116 
 

Muito importante pontuar que o exercício da meditação foi muito praticado na 

Antiguidade, contudo, não é semelhante ao que compreendemos por meditação nos 

dias atuais. Não se trata de um pensamento isolado, individual, pensar por pensar, 

refletir por refletir, mas um aprofundamento, uma concentração interior com todo 

sentido. Um exercício de pensamento, não propriamente uma exegese, mas um modo 

de dizer, refazer e repensar sobre ações.  

 
Um coração forte consegue-se através de uma contínua meditação, desde 
que nós não apliquemos às palavras, mas ao conteúdo, desde que nos 
preparemos para aceitar a morte; e não é à força de sofismas que alguém 
conseguirá exortar-te e levar-te à convicção de que a morte não é um 
mal. (82,8) 
 

  Para tanto, propusemos nas tarefas apresentadas no quadro a seguir, os 

professores irão responder um questionário (final das oficinas). Também que eles 

lessem a Carta 82., após incentiva-los para reflexões utilizando situações atuais em 

paramentos com os fatos apresentados nas Cartas 82, também momento de individual 

e reflexão sobre o Exercício da meditação. 

 
 

Quadro 7 – Exercício da Meditação (Cartas 82) 

 

ATIVIDADE DURAÇÃO  

Questionário pós-Oficinas. 

Exposição das tarefas e texto para trabalhar na 
oficina. 

Atividade de socialização. 

15 min. 

Formação da equipe. 

Distribuição de cópias sobre Cartas 82. 

para os professores participantes. 

Leitura prévia da Cartas.  

Leitura e análise do(s) parágrafos da Cartas 82. 

Reflexão de situações atuais em paramentos 
com os fatos apresentados no texto Cartas 82. 

30 min. 

Momento de concentração individual e reflexão 
pessoal sobre o Exercício da meditação.  

15 min. 

Fonte: Elaborado pelo autor (2021). 

 



117 
 

Assim, a prática dos exercícios espirituais deve ser realizada cotidianamente. 

Através dessa prática, os docentes fortalecem suas ações e transformam-se em 

exemplos éticos motivacionais, que é a própria identidade do homem, que não sofre 

com aquilo que não está sob seu domínio. 

Sobre as oficinas entendemos que é possível fazer uma interdisciplinaridade 

com a educação e filosofia, percebemos que as tem por objetivo oferecer novos 

conhecimentos aos docentes por meio de textos da filosofia estoica, especificamente 

das Cartas a Lucílio, como uma ressignificação da prática laboral, despertando assim, 

a possibilidade de construção de novas situações que possam significar um bom 

resultado nas oficinas desenvolvidas.   

As oficinas contribuirão para incentivar os docentes a continuarem nos estudos 

da filosofia, especificamente nos estudos relacionados aos ensinamentos da filosofia, 

objeto desse estudo. Tivemos como resultado das oficinas produção de 

conhecimentos, trocas de experiencias levando em consideração o contexto 

vivenciado pelos os professores em diálogo com o estoicismo.  

Esperamos que as oficinas possam oferecer possibilidades de novos estudos 

relacionados ao estoicismo.  

 

 

 

  



118 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Sêneca é um filósofo que tem sua atuação ética educativa em um momento 

histórico do século I d.C, contexto em que Roma estava em desestabilidade. Desse 

modo, Sêneca percebe a necessidade da busca por um exemplo de homem, ou seja 

o sábio, que pudesse ser guia naquela sociedade que estava em desequilíbrio com 

relação aos valores. 

De fato, escrever sobre a educação em Sêneca, destacando os "exemplos 

ético-motivacionais" no exercício diário do docente como “terapia” no enfrentamento 

das adversidades, representou desafios que denotam, além de esforço, também um 

universo de criatividade e adaptações para nossa realidade na escola. Sob a 

perspectiva da minuciosa revelação de conceitos na filosofia estoica com a 

possibilidade adaptação aos nossos dias.  

Nesta pesquisa, para que conseguíssemos interpretar os "exemplos ético-

motivacionais" ao nosso contexto atual, concentramos nossa leitura inicial na obra 

principal desta pesquisa, as Cartas a Lucílio, utilizando alguns ensinamentos de 

Sêneca como exemplo que provoca motivação       

 Após o percurso pela leitura da filosofia estoica, especificamente pelos 

ensinamentos do filósofo Sêneca, compreende-se que o conhecimento é algo mais 

amplo, e que apresenta acessibilidade, na medida em que nos esforçamos para 

aprender.  

Ao longo das Cartas a Lucílio, Sêneca constantemente encoraja seu discípulo, 

Lucílio, a exercer com independência o pensamento como caminho necessário a ser 

seguido.  

Dentre os ensinamentos de Sêneca, de caráter prático, na busca para o 

aperfeiçoamento da sabedoria, o homem deve apresentar-se com boa conduta e que 

possivelmente possa tornar-se exemplo ético-motivacional para si e para o outro. 

Assim, nos ensinamentos filosóficos senequianos há uma possível sustentação 

inspiradora na perspectiva de provocar mudança do eu, e também de outros 

envolvidos, tornando-se compreensível, acessível, quando colocados em prática com 

cautela, ou seja, utilizar o tempo de maneira racional. Na Carta 106, Sêneca nos 

ensina que se perde tempo com situações superficiais. 

   Essa argumentação colabora com a possibilidade do ensino-aprendizagem 

para a vida, e também nos alerta acerca do tratamento racional com nossas escolhas.   



119 
 

Para Sêneca, a filosofia seria o caminho pelo qual o ser humano poderia adquirir 

costumes práticos que o levariam à sabedoria.   

Assim, tendo essas questões como horizonte, inicialmente esclarecemos que 

todas as etapas de nossa pesquisa são importantes, porém, pontuamos de maneira 

resumida algumas partes da pesquisa que necessariamente iniciam a discussão, em 

que se faz necessariamente um percurso para que possamos mais adiante expor os 

resultados. 

Apresentamos três importantes conceitos norteadores nesta pesquisa. O 

primeiro, “exemplo ético-motivacional”, interpretado a partir de “exemplo” nas Cartas 

a Lucílio.  Nesta pesquisa, preferimos fazer uma relação com a capacidade do 

indivíduo de interiorizar os ensinamentos da filosofia estoica e, de modo espontâneo, 

ser exemplo de motivação para o outro.  

Outro conceito importante nesta pesquisa é quanto ao “cuidado de si”, que 

Sêneca mostra como a necessidade de administrar com responsabilidade o tempo, 

ter autoconhecimento, a renúncia de situações não essenciais para si mesmo e para 

o outro, orientando que nossa vida deve ser pautada em uma perspectiva de uma vida 

feliz. Através desses conceitos, ficou contato o esforço do filósofo Sêneca em 

contribuir para o desenvolvimento do homem.  

Tendo toda essa fundamentação teórica em nosso horizonte de reflexão, 

passamos para a parte prática do trabalho, por meio da intervenção filosófica, que 

entendemos como um projeto de iniciação e renovação pelo qual se espera uma 

transformação, mas com possíveis resultados positivos onde é trabalhada.  

Nossa proposta de intervenção filosófica, organizada em oficinas, apresentou 

os “exercícios espirituais” como auxilio no enfretamento das adversidades que os 

professores enfrentam no seu dia a dia. Nosso intuito foi o de despertar no docente o 

contato mais próximo com elementos da filosofia estoica. Partimos dela porque 

defendemos que é possível os elementos da filosofia estoica serem atualizados para 

a realidade do docente, proporcionando aos mesmos o contato com conceitos e 

argumentos para reverter a situação do docente que se encontra em dificuldades 

diante das adversidades apresentadas no seu cotidiano.  

O resultado da intervenção demonstrou que a filosofia estoica com a prática 

docente apresentou contribuições e diálogos em uma perspectiva de qualidade de 

vida, oferecendo possibilidades de reflexão acerca de um novo modo de vida que o 

docente pode, aos poucos conseguir alcançar, uma vez que a filosofia estoica é um 



120 
 

amadurecimento das ideias humanas de maneira gradativa.  

O estoicismo não é uma filosofia para transação capitalista, ou seja, não 

vendemos os ensinamentos estoicos como milagrosos e imediatistas. Ela se 

apresenta como uma filosofia que necessita ser estudada através de textos e de uma 

dedicação cotidiana. Assim, destaca-se que essa pesquisa não pretendeu apresentar 

o estoicismo como uma filosofia da prosperidade material, mas como uma relação de 

aprendizagem em construção. 

  Apresentamos, neste estudo, a filosofia estoica não como uma imposição 

pessoal; todavia, busca-se, dentro das limitações, contribuições aos docentes no 

percurso para uma melhor qualidade, tendo a filosofia estoica como princípio 

norteador, em que o docente é aquele que apresenta os textos estoicos, e os 

discentes são aqueles que fazem reflexão sobre os temas abordados. Isso acontece 

em uma reciprocidade, não sendo o docente um ‘guru” e nem mesmo mestre, mas 

aquele que desenvolve uma relação de equidade no ensino-aprendizagem.  

  Contudo, pretendemos alcançar com as oficinas, resultados que despertem 

motivação nos professores, para que continuem os estudos, dialogando com a 

filosofia estoica, atentos à parte teórica e a uma relação com a prática.  

  Desse modo, esta pesquisa não é conclusiva, pretende-se com ela apresentar 

a possibilidade de prosseguirmos com novos estudos, reflexões e questionamentos 

acerca do tema. 

 

  

  



121 
 

REFERÊNCIAS 

 

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de Filosofia. 6 ed. São Paulo: Martins Fontes, 
2012 
 
AURÉLIO, M. Meditações. Brasília: Kiron, 2009. (Coleção filosofia a maneira 
clássica). 
 
AZEVEDO, T. B. V. et al. Assistência dos cuidadores nas atividades de autocuidado 

de crianças em acolhimento institucional. Revista Psicologia: Teoria e Prática, v.18, 

n. 3, p.115-126, 2016. 

 
(Stoicorum Veterum Fragmenta livro 2, fragmento 845= SVF 2, 845) 
 
BOBBIO, N. Dicionário de Política. Brasília: UNB, 1986. 
 
BOFF, L.  Saber cuidar: ética do humano-compaixão pela terra, 20. ed. Petrópolis, 
RJ: Vozes, 2014.  
 
BRUN, J. O Estoicismo. São Paulo: Edições 70, 1987. 
 
BURKE, T. J. O professor revolucionário. Petrópolis: Vozes, 2003. 
 
CAMPOS, J. A. S. Introdução. In: SÊNECA, L. A. Cartas a Lucílio. 6. Ed. Lisboa: 
Fundação Calouste Gulbenkian, 2018.  
 
 
CERLETTI. A. O Ensino de Filosofia: como problema filosófico. Belo Horizonte: 
Autêntica Editora, 2009. 
 
COELHO, J. P. P.; MELO, J. J. P. Vícios e Virtudes em Sêneca: as contribuições do 
Estoicismo Romano para a formação do homem latino. In: JORNADA DE ESTUDOS 
ANTIGOS E MEDIEVAIS, 11. 2012, Maringá. Anais... Universidade Estadual de 
Maringá, UEMA, 2012. p. 3 
 
 
DESLANDES, K.; FIALHO, N. Diversidade no ambiente escolar: instrumentos para 
a criação de projetos de intervenção. Belo Horizonte: Autêntica Editora; Ouro Preto, 
MG: UFOP, 2010. 
 
DINUCCI, A.; JULIEN, A. (Orgs.) Epicteto: Fragmentos e Testemunhos. Tradução 
dos fragmentos gregos e notas Aldo Dinucci e Alfredo Julien. Textos de Aldo Dinucci, 
Alfredo Julien e Fábio Duarte Joly. 2008, p. 10 
 
DIOGENES, L. Vidas e doutrinas dos filósofos ilustres. Tradução do grego, 
introdução e notas de Mario da Gama Cury. 2. ed. Reimpressão. Brasília: Editora UnB, 
2008. 
 



122 
 

DUHOT, J.-J. Epicteto e a sabedoria estoica. São Paulo: Edições Loyola, 2006. 
 
EHRHARDT, Marcos Luis. “O Arquiteto do social: Sêneca e a construção de 
modelos para a Sociedade Romana nos tempos do Principado a partir da 
História Magistra Vitae”. Tese (Doutorado em História) – Universidade Federal do 
Paraná, 2008, p. 164 
 
 
EPICTETO, P. A.  Manual de Epicteto: máximas, diatribes e aforismos. Trad. Pedro 
Alvim, Passagens, 1992. 
 
FERACINE, L. Filósofo estoico e tutor de Nero. São Paulo: Editora Escala, 2011 
(Coleção Pensamento& vida Vol. 4).  
  
FERNANDES, 1993 
 
FERREIRA, J. R. A Grécia Antiga. Lisboa: Edições 70, 1992. 
 
 
FERRY, L. Aprender a viver: filosofia para os novos tempos. Tradução Véra Lucia 
dos Reis. – Rio de Janeiro: Objetiva, 2012.  
 
FOLETTO, J. C. Efeitos da inserção da prática de yoga na educação física escolar 
nos parâmetros motores, físicos e comportamentais de crianças de 6 a 8 anos. 
Porto Alegre: UFRGS, 2015. Graduação da Faculdade de Educação Física, 
Fisioterapia e Dança. Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2015. 
 
FOUCAULT, M. Uma entrevista: sexo, poder e a política da identidade. In: Verve 
– Revista do Nu-Sol. tradução de Wanderson Flor do Nascimento. São Paulo: 
Programa de Estudos Pós-Graduados em Ciências Sociais da PUC-SP, n. 5, 2004, p. 
260-277. 
 
FOUCAULT, M. A hermenêutica do sujeito. São Paulo/SP: Martins Fontes, 2006 
 
FOUCAULT, M. A coragem da Verdade: O Governo de Si e dos Outros. Trad. 
Eduardo Brandao, São Paulo/SP: Martins Fontes, 2011 
 
FRAILLE, G. Historia de la filosofía. Madrid: BAC, 1971. 
 
FREIRE, P. Pedagogia da Autonomia: saberes necessários à prática educativa. 51 

ed. São Paulo: Paz e Terra, 2015. 

 
GARRIDO, S. P. Saberes pedagógicos e atividade docente. São Paulo: Cortez, 
2008 
 
GAZOLLA, R. O Ofício do Filósofo Estoico: o duplo registro do discurso da Stoa. 
São Paulo: Edições Loyola, 1999.  
 



123 
 

GERHARDT; T. E.; SILVEIRA, D. T. (Orgs.). Métodos de pesquisa.  Coordenado 
pela Universidade Aberta do Brasil- UAB – Porto Alegre: Editora UFRGS, 2009. 
 
GIORDANI, M. C. História de Roma: A antiguidade Clássica II. Petrópolis: Ed. Vozes, 
2001. 
 
GOURINAT, J. B.; BARNES, J. B. Ler os estoicos. São Paulo: Edições Loyola, 2013.  
 
GRIMAL, P.; AURÉLIO, M. O imperador filósofo. Tradução: Vera Ribeiro, Rio de 
Janeiro/RJ: Ed. Zahar 2018.  
 
HADOT, P. O que é a filosofia antiga? São Paulo: Loyola, 1999. 
 
HADOT, P. Exercícios espirituais e filosofia antiga. São Paulo: Realizações, 2014. 
 
HADOT, P. A filosofia como maneira de viver. São Paulo: Realizações, 2016. 
 
ILDEFONSE, F. Os estoicos I: Zenao, Clentes, Crisipo. São 
Paulo: Editora Estacão Liberdade, 2007. (Coleção Figuras do Saber. v. 17). 
 
KOHAN, W. O.  Filosofia: o paradoxo de aprender e ensinar. Belo Horizonte:  
Autêntica Editora, 2009. 
 
LARA, T. A. A filosofia nas suas origens gregas. Rio de Janeiro: Editora Vozes, 
1989. 
 
LEITE, S. G. M.; CARVALHO, A. B. Formação de professores para educação infantil: 
a integração necessária entre educação e cuidado para uma práxis pedagógica 
emancipatória. Revista Ibero-Americana de Estudos em Educação, v. 10, n. 3, p. 
917-931, 2015.  
 
 
LELOUP, J.-Y. Cuidar do ser: Fílon e os terapeutas de Alexandria. Petrópolis, RJ: 
Vozes, 2002.  
 
 
LUZ, D. da. Revista PROMETEUS, ano 10, n. 22, jan./abr. 2017.  
 
MANCINI, A. História da literatura grega. Lisboa: Estúdios Cor, 1973. v. 2. 
 
MARROU, H. I. História da Educação na Antiguidade. Trad. Mário Leônidas 
Casanova. 4. ed. São Paulo: E.P.U, 1975. 
 
MAYER, R. G. Romanal historical exempla in Seneca in Oxford readings classical 
studies Seneca. Oxford: Oxford University Press, 2008. 
 
MELO, J. J. P. O sábio senequiano: um educador atemporal. 2007. 247f. Tese (Pós-
Doutorado) - Programa de Pós-Graduação em História Universidade Estadual Paulista 
Julio Mesquita Filho, Campo Assis, São Paulo, 2007.  
 



124 
 

 
MIGUEL, M. M. B. Ideias Educacionais de Seneca nas Cartas a Lucílio. 2005. 100f. 
Dissertação (Mestrado em Educação) – Universidade Estadual de Maringá, Maringá, 
2005. 
 
NOVAK, M. da G. Estoicismo e epicurismo em Roma. Letras Clássicas, USP, 
Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, n. 3, p. 257-273, 1999.  
 
NÓVOA, A. (Org.). Vidas de professores. 2. ed. Porto: Porto Editora, 2000. 
 
OLIVEIRA, L. de. Sêneca: uma vida dedicada à filosofia. São Paulo: Editora Paulus, 
2010. 
 
OLIVEIRA, L. de. Da filosofia como exercício existencial: Apontamentos sobre a 
filosofia de Sêneca. Revista Ideação, v.1, n. 34, p. 30, 2016 
 
PADOVANI, U; CASTANHOLA, L. A Filosofia da Religião. São Paulo: Edusp, 1968.  
 
PENNA, A. G. Introdução à motivação e emoção. Rio de Janeiro: Imago, 2001.  
 
PEREIRA, M. V. Pesquisa em Educação e arte: a consolidação de um campo 
interminável. Revista Iberoamericana de Educacion. n. 52, 2010, p. 61‐80. 
 Trd.  
 
PLATAO, Diálogos de Platão. Trad. Carlos Alberto Nunes, 1975 (Coleção 
Amazônica). 
 
RADICE, R. Estoicismo. São Paulo: Ideias e Letras, 2016. (Coleção série 
pensamento dinâmico). 
 
 
REALE, G. História da Filosofia Antiga. São Paulo: Loyola, 1994. 
 
REALE, G. Estoicismo, ceticismo e ecletismo. São Paulo: Editora Paulus, 2003. 
(Coleção História da filosofia, v. 6). 
 
REALE, G. História da filosofia grega e romana: Estoicismo, ceticismo e ecletismo. 
São Paulo: Edições Loyola, 2015. v. 6.  
 
REALE, G.; ANTISERI, D. História da Filosofia: antiguidade e idade média. 5. ed. 
São Paulo: Paulus, 1990. 
 
REINHOLD, H. H. O sentido da vida: prevenção de stress e Burnout do professor. 
Tese (Doutorado em Psicologia) – Pontífice Universidade Católica de Campinas/SP, 
2004, p.189 
 
REIS, H. A teoria fundamental do coaching. 2008. Disponível em: 
http://www.hrconsultoria.com.br. Acesso em: 10 maio 2009.  
 



125 
 

REVEL, Judith. Foucault Conceitos essenciais. Tradução Maria do Rosário 
Gregolin, Nilton Milanez, Carlos Piovesani. – São Carlos: Claraluz, 2005.   
 
SANSON, V. F. Estoicismo e Cristianismo. Caxias do Sul: Educs, 1998. 
 
SANTOMÉ, J. T. As culturas negadas e silenciadas no currículo. In: SILVA. T. T 
(Org.). Alienígenas na sala de aula. Petrópolis: Vozes, 2002. 
 
SANTOS, A. R. A. dos. A filosofia Prática de Sêneca: um ensaio sobre a firmeza de 
alma. Porto Alegre: Editora Fi, 2016. 
 
SEGURADO E CAMPOS, J. A. Introdução. In: SÊNECA: Cartas a Lucílio. 2. ed. 
Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2018.  
 
SÊNECA. Da tranquilidade da alma. São Paulo: Companhia das Letras, 2014. 
 
SOUSA, José Renato de Araújo. Mímesis e Educação nas Leis de Platão: A 

Formação Moral da Psykhé. Tese de Doutorado – (Doutorado em Educação) 

Universidade Estadual de Campinas. 2009, p. 12 

SOUSA, C. M. M. Cuidado em educação: os sentidos da experiência no contexto de 
pesquisa formação com professoras da educação infantil. 2018. Dissertação 
(Mestrado em Educação) - Programa de Pós-graduação em Formação de Professores 
e Práticas Interdisciplinares, Universidade de Pernambuco, Petrolina - PE. 
 
EMPÍRICO, SEXTO. Contra os Lógicos I, Trad. Rodrigo Pinto de Brito sképsis, ano 
vi, no 9, 2013 
 
TARN; GRIFFTH. La civilizacion helenistica. Fundo de cultura económica, 
todocoleccion, 1969.  
 
TAVARES, Júlia Meyer Fernandes. A filosofia da Justiça na Obra de Marco Túlio 
Cícero.  Dissertação (Mestrado em Filosofia) - Pontifícia Universidade Católica de São 
Paulo PUC-SP, 2012, p. 55  
 
ULLMANN, R. A. O Estoicismo Romano: Sêneca, Epicteto, Marco 
Aurélio. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1996. 
 
VEYNE, P. História da Vida Privada.  São Paulo: Companhia das Letras, 1992. 
 
VEYNE, P. Sêneca e o estoicismo. São Paulo: Três Estrelas, 2015. 
 
VITO, R. V. O Estoicismo Senequiano: A formação do homem moral e a prática 
educativa na contemporaneidade. Dissertação (Mestrado em Educação) - 
Universidade Estadual de Maringá- Maringá/PR, 2011, p. 108. 
 
 
 
 
 

https://docero.com.br/doc/enecsx


126 
 

 
APÊNDICES 

 
 

APÊNDICE A – QUESTIONÁRIO APLICADO AOS DOCENTES (antes das 

Oficinas)  

 

1 - Professor(a) de qual(is) disciplina(s)? 

 

2 - Formação Acadêmica? 

 

3 - Tempo de serviço em sala de aula? 

 

4 - Trabalha em quantas escolas? 

 

5 - Há quanto tempo leciona a disciplina de Filosofia no ensino médio? 

 

6 - Você costuma fazer um diagnóstico inicial para conhecer seus alunos? 

 

7 - Já teve contato prévio com a filosofia estoica? 

 

8 - Como define sua relação com os alunos e com outros professores? 

 

9 - Qual a importância da reflexão durante a aula? 

 

10 - O que o aluno pode ou não pode durante a aula? 

 

11- Como são realizadas as aulas? carteiras enfileiradas, círculos, 

semicírculos? 

 

 

12 - O que confere a autonomia e autoridade ao professor na sala de aula? 

 



127 
 

APÊNDICE B – QUESTIONÁRIO APLICADO AOS DOCENTES (pós-Oficinas)  

 

 

1- As oficinas ministradas proporcionaram a você um novo modo de encarar 

as adversidades encontradas?  

 

2- Quais os momentos das oficinas que mais te motivaram em continuar os 

estudos na filosofia estoica?  

 

3- Quais os benefícios que esse aprendizado pode contribuir em sua vida 

profissional?  

 

4- Qual sua opinião a respeito das atividades desenvolvidas nas Oficinas de 

filosofia estoica?  

 

5-  As leituras dos textos selecionados (Cartas a Lucílio) despertaram qual 

tipo de sentimento (emoção, alegria, motivação etc..) em você?   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



128 
 

 

ANEXOS 

 

ANEXO A – Cartas a Lucílio 123  

 

 

 

 

 



129 
 

 

 



130 
 

 

 



131 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



132 
 

ANEXO B – Cartas a Lucílio 78  

 

 

 



133 
 

 

 



134 
 

 



135 
 

 

 

 



136 
 

 

 



137 
 

ANEXO C – Cartas a Lucílio 82 

 

 

 

 

 



138 
 

 

 

 

 

 



139 
 

 

 

 

 



140 
 

 

 

 



141 
 

 

 

 

 



142 
 

 

 



143 
 

ANEXO D – Cartas a Lucílio 105 

 

 



144 
 

 

 

 



145 
 

ANEXO E – Cartas a Lucílio 84 

 

 

 

 



146 
 

 

 

 



147 
 

 

 

 


