
 

 

 

MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO PIAUI 

MESTRADO PROFISSIONAL EM FILOSOFIA  

 

 

 

 

 

 

 

Giovanni Meneses Viana 

 

 

 

 

 

ENSINAR FILOSOFIA À MANEIRA PRAGMATISTA: CONTRIBUIÇÕES DE 

CHARLES SANDERS PEIRCE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Teresina – Piauí 

2021 



 

 

 

MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO PIAUI 

MESTRADO PROFISSIONAL EM FILOSOFIA  

 

 

 

 

 

 

 

Giovanni Meneses Viana 

 

 

ENSINAR FILOSOFIA À MANEIRA PRAGMATISTA: CONTRIBUIÇÕES DE 

CHARLES SANDERS PEIRCE 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

__________________________________________ 

Prof.ª Dr.ª Edna Maria Magalhães do Nascimento 

Orientadora (UFPI) 

___________________________________________ 

Prof. Dr.Darcísio Natal Muraro 
Examinador Externo (UEL – Universidade Estadual de Londrina) 

 

__________________________________________ 

Prof. Dr. José Renato de Araújo Sousa  
Examinador Interno-(UFPI) 

 

_________________________________________ 

Prof. Dr. Pedro Pereira dos Santos – Suplente (UFPI) 

Teresina – Piauí 

2021 



 

 

 

Giovanni Meneses Viana 

 

 

 

 

 

 

 

 

ENSINAR FILOSOFIA À MANEIRA PRAGMATISTA: CONTRIBUIÇÕES DE 

CHARLES SANDERS PEIRCE 

 

 

 

 

 

Dissertação de mestrado apresentada ao 

Programa de Mestrado Profissional em 

Filosofia/PROF-FILO, da Universidade 

Federal do Piauí como requisito para a 

obtenção do título de Mestre em Filosofia. 

 

Orientadora: Profa. Dra. Edna Maria 

Magalhães do Nascimento (UFPI)  

 

 

 

 

 

 

Teresina - Piauí 

2021 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Não é possível qualquer ato de cognição que não seja determinado por outra 

cognição prévia, na medida em que todo pensamento implica a interpretação ou 

representação de alguma coisa por outra coisa. Todo pensamento ou conceito está 

inextricavelmente ligado às funções de representação não sendo capaz de 

interpretar a si mesmo. A interpretação somente pode realizar-se através do signo. 

Peirce 

 

Quantas gemas do mais cristalino esplendor 

Se escondem nas escuras e profundas cavernas do oceano; 

Quantas flores nasceram para florirem sem serem vistas 

E perderem o seu odor na aragem do deserto. 

Peirce 

 

 

 

 

 



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Meus sinceros agradecimentos aos professores que fazem parte do programa 

Mestrado Profissional em Filosofia – PROF-FILO, da Universidade Federal do Piauí. 

Um agradecimento especial à minha orientadora, Professora Doutora Edna Maria 

Magalhães Nascimento, por todo apoio, suporte e orientação, que foram fundamentais 

para a produção desta dissertação de mestrado. 

Agradeço à dedicada funcionária do Programa de Pós-Graduação em Filosofia -  

PROF-FILO, senhora Zilda Vieira Chaves por sua colaboração e dedicação ao 

programa. 

Agradeço à Banca Examinadora do Exame de Qualificação e da Defesa dessa 

Dissertação. Os professores:  Prof. Dr. Darcísio Natal Muraro e Prof. Dr. José Renato 

de Araújo Sousa pelas importantes contribuições para o aperfeiçoamento da 

pesquisa.  

 Agradeço aos amigos, aos familiares, à minha esposa Márcia Suely pela motivação 

e encorajamento a vencer todos os obstáculos que surgiram ao longo dessa jornada.  

 Aos meus filhos Tomé Lima Viana e Túlio de Giovanni Lima Viana, in memorian, aos 

quais dedico este trabalho. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

RESUMO 

 

 

A presente Dissertação de Mestrado desenvolvida no Programa de Pós-

Graduação em Filosofia denomina-se “Ensinar filosofia à maneira pragmatista: 

contribuições de Charles Sanders Peirce”. Este estudo tem por finalidade realizar uma 

investigação sobre o “ensinar filosofia” com base no método pragmatista com o 

objetivo de apresentar uma sistematização na forma de unidades didáticas inspiradas 

nas contribuições de uma filosofia que forneça pressupostos lógicos e teóricos sobre 

o desenvolvimento do pensar numa perspectiva epistemológica crítica, ativa e, 

sobretudo, menos especulativa. Entende-se que “ensinar filosofia pelo método 

pragmatista” segue uma abordagem que envolve a atividade de ensino no domínio de 

algumas habilidades tais como: articulação teoria e prática, pensamento operatório, 

aprender fazendo, aprendizado do pensamento científico, aprender de forma criativa, 

ou seja, ensinar filosofia com base nas contribuições teóricas da tradição pragmatista, 

de maneira mais especifica, na filosofia peirceana. Portanto, pretende-se iniciar com 

um estudo bibliográfico sobre o pragmatismo relacionando-o ao ensino de filosofia, 

desenvolver uma investigação sobre as possibilidades teóricas que a escola 

pragmatista pode oferecer ao ensino de filosofia no nível médio. Desta forma, o foco 

da pesquisa reside na proposta “ensinar filosofia com base no método pragmatista” 

para enfatizar o caráter da filosofia muito mais como exercício de pensar do que 

propriamente enquanto ensino que prioriza o repasse de conteúdo. O que se quer 

enfatizar é o “filosofar”. Portanto, a pesquisa trata-se de uma investigação sobre a 

metodologia filosófica de ensinar filosofia com base na escola pragmatista.  

 

Palavras-Chave: Ensino. Filosofia. Pragmatismo. Peirce 

 

 

 

 

 



 

 

  

ABSTRACT 

 

 

This Master's Thesis developed in the Postgraduate Program in Philosophy is called  

“Teach Philosophy the Pragmatist Way: Contribuitions by Charles Sanders Peirce ”. 

This study aims to carry out an investigation on “teaching philosophy” in a pragmatic 

way with the aim of presenting a systematization in the form of didactic units inspired 

by the contributions of a philosophy that provides logical and theoretical assumptions 

about the development of thinking in a critical epistemological perspective, active and, 

above all, less speculative. It is understood that “teaching philosophy in a pragmatic 

way” follows an approach that involves teaching activity in the domain of some skills 

such as: articulation of theory and practice, operative thinking, learning by doing, 

learning of scientific thinking, learning in a creative way, or that is, to teach philosophy 

based on the theoretical contributions of the pragmatist tradition, in a more specific 

way, in Peircean philosophy. Therefore, it is intended to start with a bibliographic study 

on pragmatism relating it to the teaching of philosophy, to develop an investigation on 

the theoretical possibilities that the pragmatist school can offer to the teaching of 

philosophy at the secondary level. In this way, it was called “teaching philosophy in a 

pragmatic way” to emphasize the character of philosophy much more as an exercise 

in thinking than as a teaching that prioritizes the transfer of content. What we want to 

emphasize is "philosophizing". Therefore, the research is an investigation about the 

philosophical methodology of teaching philosophy based on the pragmatist school. 

 

Keywords: Teaching. Philosophy. Pragmatism. Peirce. 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO........................................................................................................08 

2 FUNDAMENTOS FILOSÓFICOS DO PRAGMATISMO.........................................15 

2.1 O que é Pragmatismo............................................................................................15 

2.2 Concepções de Conhecimento.............................................................................21 

2.3 Pensamento e ação..............................................................................................25 

3 ENSINAR FILOSOFIA À MANEIRA PRAGMATISTA: A CONTRIBUIÇÃO 
FILÓSOFICA DE CHARLES SANDERS PEIRCE.....................................................28 

3.1 Contribuições de Charles Sanders Peirce ao desenvolvimento do 
pensamento................................................................................................................28 

3.2 A teoria dos signos ou semiótica peirceana.........................................................31 

3.3 A fenomenologia de Peirce...................................................................................33 

3.4 Análises de ‘Como tornar Clara as nossas ideias’ e ‘A Fixação das Crenças’….41 

3.5. Como ensinar filosofia a maneira pragmatista.....................................................48 

4 METODOLOGIA................................................................................................. ....56 

5 PROPOSTAS DE UNIDADES DIDÁTICAS DE COMO ENSINAR FILOSOFIA À 
MANEIRA PRGMATISTA..........................................................................................59 

5.1 Apresentação........................................................................................................59 

5.2. Unidades Didáticas..............................................................................................62 

5.2.1 Unidade 1 – A experiência filosófica..................................................................62  

5.2.2 Unidade 2 – Ética, entre o bem e o mal.............................................................64 

5.2.3 Unidade 3 – Politica, para quê?.........................................................................66 

5.2.4 Unidade 4 – Estética..........................................................................................69 

6 CONSIDERAÇÕES FINAIS.................................................................................... 77 

REFERÊNCIAS..........................................................................................................82 

ANEXOS....................................................................................................................85



 

1. INTRODUÇÃO 

 

A presente Dissertação de Mestrado realizada no Programa de Pós 

Graduação em Filosofia – Mestrado Profissional – PROF-FILO/UFPI, foi denomina 

de “Ensinar Filosofia à maneira pragmatista: contribuições de Charles Sanders 

Peirce”. Esta pesquisa teve como finalidade realizar uma investigação sobre o 

“ensinar filosofia” à maneira pragmatista com o objetivo de aprofundar estudos 

teóricos sobre a corrente pragmatista e, sobretudo, identificar as contribuições do 

filósofo fundador desta corrente, Charles Sanders Peirce (1834 - 1914), acerca de 

uma nova epistemologia que assegure o uso da razão e do conhecimento aos 

propósitos de uma vida ativa e de uma filosofia da experiência, princípios estes 

considerados fundamentais à prática do ensino de filosofia. 

Entende-se que “ensinar filosofia à maneira pragmatista” segue uma 

abordagem que envolve a atividade de ensino no domínio de algumas habilidades 

tais como: articulação teoria e prática, pensamento operatório, aprender fazendo, 

aprendizado do pensamento científico, aprender de forma criativa, ou seja, ensinar 

filosofia tomando como referência estas competências e habilidades que estão 

presentes nas teóricas da tradição pragmatista. Portanto, pretende-se iniciar com um 

estudo bibliográfico sobre o pragmatismo relacionando-o ao ensino de filosofia. 

Sabemos que o pragmatismo enquanto doutrina integra uma multiplicidades de 

abordagens fazendo com que o denominemos de “pragmatismos”. Em virtude disso 

delimitamos as ideias que são convergentes para nosso apoio em relação ao ensino 

de filosofia e nos debruçaremos de maneira mais especifica na doutrina do fundador 

desta corrente, o filósofo Charles Sanders Peirce. 

Dessa maneira, buscou-se desenvolver uma investigação sobre as 

possibilidades teóricas que a escola pragmatista pode oferecer ao ensino de filosofia 

no nível médio. Desta forma, foi denominado “ensinar filosofia à maneira 

pragmatista” para enfatizar o caráter da filosofia muito mais como exercício de 

pensar do que propriamente enquanto um ensino conteudista. Em virtude disso, 

buscou-se analisar este tema à luz das discussões correntes sobre ensino de 

Filosofia, de modo específico, realizando uma crítica às posições que colocam de  



 

um lado a filosofia, enquanto conhecimento histórico e do outro lado, o exercício do 

filosofar como atividade. A literatura especializada em Ensino de Filosofia coloca 

hoje a necessidade de articulação entre as duas abordagens, compreendendo que 

não se faz filosofia sem recorrer à sua história muito menos sem explorar seus temas 

fundamentais. 

Portanto, a pesquisa desenvolvida trata de uma investigação sobre a 

metodologia filosófica de ensinar filosofia com base na escola pragmatista. 

Considerando a natureza desta escola filosófica, busca-se apresentar uma 

contribuição ao professor do ensino médio através da sistematização de unidades 

didáticas que apresente o conteúdo filosófico e as abordagens metodológicas de 

caráter pragmatista. 

               Na condição de professor de Filosofia no Ensino Médio, vivenciamos as 

dificuldades encontradas no exercício do magistério nesta área. Professores e alunos 

vivem conflitos e contradições diante das dificuldades de ensinar e aprender filosofia, 

sobretudo, por causa das representações oriundas do senso comum que concebem 

a filosofia como algo inútil. Sofre-se as consequências da herança de tempos em que 

a filosofia foi “demonizada” considerada subversiva da ordem e sem utilidade, tanto 

para a vida como para a formação de indivíduos. A figura do filósofo, e do professor 

de filosofia, era comparada a de um lunático que vivia em um mundo paralelo, 

inacessível. Este estigma atravessou a história, com a fortes críticas negativas aos 

pensadores que questionaram os sistemas políticos, religiosos e morais 

estabelecidos. No que tange ao ensino de filosofia nas escolas não foi diferente, esta 

disciplina foi duramente questionada quanto a sua importância na formação dos 

alunos, sendo em nossa sociedade, banida das escolas por um bom tempo sob a 

alegação de que seu ensino provocaria o questionamento, a crítica levando à rebeldia 

e a busca pela transformação social e política, sendo considerada assim uma 

disciplina perigosa.  

 Apesar do retorno do ensino de filosofia às escolas, torna-se difícil a sua prática 

real, pois ainda se percebe questionamentos preconceituosos, reflexo do senso 

comum que desvaloriza o pensar. Mesmo com o avanço tecnológico e melhoria no 

acesso à informação, encontram-se desafios, dificuldades e paradigmas a serem 

quebrados, principalmente no que se refere ao papel de professor de filosofia como 

um agente de formação e de transformação de alunos em indivíduos críticos, 



 

conscientes e atuantes exercendo a sua cidadania. Tendo como pano de fundo o 

cenário em que a filosofia atua na escola busca-se estratégias criativas, provocadoras 

e principalmente eficientes onde a prática do filosofar seja uma constante partindo da 

realidade dos alunos e de suas experiências, fazendo-os perceber que a filosofia está 

e estará sempre presente em suas vidas. 

 Um dos principais questionamentos dos alunos em relação à disciplina de 

filosofia se refere à sua utilidade e se há a necessidade de assimilação de vários 

conteúdos abstratos. Isso decorre da forma como a disciplina geralmente é ministrada 

adotando métodos tradicionais de ensino que se limitam à transmissão de 

conhecimentos teóricos de forma unilateral, sem o diálogo, o questionamento e a 

participação dos alunos; sem a existência de  uma articulação dos conteúdos com a 

prática e as experiências dos alunos, o que resulta no surgimento de um imenso 

abismo afastando os alunos da filosofia, fato esse decorrente da maneira como esta 

disciplina é conduzida, tornando-a, para os alunos, uma disciplina sem atrativos e sem 

utilidade.  

Diante dessa problemática, a dissertação tomará como proposta a utilização do 

método pragmatista no ensino de filosofia. Ao se elencar alguns problemas 

vivenciados com a prática do ensino de filosofia na educação de nível médio, 

considerando as especificidades deste nível de ensino, a pesquisa visou construir 

estratégias teóricas metodológicas compatíveis com os anseios de professores e 

estudantes ao lidarem com os conteúdos filosóficos. 

Considerando que o pragmatismo enquanto escola filosófica se propõe a ser 

uma filosofia da ação, julgou-se que esta abordagem como estratégia oferece uma 

possibilidade concreta de tratar temas filosóficos com estudantes do ensino médio de 

maneira mais eficaz, isto é, buscando afastar das discussões verbais e seu caráter 

especulativo. O pragmatismo tem sido divulgado com base em interpretações 

errôneas que enfatizam o útil e o prático como experiências puramente mecânicas. 

Ao contrário desta descaracterização, o pragmatismo originalmente propunha que a 

validade de qualquer conceito deve basear-se nos efeitos experimentais dos mesmos 

e de suas consequências práticas.  

Assim, não se deve atribuir ao pragmatismo uma proposta de teoria da verdade, 

mas sim um método ou processo para se esclarecer conceitos. Peirce defendia uma 

teoria que pudesse clarificar nossas dúvidas, muito mais que uma filosofia sistemática 



 

propriamente dita. Nesse sentido, Peirce (1985, p.5) define o pragmatismo em sua 

conferência (1879) como sendo “a opinião pela qual a metafísica será amplamente 

clarificada”. Veremos que sua crítica reside no fato da filosofia ter se afastado da 

nossa experiência concreta, de seres sociais, naturais e históricos, optando pela 

adoção de temas transcendentais e apriorísticos. Isto não significa abandonar a 

tradição e ou refutar a metafísica, mas mostrar que é possível tratar estes temas de 

maneira pragmática.  

Ao contrário do que possa parecer, a metafísica é a primeira ciência na 

arquitetura filosófica de Peirce que investiga a natureza do mundo objetivo, enquanto 

a lógica concebida como semiótica, ciência que antecede a metafísica e nessa 

arquitetura, investiga a estrutura do pensamento.  

O objetivo desta Dissertação é indicar as possibilidades de ensinar filosofia 

tendo como referência às elaborações metodológicas de Charles Sanders Peirce, 

embora Peirce não tenha escrito sobre educação e ensino, sua obra é por demais 

pedagógica e representa, hoje, uma vigorosa fonte de apoio que foi usada por filósofos 

da contemporaneidade que se dedicam às reflexões sobre ensino de filosofia, tais 

como Matew Lippam, Barrena, Kohan, dentre outros. 

Neste sentido a ideia de um programa educacional cujos princípios se 

fundamentem na ideia de crescimento, de criatividade e de interação do pensamento 

com a ação, pode conduzir o aluno a desenvolver habilidades e competências 

referentes à aplicabilidade da teoria à prática. A formação com base nesta orientação 

filosófica se estende para todos os setores da vida, seja no nível escolar da educação, 

seja no nível pessoal, bem como nas atividades públicas de cidadania. Isto quer dizer 

que a própria atividade de ensino pode e deve desenvolver o aluno na luta contra o 

conformismo, no anseio de liberdade e de cidadania e no hábito da vida ética e 

democrática. 

 Tendo o pragmatismo como base, a presente pesquisa visa uma metodologia 

para ensinar criativamente, desenvolvendo habilidades de raciocinar de forma mais 

efetiva e criativa. Aplicando uma educação voltada para desenvolver competências 

como à capacidade de formular hipóteses criativas, de atenção e observação, de 

problematizar, de tomar decisões, de trabalhar em grupo e conceber a ciência e o 

saber como algo vivo. 



 

Considerando as várias dificuldades relativas ao ensino no nível médio e, 

sobretudo, ao ensino de filosofia, serão oferecidas estratégias de forma criativa, 

ensinando o aluno a pensar e a utilizar a linguagem. As unidades didáticas que serão 

sistematizadas apresentarão propostas diversas de ensinar filosofia, a exemplo de 

oficinas de leitura e interpretação de textos filosóficos como estratégia de ensino-

aprendizagem nas aulas de filosofia com o propósito de auxiliar no esclarecimento e 

na compreensão das ideias contidas nos textos estudados. Esta proposta terá como 

objetivo ensinar os alunos a pensar, a utilizar a linguagem, a ter autonomia na 

formulação de suas próprias ideias e a desenvolver uma leitura crítica, reflexiva e 

criativa.  

Este recurso é muito importante considerando que leva o aluno a lidar com 

vários tipos de textos que não só o acadêmico, textos que levam à reflexão, mas, 

sobretudo a sensibilidade e a percepção. A diversidade de textos e temas é uma fonte 

inesgotável de pesquisa. As unidades didáticas podem sugerir diversos tipos de textos 

como possibilidade: poesia, diálogos, cartas, autobiografias, tratados científicos, 

textos apologéticos, aforismos, etc. 

A propósito disso, antes de Sócrates, a Filosofia usou como forma de 

expressão a poesia, a exemplo das cosmogonias expressas nos poemas de Homero, 

e ainda no período romano-helenístico encontramos a obra, De rerum natura, de 

Lucrécio, como exemplo de poema filosófico. Platão e também Aristóteles usaram o 

diálogo como veículo para expressar suas ideias. O diálogo filosófico está presente 

até na Idade Moderna, lembremos, por exemplo, o Diálogo sobre a conexão entre as 

ideias e as palavras, de Leibniz, e os Três diálogos entre Hilas e Filonius, de Berkeley. 

Observem que o texto filosófico tem muitas expressões, as cartas, por exemplo, têm 

servido como instrumento de expressão de ideias filosóficas. Podemos citar exemplos 

célebres como a correspondência entre Leibniz e Clark sobre a natureza do espaço e 

do tempo, a correspondência entre Leibniz e Arnauld sobre a noção de substância, as 

cartas a Lucílio de Sêneca etc. Isto demonstra que o uso da criatividade como 

instrumento do filosofar precisa ser bem mais explorado. 

A autobiografia é um recurso muito utilizado para se entender as concepções 

filosóficas, assim As Confissões de Santo Agostinho e as de Rousseau. Os filósofos 

também se apropriaram do gênero apologético e, como mostra disso, encontramos a 

Apologia de Sócrates, de Platão, A Cidade de Deus, de Santo Agostinho, e Os 



 

pensamentos, de Pascal. O tratado científico foi introduzido por Aristóteles como 

gênero textual para a expressão de “filosofemas”. Existem também textos filosóficos 

formados a partir de aforismos, como o Tractatus, de Wittgenstein, Nietzsche, dentre 

outros (MOLINA, 2018). 

No caso da filosofia de Peirce temos a oportunidade de favorecer ao aluno o 

desenvolvimento de uma mentalidade científica, criteriosa em relação aos métodos 

trabalhados, pedagógica no sentido de afastar os alunos do obscurantismo ou dos 

negativismos e, acima de tudo, preocupada com o fazer coletivo e o aprendizado em 

grupo à exemplo das chamadas ‘comunidades de investigação’, metodologia 

propostas por nosso filósofo. 

Pretende-se, indicar ao professor que, com base na seleção de textos de cunho 

filosófico, se possa desenvolver com alunos uma leitura crítica, reflexiva e criativa, 

como também os conduzir na formulação de suas próprias ideias, aliando assim, o 

pensamento à ação. 

A Dissertação está estruturada com base na seguinte sistematização. A 

introdução, seção que apresenta a problemática que consiste na questão de como o 

pragmatismo, enquanto método, contribuirá para a aprendizagem do filosofar em sala 

de aula. Como também o estabelecimento de objetivos como: adotar uma metodologia 

para ensinar filosofia de forma criativa, desenvolver habilidades nos alunos para 

raciocinar de forma mais efetiva e criativa adotando uma educação que vise o 

desenvolvimento de competências como a capacidade de formular hipóteses criativas, 

de atenção e observação. O Primeiro capítulo foi denominado de Fundamentos 

Filosóficos do Pragmatismo. Neste capítulo serão apresentadas as teses principais do 

pragmatismo, a origem e atualidade dessa abordagem, os seus principais 

representantes, a concepção de conhecimento e as características dessa nova 

epistemologia. O segundo capítulo adentra o tema principal da problemática da 

pesquisa, ou seja, a discussão sobre ensinar filosofia à maneira pragmatista, 

considerando o autor principal investigado. Este capítulo discutirá as contribuições de 

Charles Sanders Peirce ao desenvolvimento do pensamento, bem como uma análise 

de dois textos emblemáticos de Peirce: ‘Como tornar Clara as nossas ideias’ e ‘A 

Fixação da Crença’ e, por fim, algumas considerações sobre a filosofia e o filosofar 

em Peirce. O capítulo terceiro descreve a metodologia da pesquisa e o quarto capítulo 

apresenta uma proposta de unidades didáticas de como ensinar filosofia à maneira 



 

pragmatista. Por fim, apresentamos as considerações finais, com nossas descobertas, 

análises e desafios filosóficos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

2.FUNDAMENTOS FILOSÓFICOS DO PRAGMATISMO  

 

2.1 O que é Pragmatismo 

 

O pragmatismo é uma escola filosófica que surgiu no século XIX, nos Estados 

Unidos, em Cambridge, mais precisamente nos anos de 1870, a partir da criação do 

famoso “Clube Metafísico” (The Metaphycal Club). Sabe que este nome foi dado de 

forma irônica para fazer uma alusão crítica à metafísica clássica e ao mesmo tempo 

desenvolvendo uma metafísica pragmática. O objetivo do grupo foi demonstrar que as 

questões metafísicas podem ter grande valor intelectual se elas forem tratadas sob o 

ponto de vista da experiência. Este grupo de estudos filosóficos teve como líder o 

lógico Charles Sanders Peirce, o psicólogo William James, o jurista Oliver Wendell 

Holmes Jr, além de outros renomados acadêmicos americanos.  

Conforme Nascimento (2017), os intelectuais de Cambridge, tendo à frente o 

próprio Peirce, compreendiam que o debate filosófico marcado pelo emaranhado de 

doutrinas e disputas teóricas não assegurava um consenso ou acordo entre as 

formulações, de maneira que, como consequência disso se obtinha um fazer 

improdutivo marcado por disputas filosóficas vãs. Para superar as contendas 

metafísicas seria necessária a adoção de outro método em filosofia 

Esta escola adotou o princípio básico de que o sentido de uma ideia 

corresponde ao conjunto de seus desdobramentos práticos. Neste sentido Peirce 

afirmava este pensamento com base na seguinte máxima: 

Para determinar o sentido de uma concepção intelectual devem-se considerar 

as consequências práticas pensáveis como resultantes necessariamente da 

verdade da concepção; e a soma dessas consequências constituirá o sentido 

total da concepção (PEIRCE, 1979, p.7). 

Com base nesta máxima apresentada pelo fundador desta corrente, o 

pragmatismo seria um método capaz de elucidar os significados e seus efeitos para a 

condução humana; este método determinaria os significados das proposições de 

maneira a determinar que qualquer concepção intelectual dependeria do teste de suas 

consequências práticas.  



 

Com base na máxima pragmatista toda a filosofia peirceana foi demonstrada, 

este conceito constituiu a base de sua teoria da investigação, concepção de crença, 

a sua lógica, semiótica e a fenomenologia. 

Para Peirce, o pragmatismo assumiria uma tradição filosófica diferente dos 

racionalismos e dos idealismos, seria uma maneira de relacionar o conhecimento e a 

racionalidade com o agir; tendo a razão uma finalidade prática. Mesmo considerando 

as distintas abordagens e controvérsias entre seus propositores em suas 

particularidades teóricas, existe algo em comum no pragmatismo: o anticartesianismo, 

a ênfase na experiência, a noção de investigação científica, a oposição ao ceticismo 

e uma nova concepção de verdade. 

O pragmatismo tornou-se a corrente filosófica mais importante dos Estados 

Unidos durante o final do século XIX e início do século XX ocupando um lugar 

privilegiado no debate filosófico que envolveu temáticas sobre filosofia da ciência, 

filosofia social e política, temas da educação, ética e estética. No campo da 

epistemologia se notabilizou pelas diversas abordagens sobre as teorias da verdade 

cujo pressuposto básico foi à noção de pragmática. Estas ideias foram difundidas por 

muitos autores, destacando-se o próprio Charles S. Peirce, Willian James, John 

Dewey, o inglês C. S. Schiller, dentre outros. O pragmatismo tornou-se a primeira 

contribuição originalmente americana para a filosofia ocidental. 

Peirce, em sua conferência sobre pragmatismo (1905), declarava que o 

pragmatismo não foi uma doutrina adotada em virtude das circunstâncias da sua 

época, foi produzida arquitetonicamente por seus autores.  

Como o engenheiro que antes de erguer uma ponte, navio ou casa, leva em 
conta as diferentes propriedades dos materiais; e não usa aço, pedra ou 
cimento que não tenham sido testados antes e os dispõe segundo processos 
minutados, assim também, ao construir a doutrina do pragmatismo, são 
analisadas as propriedades de todos os conceitos indecomponíveis e seus 
de composição possível (PEIRCE, 1983, p.6). 

 

Ele procurava didaticamente apresentar o pragmatismo à comunidade 

acadêmica e ao mesmo tempo se diferenciar dos seus pares do Clube Metafísico. 

Qual o objetivo do pragmatismo? O que se espera dele? Peirce respondia que 

“espera-se que ponha um termo às disputas filosóficas que a mera observação de 

fatos não pode decidir, e na qual cada parte afirma que a outra é que está errada” 

(op.cit, p. 6).  O que se deseja é um método capaz de determinar o verdadeiro sentido 

de qualquer conceito, doutrina, proposição, palavra ou signo. Para ele o objeto de um 



 

signo é uma coisa, o sentido é outra. O objeto é a coisa, o sentido é a ideia que ele 

liga ao objeto seja por suposição, ordem ou asserção. O pragmatismo de Peirce não 

foi formulado para dizer em que consistem os sentidos de todos os signos, mas para 

determinar os sentidos dos conceitos abstratos, isto é, aqueles sobre os quais trabalha 

o raciocínio. Assim, tais raciocínios giram em torno da ideia de que ao exercermos 

nossos atos de vontade recebemos de volta certas percepções compulsórias que são 

as considerações práticas, a categoria principal da sua máxima pragmatista (PEIRCE, 

1983).  

O objetivo de Peirce era fazer com a filosofia abandonasse todas as formas de 

misticismos e deveria unir-se à ciência. O filósofo declarava que a sua filosofia poderia 

ser descrita como a tentativa que um físico desenvolve um experimento, no sentido 

de fazer conjectura acerca da constituição do universo utilizando métodos científicos 

e recorrendo à ajuda de tudo que foi feito por filósofos anteriores.  Para solucionar os 

problemas filosóficos era preciso descobrir métodos apropriados que conferissem 

significados às ideias filosóficas em termos experimentais de maneira que estas ideias 

pudessem ser organizadas e estendidas aos conhecimentos de novos fatos (PEIRCE, 

1983). 

Para se diferenciar do mau uso do termo pragmatismo, aquele considerado 

pelo senso como comum método puramente prático e utilitarista e, visando também, 

segundo o próprio Peirce se afastar nas elaborações de outros filósofos da mesma 

tradição como James, o filosofo criou o termo um tanto estranho e até feio, ou seja, 

denominou sua doutrina de ‘pragmaticismo’, pelo menos esta estaria salva de 

raptores.   

Contemporâneo de Peirce e grande referência do pragmatismo William James 

(1842-1910), filósofo e psicólogo americano; foi o primeiro intelectual a oferecer um 

curso de psicologia nos Estados Unidos. Considerado um dos principais pensadores 

do final do século XX, também conhecido como “pai da psicologia americana”. 

Com Willian James, o pragmatismo se tornou uma forma psicológica, moral e 

religiosa de fazer filosofia que Peirce não pretendia. Ele escreveu amplamente sobre 

muitos tópicos, incluindo epistemologia, educação, metafísica, psicologia e 

misticismo. Entre suas obras mais influentes estão: Os Princípios da Psicologia 

(1890), que foi um texto inovador no campo da psicologia; Variedades da Experiência 

Religiosa (1902), onde investigou diferentes formas de experiências religiosas, 



 

inclusive sobre a cura de patologias mentais e Pragmatismo (1907). Nesta última obra, 

postula que teorias filosóficas devem ser usadas como instrumentos a serem julgados 

por seus resultados ou fins.  Sugere que a veracidade de uma ideia deve ser 

considerada em sentido instrumental, analisando os resultados produzidos em sua 

adoção. Resultantes dessa visão utilitária da verdade, fenômenos como a religião, que 

para James são ideias úteis, deveriam ser considerados verdadeiros se mostrassem 

bons resultados, “em princípios pragmáticos se a hipótese de Deus funciona 

satisfatoriamente no sentido mais amplo da palavra, ela é verdadeira” (JAMES, 1979). 

Para James, o pragmatismo é um talento mental, uma atitude, ele o 

caracterizou como sendo uma teoria sobre a natureza das ideias e da verdade. Na 

introdução de um texto de suas conferências, James afirmava “é um novo nome para 

algumas velhas formas de pensar” enfatizando que na tradição filosófica a referência 

à experiência esteve presente em muitas abordagens. O pragmatismo é visto como 

um método, um sentido de orientação, uma maneira de afastar-se das ideias de coisas 

primeiras, de princípios abstratos e concentrar-se nos frutos, ou seja, nas 

consequências, nos fatos. O pragmatismo também é usado em um sentido mais 

amplo, dando a entender que significa uma determinada teoria da verdade, “uma 

teoria genética do que se quer dizer com a palavra verdade”, verdade seria aquilo que 

está em correspondência como os fatos (DEWEY, 2010, p. 81)1. 

Pragmatismo para James é o meio termo entre o racionalismo e o empirismo, 

sendo uma perspectiva aberta à investigação de qualquer hipótese, desde que se 

mostre útil. O pragmatismo de James influenciou fortemente o movimento 

funcionalista da psicologia.  

  Segundo James, a utilidade da filosofia seria investigar somente o que faz 

diferença na nossa vida prática, descartando reflexões filosóficas abstratas e 

insuficientes sobre a pretensão de encontrar a verdade.  Defendia a ideia de que 

devemos procurar instrumentos e não respostas aos questionamentos filosóficos. Tais 

respostas, meramente especulativas, nos levam ao conformismo, enquanto que os 

instrumentos nos levam a interpretar cada resposta identificando-as suas 

consequências práticas. 

                                                 

1“What Pragmatism Means by Practical”,trata-se de um texto de John Dewey publicado originalmente em 1908 

no “The Journal of Philosophy and  Scientific Methods”, p. 85-99. 



 

John Dewey (1859-1952), filósofo, psicólogo e pedagogo estadunidense, 

reformulou o pragmatismo de Peirce e James ajustando-o às suas doutrinas. O 

diferencial de Dewey em relação aos outros pragmatistas foi aplicar a inteligência 

humana, que já havia aplicado na ciência, às questões éticas e sociais e também à 

educação. 

 A metodologia de Dewey, aliada à máxima pragmatista, é aplicada no campo 

dos valores, a exemplo na área social e política. Tanto para Dewey como para Peirce, 

o pragmatismo é também um método, tanto aplicado na ciência como em outros 

âmbitos e possibilidades. 

 Dewey concorda com James quando adota o princípio de que a utilidade é 

diferente de interesse. Assim ele argumenta: “um conceito de verdade que faz dela 

um simples instrumento de ambição e exaltação pessoal é tão repulsivo que causa 

temor que haja críticos que tenham atribuído esse conceito homens em sua sã 

consciência ” (DEWEY, 1959). Segundo o filósofo, a utilidade se refere àquilo que 

serve para organizar o modo de pensar. Este é o peculiar instrumentalismo de Dewey, 

abarcando de vez seus aspectos lógicos e humanistas. Segundo o instrumentalismo, 

o pensamento dá lugar a atos que modificam os atos futuros tornando-os mais 

racionais e adequados aos fins a que se propuseram. 

Contemporaneamente o pragmatismo reapareceu na cena filosófica através da 

interpretação que Richard Rorty (1931-2007) fez desta doutrina, assumindo-a como 

próxima e articulada às suas próprias teses. Ele denominou seu pensamento de 

neopragmatismo. Rorty é considerado um dos mais destacados filósofos americanos 

da segunda metade do século XX.  Como um neopragmatista obteve forte influência 

de John Dewey e Willian James como também de Nietzsche, Wittgenstein e 

Heidegger.  

 A obra de Rorty está centrada em duas perspectivas que se completam: a 

crítica sistemática à reflexão filosófica tradicional e sua contribuição para o esboço de 

uma nova filosofia, ou seja, de uma nova cultura intelectual. Propõe uma radicalização 

e aprofundamento do próprio projeto iluminista, libertando-se da metafísica. Faz uma 

reflexão produtiva sobre temas atuais do cenário da política contemporânea, 

principalmente sobre suas correntes vinculadas a um horizonte normativo e ético 

(RORTY, 1984).  



 

 Suas ideias tratam sobre o estatuto da verdade e da justificação e também 

sobre a política. Estudou questões relativas às diferenças culturais e ao diálogo entre 

sociedades vinculadas a valores e crenças distintas. Sugere, no plano global, a noção 

de progresso moral e de uma política democrática. 

 Em seu livro A Filosofia e o Espelho da Natureza (1979), uma de suas obras 

mais importantes, descreve o que seria autoimagem tradicional da reflexão filosófica. 

Segundo Rorty, a filosofia tradicional reproduziu a seguinte representação sobre o 

conhecimento: “conhecer é representar acuradamente o que está fora da mente: 

assim, compreender a possibilidade e natureza do conhecimento é compreender o 

modo pelo qual a mente é capaz de construir tais representações” (RORT, 1994). 

Rorty, ao contrário desta formulação, constata a necessidade de superação de 

uma filosofia mentalista que predominou desde a era moderna. Ele pretendeu 

desconstruir a filosofia como disciplina opondo-se à tentativa de oferecer explicações 

sistemáticas e fundamentadoras da realidade como também a ideia de trazer a 

aplicação do método científico para seu domínio. Aliou-se à vertente linguística 

aceitando a ideia de que é mais útil oferecer novos dispositivos teóricos, tais como a 

que ele chamou de “cultura literária”, do que ficar preso ao campo da comensuração. 

Defende, nesse momento histórico, uma vertente “textualista”, onde o vocabulário da 

ciência é só mais um dentre vários (NASCIMENTO, 2017). 

As teses fundamentais do pragmatismo são a valorização da experiência na 

compreensão do mundo. A ideia que as crenças podem ser fixadas de maneira mais 

segura a partir da adoção de hábitos mentais típicos do saber científico, bem como a 

formulação de que o conceito de verdade nos moldes tradicionais não responde 

satisfatoriamente às exigências da realidade, ou seja, para estes autores a verdade 

depende de seu uso e das consequências práticas advindas do teste e prova de uma 

teoria ao se tornar prática.  

 Segundo Nascimento (2017) em que pese às diferenças entre estes 

propositores do pragmatismo, pode-se dizer que tinham em comum a crença que as 

ideias não estão aí, esperando serem descobertas, ao contrário disso, são como 

ferramentas, como uma alavanca, como uma máquina ou um microchip que usamos 

para lidar com o mundo que nos circunda.  

Os pragmatistas acreditavam que as ideias não são produtos fabricados pela 

mente de indivíduos, mas sim por grupos humanos que as dispõem em uso social. Da 



 

mesma forma, não aceitavam que as ideias se desenvolvam segundo uma lógica 

interna própria, sem que dependa da ação de seus portadores e do ambiente. Eles 

acreditavam que as ideias são respostas provisórias às circunstancias particulares e 

sua sobrevivência não depende da imutabilidade, senão de sua adaptabilidade. 

Portanto, para os objetivos de uma proposta de ensino de filosofia, o 

pragmatismo pode oferecer contribuições significativas que vão demonstrar que o 

pensamento é sempre operatório, que todas as questões filosóficas que vão da 

metafísica à ética precisam ser clarificadas e que o método capaz de sanar nossas 

dúvidas é o método da ciência, portanto não há nenhum demérito em utilizar o método 

empírico nas questões filosóficas.  

 

 

 

2.2 Concepções de Conhecimento 

 

A partir dessas considerações pode-se deduzir a concepção de conhecimento 

presente no âmbito desta doutrina. O pragmatismo se concentra na recusa em 

considerar o conhecimento, de qualquer tipo, como uma questão de representação 

mental, tal qual a ideia de um museu da mente, no qual as coisas são etiquetadas 

pelo poder da razão. Ao contrário disso, o conhecimento passa a ser conexão e não 

representação. Não é possível tratá-lo isoladamente, por si só, mas adotando a 

perspectiva da complexidade e da utilidade. A apropriação adequada do tema do 

conhecimento pelos homens não é aquela que o considera como um fim em si mesmo, 

pelo contrário, tem a ver com as reais necessidades humanas (NASCIMENTO, 2017).  

Peirce declarava que não podemos nos amparar em proposições apriorísticas, 

que não existe o conhecimento puramente intuitivo e que só podemos conhecer aquilo 

que está no âmbito das nossas experiências. Ressalta-se que Peirce defendia que 

não temos poder de intuição, mas temos poder de introspecção, não podemos pensar 

de outra maneira a não ser por meio de signos e não temos concepção alguma do 

absolutamente incognoscível.  

Esta concepção de conhecimento é contingente e histórica. Em virtude desta 

constatação é necessário à utilização de outro método filosófico. Tanto Peirce quanto 



 

Dewey defendem a abordagem naturalista do conhecimento científico. A ciência é 

sempre falível, autocorretiva e está em constante processo de ajustamento.  

Dewey havia denunciado que a Filosofia tradicional e a Psicologia conspiraram 

para apresentar o comportamento humano como derivado da fusão de entidades que 

estariam originariamente separadas. Por exemplo, mente e corpo; materia e espírito; 

interior e exterior; contingente e imanente, etc. Ora um, ora outro desses elementos 

poderia ser escolhido para receber uma atenção especial. Essa atenção é requerida 

apenas no sentido de reforçar a divisão (GEIGER, 1958, p.9). Com base nisto, Dewey 

declarou que se a experiência ordinária identifica os dualismos como algo dado e 

estabelecido, isto decorre da atribuição de uma suposta natureza intrínseca ou a priori 

que predominou no pensamento de uma cultura racionalista.  

A corrente pragmatista denunciou a inatividade filosófica do pensamento 

apriorístico que se acomodou na certeza de sua respeitabilidade herdada pela 

tradição. Desse modo é possivel dizer que o comodismo legou à filosofia o seguinte: 

a) O medo de equivocar-se ao sair de área de conforto, marcada por intermináveis 

discussões, bem como o medo de comprometer-se com as angustias e esperança de 

seu próprio tempo; b) A ambição de conservar o poder que historicamente herdou da 

casta sacerdotal, ou seja, o poder das palavras essenciais e do sentido último; c) E o 

receio de equivocar-se descendo demais ao concreto por “avatares” reais da vida e 

em contato com seus problemas (FAERNA, 2000, p.13). 

Pode-se inferir que o pragmatismo propõe uma nova concepção de 

conhecimento que submete suas aspirações à tarefa de projetar hipóteses sobre o 

mundo. De educar e conduzir a consciência individual e social para que esteja à prova 

pragmatista segunda a qual as ideias funcionam nas práticas que as propõe. Com 

esta direção, ou seja, ao impor a si mesmo esta modéstia, a filosofia adquire 

responsabilidade. 

Neste combate ao formalismo da epistemologia clássica,  os pragmatistas 

argumentam que nós somos seres linguísticos, culturais e biológicos não podendo ser 

reduzidos a “mente”, “consciência”, “espíritos” ou “sujeitos” ou com intuições, 

sensações e ideias. A concepção de conhecimento nos moldes tradicionais  torna-se 

um quebra cabeças que nada diz e em nada ajuda a compreender e desenvolver as 

funções humanas mais úteis. Ao seguir esta orientação a filosofia se envolveu num 

emaranhado de conceitos que necessariamente  levaram à formulação dos dualismos. 



 

Portanto a divisão entre interno/externo; analítico/sintético; mente/mundo; 

sujeito/objeto etc, acabou por retirar da filosofia sua importância vital, de favorecer o 

crescimento do indivíduo e da espécie enriquecendo em quantidade e qualidade a sua 

experiência (FAERNA, 2000). 

Para o pragmatismo estes pseudoproblemas que a epistemologia os criou 

legaram uma indústria autossuficiente que atua simultaneamente como 

administradora de matérias primas, como empresa e mercado de consumo. 

Coordenada pela atividade que recebe o título honorifico de conhecimento, a 

epistemologia transformou seu objeto de reflexão numa quimera. Portianto, “ao fim e 

ao cabo, a razão epistemológica termina parindo um monstro: o ceticismo” (FAERNA, 

2000, p.15-16). 

Considerando esta exposição os pragmatistas passaram a defender a 

seguintes teses em relação ao conhecimento: Primeiro, é preciso assumir a 

compreensão que o conhecimento não é nem mais e nem menos aquilo que fazemos 

quando conhecemos, ou seja, uma atividade. Segundo, o conhecimento como 

atividade perfeitamente cotidiana em suas formas mais comuns pode alcançar um alto 

grau de refinamento e sofisticação na modalidade que conhecemos como ciência. 

Portanto, o conhecimento é um fato, não um problema. De maneira que, como todo 

fato precisa ser compreendido, descrito e como toda atividade é susceptível 

autoconsciência e perfeccionismo. 

Faerna (2000) também  problematiza que damos uma conotação honorífica ao 

conhecimento quando falamos de verdade e outras vezes não, quando o chamamos 

de erros, ilusão e autoengano. O que nos interessa para investigação é indagar porque 

tendemos para o primeiro tipo ao invés do segundo? Assim, esta investigação segue 

em direção oposta ao “quebra cabeça epistemológico” permitindo progressivamente 

entrar em relação com os fatos, uma relação que não tem nada de enigmático, no 

sentido epistemológico, muito ao contrario, tem de muito vital – de tal forma que, só 

faz sentido o que toca diretamente nossas vidas, que produz qualidade e gera ação. 

Todo e qualquer conhecimento envolve mediações, então para o pragmatismo 

não faz sentido falarmos em termos de distinção entre conhecimentos mediatos e 

conhecimentos imediatos e sim de interações. De tal modo que, no âmbito das 

mediações ou em toda “asserção garantida” esta envolvida uma função de inferência. 



 

Portanto, não há nesta posição conhecimento imediato como pré-condição para o 

conhecimento mediato. 

Para que os enunciados possam ser chamados de verdadeiros ou falsos, é 

preciso que passem pelo crivo da assertividade garantida. Seria uma espécie de 

garantia necessária ao fazer científico, ou seja, uma espécie de selo, tal qual quando 

uma pessoa compra um produto e verifica que ele tem um selo de segurança porque 

ao ser fabricado seguiu as regras previamente estabelecidas. Para Dewey, por 

exemplo, cada enunciado tem um prazo de validade e um conjunto de condições 

contextuais de uso, de aplicabilidade. São essas condições contextuais, que permitem 

ou não a “assertividade garantida”. Esta doutrina sustenta que não há proposições 

conhecidas em virtude de sua própria presença direta imediata, portanto não há um 

conhecimento direto, todo conhecimento é mediado por um significado ou uma ideia 

(DE WAAL, 2007). 

Para melhor ilustrar esta posição, podemos dizer que o pragmatismo sintetiza 

o conhecimento a partir das seguintes teses: a) O conhecimento, em sentido geral, 

esta sempre e em cada caso conectado com uma investigação; há uma continuidade 

na investigação; b) A conclusão ou o fim da investigação deve distinguir-se dos meios 

pelo qual se chega à conclusão garantida, entretanto, o juízo último é construído 

através de uma série de juízos, que são parciais e intermediários; c) os meios 

intermediários da investigação se formulam em discuros, em proposições, que exigem 

relevância e eficácia, desse modo, o conteúdo dos juízos tornam-se materiais fáticos, 

portanto os conceitos ou estruturas conceituais podem ser compreendidos como 

ferramentas operativas usadas para se alcançar o conhecimento; e d) as conclusões 

obtidas por meio deste processo, não determinam que os objetos e situações futuras 

fiquem isentos de reexame (DEWEY, 1991, p. 170) . 

Em virtude destas teses fica evidente a crítica pragmática à noção tradicional 

de conhecimento como representação acurada da realidade. Contra isso, o 

pragmatismo passa a designar o conhecimento como um conjunto de “crenças” e 

“proposições” tomadas como garantias de usos. Desta feita, os pragmatistas farão 

objeção a forma pela qual o problema epistemológico foi formulado pela tradição, ou 

seja, a partir de “uma posição realista ingênua de que todo tipo de conhecimento é 

representação” [...], desconsiderando o processo de conexão entre as coisas e entre 

o conhecedor e as coisas (ARAUJO, 2008, p.2). 



 

Diferentemente da tradição metafísica que afirma existir princípios absolutos 

que fundamentam o conhecimento, o pragmatismo é crítico desta visão e considera 

que tanto os problemas epistemológicos, quanto os éticos e políticos devem ser 

tratados sob o ponto de vista prático. Devem ser tratados como teorias, hipóteses e 

problemas que merecem ser devidamente tematizados em vista de um fim 

racionalmente adequado e eficiente. Os valores conceituais e práticos do 

conhecimento provêm da ideia de comunidade de investigadores e da ideia de 

comunidade social. Seguramente esta ideia que se desenvolve no pragmatismo desde 

Pierce, sobre o caráter comunitário da atividade científica, tem seus desdobramentos 

na noção de comunidade e democracia presente nos pragmatistas subsequentes.   

 

 

2.3 Pensamento e ação 

 

O pragmatismo se insurgiu contra os chamados dualismos presentes na 

tradição filosófica, tais divisões elaboradas desde o platonismo cindiram a realidade 

em duas dimensões e as hierarquizaram. Em virtude disso as proposições metafísicas 

passam a eleger como esfera superior tudo que pertence ao campo do espiritual, do 

imaterial, do transcendente ao passo que a realidade da esfera inferior é a que diz 

respeito ao mundo sensível, material e ao domínio da vida prática. Quando os 

pragmatistas elegem as consequências práticas como espaço de validação do 

conhecimento, eles não estão abdicando do pensamento ou da teoria, mas estão sim, 

articulando as duas dimensões a partir de uma unidade.  

Estas considerações iniciais são pertinentes para desenvolvermos a ideia 

articulada de pensamento e ação e seus desdobramentos no espaço da vida social. 

Seja a defesa de um conhecimento significativo porque se concretiza como hábito de 

ação seja na ideia de comunidade democrática, na qual, existiria a aplicabilidade 

prática de tais princípios e não uma teoria puramente formal. 

Peirce adotará em sua doutrina a ideia de crenças como hábitos de ação. Ele 

propunha abandonar a visão herdada de que as crenças são puramente intelectuais 

e passa a situá-las como sendo fases da nossa vontade e tendências que temos para 

agir. Nesse sentido o corolário da crença pode ser traduzido com a máxima: “ação é 



 

a base e o último critério da crença” Ele afirmava que a crença é uma atitude ou 

disposição que nos leva a agir (NASCIMENTO, 2017). 

O traço principal do pragmatismo, para Dewey, não é a identificação entre 

pensamento e ação, mas a conexão inseparável entre a cognição e o propósito 

racional. A ação humana, racional, é sempre uma ação que persegue um fim e está 

sempre sujeito ao autocontrole. Para ele é fundamental a noção de ação inteligente, 

e os valores seriam resultados disso (BARRENA, 2015). 

O pragmatismo de Dewey se situa no campo da ação, pois enfatiza uma 

determinada situação problema específica que necessita de uma resolução. Para ele, 

o indivíduo é o sujeito do pensamento criativo e o autor da ação. Os ideais e os fins 

funcionam para Dewey, como meios que guiam o processo deliberativo para controlar 

a experiência e obter futuros benefícios.  Nesse processo, o crescimento humano 

aparece como o único fim moral (DEWEY, 1959). 

 Esse método de investigação de Dewey trata-se de um processo autocorretivo 

de crescimento, se aplica na ciência, e é também o paradigma da atividade moral. O 

ideal de crescimento se situa em Dewey, num contexto social e educativo. Segundo 

Barrena:  

Esse processo de crescimento irá conduzir a vida humana e tornará possível 

uma sociedade livre, uma sociedade em que a ciência e as artes proliferem e 

que haja progresso, uma sociedade que vá além de seus limites (BARRENA, 

2015, p. 45). 

 

Peirce afirmava que toda crença se consolida quando podemos experimentá-la. 

Segundo ele, a crença é uma regra de ação que se torna um hábito de pensamento 

que cria disposição para agir. Através da crença estabelecemos uma confiança maior 

relacionada ao futuro, dando abertura ao que poderá ser.  

Ao articular a ideia de pensamento e ação como estratégia fundamental do 

pragmatismo, Nascimento (2018) nos esclarece que, pode-se verificar que essa 

unidade se justifica em virtude da ideia de um continuum, categoria que Peirce elabora 

a partir de Aristóteles e Kant. Esta autora afirma que tal categoria está relacionada à 

atividade teleológica da inteligência. A atividade inteligente envolve um processo de 

aprendizagem por meio de ações criativas que se desenvolvem na experiência, 

visando à superação de obstáculos que impedem a realização dos objetivos 

almejados. Esse crescimento é resultante de estágios que o pensamento percorre e 



 

que darão ao indivíduo um aumento de força e flexibilidade na tarefa de resolução de 

atividades mais complexas. Portanto, o progresso da inteligência humana resulta da 

sua constante atividade, resulta da nossa capacidade instrumental de agir no mundo.  

Foi por essa razão que Peirce apresentou a ideia de conexão e não de oposição 

entre os dados da realidade e o pensamento, valorizando assim na experiência a 

noção de continuidade. A ideia de continuum na natureza deriva do ‘sinequismo’. Este 

para Peirce reside na ideia da continuidade na filosofia. No seu aspecto metodológico, 

o sinequismo aponta para a necessidade de se levantar hipóteses que envolvam uma 

verdadeira continuidade. O principal motivo para isso é evitar hipóteses de que isto ou 

aquilo seja inexplicável, assim o sinequista defende que a única justificativa para uma 

hipótese é a de que ela forneça uma explicação para os fenômenos (SANTAELLA, 

2002). 

 Esta tese que foi amplamente divulgada por John Dewey. Tudo está em 

comunicação, em processo, há um fluxo contínuo na experiência. No dizer de Ibri 

(2015) é o “fluxo continuo e corretivo imposto pela história dos sujeitos que a 

experiência produz na sua função de fazer pensar” (IBRI, 2015, p. 98). Entretanto, a 

aprendizagem é muito mais do que estar no fluxo contínuo e corretivo da nossa 

experiência, é ter a consciência da própria aprendizagem. Nesse aspecto, retoma-se 

o conceito de hábitos, pois, aprender é adquirir um hábito. O que faz os homens 

aprenderem não é a visão daquilo que estão acostumados, mas experiências novas 

que os lançam ao hábito de abandonar velhas experiências (PEIRCE, 1958).  

Por fim, o processo de cognição como crescimento e evolução requer um campo 

experiencial que possa verificar o significado e a veracidade de uma concepção, 

enquanto submetida aos mecanismos corretivos da própria experiência; a educação 

será considerada este campo experimental com a função desenvolver o próprio 

pensamento. 

Por fim, o processo de cognição visto como crescimento e evolução necessitam 

de experimentações que possibilitem a verificação de um significado e de uma 

veracidade de certa concepção, uma vez submetida à correção pela própria 

experiência, desta forma a educação torna-se experiência e terá a função de 

desenvolver o próprio pensamento. 

 

 



 

3 ENSINAR FILOSOFIA À MANEIRA PRAGMATISTA: A CONTRIBUIÇÃO 

FILÓSOFICA DE CHARLES SANDERS PEIRCE 

 

 

3.1 Contribuições de Charles Sanders Peirce ao desenvolvimento do pensamento. 

 

A base teórica deste trabalho terá como fonte o pensamento de Charles 

Sanders Peirce. Charles Sanders Peirce é natural de Cambridge (Massachusetts). 

Nasceu no dia 10 de setembro de 1839 e faleceu no dia 19 de abril de 1914, em Milford 

(Pensilvânia). Peirce atuou em diversas áreas de pesquisa, além da filosofia, tais 

como: astronomia, biologia, criminologia, geodesia, gravitação, física, química, 

metrologia, telepatia, espectrologia, óptica, filologia, arquitetura, linguística e história; 

além de ter sido um dos primeiros psicólogos experimentais da América.  

Filósofo e lógico foi considerado o maior e mais original pensador norte-

americano, fundador da corrente pragmatista, exerceu forte influência sobre 

pensadores de sua época, a exemplo de Oliver Wendell Holmes Jr., William James e 

John Dewey, bem como de pensadores da atualidade, pois seu pensamento também 

influenciou de maneira significativa os estudos da linguística, da semântica e da teoria 

da comunicação. 

Não obstante todo este currículo diversificado, o reconhecimento do seu 

trabalho só veio tardiamente. Peirce não conseguiu aceitação em sua época e não 

conseguiu se firmar como professor universitário ou sequer publicar um livro em vida. 

De personalidade instável e complexa, o filósofo teve uma vida pessoal muito 

atribulada, seus últimos anos foram marcados pela enfermidade e por extrema 

pobreza, a ponto de ser mantido por seu grande amigo William James. Um exemplo 

da sua personalidade complexa e controvertida estão em suas declarações, tais como 

esta: “Minha obra destina-se a pessoas que desejam perquirir; os que desejam a 

filosofia mastigada, podem buscar em outro rumo; há botequins filosóficos em todas 

as esquinas, graças a Deus (PEIRCE, 1983).  

Foi professor por um curto período na Universidade Johns Hopkins. Trabalhou 

a maior parte de seu tempo como assistente num observatório de ciência da Harvard 

College. Antes de se aposentar foi químico free lancer no laboratório que recebeu de 

https://pt.qwe.wiki/wiki/Oliver_Wendell_Holmes,_Jr.


 

herança. Em 1887, depois de herdar algum dinheiro, Peirce retirou-se para Milford, 

Pensilvânia, onde viveu em relativo isolamento até a morte, em 19 de abril de 1914. 

Afastado da vida social, desenvolveu suas teorias em semiótica e fenomenologia. 

Após sua morte seus manuscritos inéditos foram vendidos ao Departamento de 

Filosofia da Harvard University. Com base nesses textos a Harvard University Press 

realizou a primeira grande publicação dos escritos de Peirce, intitulado "The Collected 

Papers of Charles Sanders Peirce", que abrange todo o pensamento peirceano e, 

ainda hoje, se apresenta como principal fonte de referência ao autor (SANTAELLA, 

1983). 

O pragmatismo de Peirce é parte de uma ampla teoria do pensamento e dos 

signos, uma teoria que compreende uma metodologia científica e uma semiótica. A 

metodologia científica nos ajuda a produzir crenças verdadeiras que são comprovadas 

na prática. A semiótica declara que tudo o que existe é signo. Assim, Peirce faz do 

pragmatismo um método para traduzir certa classe de signos em signos mais claros, 

determinando seus efeitos e consequências. O pragmatismo de Peirce é, portanto, 

uma teoria que surge de seu trabalho científico e de sua concepção da lógica, e que 

se baseia na convicção de que a função da investigação não é só representar a 

realidade, mas poder atuar de forma mais efetiva. 

Peirce incorporou a esse novo pensamento a aplicação da lógica formal, a 

análise dos fundamentos lógicos da matemática e a adoção de um rigoroso espírito 

científico. Sabe-se que o pragmatista foi fortemente influenciado pelo empirismo 

britânico, sobretudo, a ideia de experiência como hábito de ação, que tomou de 

empréstimo de Alexandre Bain (1818-1903)2.Interessou por Kant, autor que 

influenciou muito a sua obra (chegou a decorar todo o conteúdo da “Crítica da Razão 

Pura”) e pelos idealistas românticos em virtude do conceito de ‘razão prática’. 

O contexto histórico de expansão da indústria, o auge do método científico, a 

força do empirismo, as ideias evolucionistas, bem como os ideais democráticos na 

América, tornaram-se um campo fértil para o desenvolvimento da sua filosofia e da 

sua lógica peirceana. 

                                                 

2Filósofo e psicólogo escocês, que usou este termo no sentido de que as crenças são hábitos de 

ação. 



 

Peirce assume um ponto de vista contrário a metafísica tradicional na medida 

em que rejeita qualquer proposição filosófica baseada em princípios primeiros e 

‘apriorísticos’ ou entes transcendentais. Desse modo, desenvolve uma filosofia 

articulada à ciência. É assim que ele descreve a sua filosofia: 

 
[...] minha filosofia pode ser descrita como a tentativa que um físico 
desenvolve no sentido de fazer conjectura acerca da constituição do universo, 
utilizando métodos científicos e recorrendo à ajuda de tudo quanto foi feito 
por filósofos anteriores. Apoiarei minhas proposições nos argumentos que 
estejam a meu dispor. De prova demonstrativa não cabe cogitar. As 
demonstrações dos metafísicos não passam de aparências. O mais que se 
pode conseguir é fazer surgir uma hipótese não inteiramente despida de 
procedência, que se coloque na linha geral de desenvolvimento das idéias 
científicas e que seja suscetível de ver-se confirmada ou refutada por 
observadores futuros (PEIRCE, 1983, p.8). 
 

Como já reiteramos a formulação que se tornou a máxima do pragmatismo, 

elaborada por este filósofo, foi desenvolvida no sentido de anunciar em que termo se 

pode considerar uma proposição como sendo verdadeira. Peirce acredita que as 

proposições intelectuais só têm sentido quando forem “consideradas as 

consequências práticas pensáveis como resultantes necessariamente da verdade da 

concepção; e a soma dessas consequências constituirá o sentido total da concepção” 

(PEIRCE, p. 1983).  

Em virtude dessas ideias propõe um método para determinar ou fixar o 

significado de nossos conceitos, elegendo a semiótica enquanto processo linguístico 

ou método de interpretação da realidade. Dessa forma o pragmatismo constitui-se 

numa técnica auxiliar para compreender problemas de natureza científica e filosófica. 

Portanto, para dar significação a um conceito será necessário examinar suas 

consequências futuras.  

Segundo Peirce, toda crença se consolida quando podemos experimentá-la. A 

crença é uma regra de ação. Uma crença é um hábito de pensamento que cria a 

disposição de agir. Através da crença estabelecemos uma confiança maior 

relacionada ao futuro dando abertura ao campo das possibilidades. O oposto da 

crença é a dúvida que se estabelece por meio das experiências que vivemos que 

questionam e que derrubam a crença. 

 

 

 



 

3.2 A teoria dos signos ou semiótica peirceana 

 

O pragmatismo ou pragmaticismo de Peirce se funda na ideia de que as coisas 

são aquilo que elas podem fazer. Pode-se pensar à primeira vista esta declaração 

como algo muito simples, entretanto essa simplicidade é enganadora. Sua obra tem 

uma estrutura convergente e complexa que é a teoria dos signos. Portanto, conforme 

esta teoria não é possível qualquer ato de cognição que não seja precedido de uma 

crença anterior, na medida em que todo pensamento implica a interpretação ou 

representação de alguma coisa. Cabe ressaltar aqui que a designação dada por 

Peirce à representação se distingue das ideias contidas nas teorias 

representacionistas do conhecimento, sobretudo aqueles que atestam uma 

superioridade da mente na representação do mundo. Para Peirce, todo pensamento 

ou conceito está intimamente ligado às funções de representação, entretanto o 

pensamento não pode representar a si mesmo. A interpretação ou representação 

somente pode ser realizada através de signos (PEIRCE, 1983). 

           Em busca de compreensão e do conhecimento, o homem decifra significados 

do que ver, ler, ouve, sente, tanto pela linguagem verbal em que se utiliza da palavra 

escrita ou falada, quanto pela linguagem não verbal que está presente nas formas de 

comunicação constituídas em sistemas sociais e históricos de representação do 

mundo, ou seja, através da interação social, transformando sinais, que são os objetos 

do mundo, em signos ou linguagens, que, por sua vez, são produtos da consciência 

com significados. Há várias linguagens, a do computador, da natureza, do corpo, do 

silêncio e até mesmo dos sonhos (segundo Freud). Assim, percebemos que a 

linguagem está presente no mundo como um todo e nós estamos presentes nessa 

linguagem. A semiótica tem como objetivo examinar os diversos modos e objetos de 

produção de significação e de sentido (SANTAELLA,1983). 

Peirce desenvolveu o que foi denominado de Teoria dos Signos que consiste 

na ideia de que todo pensamento implica a interpretação de alguma coisa por alguém. 

A interpretação só poderá se realizar através do signo (lógica matemática simbólica). 

Segundo ele, signo é algo que para alguém equivale a alguma coisa sob algum 

aspecto ou capacidade. O signo não tem sentido em si mesmo, nenhum signo pode 

ser literalmente aquilo que significa, portanto, as ideias ou pensamentos implicam um 

objeto para interpretar, um intérprete para esse objeto e a interpretação propriamente 



 

dita, ou seja, o signo é algo que equivale a alguma coisa para alguém, sob certos 

aspectos. (PEIRCE, 1983). 

Os elementos primordiais da semiótica de Peirce envolvem os seguintes 

elementos: o objeto é a categoria que resulta da relação com o sujeito pela mediação 

linguística. Da mesma forma como os pensamentos apresentam-se triadicamente, 

todos os signos são divididos em três espécies principais: ícones, índices e símbolos. 

Em relação ao ícone observa-se que este possui um parâmetro de semelhança com 

o objeto, por exemplo, uma fotografia (representação) ou frases onomatopaicas 

(ícones verbais). O índice é aquilo que não se identifica com a coisa, mas tão somente 

a indica casualmente. O índice é o parâmetro da relação de causalidade sensorial que 

indica o significado de uma proposição. É um signo indicador. É quando o significante 

remete ao significado tomando como base a experiência vivenciada pelo interpretador, 

por exemplo, a frase “onde há fumaça, geralmente há fogo” ou quando vemos a 

imagem de um carro sem a maçaneta, estando apenas um buraco no seu lugar, isto 

é um índice de uma tentativa de assalto (PEIRCE, 1983). 

Já o símbolo é uma representação puramente convencional entre o signo e o 

significado. Pode-se afirmar que o símbolo é uma representação, mas não se trata de 

reprodução, pois enquanto a reprodução implica igualdade, o símbolo evoca a 

concepção que ele representa através de características comuns. Por exemplo, a 

aliança enquanto símbolo do casamento ou os pratos de uma balança enquanto 

símbolo da ideia de justiça. Nas línguas, quase a totalidade das palavras são 

símbolos, representando alguma coisa, quer nominal (um substantivo ou adjetivo) ou 

uma ação (ALVES, 2016). 

Em suma, pode-se dizer que os signos se estruturam a partir do ícone, índice 

e símbolo. Tomemos o desenho de um gato, daí se tem a representação da ideia, 

portanto, trata-se de um ícone. Ao perceber um indício da presença do gato ouve-se 

o miado, temos então um signo. Ao formular em linguagem o termo gato ou cat, obtém-

se a representação linguística, a abstração, que representa o símbolo. Dessa forma, 

pode-se concluir que o objeto, o intérprete e a interpretação compõem a tríade do 

pensamento ou das ideias. 

Peirce descreve assim a estrutura dos signos: 

Da mesma forma como os pensamentos apresentam-se triadicamente, todos 
os signos podem ser divididos em três espécies principais: ícones, índices e 



 

símbolos. O ícone constitui um tipo de signo em que o significado e o 
significante apresentam uma semelhança de fato. O desenho de um animal 
seria um exemplo de ícone; o desenho significa o animal, simplesmente 
porque se parece com ele. Um índice é um signo que não se assemelha ao 
objeto significado, mas indica-o casualmente, é um sintoma dele porque se 
experimenta uma contiguidade entre os dois. O furo de bala, por exemplo, é 
índice de um tiro, como fumaça é índice de fogo. O símbolo, ao contrário, 
opera seguindo a contiguidade instituída, ou seja, depende da adoção de uma 
regra de uso. As bandeiras constituem símbolo das nações; entre as 
bandeiras e as nações não há qualquer relação causal necessária, trata-se 
se convenção. A quase totalidade da linguagem usual, falada e escrita, é de 
natureza simbólica (PEIRCE, 1979, p.10). 

 A proliferação de linguagens e códigos que cresceram no mundo com o 

advento da revolução industrial, através dos meios de reprodução e difusão de 

informações e mensagens, fez surgir uma consciência semiótica, ou seja, uma 

consciência de linguagem em sentido amplo, que por sua vez, provocou uma 

necessidade de uma ciência de que criasse dispositivos de indagação e instrumentos 

metodológicos para desvendar os fenômenos da linguagem, uma dessas fontes que 

brota a semiótica é a doutrina de Peirce  (SANTAELLA, 1983). 

 Peirce considerava que toda produção, realização e expressão humana era 

uma questão de semiótica, mas não a considerava independente e autossuficiente e 

sim uma parte da engrenagem de uma máquina. 

 

 

3.3 A fenomenologia de Peirce 

 

Charles Peirce desenvolveu um esquema de classificação das ciências, a 

saber, a Lógica ou Semiótica que se divide em três áreas: gramática especulativa ou 

semiótica em sentido restrito; esta área nos oferece a fisiologia das formas, isto é, a 

classificação das funções e das formas dos signos; a crítica que consiste no estudo 

da classificação e da validade dos argumentos; e a metodêutica que se baseia no 

estudo dos métodos para se chegar à verdade (NASCIMENTO, 2018) 

Em sua arquitetura classificatória das ciências Peirce coloca a semiótica e a 

própria filosofia dentro de um sistema ainda maior. Assim, dentro dessa arquitetura 

ele considera três tipos de ciências: As ciências da descoberta; as ciências da 

digestão e as ciências aplicadas (SANTAELLA, 1983). 

Segundo Peirce as ciências da descoberta são: Matemática, Filosofia e 

Ideoscopia ou ciências especiais. Esta última divide-se em dois ramos: ciências físicas 



 

e ciências psíquicas. Entretanto, Santaella (1983, p. 24) esclarece que “o “termo 

"psíquico" tem, na acepção peirceana, um caráter tão vasto que, para evitarmos 

maiores equívocos, melhor seria tomá-lo aqui como sinônimo de ciências humanas”. 

Por ser evolucionista, Peirce acreditava que as leis da natureza não eram 

absolutas, mas evolutivas, pois seus princípios não seriam fórmulas rigorosas, mas 

sempre provisórias, pois estariam sempre sujeitas às mudanças contínuas. Todo 

pesquisador, por mais sistemático e rigoroso que seja seu pensamento, é 

essencialmente falível, eis aí o falibismo, doutrina que afirma que, por meio do 

raciocínio, não podemos nunca obter certeza, exatidão e universalidade absolutas. 

Dessa forma, concebe à ciência e à filosofia como processos que crescem 

gradualmente que resultam da mente coletiva (leis internas) que respondem a eventos 

externos (o novo) interagindo com o cotidiano do pesquisador. 

Com o objetivo de expor seu “edifício filosófico”, Peirce elaborou sua arquitetura 

filosófica, obedecendo a uma ordem e uma hierarquia tendo como base a relevância 

de cada área a ser investigada. Dessa forma apresentou em primeiro lugar a 

Fenomenologia, em seguida as Ciências Normativas que se dividem em Estética, 

Ética e Semiótica, que por sua vez, subdivide-se em Gramática Pura, Lógica Crítica e 

Retórica Pura e, finalmente a Metafísica.  

O primeiro critério para o trabalho filosófico é o fenomenológico na acepção de 

Peirce. “A fenomenologia é na minha opinião a mais primitiva das ciências positivas” 

declara Peirce (op.cit, p.15). 

Antes de tudo, o filósofo deve criar a doutrina das categorias, analisando-as 

radicalmente todas as experiências possíveis. Ele não se satisfez coma as categorias 

aristotélicas (mais linguísticas que lógicas), nem com as kantianas, mesmo sendo 

influenciado por ele, considerava suas categorias materiais e particulares e não 

formais e universais. Dedicou grande parte de sua carreira, elaborando, aperfeiçoando 

ampliando o campo de aplicação de suas categorias universais, que segundo ele, não 

surgem de pressupostos lógicos, nem da língua, mas através do apurado exame da 

experiência. Seu método apresenta uma similaridade com o de Hegel, mas com 

influência maior dos estudos das categorias kantianas (SANTAELLA, 1983). 

O que de fato Peirce entende por experiência? Segundo o filósofo, “em filosofia, 

a experiência é o inteiro resultado cognitivo de viver ou experiência é o curso da vida” 

(PEIRCE, 1958). Segundo Ivo A. Ibri (2015, p. 23), a experiência, colocada no nível 



 

filosófico, como resultado cognitivo de nossas vidas, nos faz supor que é capaz de 

semear conceitos que moldam a conduta humana. A experiência é nossa única 

mestra. A experiência tem o poder de fracionar, precipitar e filtrar as falsas ideias, 

eliminando-as e deixando a verdade verter em corrente vigorosa. A fenomenologia 

enquanto área da filosofia que diz respeito às ciências positivas compreende o estudo 

da experiência cotidiana de cada ser humano; Peirce evidencia que é preciso adotar 

uma atitude de simplesmente “abrir os olhos mentais”, de olhar bem para o fenômeno 

e dizer quais são as características que nele nunca estão ausentes. Ou seja, adotar 

uma capacidade de ver ou de reaprender a ver (IBRI, 2015, p. 24). 

A fenomenologia seria a base fundamental para qualquer ciência, encarrega-

se de observar os fenômenos, e nesta análise, postula as formas e propriedades 

universais desses fenômenos. Surgem desse processo as categorias universais de 

toda e qualquer experiência e pensamento, assim, Peirce descarta os julgamentos 

avaliativos a priori. A fenomenologia é independente das ciências normativas, porém 

são por elas desenvolvidas obedecendo a sequência: estética, ética, semiótica ou 

lógica. Estas ciências terão como função “distinguir o que deve e o que não deve ser” 

(SANTAELLA, 1983). 

A estética ocupa-se daquilo que é objetivamente admirável, e é a base da ética 

(ciência da ação ou conduta) que recebe da estética os seus primeiros princípios. A 

semiótica ou lógica classifica e descreve todos os tipos de signos logicamente 

possíveis. A semiótica peirceana colhe seus frutos da fenomenologia, dai surge uma 

fundamentação conceitual para uma filosofia arquitetônica que tem como base os 

conceitos conseguidos através de suas categorias (SANTAELLA,1983). 

É através da fenomenologia que podemos decifrar o mundo como linguagem, 

observando os fenômenos, que podem ser qualquer coisa que surja em nossa mente, 

tanto externamente, como o som, a luz ou o cheiro, como internamente ou visceral, 

como a dor, a lembrança, ou o desejo. Dessa forma Peirce define a fenomenologia 

como uma descrição ou análise das experiências percebidas pelo indivíduo em todo 

momento e todo lugar.  

Ela surge livre de qualquer julgamento, a partir da própria experiência, sem 

questionamentos, mas observando se ela corresponde ou não à realidade. Livre, a 

fenomenologia tem por objetivo fazer surgir às categorias de qualquer fenômeno, 

caracterizando-os, discriminando-os e generalizando-os. Para chegarmos a esse 



 

ponto devemos desenvolver três faculdades: a primeira é a capacidade de contemplar, 

ou seja, de observar o que está diante de nós; a segunda é saber distinguir e 

discriminar as diferenças através dessa observação; e terceiro, generalizar as 

observações em classes ou categorias. 

Em seu ensaio “Sobre uma nova lista de categorias”, trabalho desenvolvido por 

Peirce, durante trinta anos de sua vida (de 1867 a 1897), ele apresentou as suas três 

categorias universais de toda experiência e de todo pensamento. Neste ensaio ele 

conclui que tudo que aparece a consciência ocorre gradativamente através de três 

elementos formais de toda experiência os quais denominou de Primeiridade, 

Secundidade e Terceiridade (SANTAELLA, 1983). 

Estas categorias podem ser comparadas aos três modos mais gerais e 

universais como os fenômenos aparecem à consciência. 

Peirce descreve a primeiridade como algo que consiste numa consciência 

imediata de como tal coisa é, apresenta-se como pura qualidade de ser e de sentir, é 

como se fosse uma impressão ou sentimento in totum. É algo não analisável, inocente, 

frágil e totalmente superficial, indicado e criado pela imaginação. É a pura qualidade 

do sentimento, como a primeira apreensão das coisas de forma imprecisa e 

indeterminada sem significação da coisa em si é um quase signo. 

 

Consciência em primeiridade é qualidade de sentimento e, por isso mesmo é 
primeira, ou seja, a primeira apreensão das coisas, que para nós aparecem, 
já é tradução, finíssima película de mediação entre nós e os fenômenos. 
Qualidade de sentir é o modo imediato, mas já imperceptivelmente 
medializado de nosso estar no mundo: nossa primeira forma rudimentar, 
vaga, imprecisa e indeterminada de predicação das coisas 
(SANTAELLA,1983, p.46). 
 

Um exemplo de primeiridade ocorre quando nos deparamos com uma paleta de 

cores e visualizamos a cor verde, a princípio ela nos aparece pura e simples, sem 

significação, nossa consciência apenas ver o verde. 

A secundidade é a consciência do mundo real, reagindo, pensando, sentindo a 

ação dos fatos, resistindo e reagindo no tempo e no espaço é quando ocorre o 

confronto que nos comove. Esta reação surge de um estímulo, de uma relação diática 

entre o eu e o outro. Nesse momento ocorre o que chamamos de corporificação 

material onde a qualidade se encarna em matéria. O que era quase signo se 

transforma em uma resposta sígnica ao mundo. Portanto, “agir, reagir, interagir e fazer 



 

são modos marcantes, concretos e materiais de dizer o mundo, interação dialógica, 

ao nível da ação, do homem com sua historicidade” (SANTAELLA, 1983, p.46). 

Quando a qualidade do verde se materializa na folha de uma planta, e meu eu 

pensante reage à realidade e interage com a materialidade das coisas e do outro, 

ocorre a secundidade, é o momento em que minha consciência me faz perceber o 

verde da folha.  

Por fim, a terceiridade consiste na aproximação de um primeiro e um segundo 

momento, formando uma síntese intelectual que corresponde à inteligibilidade que 

resulta em um pensamento em signos, ocorrendo assim, uma representação e uma 

interpretação do mundo. Primeiro observa-se o verde puro e simples, segundo há uma 

materialização do verde na folha da planta e terceiro, há uma elaboração cognitiva 

através da interpretação que resulta na afirmação de que a folha é verde. 

Constituem-se na terceiridade as características como a generalidade, a 

infinitude, a continuidade, a difusão, o crescimento e a inteligência. Nesse momento 

ela se transforma em ideia de um signo ou representação. Seria a forma como nós, 

seres simbólicos, estamos presentes no mundo. Isso ocorre quando diante de um 

fenômeno, nossa consciência produz um signo, um pensamento, ocorre a 

interpretação. Santaella explica: 

[...] compreender, interpretar é traduzir um pensamento em outro pensamento 
num movimento ininterrupto, pois só podemos pensar um pensamento em 
outro pensamento. É porque o signo está numa relação a três termos que sua 
ação pode ser bilateral: de um lado, representa o que está fora dele, seu 
objeto, e de outro lado, dirige-se para alguém em cuja mente se processará 
sua remessa para outro signo ou pensamento onde seu sentido se traduz. E 
esse sentido, para ser interpretado tem de ser traduzido em outro signo, e 
assim ad infinitum (SANTAELLA, 1983, p.52). 
 

Em síntese, pode-se afirmar que a semiótica de Peirce foi desenvolvida por 

meio da tricotomia: a primeiridade é apresentada na condição de pura possibilidade, 

aquilo que é em si mesmo, sem relação com nenhum outro. Aquilo que ainda não é. 

É o poder ser. Conforme Ibri (2015, p, 29) primeiro se sugere que haja algo como livre, 

ou seja, é aquilo que não tem outro atrás de si, determinando suas ações; a 

secundidade é a categoria da experiência na qual predomina as contradições, os 

conflitos e a alteridade, poderia ser o processo de estar sendo. O mundo como 

exterioridade, assume o caráter de não ego pelo seu traço de alteridade (IBRI, 2015, 

p. 27). Esta categoria expressa o modo e a forma como colidimos com o mundo. 

Temos nela ação e reação dos fatos concretos da experiência. A secundidade tem 



 

relação com os conhecimentos já adquiridos. Diz respeito ao mundo físico, mundo da 

matéria e, sobretudo, da experiência passada; a terceiridade é a generalidade, 

infinitude, síntese, hábito, tempo. É representação. É a interpretação do mundo. 

O desenvolvimento da cognição descrito por Peirce culmina na noção de 

conhecimento construído no curso temporal da experiência; assim o pensamento é 

operatório, também não pode se desvincular do seu passado e muito menos de sua 

intencionalidade para o futuro. Em virtude disso, Ibri (2015, p. 60) declara que a 

condição de possibilidade de qualquer cognição é uma generalidade real que se 

fundamenta no trabalho intelectual de abstração. Isto significa que, quando sabemos 

de algo podemos prevê-lo no curso da experiência futura, mesmo considerando a 

falibilidade dos processos reais. Ibri afirma: “um mundo que não permite que o 

intelecto generalize é um mundo caótico, constituído de indivíduos por si e para si” 

(ibidem, p.61). 

Percebe-se que Peirce nos demonstra através de suas categorias, a 

primeiridade (qualidade), a secundidade (relação) e a terceiridade (representação), 

como os fenômenos aparecem de forma geral e universal à nossa consciência.  

Segundo Nascimento (2018), a metafísica de Peirce articula o conhecimento da 

realidade marcado não somente pela a existência do mundo fenomênico, no âmbito 

da secundidade, ou seja, guiado por leis da causalidade, mas pela primeiridade, cuja 

presença de elementos fortuitos revela que, se considerarmos o processo 

evolucionário nem mesmo agora os eventos fáticos são absolutamente regulados pela 

lei, porque na natureza encontramos também o acaso (PEIRCE, 1958).  

A categoria terceiridade expressa à síntese fenomênica entre o acaso e a lei, o 

que se justifica no âmbito do conhecimento a ideia que este se encontra em processo 

sempre falível, superando a noção de certeza absoluta em matérias de fato. Em 

termos epistemológicos, Peirce argumenta que a falibilidade não representa o erro no 

sentido vulgar, mas o dado do crescimento do conhecimento humano. Ou seja, é que 

a “evolução não significa outra coisa senão crescimento no mais amplo sentido da 

palavra” (PEIRCE, 1958, p. 174). 

Nesse método investigativo e interpretativo proposto por Peirce, com o intuito 

de compreender as estruturas do conhecimento, ou seja, os variados fenômenos 

existentes de produção do conhecimento, ele utilizou o que foi chamado de tricotomias 

ou tríades. A primeiridade, secundidade e terceiridade originaram outras categorias, 



 

como os termos já descritos, signo, objeto e interpretante, cujos elementos são: ícone, 

índice e símbolo. Do ponto de vista de sua lógica Peirce apresentou as formas de 

argumentos que compõem os modos de raciocínio e os classificou em três tipos: 

abdução, indução e dedução.  

Estas formas de raciocínios são funções essenciais da mente cognitiva. 

A dedução é apresentada de maneira mais tradicional, a indução e a abdução, por 

sua vez, têm na filosofia de Peirce uma peculiaridade. Neste sentido, a vida do 

pensamento em todos os níveis é uma questão de exercício de certos hábitos de 

inferência. Para o desenvolvimento do pensamento lógico é necessário o uso do 

raciocínio dedutivo. No entanto, dos três tipos de raciocínios, a dedução é o raciocínio 

mais simples. Parte de uma premissa maior para uma menor. Ex: Todos os homens 

são mortais; Sócrates é homem, logo Sócrates é mortal. Este tipo de raciocínio carece 

de criatividade, pois não adiciona nada além do que já é do conhecimento, mas é útil 

para a aplicação de regras gerais a casos particulares (NASCIMENTO, 2018). 

O raciocínio indutivo ou sintético é mais complexo do que a dedução, pois é 

mais que a mera aplicação de uma regra geral a um caso particular. Neste caso, parte 

de um caso particular ou da sucessão de casos particulares para inferir uma lei geral. 

Sabe-se de antemão que esta lei é mutável, devido ao falibilismo inerente a 

provisoriedade de toda teoria positiva. O raciocínio indutivo se traduz numa 

generalização a partir de uma pluralidade de singulares. A indução é a experiência na 

qual reside a formação das crenças que moldam a nossa conduta. Segundo Peirce, 

pode ser definida como um argumento que assume que é verdadeiro, a respeito de 

uma coleção inteira; o que for verdade sobre o número de exemplares extraídos ao 

acaso. Pode-se dizer também que, a indução tem caráter estatístico. Vejamos este 

raciocínio indutivo: “Essas rosas são daquele jardim; essas rosas são brancas; todas 

as rosas daquele jardim são brancas. A indução parte de uma teoria em busca de 

fatos que comprovem a sua veracidade” (IBRI, 2015, p. 162).  

Ainda conforme Nascimento (2018) a abdução é a forma de raciocínio, que 

segundo Peirce, se inicia nos fatos, sem em princípio ter qualquer teoria em vista. O 

raciocínio abdutivo parte da experiência observada para a construção do conceito. 

Nesse sentido, a abdução pertence à lógica da descoberta. A abdução busca uma 

teoria. A indução busca os fatos. A consideração dos fatos na abdução sugere uma 

hipótese. Para Peirce, o raciocínio abdutivo é típico de todas as descobertas 



 

científicas revolucionárias. A abdução é a adoção probatória da hipótese (PEIRCE, 

1975). 

A abdução parte de uma visão global dos fatos no qual irão surgindo 

possibilidade de explicações causais: Um exemplo poderia ser ao se deparar com 

pegadas de um equino, estando num país não africano, a abdução mais provável seria 

de que esta marca pertencesse a um simples cavalo, e não de uma zebra. A partir 

desse juízo perceptivo surgem várias inferências abdutivas possíveis: estou no Brasil 

onde não existem zebras no campo livre, portanto as pegadas são de um cavalo. 

Com este raciocínio se obtém uma plasticidade no desenvolvimento do pensar, 

pois se abre uma conexão entre o investigar e a experiência, resgatando um juízo 

perceptivo e um olhar mais acurado sobre os fenômenos (TURISSE, 2002). 

Dessa forma, a lógica abdutiva é vista como uma lógica da descoberta, da 

invenção ou da criação. Peirce conceitua a abdução nos seguintes termos: 

 

Abdução é o processo para formar hipóteses explicativas. É a única operação 
lógica a introduzir ideias novas; pois que a indução não faz mais que 
determinar um valor e a dedução envolve apenas as consequências 
necessárias de uma pura hipótese. Dedução prova que algo deve ser; 
Indução mostra que algo atualmente é operatório: Abdução uma mera 
sugestão de que algo pode ser[...]. A única justificação é que da sugestão a 
dedução pode tirar uma predicação testável pela indução, e que para 
apreender ou compreender os fenômenos só a abdução pode funcionar como 
método (PEIRCE, 1979, p.46). 

 

Em síntese, o pragmatismo é abdução. A máxima pragmatista enquanto lógica 

abdutiva entende a experiência como abertura para o futuro, como uma possibilidade 

que fundamenta a previsão utilizando experiências passadas (dedução e indução). A 

abdução se fundamenta no juízo perceptivo como fonte de conhecimento. Peirce 

apresenta à lógica abdutiva ou inferência hipotética como um lampejo, uma ideia ou 

um ato de insight. Assim, este caminho prova o que algo poderá abrira possibilidade 

de criação de novas hipóteses explicativas não contidas nas premissas e dessa forma 

produzir, como pretendia Peirce, a criação de novas ideias. 

 

 

 

 

 



 

3.4 Análise de ‘A Fixação das Crenças’ e de ‘Como tornar Clara as nossas ideias’ 

 

Peirce sintetizou o pragmatismo em dois artigos de grande importância, são 

eles: The Fixation of Belief (A fixação da Crença) de 1877 e How to Make Ours Ideas 

Clear (Como Tornar Clara Nossas Ideias) de 1878. Nestes textos, ele apresenta a 

doutrina do pragmatismo, chegando a concluir que as nossas crenças são regras de 

ação para evidenciarmos nosso pensamento, sendo necessário reconhecer os efeitos 

práticos relevantes dos objetos na ação humana. “As nossas crenças guiam os nossos 

desejos e moldam nossas ações” (PEIRCE, 1877). 

Peirce, em seu artigo “A Fixação da Crença” (1877) descreve quatro modos de 

fixação das crenças3:  

O primeiro é o “método da tenacidade” este é considerado inapto a firmar-se 

na prática. A própria sociedade o refuta. Aquele que aceita verificará que outros 

homens raciocinam de forma diferente e que, em um momento de maior observação, 

outras críticas são melhores que as suas. Em outras palavras, isso enfraquecerá a 

convicção na crença que se tem. Os que utilizam o método da tenacidade acabam se 

afastando de tudo aquilo que possa alterar suas opiniões, procurando o caminho mais 

brando, fugindo do ser racional, isentando-se da dúvida, e, por fim, não 

proporcionando a oportunidade da indagação. Por conta deste método não se pode 

sustentar na prática e, portanto, ele será facilmente refutado por outro pensamento. 

Porque nesse caso, emerge a necessidade de outros métodos. Pierce assim refuta o 

método da tenacidade: 

 

O homem que o adotar descobrirá que os outros homens pensam de forma 
diferente dele, e estará apto a que lhe ocorra, num momento de maior lucidez, 
que as opiniões desses outros homens são tão boas como as suas, e isto 
abalará a sua confiança na crença (PEIRCE, 1877, p. 11). 

 
 O segundo trata-se do “método da autoridade”, desde os primórdios, se 

sustenta como um dos principais meios de manter determinadas doutrinas teológicas 

e políticas e de resguardar suas características. É utilizado com o intuito de 

                                                 

3  Usaremos nas citações o ano de publicação dos textos The Fixation of Belief (A fixação da Crença) de 1877 e 

How to Make Ours Ideas Clear (Como Tornar Clara Nossas Ideias) de 1878. 



 

estabelecer e manter o poder em numa determinada sociedade, com padrões 

impostos pela força (castigo). É um método de supremacia mental e moral. Não vigora, 

pois é rebatido pela crítica e pela evolução da história. Peirce esclarece suas objeções 

a este método afirmando: 

Se escrutinarmos o assunto atentamente, descobriremos que não existiu um 
único de seus credos que tenha permanecido sempre o mesmo, e, contudo, 
a mudança é tão lenta que permanece imperceptível durante a vida de uma 
pessoa, de forma que a crença individual permanece sensivelmente fixada. 
Para a massa da humanidade, então, não existe talvez, melhor método que 
este. Se é seu impulso mais elevado serem escravos intelectuais, então 
deverão permanecer escravos (PEIRCE, 1877, p.13). 

 

O terceiro trata-se do método a priori. Este considera que seus próprios 

conceitos fundamentais estão em conformidade com a razão. Todavia, para Peirce, a 

razão de um filósofo não é a razão de outro filósofo. Este método leva ao fracasso, 

porque torna a pesquisa algo equivalente ao desenvolvimento do gosto, já que este 

não se diferencia de modo substancial do método da autoridade. O filosofo também 

refuta este método.  Examinamos este método a priori como algo que submete a 

nossa liberdade às nossas opiniões e possui elemento acidental e caprichoso. Mas o 

desenvolvimento, embora seja um processo que elimina o efeito de algumas 

circunstâncias casuais, magnifica o efeito de outras. Logo, este método não difere de 

forma essencial do da autoridade. (PEIRCE, 1877, p.15). 

 

Faz da inquirição algo semelhante ao desenvolvimento do gosto: mas o 
gosto, infelizmente, é sempre mais ou menos um assunto de moda, e 
consequentemente os metafísicos nunca chegaram a fixar qualquer acordo, 
mas o pêndulo tem balançado para trás e para frente, desde os tempos mais 
remotos até aos mais recentes, entre uma filosofia mais material e uma mais 
espiritual. E assim a partir disto, que tem sido chamado o método a priori; 
somos conduzidos, na frase de Lord Bacon, a uma verdadeira indução 
(PEIRCE, 1877, p.15). 

 

O quarto e último trata-se do método científico. Para Peirce, o meio de 

estabelecermos nossas crenças de forma válida se dá corretamente ao aplicarmos o 

método científico. Assim, afirma o autor: existem coisas reais, cujas características 

são inteiramente independentes das nossas opiniões acerca delas: estas realidades 

afetam os nossos sentidos de acordo com leis regulares, e embora as nossas 

sensações sejam tão diferentes como o são as nossas relações aos objetos, contudo, 

tirando proveito das leis da percepção, podemos descobrir através do raciocínio como 



 

as coisas realmente são; e qualquer homem, se possuir suficiente experiência e 

raciocinar o suficiente sobre o assunto, será conduzido à única conclusão verdadeira. 

(PEIRCE, 1877, p.16). 

Este método adotado por Peirce é considerado o mais útil e adequado para o 

exercício do raciocínio e para se obter um conhecimento seguro, pois a inteligência 

humana é científica, aprende com a experiência, a partir de coisas reais 

independentes da opinião. Dessa forma, verdadeiro é o prático e o experimental. 

Peirce caracteriza o método cientifico com a argumentação: 

 

Existem coisas reais, cujas características são inteiramente independentes 
das nossas opiniões acerca delas; estas realidades afectam os nossos 
sentidos de acordo com as leis regulares, e embora as nossas sensações 
sejam tão diferentes como o são as nossas relações aos objetos, contudo, 
tirando proveito das leis da percepção, podemos descobrir através do 
raciocínio como as coisas realmente são; e qualquer homem, se possuir 
suficiente experiência e raciocinar o suficiente sobre o assunto, será 
conduzido à única conclusão verdadeira ( PEIRCE, 1877, p.16). 
 

Como se vê Peirce opta pelo método cientifico, e por meio deste raciocínio 

podemos conhecer realmente as coisas como elas são. Ressalta-se que Peirce 

advoga a mentalidade científica com o objetivo de fazer com que os homens não se 

submetam mais a conhecimento vulgares, metafísico, ou seja, à crenças falhas e 

inconsistentes. 

Ele busca reafirmar sua máxima sobre o significado de um conceito que consiste 

em suas consequências práticas e sua aplicação. O pragmatismo de Peirce ou 

pragmaticismo, como ele preferia chamar, se assenta na ideia de que “o sentido de 

um conceito ou proposição só pode ser explicado pela consideração dos seus efeitos 

práticos. 

O objetivo em fixar nossas crenças por meio do método científico nos ajuda a 

solucionar as confusões conceituais relacionadas ao significado de conceitos e 

consequências práticas.  Dessa maneira, implica na utilização exitosa do método das 

ciências e sua consequente aplicação às questões filosóficas. O método pragmatista 

permite clarificar conceitos como “realidade” ou “probabilidade”, permite mostrar como 

podemos chegar às conclusões verdadeiras na investigação e como podemos afirmar 

que não há nada incognoscível que não se possa estabelecer-se aplicando o método 

das ciências (BARRENA e NUBIOLA, 2014). 



 

No artigo "How to Make Our Ideas Clear” [Como tornar as nossas ideias claras] 

de 1878, Peirce começa por criticar a filosofia René Descartes em relação à 

apreensão das ideias. A crítica centra-se nas noções de clareza e distinção. Peirce 

escreveu que: 

Uma ideia clara é definida como uma que é apreendida de tal 
forma que será reconhecida onde quer que se encontre, de modo que nunca 
será confundida com outra. Se esta clareza faltar, dir-se-á então que é 
obscura.  Isto é um exemplo bem típico de terminologia filosófica; mesmo 
assim, pois que estão a definir clareza, eu desejaria que os lógicos fossem 
um pouco mais claros na sua definição. Não falhar nunca no reconhecimento 
de uma ideia, e não a confundir em quaisquer circunstâncias com outra, não 
importa sob que forma mais recôndita, implicaria, com efeito, uma força e uma 
clareza tão prodigiosas do intelecto como se encontram raramente neste 
mundo (PEIRCE, 1878, p.02). 

 

Em primeiro lugar, ele objeta contra a ideia de clareza como sendo a 

capacidade de reconhecer uma ideia em qualquer circunstância em que ela ocorra, 

sem confundi-la com nenhuma outra. Peirce formula duas objeções: primeiro; esta 

ideia representa uma capacidade sobre-humana, isto é, quem poderia reconhecer 

uma ideia em todos os contextos e em todas as formas em que ela aparecesse, sequer 

duvidando de sua identidade? Identificar uma ideia com este grau de universalidade 

é uma tarefa extremamente difícil, Peirce deduz que com certeza esta tarefa implicaria 

uma força e uma clareza tão prodigiosas do intelecto que raramente encontramos 

neste mundo (PEIRCE, 1878).  

Em segundo lugar, como não há objetividade que comprove a clareza em todas 

as circunstâncias e contextos, o reconhecimento desta ideia seria uma espécie de 

familiaridade com a ideia de ‘causa’. Neste caso, o sentimento de familiaridade conduz 

a um sentimento subjetivo, uma impressão, sem nenhum valor lógico. Nesse sentido 

Peirce argumenta: 

Suponho, contudo, que, quando os lógicos falam de "clareza", apenas 
querem significar uma tal familiaridade comum ideia, visto que encaram essa 
qualidade como sendo de pouco mérito, já que tem de ser complementada 
com uma outra, a que chamam distinção (PEIRCE, 1878, p.02) 

 

Quanto à noção de distinção, esta foi introduzida para resolver as deficiências 

da ‘clareza’, uma vez que se exige que todos os elementos de uma ideia sejam claros. 

Com o critério da ‘distinção’ haveria a possibilidade de definir uma ideia em termos 

abstratos 

 



 

Uma ideia distinta é definida como uma que não contém nada 
que não seja claro. Isto é linguagem técnica; por conteúdo de uma ideia os 
lógicos entendem o quer que esteja contido na sua definição. Assim, uma 
ideia é apreendida distintamente, no parecer deles, quando pudermos dar 
uma definição precisa dela em termos abstractos (PEIRCE, 1878, p.02). 

 

Neste aspecto, a crítica de Peirce às noções de clareza e distinção formuladas 

por Descartes, consiste em negar que seja possível decidir entre uma ideia que parece 

clara e outra que não o é. Ele ilustra esta objeção mostrando que, há homens que 

parecendo estar esclarecidos e determinados, defendem opiniões contrárias sobre 

princípios fundamentais. Alguém pode estar muito convencido da clareza de uma ideia 

que não o é (PEIRCE, 1878). 

Conforme Peirce a distinção de Descartes entre ideias claras e distintas 

estavam confiadas ao âmbito da introspecção, inclusive para o conhecimento das 

coisas externas, o que poderia levar qualquer homem de um bom domínio de dialética 

a “provar” a claridade e distinção das ideias. Ele rejeita a premissa apriorísticas de 

Descartes porque bastaria o domínio da prova dialética e não o exame no âmbito da 

experiência.   

Quando Descartes se lançou à reconstrução da filosofia, o seu primeiro passo 
foi (teoricamente) permitir o cepticismo e abolir a prática dos escolásticos, em 
procurarem na autoridade a última fonte de verdade. Feito isso, procurou uma 
fonte mais natural dos verdadeiros princípios, e julgou encontrá-la na mente 
humana; passando assim, pela via mais directa, do método da autoridade 
para o da aprioridade, como descrevi no meu primeiro artigo (PEIRCE, 1878, 
p. 03). 
 

Ele mostrou que Leibniz tinha razão em parte quando afirmava ser evidente 

que uma peça de um mecanismo não possa trabalhar perpetuamente se não se 

alimentar-se de alguma energia. Entretanto, faltou a Leibniz entender que a máquina 

da mente apenas pode transformar o conhecimento, mas nunca originá-lo. Essas 

considerações são importantes para Peirce em sua oposição às definições abstratas 

em Filosofia. 

Este grande e singular gênio foi tão notável no que não conseguiu ver como 
no que viu. Que um mecanismo não podia trabalhar perpetuamente sem que 
fosse, de alguma forma, alimentado com energia, era algo perfeitamente 
evidente para ele; contudo, não entendeu que o mecanismo da mente só 
pode transformar conhecimento, mas nunca originá-lo, a menos que 
alimentado com factos da observação (PEIRCE, 1878, p.03). 
 

Ao contrário do método intuitivo cartesiano, Peirce propõe um método baseado 

na engenharia do pensamento moderno.  De modo que, a aplicação da máxima 



 

pragmatista seria um instrumento eficaz para interpretar um signo ou o significado de 

uma ideia. Neste sentido, ele argumenta que o pensamento, como um sistema de 

ideias, tem uma única função, que é a produção da crença. Peirce afirma que temos 

“o direito de pedir que a lógica nos ensine como tornar as nossas ideias claras; [...] 

Saber o que pensamos; sermos senhores do que queremos significar, isso será um 

fundamento sólido para pensamentos grandes e de peso” (PEIRCE, 1878, p.05). 

Dessa forma é preciso se opor a falta de sentido presente em quase todas as 

afirmações metafísicas, e, às vezes, até mesmo seu total absurdo. Além dessa forma 

crítica, o pragmatismo deveria constituir um método de reconstrução ou de explicação 

dos significados de conceitos poucos claros. 

Neste ensaio Pierce empregou os termos dúvida e crença para designar o início 

de qualquer questão, não importa se grande ou pequena. Ele afirmava que 

independentemente do modo como à dúvida é suscitada, ela estimula a mente a uma 

atividade que pode ser fraca ou enérgica, calma ou turbulenta. Quando decidimos 

como deveremos agir, obtemos consciência das circunstâncias que causaram a nossa 

hesitação e chegamos à crença. O pensamento em ação tem como seu único motivo 

chegar ao descanso do pensamento; e tudo o que não se reportar à crença, não faz 

parte do próprio pensamento. A essência da crença é a criação de um hábito. Para se 

chegar à crença, precisamos ter certos comportamentos práticos. Assim, nossa ideia 

de qualquer coisa é a nossa ideia dos seus efeitos sensíveis, esclarece Peirce 

(PEIRCE, 1878).  

Diferentemente de postular uma teoria da verdade em termos tradicionais, 

Peirce, descreveu que a unidade do sistema ‘pensamento’, reside na sua função, na 

sua atividade. Peirce destaca que “a acção do pensamento é excitada pela irritação 

da dúvida, e que cessa quando se atinge a crença; de modo que a produção da crença 

é a única função do pensamento” (PEIRCE, 1878, p.9). A crença é apaziguadora da 

dúvida. 

Entretanto, ao ‘sossegar’ a irritação da dúvida, a crença atua como uma regra 

de ação; tornando-se um hábito.  A crença tem a função de acabar com a hesitação, 

portanto ela torna-se um guia de ação. Por exemplo, se eu julgar que determinado 

objeto é um garfo, então me servirei dele para levar à boca certos alimentos sólidos. 

A crença de que esse objeto é um garfo condiciona as ações que farei com ele. A 



 

essência da crença é a criação de um hábito; e diferentes crenças distinguem-se pelos 

diferentes modos de ação a que dão origem.  

Peirce ilustra também a criação de hábitos comparando o pensamento à 

audição de uma melodia. Temos uma percepção direta dos sons que compõem a 

melodia e uma percepção indireta. Sabemos que cada som representa uma nota e 

dele temos consciência ao ouvi-lo num determinado momento, podemos separá-los 

os sons que ouvimos antes dos sons que ouviremos depois. Em contrapartida, a 

melodia é um elemento mediato à consciência, mediado pelo conjunto dos sons que 

a compõem.  O pensamento é tal qual uma melodia, é ação; tem começo, meio e fim 

e consiste na congruência da sucessão de sensações que passam pela mente; o 

pensamento é a linha da melodia na sucessão de nossas sensações (PEIRCE, 1878).  

O hábito não é mais do que o conjunto de todas essas ações, tanto reais como 

possíveis. Imagine um chinês de uma aldeia remota do interior da China, que se serve 

normalmente de pauzinhos para levar à boca os alimentos sólidos, e que encontra um 

garfo perdido por um viajante ocidental, a sua crença acerca desse objecto pode ser 

completamente diferente. Pode julgar, por exemplo, que se trata de um ancinho para 

pequenos vasos de flores. Nesse caso, a sua crença consistirá em servir-se dele para 

tratar a terra dos seus vasos. Vimos, portanto, que as crenças determinam a ação. 

Mas, nem sempre as mesmas crenças determinam as mesmas ações. Se as crenças 

se alteram, as ações também se alteram. É por isso que, o hábito constitui a identidade 

da crença (PEIRCE, 1878).  Desse modo, "diferentes crenças se distinguem pelos 

diferentes modos de ação a que dão origem", (PEIRCE, 1958).  Enquanto identidade 

da crença, o hábito de ação é o critério para avaliar as diferenças entre crenças. O 

que decide então da identidade ou a diversidade das crenças, não são meras 

palavras, mas, sim, ações empiricamente verificáveis, já que os referidos resultados 

de ação são resultados sensíveis. 

Peirce passa a considerar neste ensaio como se aplicaria à máxima 

pragmatista a uma experiência cujo princípio de verdade é a consideração das 

consequências práticas dos objetos, ou seja, de seus efeitos concebíveis. Com um 

exemplo simples o autor pergunta o que queremos dizer ao chamar de dura uma 

coisa. Se utilizarmos como exemplo o conceito “o diamante é duro”, será necessário 

para se confirmar a validade deste conceito submetê-lo ao teste de atrito 



 

(experiência). Se o diamante se mostrar não riscável, este conceito será considerado 

válido. 

Nesse caso ou em qualquer outro exemplo, deverá haver uma ligação entre o 

pensamento e a ação, ou seja, conceber o que uma coisa seria, é conceber como ela 

funciona, ou citando a expressão que Peirce utilizava: conceber suas “consequências 

práticas”. 

Por fim, Peirce desenvolveu quatro objeções filosóficas que o ajudaram a 

desenvolver o tema da fixação das crenças e de como tornar clara nossas ideias: 

primeiro; não temos poder de intuição; segundo; não temos poder de introspecção; 

terceiro; não podemos pensar de outra maneira a não ser por meio de signos e, quarto; 

não temos concepção nenhuma sobre o absolutamente incognoscível 

(NASCIMENTO, 2018).  

 

  

3.5. Como ensinar filosofia à maneira pragmatista 

 

Nesta seção o objetivo da pesquisa é apresentar elementos da atividade 

pedagógica que sejam compatíveis como a filosofia pragmatista, no sentido de poder 

indicar determinadas maneiras e formas de ensinar filosofia tendo como princípio a 

matriz filosófica da corrente pragmatista. Embora estes autores tenham produzido na 

transição do século XIX para o século XX, suas ideias são fontes inspiradoras no 

presente, pois o pragmatismo priorizou a unidade teoria e prática, a superação dos 

dualismos pedagógicos da escola tradicional, passando a adotar perspectivas de 

ensinar e aprender através da interação entre aprendizes, ambiente e docente.  

O pragmatismo, através do pensamento de seus clássicos, principalmente de 

Peirce, seu fundador, nos deixa um legado que se apresenta através de seu método 

que auxilia a esclarecer e resolver problemas que são enfrentados nos dias atuais. 

Esta corrente filosófica não se mostrou ultrapassada e engessada, mas pelo contrário, 

mostra-se viva e atual, reinventando-se, inspirando e influenciando pensadores com 

sua forma de pensar e de conceber as ideias de uma forma geral e em especial a 

educação. 



 

Para os pragmatistas, o alvo é o futuro, segundo Barrena, “o significado de uma 

ideia reside exclusivamente em seu efeito aplicável sobre uma conduta futura” 

(BARRENA, 2015, p.51). Isto nos faz perceber que os indivíduos podem e devem agir 

sobre o seu próprio destino. Dessa forma, esta corrente filosófica propõe métodos 

criativos de investigação e descobertas, empregando uma filosofia da imaginação e do 

crescimento a ser aplicada ao processo educacional. 

O pensamento tem uma função construtiva, criativa, orientada ao futuro. 
Somos participantes ativos no universo inacabado. Existe uma ligação entre 
mente e o ambiente que experimentamos, num processo temporário e 
criativo. Existe uma resposta criativa da mente ao mundo que a rodeia. As 
ideias não são cópias do mundo, mas maneiras de organizá-lo (BARRENA, 
2015, p.51). 
 

O método pragmatista aplicado à educação contribuirá bastante no sentido 

de valorizar as ideias projetadas para o futuro, utilizando-se da experiência e 

principalmente aliando teoria à prática. O pragmatismo então, transforma-se numa 

teoria da aprendizagem, que consistirá num ato de aprender com base na 

experiência, transformando a dúvida em crença, num processo prático, observando 

as possíveis consequências das ideias e dos conceitos estudados em novos modos 

de ação. Este aprender com a experiência tem como influência o espírito científico 

que será adotado no processo de ensino-aprendizagem. 

Como observa Barrena, o mais característico do pragmatismo não seria fixar-

se somente nas consequências futuras, mas observar as consequências práticas, 

ou seja, saber se algo funcionará ou não, como também no aprender fazendo. Isto 

demonstra uma mudança revolucionária no panorama educativo. Ela resume tudo 

isso na frase: ”por as ideias à prova através da ação” (BARRENA, 2015, p.53). 

É nesta frase que se consolidam os pilares básicos em que se ergue a 

educação pragmatista. O primeiro pilar seria o “espírito científico”, pois o ato de por 

algo à prova significa a capacidade investigativa do indivíduo; O segundo pilar seria 

“a unidade do ser humano”, considerar este ser humano como uma unidade, uma 

subjetividade, acreditar em sua continuidade em vários âmbitos de seu 

desenvolvimento que se manifestarão em suas ideias e ações; o terceiro pilar seria 

“a criatividade”, onde a mente inventiva do ser humano irá propor provas para o 

sucesso de sua criação. 



 

Dessa forma torna-se claro que a proposta de uma educação pragmatista 

desenvolve-se nos moldes do método científico, onde se comprova a ideia pela 

experiência, acreditando que o aluno é uma subjetividade a desenvolver-se com 

práticas criativas aplicadas à sua conduta. 

 A teoria de Dewey se inscreve na chamada educação progressiva. Um de seus 

principais objetivos é educar a criança como um todo. O que importa é o crescimento 

físico, emocional e intelectual. O princípio é que os alunos aprendem melhor 

realizando tarefas associadas aos conteúdos ensinados. Atividades manuais e 

criativas ganharam destaque no currículo e as crianças passaram a ser estimuladas 

a experimentar e pensar por si mesmas. Nesse contexto, a democracia ganha peso, 

por ser a ordem política que permite o maior desenvolvimento dos indivíduos, no papel 

de decidir em conjunto o destino do grupo a que pertencem. Dewey defendia a 

democracia não só no campo institucional, mas também no interior das escolas 

(DEWEY, 1959). 

A experiência educativa é, para Dewey, reflexiva, resultando em novos 

conhecimentos. Deve seguir alguns pontos essenciais: que o aluno esteja numa 

verdadeira situação de experimentação, que a atividade o interesse, que haja um 

problema a resolver, que ele possua os conhecimentos para agir diante da situação e 

que tenha a chance de testar suas ideias. Reflexão e ação devem estar ligadas, são 

parte de um todo indivisível. Dewey acreditava que só a inteligência dá ao homem a 

capacidade de modificar o ambiente a seu redor. 

Portanto, esta abordagem tem uma importância significativa para a superação 

de formas tradicionais de ensinar que ainda estão baseadas numa concepção 

mentalista e representacionista do conhecimento. Com base nestas ideias, 

destacamos a importância de uma educação criativa, que ensina não só conceitos e 

sim uma série de habilidades e atitudes necessárias para que os alunos cresçam 

como pessoas; resolvam problemas e desenvolvam uma inteligência prática. O 

pragmatismo no âmbito educacional leva em consideração aquilo que deve conter nos 

planos de estudo; sem esquecer os conteúdos necessários para despertar o interesse 

e o esforço dos alunos. Este plano deve ser participativo e realista, voltado para a 

experiência vivida pelo aluno, com atividades que não sejam meros textos e dados e 

sim procurando a compreensão do que se ensina, articulando o entendimento, os fins 

e as consequências do que se aprende.     



 

   Em virtude disso, é preciso considerar que um plano de estudo com 

característica pragmatista conduz ao crescimento integral da pessoa, ao 

desenvolvimento de sua racionalidade no sentido mais amplo da palavra, como 

declarou Sara Barrena (2015). Conforme esta autora, um currículo pragmatista não é 

uma lista estática de conteúdos e sim um processo comunicativo e dinâmico 

(BARRENA, 2015) 

Há, portanto, uma necessidade de inclusão de um plano de estudo que 

desenvolva habilidades que contribuirão para que o aluno aprenda a pensar, 

ultrapassando as barreiras de uma área específica e se convertendo em algo que o 

aluno poderá aplicar em qualquer circunstância e área do saber. Estas habilidades 

auxiliarão o aluno tanto a raciocinar como a viver melhor (BARRENA, 2015, p.129). 

O “ensinar” ou “fazer filosofia”, é uma atividade que entende que cabe à filosofia 

fornecer hipóteses que devem ser testadas na prática social, e em determinadas 

circunstâncias históricas, pois o pragmatismo se torna eficaz quando se envolve com 

os problemas vivos das relações sociais.  

           O pragmatismo enquanto escola filosófica se opôs à prática do fazer filosófico 

academicista cujo trabalho dava-se de forma afastada dos problemas concretos das 

pessoas, com teorias abstratas, que não ajudariam a compreender o papel de cada 

um na sociedade e favorecer o seu conhecimento.  

Opondo-se a essa posição, tanto Peirce, James e Dewey, enquanto 

representantes desta corrente, concebiam uma nova filosofia: a filosofia ligada à 

experiência dos homens e mulheres no mundo, com capacidade para refletir e intervir 

nos problemas da sociedade atual, com um olhar crítico sobre a ordem social e 

institucional vigente. Acreditam que a educação contemporânea deva assumir um 

papel e uma função de contribuição para a construção de uma sociedade 

verdadeiramente democrática. Assim, o ideal pragmatista consistiria em considerar a 

educação a chave para transformar as pessoas, a sociedade e o mundo 

(NASCIMENTO, 2017, p. 198).  

Para ensinar à maneira pragmatista, a criatividade torna-se a sua principal 

característica. O ser humano é, em sua essência criativo, não somente no que diz 

respeito às suas criações artísticas, mas em tudo que ele faz. A criatividade lhe 

proporciona crescimento pessoal, autonomia em suas ações fazendo-o pensar por si 

mesmo.  



 

Porém, no contexto em que estes pensadores produziram seus trabalhos, no 

final do século XIX e início do século XX, uma proposta de educação baseada na 

criatividade, gerou críticas oriundas do modelo tradicional de educação que atribuía à 

criatividade um sentido de indisciplina e rebeldia. Mas na verdade o que este método 

realmente propunha seria uma luta contra o conformismo e pela falta de ambição 

intelectual, como afirma Barrena: “se pretende aplicar a imaginação nas escolas, o 

ensino não pode seguir um plano pré-concebido, fixo, mas deverá adaptar-se de forma 

criativa às circunstâncias das pessoas”. (BARRENA, 2015, p.58). 

Nesse sentido, Barrena continua argumentando:  

Percebe-se quão inovadora e arrojada se apresentou ao mundo esta nova 

proposta educacional na qual posiciona o aluno no centro do processo 

ensino-aprendizagem, rompendo paradigmas educacionais rígidos que até 

então não levavam em conta a subjetividade do aluno e a liberdade de ensinar 

por parte do professor. Contrapondo-se a este paradigma, vislumbra-se “uma 

educação que valoriza a originalidade de cada aluno, o próprio aluno, o que 

constitui sua personalidade e como ela é expressada, conforme o espírito 

do pragmatismo, em suas ações (Barrena,2015, p.58). 

 

Questiona-se agora , qual seria o papel do professor nesse processo. Como 

destaca Barrena (2015), para ser um bom educador se faz necessário também ser 

um bom pragmatista, o que implica não fechar nunca a própria mente, seguir sempre 

aplicando e desenvolvendo hábitos experimentalista, escutar a experiência, criar 

novas hipóteses, examinar as consequências e marcar futuros cursos de ação. 

Assim, concebe-se a sala de aula como um espaço social de interação, de 

compartilhamento e troca de experiências, a comunicação torna-se naturalmente 

um ato educativo tanto para o emissor como para o receptor, mas a partir do 

momento em que a “mensagem” torna-se moldada, repetitiva e rotineira, ela perderá 

seu poder de educar.  

Em seu artigo “O papel do pragmatismo de Peirce na educação”, Patrícia 

Turrisi (2002), faz uma abordagem crítica da chamada “instrução direta”, mais 

conhecida como aula expositiva, bem como do método construtivista. Nesta 

abordagem é analisada a postura do professor no processo de ensino 

aprendizagem, quando este utiliza os métodos de ensino em discussão, como 

também os reflexos destas práticas educacionais sobre o desenvolvimento dos 

alunos.  

A educação nos dias de hoje, repudia e faz severas críticas ao modelo de 



 

educação tradicional, mas de uma certa forma, ainda se mantém fortemente ligada a 

este modelo. A instrução direta é tradicional tanto para os professores quanto para 

os alunos, pois vem empregando scripts altamente elaborados com interlúdios de 

perguntas e repostas classificados como “interação”(TURRISI,2002). 

Nesse sentido, a instrução direta, torna-se uma comunicação unilateral, que 

em sua essência não transforma os alunos e nem os professores em pensadores 

críticos e amantes da pesquisa, mas em meros repetidores. Como descreve Turrisi 

(2002), a performance do instrutor em sua aula expositiva seria acompanhada por 

um texto, com conteúdo idêntico fornecido aos alunos, onde este enfatiza tópicos que 

serão cobrados e testados ao final do curso. Este teste consistiria em avaliar se os 

alunos absorveram o conteúdo das aulas expositivas e dos textos através da 

memorização de fatos e formulações de conceitos, como se os alunos tivessem, 

com sucesso, adquirido certas “habilidades”. Esse modelo é analogo ao que Paulo 

Freire chama de “educação bancária”. O aluno é como uma caixa e o professor 

ensina depositando  conhecimento nessa caixa, ou seja, o aluno é um receptor 

passivo da entrega dos conhecimentos e fatos (TURRISI, 2002). 

Analisando este método de instrução direta, percebe-se sua similaridade com 

o método da autoridade descrito por Peirce em seu artigo a “A fixação da crença”, 

onde segundo seu autor, 

 [...] a mudança é tão lenta que permanece imperceptível durante a vida de 
uma pessoa, de forma que a crença individual permanece sensivelmente 
fixada. Para a massa da humanidade, então, não existe talvez melhor 
método do que este. Se é seu impulso mais elevado serem escravos 
intelectuais, então deverão permanecer escravos (PEIRCE, 2020,p.02).  

 

Dessa forma, a instrução direta “escraviza” o aluno,  tornando-o um súdito 

obediente à autoridade do professor. Nesse sentido, Turrisi (2002) argumenta: 

O método de instrução tradicional, direta, ou da aula expositiva, seria, nos 
termos de Peirce, autoritário. Ou seja, alguém que não o crente 
subsequente decide o que as crenças deverão ser, expressa-as, e as 
reforça (através das provas e das consequências profissionais das provas). 
O crente subsequente recita e reporta essas crenças o mais lealmente 
possível. As crenças não precisam se ajustar bem aos crentes, nem ser 
contingentes com sua própria experiência ou com a dos outros, nem ser 
internamente coerentes com as crenças de outros. A chamada para a 
rebelião contra o sistema de educação tradicional é uma consequência de 
objeções às limitações do ensino e aprendizado acrítico e autoritário 
(TURRISI, 2002, p.06.). 
 



 

Em relação à crítica ao construtivismo para Turrisi, esta proposta projeta um 

sistema de educação no qual a construção do significado e do aprendizado recai sob 

o estudante individual. Esbarra numa espécie de renascimento do método a priori, 

descrito por Peirce. Essa noção contemporânea de construtivismo de que todo 

conhecimento é uma construção mental, contrapõe-se ao método científico indicado 

por Peirce. O construtivismo, segundo Turrisi (2002) demonstra uma atitude 

apriorística e nada científica.  Saunders apud Turrisi (2002), em The Constructivist 

Perspective: Implications and teaching strategies for science pontuava: 

O construtivismo pode ser definido como a posição filosófica que defende 
que qualquer assim chamada ‘realidade’ é, no sentido mais imediato e 
concreto, a construção mental daqueles que acreditam que a tenham 
descoberto e investigado. Em outras palavras, o supostamente encontrado 
é uma invenção cujo inventor não está consciente de seu ato de invenção e 
que considera algo que existe independentemente dele; a invenção então 
se torna a base de sua visão de mundo e de suas ações (SAUNDERS apud 
TURRISI, 2002, p.126). 

 
Não pode-se negar as contribuições do construtivismo à educação como o 

incentivo ao pensar, tendo como exemplo o aprendizado colaborativo, o trabalho em 

grupo, a experimentação, a solução de problemas, discussão, entre outaras técnicas 

que estimulam a interpretação e avaliação de fenômenos abordados em sala de 

aula. Porém, a proposta educacional para o pragmatismo deve ser baseada na 

metodologia científica e na lógica. 

Uma vez colocadas estas críticas ao processo educacional, surge o 

momento de refletir sobre as propostas do pragmatismo como método educacional. 

Segundo Peirce, 

 A primeira lição que temos o direito de pedir que a lógica nos ensine é como 
tornar nossas ideias claras; e é muito importante, só desprezada pelas 
mentes que dela mais necessitam. Saber o que pensamos, sermos 
senhores do que queremos significar, isso será um fundamento sólido para 
pensamentos grandes e de peso” (PEIRCE,1877, p.05). 
 

Ensinar a pensar seria o maior desafio do pragmatismo enquanto método 

educacional, e principalmente nas aulas de filosofia e, como já foi dito, tudo 

começaria com o ensino da lógica. Sobre o ensinar à maneira pragmatista, Turrice 

observa: “Já deveria estar aparente que uma educação pragmatista, utilizando uma 

abordagem lógica para encontrar “quais efeitos que poderiam concebivelmente ter 

consequências práticas, nós concebemos que o objeto de nossa concepção tenha” 

incutiriam hábitos mentais nos estudantes que os cientistas precisam possuir, em 



 

alguma medida. As descobertas da ciência, não uma pequena influência em todas 

as nossas vidas, não pareceriam então meramente “construções da realidade”, mas 

conclusões que surgiram através de um processo rigoroso envolvendo o 

engajamento do pensamento com a realidade. A habilidade do pragmatismo de 

influenciar a concepção da realidade do estudante, e o engajamento com ela, 

melhoraria significativamente a educação moderna” (TURRISI,2002). 

A proposta central é fazer com que os alunos pensem por si mesmos, formar 

suas opiniões, não acreditando que elas sejam corretas, mas desenvolver sua 

própria forma de pensar como um exercício, num processo de crescimento 

incessante, com o intuito de adquirir hábitos lógicos, para isso Barrena sugere que 

o estudante não somente deva obter informações e novidades, mas crescer 

enquanto “pensador” e para isso ele deveria adquirir hábitos lógicos, ou seja, deveria 

aprender a pensar, no entanto aprender a pensar num sentido amplo, ampliando 

todas as suas faculdades, a pensar e imaginar por si mesmo, de forma que possa 

saber o que é mais conveniente, tanto na educação como na vida. Um dos principais 

objetivos da educação seria portanto, ensinar o estudante a controlar seu processo 

de raciocinar. Quando a pessoa consegue dirigir seu próprio pensamento, definir 

seus objetivos, estará capacitada para atingir seus fins. Aprender a pensar então, 

seria, aprender a raciocinar com rigor, como ensina a lógica. (BARRENA, 2015, 

p.73) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

4.METODOLOGIA 

 

O trabalho foi produzido a partir de uma questionamento sobre “como ensinar 

filosofia à maneira pragmatista”, para se obter respostas a esse questionamento a 

investigação foi alicerçada numa pesquisa qualitativa que, segundo Silva e Menezes 

(2011), há uma relação dinâmica entre o mundo real e o sujeito, isto é, um vínculo 

indissociável entre o mundo objetivo e a subjetividade do sujeito que não pode ser 

traduzido em números. Para estes autores: 

 

A interpretação dos fenômenos e a atribuição de significados são básicas 
no processo deste tipo de pesquisa. Não requer o uso de métodos e 
técnicas estastísticas, pois o próprio ambiente natural é a fonte direta para 
a coleta de dados e o pesquisador é o instrumento-chave , analisando seus 
dados indutivamente. O processo e seu significado foram os focos principais 
de abordagem (SILVA e MENEZES, 2001, p.20).  
 

Para a construção de uma base mais sólida, o trabalho, que aborda aspectos 

variados  do pragmatismo enquanto corrente filosófica, foi desenvolvido a partir de 

material já publicado, constituído principalmente de livros, artigos de periódicos e 

atualmente com material disponibilizado na internet. 

Buscou-se quem já escreveu e o que já foi publicado sobre o assunto, que 

aspectos já foram abordados, quais lacunas existentes na literatura. Objetivou-se 

determinar o “estado da arte”, que é uma referência ao estado atual de 

conhecimento sobre o pragmatismo que está sendo objeto de análise e estudo. De 

forma geral, produziu-se uma revisão histórica sobre o tema pesquisado . Portanto, 

a origem, fundadores, principais representantes e seus seguidores, principais 

categorias teóricas, aplicação desta filosofia à educação, sobretudo, nas aulas de 

filosofia no ensino médio, foi o percurso teórico metodológico adotado. 

Por se tratar de uma investigação filosófica, epistemológica e educacional, 

foi feita neste trabalho uma análise hermenêutica de textos relacionados ao 

pragmatismo. Esta pesquisa tratará o texto filosófico como uma peça 

argumentativa, de maneira que possa revelar, em linhas gerais, as seguintes 

condições: o autor investigado, o contexto ou circunstâncias históricas 

determinantes do seu projeto, a reação que este provocou na comunidade 

filosófica, o contexto em relação ao seu conteúdo e a problemática de investigação, 

ou seja, o ponto de partida do autor e, por último,,a solução proposta. 



 

Introduzindo esta análise hermenêutica a pesquisa busca interpretar  e dar 

sentido à principal máxima do pragmatismo criada por Charles Sanders Peirce. 

 

Para determinar o sentido de uma concepção intelectual devem-se 
considerar as consequências práticas pensáveis como resultantes 
necessariamente da verdade da concepçãp: e a soma dessas 
consequências constituirá o sentido total da concepção (PEIRCE, 1979, 
p.7).  

 

 A partir da interpretação desta máxima flui  toda a sua teoria que 

fundamenta a filosofia pragmatista a qual deverá ser aplicada ao ensino  de filosofia 

e à vida. Dessa forma esta análise hermenêutica articulou-se diretamente com a  

interpretação e com a compreeensão dos fenômenos, das atitudes e dos 

comportamentos humanos, dos textos e das palavras 

 

Atualmente a hermenêutica é a teoria metodológica da investigação das 
“ciências do espírito”. O que há de verdadeirmente comum e consensual a 
todas as formas de hemenêutica, que é o sentido que se deve compreender 
somente se completa na interpretação (GADAMER, 2005, p.436).  

 

Assim, buscou-se analisar e interpretar textos do autor principal da pesquisa, 

Charles Sanders Peirce, dando destaque a dois textos emblemáticos  deste autor: 

“Como Tornar Clara as Nossas Ideias” e “A Fixação da Crença”, como também a 

filosofia e obra de Willian James, John Dewey e outros autores pragmatistas  como 

Lúcia Santaela, Cornelis de Waal, Ivo Ibri, dentre outros. No que diz respeito às 

contribuições do pragmatismo peirceano à educação destacam-se a literatura de 

Sara Barrena, Patrícia Turrisi e Edna Nascimento. 

Diante dos desafios enfrentados pelos professores, principalmente os de 

filosofia, que enfrentam dificuldades de ensinar esta disciplina de forma dinâmica e 

interativa, por conta de preconceitos e do desinteresse dos alunos por assuntos 

voltados a esse tema, buscou-se como alternativa um método de ensinar com base 

nas propostas da escola filosófica pragmatista que propõe uma filsofia da ação, 

julgou-se que esta abordadagem como estratégia oferece uma possibilidade 

concreta de tratar temas filosóficos com estudantes do ensino médio de maneira 

mais eficaz, isto é, buscando afastar das discussões verbais o seu caráter 

especulativo. 

O pragmatismo seria um método capaz de elucidar os significados e seus 



 

efeitos para a condução humana: este método determinaria os significados das 

proposições  de maneira a determinar que qualquer concepção intelectual 

dependeria do teste e de suas consequências práticas. 

A presente pesquisa foi desenvolvida na tentativa de responder às seguintes 

indagações: é possível ensinar filosofia à maneira pragmatista? Que contribuições 

esta corrente de pensamento pode oferecer para a utilização de estratégias de 

ensino que explore o pensar científico, criativo e a imaginação? Com base nestas 

indagações procedeu-se à sistematização dos textos estudados através do 

trabalho de interpretação e análise. Apresentamos as características principais do 

pragmatismo, sobretudo, sua meneira de relacionar o conhecimento e a 

racionalidade com o agir: tendo a razão uma finalidade prática. Destacamos a 

unidade temática desta abordadagem, qual seja, o anticartesianismo, a ênfase na 

experiência, a  noção de investigação  científica, a oposição ao ceticismo e uma 

nova concepção de verdade. 

Tendo o pragmatismo como base, a presente pesquisa visa uma 

metodologia para ensinar criativamente, desenvolvendo habilidades de raciocinar 

de forma mais efetiva e criativa. Aplicando uma educação voltada para desenvolver 

competências como a capacidade de formular hipóteses criativas , de atenção e 

observação, de problematizar e conceber a ciência e o saber como algo vivo. 

Com estas considerações deu-se início à última fase da pesquisa que foi a 

apresentação de unidades didáticas cuja finalidade é de oferecer aos docentes 

estratégias eficazes para ensinar filosofia  tendo como inspiração os princípios 

epistemológicos do pragmatismo. 

  Por fim, dentro do escopo das orientações do Programa de Mestrado 

Profissional realizamos uma pesquisa teórica que se materializará em produto final 

destinado ao trabalho de estudantes e pesquisadores. 

 

 

 

 

 



 

5. PROPOSTAS DE UNIDADES DIDÁTICAS DE COMO ENSINAR FILOSOFIA À 

MANEIRA PRAGMATISTA 

 

5.1 Apresentação  

 

Neste capítulo final da Dissertação apresentaremos, com base no estudo 

teórico realizado, propostas de experiências pedagógicas com o ensino de filosofia no 

sentido de possibilitar o atendimento de competências e habilidades defendidas pelo 

pragmatismo de Peirce no que diz respeito ao uso da semiótica como instrumento 

educativo, no desenvolvimento do pensamento lógico e, na formação de consciência 

investigativa que tenha como parâmetros os métodos da ciência.  

Vimos que o ponto principal da lógica pragmatista diz respeito às 

consequências práticas obtidas através do uso das ideias e pensamentos, dotando-

os de aplicabilidade e articulando o pensamento e a ação. Em sua fase final, a 

pesquisa apresenta unidades didáticas que serão utilizadas como um método de 

planejamento em que serão estabelecidas as metas e atividades com o objetivo de 

fornecer estratégias didáticas aos professores de filosofia e seus alunos.  

O produto final desta pesquisa teórica, materializada nestas unidades, teve 

como inspiração os princípios epistemológicos do pragmatismo enquanto um método 

de ação voltado para o ensino de filosofia e que serão destinados ao trabalho de 

alunos, professores e pesquisadores.  

Todo o trabalho de elaboração destas unidades terá como base os princípios 

básicos do pragmatismo enquanto um método aplicado à educação, priorizando a 

experiência, a criatividade, a linguagem, a interpretação dos signos e a prática do 

filosofar. O plano de aula programado para as unidades terá como suporte, em sua 

maior parte a bibliografia consultada, como também livros didáticos destinados ao 

ensino de filosofia no ensino médio. Estes livros didáticos foram criteriosamente 

selecionados por professores da área e avaliados por comissões de especialistas do 

MEC-Ministério da Educação e Cultura e tiveram como parâmetro a Matriz Disciplinar 

do Ensino Médio para Filosofia do Estado do Piauí (anexo 1) com o propósito de 

atender às competências e habilidades dos alunos conforme a Base Comum 

Curricular para Ciências Humanas e Sociais Aplicadas ao Ensino Médio (anexo 2). 



 

Para atingir o produto final da pesquisa teórica em sua forma prática, conforme 

as exigências para a conclusão do Mestrado Profissional – PROFILO, foi elaborada 

uma seleção de unidades didáticas com o conteúdo de filosofia previsto no 

planejamento. Em cada unidade será utilizado um recurso, ou seja, um signo, que não 

constará no livro didático, no entanto este recurso terá total consonância com o tema 

a ser estudado, de forma a desenvolver no aluno habilidades de interpretar 

significados em textos verbais e não verbais, a exemplo de trechos de textos clássicos, 

poemas, fotografias, pinturas, charges, etc. A utilização desses recursos tornará claro 

o caráter pragmatista do ensino de filosofia, pois os alunos desenvolverão habilidades 

de interpretar significados, raciocinar, solucionar problemas, formular hipóteses 

criativas, interagir com professor e colegas, dialogar com o texto, questionando-o e 

usando a imaginação, ou seja, aprender a pensar e, consequentemente, atingir o 

crescimento de sua racionalidade como também o seu crescimento como pessoa 

projetando-se para o futuro. Sobre esse aspecto Barrena ressalta: 

 

A educação, portanto, é crescimento, o crescimento da racionalidade, dos 
alunos como pessoas. Pois não se trata de um crescimento cego. Para onde 
vamos? Deve tratar-se de um crescimento com significado. Isso requer que 
na educação se pense não em termos do que as coisas são agora, com algo 
fixo, mas em termos do que podem chegar a ser, do que as pessoas em 
particular, aquelas que temos em sala de aula, podem se tornar (BARRENA, 
2015, p.71). 
 

Nessas unidades didáticas podemos sugerir algumas atividades, tais como: 

programar oficinas de leitura de textos filosóficos tendo como objetivo a interpretação 

crítica e a aplicabilidade dos conteúdos estudados no cotidiano dos alunos; selecionar 

textos filosóficos trabalhados em sala de aula de acordo com o conteúdo programático 

e, a partir deles conduzir à leitura com questionamentos estabelecendo, com eles, um 

“diálogo; após a leitura, criar um ambiente onde os alunos possam manifestar suas 

conclusões sobre o texto, interpretando-o tanto pela oralidade como pela escrita; 

dividir a turma em equipes e propor uma forma de expressão do que foi interpretado 

no texto através de uma linguagem teatral, musical e áudio visual (quadrinhos, 

charges, tirinhas, vídeos, etc.); estabelecer uma data para a mostra dos trabalhos 

elaborados pelos alunos no formato de “tertúlia filosófica”, ou “café filosófico” onde 

serão avaliados. 

 



 

 A pesquisa desenvolveu um estudo tendo em vista a aplicação de um projeto 

de intervenção a ser realizado na Unidade Escolar Professor Joca Vieira, em Teresina 

(PI), com alunos do ensino médio na disciplina de Filosofia.  

 A presente proposta de intervenção consiste na oferta de oficinas de leitura de 

textos filosóficos que conduzirão os alunos a uma leitura crítica e reflexiva de textos 

de alguns clássicos da Filosofia inseridos no conteúdo programático desta disciplina 

nas respectivas séries. 

            Será utilizado o pressuposto teórico e metodológico da escola filosófica 

denominada Pragmatismo, mais precisamente a partir dos trabalhos desenvolvidos 

pelo filósofo americano Charles Sanders Peirce. Com base nesta metodologia o 

projeto visa implementar nas atividades de sala de aula, um projeto de intervenção 

envolvendo um conjunto de procedimentos para ensinar filosofia à maneira 

pragmatista (oficinas de leitura).  

  Haverá a elaboração de um plano que terá como principal objetivo o 

desenvolvimento de habilidades que levem o aluno a aprender a pensar. Este 

aprendizado partirá das oficinas acima propostas, buscando a interpretação com base 

na crítica, na reflexão e na criatividade dos alunos, como também conduzí-los na 

construção de seus próprios conceitos, aliando assim, como propõe o pragmatismo, 

o pensamento à ação. 

            Nestas oficinas serão selecionados textos clássicos que discutam temas como 

ética e cidadania e, remetem à construção de habilidades intelectuais e práticas no 

fazer coletivo. 

           Ao final das oficinas, os alunos terão um espaço para expressar o que foi 

interpretado nos textos; conciliando o conteúdo à vida prática, através de produções 

textuais, expressão oral, performances musicais e teatrais e produções de áudio 

visuais, os quais serão utilizados como forma de avaliação. 

 

 

 

 

 

 

  



 

5.2 Unidades Didáticas  

 

5.2.1 Unidade 1 – A experiência filosófica 

 

A primeira unidade didática terá como tema “A experiência filosófica” abordado 

no livro didático “Filosofando - Introdução à Filosofia”, de Maria Lúcia de Arruda 

Aranha e Maria Helena Pires Martins, adotado pela escola, do seu capítulo I: A 

experiência filosófica, que terá como objetivo definir a filosofia, o pensar filosófico, o 

processo do filosofar e caracterizar a reflexão filosófica. O recurso que será utilizado 

nessa unidade será um trecho do texto “Defesa de Sócrates” de Platão. Neste texto, 

os alunos irão questionar a famosa máxima atribuída a Sócrates “só sei que nada sei”. 

Levando-os a descobrir através da prática do exercício de interpretação de um texto 

filosófico clássico, a sua ideia principal, conduzindo-os à ideia de que a filosofia é a 

procura, e não a posse, da verdade. 

 A proposta desta unidade didática é desenvolver no aluno a habilidade de 

interpretar significados, definir conceitos e principalmente questionar o tema através 

de uma reflexão mais apurada do texto de acordo com o tema estudado. Em seguida, 

abriremos espaço para questionamentos e discussões contextualizando estas 

questões à realidade dos alunos dando-lhes a oportunidade de expressar o que 

pensam.  

Dessa forma o processo ensino-aprendizagem proporcionará ao aluno mais 

liberdade e autonomia. Segundo Barrena, ensinar a pensar implica que cada um frente 

a seus próprios problemas, incentivados pelo professor, possa assegurar a 

autonomia. Cria-se assim um modelo de ensino baseado mais na liberdade que na 

autoridade, um ensino mais participativo que autoritário” (BARRENA, 2015, p.80). 

Em um trecho de a “Defesa de Sócrates”, na qual se refere às calúnias de que 

foi vítima, o próprio filósofo lembra quando esteve em Delfos, local em que as pessoas 

consultavam o oráculo no templo de Apolo para saber sobre assuntos religiosos, 

políticos ou ainda sobre o futuro. Lá, quando o seu amigo Querofonte consultou Pítia 

indagando se havia alguém mais sábio do que seu mestre Sócrates, ouviu uma 

resposta negativa. Surpreendido com a resposta do oráculo, Sócrates resolveu 

investigar por si próprio quem se dizia sábio. Sua fala é assim relatada por Platão: 

 



 

TEXTO 01 

 

“Fui ter com um dos que passam por sábios, porquanto, se havia lugar, era ali que, para rebater o 

oráculo, mostraria ao deus: Eis aqui um sábio que eu, quanto tu disseste que eu o era. Submeti a 

exame essa pessoa – é escusado dizer o seu: era um dos políticos. Eis, Atenienses, a impressão que 

me ficou do exame e da conversa que tive com ele; achei que ele passava por sábio aos olhos de muita 

gente, principalmente aos seus próprios, mas não o era. Meti-me, Sócrates Ateniense, Sócrates nasceu 

por volta do ano 470 a.C.. Filho de pais humildes, dedicou-se ao estudo da filosofia e à meditação, 

mesmo sem qualquer recompensa financeira. Mas é difícil falar sobre Sócrates, já que tudo em torno 

de sua vida é envolvida por mistérios. Não escreveu nada sobre suas ideias e ideais, tudo que se sabe 

sobre seu pensamento foi transmitido pelo seu discípulo Platão. Platão foi o responsável por disseminar 

a imagem de Sócrates como sendo um homem que andava pelas ruas e praças de Atenas, 

perguntando a cada um sobre ideias e valores que os gregos acreditavam e julgavam conhecer. 

Sócrates é conhecido por ter se rebelado contra os sofistas, dizendo que esses não eram filósofos. 

Acusou-os de corromper o espírito dos jovens, ao fazer o erro e a mentira valerem tanto quanto a 

verdade. Os sofistas vendiam suas habilidades de oratória para os cidadãos. Defendiam a opinião de 

quem pagasse melhor, introduzindo a ideia de que a verdade nasce do consenso entre os homens. O 

filósofo também teceu severas críticas à forma como a democracia ateniense implantada, bem como a 

aspectos da cultura grega, crenças religiosas e costumes. Apesar de ter ocupado cargos políticos, 

chegando, inclusive, a ser convidado para o Senado dos quinhentos, suas ideias não foram aceitas 

pela aristocracia grega. Passaram a ver o filósofo como uma ameaça ao funcionamento da sociedade 

grega vigente na época. Os jovens, por outro lado, passaram a seguir Sócrates, constituindo um grupo 

de discípulos. Não demorou muito para que Sócrates fosse acusado de subversão da ordem, corrupção 

da juventude e um profanador das crenças gregas. Foi condenado a beber veneno e ficou preso por 

cerca de um mês, até sua morte, em 399 a.C. então, a explicar-lhe que suponha ser sábio, mas não 

era. A consequência foi tornar-me odiado e de muitos dos circunstantes. Ao retirar-me, ia concluindo 

de mim para comigo: Mais sábio do que esse homem eu sou; é bem provável que nenhum de nós siba 

nada de bom, mas ele supõe saber alguma coisa e não sabe, enquanto eu, se não sei, tampouco 

suponho saber. Parece que sou um nadinha mais sábio que ele exatamente em não supor que saiba o 

que não sei. Daí fui ter com outro, um dos que passam por ainda mais sábios e tive a mesmíssima 

impressão; também ali me tornei odiado dele e de muitos outros”. (PLATÃO. Defesa de Sócrates. v. 

II. São Paulo: Abril Cultural, 1972. p. 15. (Coleção Os Pensadores). 

 

 

 

 

 

 



 

5.2.2. Unidade 2 – Ética, entre o bem e o mal 

 

Na segunda unidade, irá se tratar do tema Ética, especificamente o capítulo 

que trata sobre valores e que recebe o nome de “Entre o bem e mal”, do livro 

Filosofando. Neste capítulo será explorado os conceitos de Valores, distinguindo-se 

os Juízos de Realidade e os Juízos de Valor, em seguida será tratado o que difere a 

Moral da Ética enfatizando o caráter histórico e social da moral. Finalizando a unidade 

será feita uma reflexão sobre dever e liberdade provocando uma discussão sobre a 

responsabilidade que os indivíduos devem assumir ao fazerem suas escolhas. 

Segundo Barrena, um plano de estudo com características pragmatistas, 
deve ser participativo e realista, tendo como base a experiência vivida pelo 
aluno, no qual deve ser incluído nas lições algo mais que meros fatos e dados, 
mas procurar a compreensão do que se ensina, levando o aluno a entender 
os fins e as consequências do que se aprende. (BARRENA,2015, p.129). 
 

Dessa forma, aulas sobre ética e outros temas, devem ser relacionados ao 

cotidiano do aluno onde ele vivencie os conceitos estudados oferecendo a eles a 

noção de cidadania e empatia como prever os Parâmetros Curriculares Nacionais. O 

objetivo é que o aluno forme uma identidade autônoma, como sujeito moral que 

reconhece o outro em sua identidade própria. 

Para esta unidade foram estabelecidos os seguintes objetivos: definir valores; 

distinguir moral de ética; reconhecer os conceitos de dever e liberdade em seu 

cotidiano; contextualizar os dilemas éticos em suas experiências de vida.  

Para atingir os objetivos estabelecidos serão utilizados como recursos o livro 

texto, que oferece uma série de textos verbais e não verbais que estimulam a reflexão 

sobre o tema levando os alunos a explorarem as várias possibilidades de 

interpretação que estes textos oferecem, provocando a discussão e debate em sala 

de aula, para complementar, será oferecido aos alunos um recurso extra, que será a 

leitura crítica de uma tirinha da Mafalda, personagem criada pelo argentino Quino, na 

qual a personagem questiona os valores e os dilemas éticos vividos por ela numa 

determinada situação.  

Na tirinha Mafalda se ver tentada a ficar com o troco da compra que fez na 

padaria ao invés de entrega-lo à sua mãe, que seria a atitude correta. Nesse momento 

Mafalda encontra-se nesse dilema ético, e se ver vencida por seus valores e sua 

consciência moral que falarão mais alto. Na tirinha ela denomina sua consciência 



 

como um “inquilino”. Desta forma o aluno, ao ler a tirinha, se identificará com a 

situação de Mafalda e começará a relacionar os conceitos estudados com sua própria 

vivência. O objetivo será estimular os alunos a filosofarem a partir de uma situação do 

cotidiano levando-os a lançar um olhar filosófico relacionando o tema estudado às 

suas experiências vividas. Como forma de avaliação os alunos pesquisarão situações 

semelhantes do cotidiano para relacionar aos conceitos estudados, esta atividade 

será apresentada oralmente, estimulando a sua expressão e a entrega de uma 

dissertação que partirá dessa situação estudada, ou seja, os alunos não só 

assimilarão o conteúdo, mas também irão expressar suas impressões sobre os atos 

vivenciados. 

 

O pragmatismo [...] sustenta que cabe à filosofia fornecer hipóteses que 
devem ser testadas na prática social; como não há garantias de verdades 
imutáveis, os postulados filosóficos só podem ser validados no âmbito da 
experiência, isto é, posto em prática no ambiente social em determinadas 
circunstâncias históricas. Portanto, o pragmatismo se mostra eficaz quando 
se envolve com os problemas vivos das relações sociais. 
(NASCIMENTO,2017, p.197). 

 

Dessa forma o processo de ensino aprendizagem deixa de ser meramente 

repassagem de conteúdos e sim uma experimentação, tornando-se peça fundamental 

para o crescimento intelectual e pessoal do aluno 

TEXTO 2 

 

 

Nesta proposta cabe verificar os postulados éticos e sua validade ao considerar a 

sua aplicabilidade, ou seja, suas consequências práticas, isto é, a relação entre 

nossas crenças e o hábito. 

 



 

5.2.3 Unidade 3 – Política: para que? 

 

Na terceira unidade será abordada em sala de aula a temática “política”, este 

tema é referente ao capítulo 21 do livro Filosofando. Nesta unidade será tratado sobre: 

“A filosofia política”, “Poder e força” e ”Democracia”. 

Os objetivos estabelecidos para a dinâmica desta unidade serão: Definir 

política, esclarecendo a diferença entre “política” e “politicagem”, na tentativa de 

desfazer o equívoco que provoca a aversão de indivíduos afastando-os da discussão 

desse tema; Relacionar a política às relações de poder, analisando os efeitos do fazer 

política sobre os indivíduos e grupos humanos; Caracterizar as formas de poder 

legítimo na história da humanidade e na contemporaneidade; Refletir sobre o 

processo democrático nas sociedades e seus regimes antidemocráticos; 

Conscientizar sobre a importância da politização dos indivíduos em relação às suas 

escolhas e pontos e de vista. 

Além dos textos do livro didático adotado, será utilizado como forma de reflexão 

sobre a política, a leitura acurada do poema ”O analfabeto político’ do poeta e 

dramaturgo alemão Bertolt Brecht.  

O poema em questão deixa claro que ser analfabeto não significa apenas não 

decifrar os textos escritos, mas sim uma espécie de cegueira que nos impede ver o 

mundo como ele é. No caso o analfabetismo político consistiria na alienação do 

indivíduo decorrente da falta de interesse desses indivíduos pelos assuntos referentes 

à política , que não seria apenas as disputas pelo poder e as falcatruas dos políticos, 

mas a falta de informação de que a política exerce uma forte influência em vários 

setores da vida em sociedade e que o analfabeto político estaria alheio a isso e por 

isso não sabe votar, nem tem consciência do poder do voto para a construção de uma 

sociedade mais justa e igualitária. Este analfabetismo impede que as mudanças 

ocorram. A partir desta abordagem chegaremos à conclusão de que para que haja 

uma democracia forte e consistente é necessário a politização dos indivíduos, e que 

é necessário o abandono da passividade política e do individualismo para que eles se 

tornem mais participantes e conscientes da coisa pública. 

A intenção é despertar o aluno para a importância de ser politizado, de ser 

consciente da realidade em que ele vive e conscientizá-lo que toda ação na vida social 

é política. A partir de aí provocá-lo a lançar um olhar mais curioso a tudo o que o 



 

envolve e perceber que tudo está relacionado à política e que é importante estar atento 

a isso para que o exercício da cidadania seja efetivado e que haja uma mudança 

futura. 

Quando Peirce elege o método científico como o mais adequado para fixar 

nossas crenças de forma mais válida para a obtenção de um conhecimento seguro 

através de um aprendizado conectado com a experiência, o verdadeiro se torna 

prático e experimental. Dessa forma o método pragmatista permite mostrar como 

podemos chegar às conclusões verdadeiras através da investigação. Tendo em vista 

que a ciência é uma atividade coletiva e cooperativa, o objetivo de averiguar uma 

verdade, surge então, a proposta de “comunidade de investigação”. A mesma 

consistiria num coletivo de cientistas em busca dos mesmos objetivos com a 

participação e colaboração de todos para atingir o sucesso da investigação. Assim, 

valores democráticos e de cooperação se tornariam destaques nessa proposta. 

A utilização do método pragmatista e a proposta de “comunidade de 

investigação” nas aulas de filosofia se encaixam perfeitamente. Numa discussão 

sobre “política”, por exemplo, após a leitura e a reflexão sobre o texto, somadas às 

experiências dos alunos, proporcionaria uma interação em comunidade, numa 

diversidade de pensamentos. Todos os alunos aprenderiam a ouvir seus colegas, 

estimulando-os a apresentar bons argumentos para a defesa de seus postos de vista. 

Os alunos seriam instigados ativamente a obter conhecimento e compreensão do 

mundo e da sociedade, permitindo-os uma visão mais abrangente de seu mundo. 

Assim, habilidades de pensar criticamente seriam desenvolvidas através do 

diálogo e da investigação. Transformar a sala de aula numa comunidade de 

investigação, onde os alunos aprendem a dividir opiniões com respeito para atingirem 

a um objetivo comum. Esta prática auxiliaria no desenvolvimento do espírito científico 

e filosófico, no reconhecimento da liberdade de pensamento e de expressão e, 

sobretudo, a pratica democrática. Dessa forma, o conhecimento atingiria uma 

dimensão prática, principalmente o conhecimento filosófico. 

Esta proposta nos remete à ideia de educação como processo social. Como 

ressalta Barrena: os conteúdos que se transmitem na escola não devem ser 

apresentados somente como resultado da investigação dos outros, mas dentro de 

uma comunidade de investigação, que se faz parte, dentro de um processo 



 

cooperativo que envolve a interação social. A investigação supõe a identificação com 

os outros para atingir algo comum. (BARRENA, 2015, p.215) 

A escola, enquanto grupo social, deve ser uma comunidade em que a 

colaboração e o espírito cooperativo substituam o espírito competitivo. Ela deve 

preparar os alunos para participarem da vida social, desenvolvendo competências 

para aprender a ser cidadãos participativos através das experiências que os 

envolvem. 

Para este aprender social é primordial a adoção de estratégias em sala de aula, 

que estimulem a interação social. Portanto é relevante destacar o trabalho em equipe, 

onde os alunos aprendem a trabalhar em equipe, a cooperar, a ser empático, 

compartilhando seus conhecimentos, experiências e os resultados de suas 

investigações com os outros. 

Sobre isso os PCNs destacam que a concepção de cidadania que queremos 

deve ter uma dimensão política que se manifestará na descoberta da participação 

democrática, na atitude de tolerância e de reconhecimento dos direitos humanos. 

Como forma e avaliação será proposto aos alunos que eles pesquisem a relação que 

existe entre política e economia, política e educação , política e saúde, política e 

segurança, etc. Os alunos se reunirão em grupos e confeccionarão painéis para 

exposição oral, como também a entrega de um texto referente a todo o trabalho, a 

fonte utilizada pelos alunos para confecção desse trabalho serão matérias jornalísticas 

que abordem as relações propostas, ou seja, material jornalístico sobre a sua 

realidade social. Antes da apresentação dos painéis será feita uma leitura dramática 

do poema “O analfabeto político”. 

 

TEXTO 3  

 

O pior analfabeto é o analfabeto político. Ele não ouve, não fala, nem participa dos 

acontecimentos políticos. Ele não sabe o custo de vida, o preço do feijão, do peixe, da 

farinha, do aluguel, do sapato e do remédio dependem das decisões políticas. 

O analfabeto político é tão burro que se orgulha e estufa o peito dizendo que odeia a política. 

Não sabe o imbecil que, da sua ignorância política, nasce a prostituta, o menor abandonado, 

e o pior de todos os bandidos, que é o político vigarista, pilantra, corrupto e lacaio das 

empresas nacionais e multinacionais. (Bertolt Brecht) 

 



 

5.2.4   Unidade 4 – Estética 

 

Em busca de compreensão e do conhecimento, o homem decifra significados 

do que ver, ler, ouve, sente, tanto pela linguagem verbal em que se utiliza da palavra 

escrita ou falada, quanto pela linguagem não verbal que está presente nas formas de 

comunicação constituídas em sistemas sociais e históricos de representação do 

mundo, ou seja, através da interação social, transformando sinais, que são os objetos 

do mundo, em signos ou linguagens, que, por sua vez, são produtos da consciência 

com significados. Assim, percebemos que a linguagem está presente no mundo como 

um todo e nós estamos presentes nessa linguagem. A semiótica tem como objetivo 

examinar os diversos modos e objetos de produção de significação e de sentido 

(SANTAELLA, 1983). 

Partindo deste pressuposto, sob a visão da semiótica peirceana, como bem 

disse Santaella, a arte, enquanto signo, é uma forma de compreensão do mundo que 

utiliza a obra de arte como forma de conhecimento, linguagem e representação. A 

partir dessas considerações, será tratado nesta unidade didática, o tema Estética, 

tendo como base textos do livro adotado pela escola, onde serão trabalhados em sala 

de aula os seguintes conteúdos: O que é estética; O belo na obra de arte; Arte e 

criatividade; Funções da arte; O conhecimento pela arte. 

Os objetivos estabelecidos para a condução do conteúdo em sala de aula 

foram: Definir estética; refletir sobre o belo na obra de arte; conceituar arte; 

caracterizar as funções da arte e reconhecer a arte como forma de conhecimento. 

Partindo do fato de que, em filosofia, a Estética estuda racionalmente os valores 

propostos pelas obras de arte e o sentimento que provoca nos indivíduos, serão 

apresentados aos alunos, reproduções de duas obras de arte, a primeira uma 

fotografia de Sebastião Salgado (1944), um fotógrafo brasileiro considerado um dos 

maiores talentos da fotografia mundial pelo teor social de seu trabalho. Dentre suas 

fotografias foi selecionada uma retirada do livro “Êxodos” publicado no ano de 2000, 

fruto de uma viagem que ele realizou por vários países onde fotografou a luta dos 

imigrantes. A fotografia em preto e branco retrata uma família caminhando por uma 

estrada em busca de um lugar melhor para viver. A segunda obra trata-se da pintura 

Retirantes, uma pintura feita em 1944 pelo artista brasileiro Cândido Portinari, que foi 

produzida com a técnica de óleo sobre tela e encontra-se no Museu de Arte de São 



 

Paulo (MASP). Nessa obra, Portinari aborda o tema da migração nordestina, triste 

realidade de uma parte da população brasileira, que deixa seu lugar de origem em 

busca de melhores condições de vida em outras partes do país. 

As reproduções serão apresentadas aos alunos através de slides, a princípio 

será sugerido que eles observem as obras atentamente, em seguida os mesmos 

serão questionados sobre o que viram, as impressões que elas causaram sobre eles, 

como foram suas reações sobre a maneira como foram retratadas e que mensagem 

elas transmitiam e, para finalizar, num exercício de olhar, apresentarem os aspectos 

que diferem e que se assemelham nas duas obras. Como atividade avaliativa, os 

alunos pesquisarão obras de arte em suas mais diversas expressões, (artes visuais, 

músicas, poemas, etc.). Em seguida será feita uma mostra onde eles apresentarão a 

obra comentando sobre o valor e o tipo de mensagem que a obra carrega em seu 

conteúdo como também uma pequena biografia dos artistas. Esta atividade também 

sugere a produção de um texto crítico sobre as obras. O produto desta unidade poderá 

se transformar num projeto maior onde os alunos produzam suas próprias obras com 

temática social. 

Este tipo de atividade desenvolve a cognição dos alunos através dos sentidos 

e da racionalidade, como também desperta e desenvolve nos alunos a gosto pela arte, 

tão desvalorizada em nossa realidade que concebe a arte como algo sem importância 

além de atingir um público restrito e elitizado. A proposta também de promover 

acessibilidade à arte e à cultura. Sobre esse aspecto, vale consultar os PCNs, que 

reforçam a “concepção de cidadania que queremos para nós e que desejamos difundir 

para os outros” e que se torna claro na dimensão estética, representada pela “abertura 

para a diversidade, a novidade e a invenção” revela “um dos aspectos fundamentais 

em que a cidadania se exercita, a saber, a sensibilidade”.  

É importante ressaltar que em sua Teoria dos Signos, Peirce apresenta a ideia 

de que todo pensamento implica a interpretação de algo por alguém e que esta 

interpretação só ocorre através do signo. Por sua vez, o signo representa algum objeto 

para interpretar, um intérprete para esse objeto e a interpretação propriamente dita. A 

unidade semiótica seria este signo que se divide em ícone (uma representação de 

algo), índice (um indício de algo) e símbolo (uma convenção). 

Segundo Santaella, a semiótica tem como objetivo examinar os diversos modos 

e objetos de produção de significado e de sentido (SANTAELLA,1983). 



 

Observa-se que tanto a fotografia de Sebastião Salgado como a pintura de 

Portinari são textos e como tais, objetos de significado e sentido e que deve-se ler as 

suas entrelinhas, através do olhar apurado para identificar a narrativa que estas obras 

carregam em si. Percebe-se que as obras tem uma importância signica, ou seja, 

produzem um significado, portanto passíveis de análise como um um texto, 

principalmente à luz dos métodos de interpretação da semiótica. 

Propõe-se que os alunos, enquanto intérpretes das obras, identifiquem na 

fotografia e na pintura os elementos semióticos através de uma análise mais apurada. 

A princípio questiona-se aos alunos o que estas duas obras tem em comum no 

ponto de vista da significação. 

Após este questionamento constata-se que ambas são icônicas, pois 

representam famílias pois há imagens que imprimem essa significação. Outro 

elemento a ser observado nas obras é o índice, ou seja, as imagens indicam o estado 

em que as famílias se encontram retratadas, no caso em migração pela estrada num 

momento de dificuldade, sofrimento e tristeza. Em ambas é notório um índice bastante 

significativo que são as trouxas sobre as cabeças dos retirantes e a estrata 

representando a migração. Mais especificamente na pintura nota-se as expressões 

faciais, os olhares e o ambiente que reportam à fuga da seca. Por final observa-se o 

componente símbolo nas obras, a fotografia em preto e branco e as cores sem vida, 

a luz, as formas e expressões destorcidas na pintura simbolizando assim, o 

sofrimento. 

Estes elementos direcionam a uma interpretação e a uma significação de obras 

de arte expressas através da linguagem não verbal. Propiciando a absorção do 

conhecimento através da  arte provocando a reflexão sobre problemas sociais 

vivenciados em uma realidade. 

Outro conceito peirceano, que cabe nesta unidade observar, é o de 

fenomenologia, que segundo Peirce, encarrega-se de observar os fenômenos, e nesta 

análise, postula as formas e propriedades universais desses fenômenos. A semiótica 

colheu frutos da fenomenologia, pois através dela pode-se decifrar o mundo como 

linguagem, observando os fenômenos que podem ser qualquer coisa, no caso, as 

obras de arte, como a fotografia e a pintura, assim a fenomenologia pode ser definida 

como descrição ou análise das experências em que o indivíduo se depara a todo 

momento e em qualquer lugar. Portanto, ao colocar os alunos perante obras de arte 



 

para uma análise ou descrição, eles iriam experimentar o surgimento das três 

categorias  de qualquer fenômeno.  Dessa forma surge a oportunidade dos alunos 

desenvolverem estas três capacidades: a observação do que está diante deles, a 

distinção e discriminação das diferenças através da observação e a generalização 

destas observações em classes ou categorias. 

Assim, Peirce apresentou as três categorias universais de toda esperiência e 

de todo pensamento. Em seu ensaio “Sobre uma nova lista de categorias”, produzido 

em trinta anos (1867-1897) , ele conclui que tudo que aparece à consciência ocorre 

gradativamente através de três elementos formais de toda experiência os quais 

denominou de Primeiridade, Secundidade e Terceiridade. ((SANTAELLA, !983) 

Em relação às experiências dos alunos na análise de obras de arte, a 

Primeiridade seria o primeiro contato com a obra de arte, de forma inocente, livre e 

totalmente superficial, ou seja, uma primeira apreensão da obra, de forma imprecisa , 

sem significação da coisa em si, a obra, nesse estágio, é um quase signo. A 

Secundidade, irá ocorrer a consciência do mundo real, onde o aluno, diante da obra 

de arte, pensa, reage, sente, interage, dialoga. Finalmente, na Terceiridade, o aluno 

faz uma síntese intelectual que iria corresponder à inteligibilidade que resultaria no 

pensamento em signos, ocorrendo assim, uma representação de uma interpretação 

da obra, é a forma como o indivíduo, ser simbólico, encontra-se presente no mundo. 

Isso ocorre quando a consciência produz um signo, um pensamento, uma 

interpretação diante do fenômeno, no caso, a obra de arte. 

 

[...] Compreender, interpretar é traduzir um pensamento em outro pensamento 
num movimento initerrupto, pois, só podemos pensar um pensamento em outro 
pensamento. É porque o signo, está numa relação a três termos que sua ação 
pode ser bilateral: de um lado, representa o que está fora dele, seu objeto, e 
de outro lado, dirise-se para alguém em cuja mente se processará sua remessa 
para outro signo ou pensamento onde seu sentido se traduz. E esse sentido, 
para ser interpretado, tem de ser traduzido em outro signo, e assim ad infinitum 
(SANTAELLA, 1983, p.52). 
 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TEXTO 4 

 

Fotografia de Sebastião Salgado (Êxodos – 2000) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

TEXTO 5: OS RETIRANTES DE PORTINARI 

 

 

 

Proposta de avaliação das atividades: Monitoramento das leituras dos textos 

propostos a partir de produção de resumos, resenhas e outros exercícios escritos; 

realização de debates, seminários e grupos de discussões sobre a temática abordada 

nos textos lidos; aplicação de uma avaliação escrita onde o aluno irá discorrer com 

suas próprias palavras, expressando sua visão sobre o tema estudado; produção de 

uma Tertúlia Filosófica ou Café Filosófico com debates, música, teatro e áudio visual 

sobre um tema estudado nas oficinas como forma de avaliação dos resultados. 



 

A proposta de “Ensina Filosofia à Maneira Pragmatista”, torna-se viável a partir 

do momento em que o pragmatismo se torna um método que auxilia a esclarecer e 

resolver problemas presentes na vida de todos e na sociedade, como também 

aplicado à educação apresentando-se como método que contribuirá bastante no 

sentido de valorizar as ideias futuras, tendo como ferramentas a experiência, aliando 

a teoria à prática, e a adoção do espírito científico. Dessa forma o pragmatismo torna-

se uma teoria da aprendizagem que valoriza o aprender enquanto experiência e o 

esclarecimento de dúvidas, de forma prática observando as possíveis consequências 

do que se aprende em novos modos de ação, ou seja, aprender fazendo e 

principalmente aprender a pensar. Quando o aluno se depara com um texto filosófico, 

como “A defesa de Sócrates” de Platão, onde o principal questionamento é saber 

enquanto domínio da verdade, e em contraposição a essa ideia, Sócrates afirma não 

saber de nada, nos faz refletir sobre a afirmação de Peirce de que todo pesquisador, 

por mais sistemático e rigoroso que seja seu pensamento, será essencialmente falível, 

aplicando nesse caso, o conceito de falibismo, doutrina que afirma que, por meio do 

raciocínio, nunca poderemos obter a certeza, exatidão e universalidade absolutas. Por 

isso a importância de colocar o aluno na posição de pesquisador, de um cientista em 

busca de novas descobertas, questionando sobre as consequências e ações do que 

foi aprendido em sala de aula e na vida. 

Ao mencionar as consequências e ações futuras, faz-se uma conexão direta 

com a máxima pragmatista que afirma que o significado de um conceito consiste nas 

consequências práticas concebíveis de sua aplicação. Este enunciado reporta à 

segunda unidade didática proposta que sugere uma reflexão e discussão dos alunos 

a partir da tirinha de Mafalda que aborda sobre valores e dilemas éticos, no caso da 

tirinha, o valor honestidade. O que a máxima pragmatista de Peirce faz refletir é que 

uma afirmação que não tenha qualquer relação com a experiência não haverá sentido. 

Retornando à análise da tirinha, afirma-se que a atitude de Mafalda em relação 

à ficar com o troco é honesta só terá sentido, se houvesse uma observação do 

comportamento futuro dela em determinada situação, comprovando a sua 

honestidade através de suas atitudes. Dessa forma, a crença que temos sobre a 

honestidade de Mafalda deve ser sustentada em fatos possíveis de serem observados 

na prática. Por conseguinte, conhecer realmente uma pessoa, afirmar se ela é ou não 



 

moral só poderá ser confirmada através de suas práticas no cotidiano. Pode-se dizer, 

que dessa forma, ocorrerá a filosofia da ação. 

Ao se discutir o tema política em sala de aula, no caso da terceira unidade 

didática a ser aplicada, é importante destacar a importância e a necessidade da 

politização dos alunos, ou seja, a prática do exercício da cidadania, da convivência 

democrática e da consciência crítica da realidade social e política na qual o aluno está 

inserido. Por isso a importância da exploração do conceito de “Comunidade de 

investigação”, não somente na conotação científica, mas na prática do diálogo, na 

liberdade de pensamento e expressão e principalmente no respeito ao outro, 

desenvolvendo assim a prática da empatia e a busca do bem comum. 

A leitura reflexiva do poema “O analfabeto político” de Bertolt Brecht provoca 

questionamentos oportunos sobre o tema política e desperta no aluno o olhar mais 

focado para a função poética da linguagem. 

Já na última unidade didática, com o tema estética e a análise de obras de arte, 

o estudo dos conceitos de Semiótica e Fenomenologia se torna indispensável, já que 

o fenômeno estético na apreciação de obras de arte descreve todo o processo do 

pensar que culmina na interpretação dos signos nestas obras. 

Portanto, a aplicação desses conceitos contribui de forma significativa na 

compreensão do conhecimento que visa decifrar significados. Dessa forma, o aluno, 

ao se deparar com qualquer outra obra de arte, a encararão como carregadas de 

significação, tornando possível vivenciar todo o processo de interpretação de obras 

de arte enquanto linguagem dotada de inúmeros significados. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

6 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 Considerando o título desta dissertação, ‘Ensinar filosofia à maneira 

pragmatista: contribuições de Charles Sanders Peirce”, realizou-se uma investigação 

sobre esse “ensinar filosofia” com base no método pragmatista desenvolvido por 

Charles Sanders Peirce (1834-1914). Ficou estabelecido como objetivo desenvolver 

o método pragmatista aplicando-o à educação, mais especificamente ao ensino de 

filosofia no ensino médio. 

 Entendeu-se que ensinar filosofia à maneira pragmatista, seguiria uma 

metodologia que envolveria a atividade do ensino voltado ao domínio de habilidades 

que levassem o aluno à articulação da teoria com a prática, ao domínio do 

pensamento operatório, ao aprender fazendo, ao desenvolvimento do pensamento 

científico e da criatividade, ou seja, aprender tendo como base as contribuições 

teóricas do pensamento pragmatista. 

 Para a concretização desse objetivo, foi realizado um estudo bibliográfico sobre 

esta corrente filosófica, destacando o ensino de filosofia não como mera transmissão 

de conteúdo, mas enfatizando a prática do pensar, do refletir, da descoberta e da 

crítica, ou seja, destacando o “filosofar” como um fazer e apoiado pela experiência.   

 Tendo como base o pragmatismo enquanto método, buscou-se um estudo que 

contribuirá para o desenvolvimento do aluno na escola e na vida, como também 

oferecerá estratégias ao professor de filosofia do ensino médio através da 

apresentação de unidades didáticas que tiveram como apoio as contribuições desta 

corrente filosófica. 

 A elaboração destas unidades didáticas teve como motivação dar uma nova e 

mais agradável dinâmica às aulas de filosofia, tornando-as mais atrativas e 

proveitosas e teve como inspiração o fato do pragmatismo, enquanto escola filosófica, 

propor uma “filosofia da ação”, dessa forma, esta abordagem como estratégia, 

ofereceu a possibilidade concreta de tratar temas de filosofia com os alunos do ensino 

médio de forma mais eficaz, trazendo a discussão filosófica para a realidade destes 

alunos, através de uma práxis, não apenas à especulação vazia. Para isso, buscou-

se encarar o pragmatismo, não como puro utilitarismo, mas como propõe Peirce em 

sua máxima que afirma que a validade de qualquer conceito ou ideia deverá ter como 

base os seus efeitos experimentais e de suas consequências práticas. 



 

 Para articular a proposta do pragmatismo à prática do ensino de filosofia em 

sala de aula, foi bastante relevante a pesquisa bibliográfica sobre o pragmatismo, 

buscando seus fundamentos filosóficos, sua origem, seu conceito, seu contexto 

histórico e principalmente o estudo de seus representantes, destacando Charles 

Peirce, Willian James e John Dewey. 

 É importante ressaltar que o pragmatismo assumiu uma tradição filosófica 

diferente dos racionalismos e dos idealismos, foi uma maneira de relacionar o 

conhecimento e a racionalidade com o agir, tendo a razão uma finalidade prática. 

Apesar das diferentes abordagens e controvérsias entre seus propositores em suas 

particularidades teóricas, houve algo em comum no pragmatismo, ou melhor, nos 

pragmatismos: o anticartesianismo, a ênfase na experiência, a noção de investigação 

científica, a oposição ao ceticismo e uma nova concepção de verdade. 

 Uma grande referência do pragmatismo, Willian James (1842-1910), filósofo e 

psicólogo americano, deu ao pragmatismo uma forma psicológica, moral e religiosa 

de fazer filosofia, o que Peirce não pretendia. Para ele, a utilidade da filosofia seria 

investigar somente o que faz diferença na nossa vida prática, descartando reflexões 

filosóficas abstratas e insuficientes sobre a pretensão de encontrar a verdade. 

 John Dewey (1859-1952), filósofo, psicólogo e pedagogo estadunidense, 

reformulou o pragmatismo de Peirce e James. Seu diferencial foi aplicar a inteligência 

humana, que já havia aplicado na ciência, às questões éticas e sociais e também à 

educação. A metodologia de Dewey aliada à máxima pragmatista, é aplicada no 

campo dos valores, como por exemplo, na área social e política. O pragmatismo, tanto 

para Peirce como para Dewey, é também um método, tanto a ser aplicado na ciência 

como em outros âmbitos e possibilidades, no caso, na educação e, mais 

especificamente, no ensino de filosofia. 

 Dessa forma, as teorias dos pragmatistas clássicos acima citados, contribuíram 

significativamente para a produção desse trabalho no sentido de que as teses 

fundamentais do pragmatismo são a valorização da experiência na compreensão do 

mundo, a ideia de que as crenças podem ser fixadas de maneira mais segura a partir 

da adoção de hábitos mentais típicos do saber científico, bem como a formulação de 

o conceito de verdade nos moldes tradicionais não responderem satisfatoriamente às 

exigências da realidade, ou seja, para o pragmatismo a verdade dependerá de seu 



 

uso e das consequências práticas resultantes do teste e prova de uma teoria a se 

tornar prática. Eis aí a proposta desse trabalho. 

 No que diz respeito a prática do método pragmatista no ensino de filosofia a 

nível médio, as teorias de Peirce preenchem satisfatoriamente este requisito. Com a 

dinâmica das unidades didáticas propostas nesta pesquisa provocará o aluno a uma 

compreensão do mundo através de uma leitura racional de textos verbais e não 

verbais que abordam temas filosóficos, compreensão esta que acontecerá num 

processo de descoberta do que estes textos realmente significam, através do diálogo, 

da discussão, da reflexão e do trabalho em grupo. 

 A contribuição de Peirce na realização do produto final dessa pesquisa, no caso 

as unidades didáticas, é grandiosa. Vejamos, a própria máxima pragmatista serviria 

como carro chefe dessa proposta, principalmente no que diz respeito à questão de 

que o aprendizado seria uma consequência prática do se investigou, estudou e 

questionou, ou seja, o resultante da filosofia da ação. 

 Em seus artigos “A Fixação da crença” (1877) e “Como Tornar Clara as Nossas 

Ideias” (1878), Peirce discute respectivamente a necessidade de método seguro para 

a fixação de nossas crenças e a adoção de uma razão lógica para tonar clara às 

nossas ideias. No primeiro texto, Peirce elege o método científico como o mais útil e 

adequado para o exercício do raciocínio e para obter o conhecimento seguro, pois 

segundo ele, a inteligência humana é científica, aprende com a experiência, aprende 

a partir de coisas reais independentes da opinião, dessa forma o verdadeiro é o prático 

e o experimental, por isso a importância de adotar a atitude científica em sala de aula, 

provando e experimentando o que se aprende, ou seja aprender fazendo, 

descobrindo. 

 Já no segundo artigo, Peirce deixa claro a importância do uso da lógica como 

forma de raciocínio tornando-se uma prática relevante para o ensino de filosofia, pois 

aqui ele enfatiza a necessidade de a filosofia ser um conhecimento cujo papel seria o 

esclarecer o sentido e o significado dos termos e, usar a razão pragmática como forma 

de se obter conhecimentos claros. Nesse texto ele começa a gestar a sua doutrina 

principal que é a semiótica.  

Sabe-se que o pragmatismo de Peirce é parte de uma ampla teoria do 

pensamento e dos signos, uma teoria que compreende uma metodologia científica e 

uma semiótica. A metodologia científica nos ajuda a produzir crenças verdadeiras que 



 

são comprovadas na prática. A semiótica declara que tudo que existe é signo. Assim, 

Peirce faz do pragmatismo um método para traduzir certa classe de signos em signos 

mais claros, determinando seus efeitos e consequências. O pragmatismo de Peirce é, 

portanto, uma teoria que surge de seu trabalho científico e de sua concepção de 

lógica, e que se baseia na convicção de a função de investigação não é só representar 

a realidade, mas poder atuar nela de forma mais efetiva. Daí a importância de tratar 

conceitos da semiótica na interpretação de textos, charges, pinturas, fotografias e 

poesia em sala de aula, tornando o aprendizado da filosofia mais prático, fazendo com 

que os alunos vejam a filosofia presente em vários elementos do cotidiano e 

auxiliando-os na formação de opiniões. 

Outro conceito peirceano a ser explorado na prática em sala de aula é o de sua 

fenomenologia. Isto ocorre quando através da fenomenologia podemos decifrar o 

mundo como linguagem, observando os fenômenos, que podem ser qualquer coisa 

que surja em nossa mente e em nossa frente, como um quadro ou uma fotografia, 

como foi proposto nas unidades didáticas. Assim, a fenomenologia surge como uma 

descrição ou análise das experiências percebidas pelo indivíduo, no caso o aluno, a 

todo momento. 

Dessa forma fica claro as contribuições do método pragmatista para o ensino 

de filosofia, pois através do pensamento dos clássicos do pragmatismo, 

principalmente de Peirce, seu fundador, nos deixa um legado que se apresenta 

através de seu método que auxilia a esclarecer e resolver problemas que são 

enfrentados nos dias atuais. Percebe-se que essa corrente filosófica não se tornou 

ultrapassada, mas ao contrário, mostra-se viva e atual, reinventando-se.  

A realização dessa pesquisa prova como ela é inspiradora e que poderá 

influenciar e contribuir com sua forma de pensar e de conceber as ideias de uma forma 

geral e especialmente a prática educativa, na tentativa de superar formas tradicionais 

de ensinar, tornando o ensino de filosofia mais criativo, que se ensine não só 

conceitos, mas uma série de atitudes e habilidades necessárias para que os alunos 

cresçam como pessoas, resolvam problemas e desenvolvam uma inteligência prática. 

Com essa contribuição esperamos que o professor de Filosofia desperte e leve em 

consideração que os conteúdos filosóficos podem ser trabalhados de outra 

perspectiva, de maneira que,  possa despertar o interesse e o esforço dos alunos, 

utilizando planos participativos e realistas, voltados para a experiência vivida pelos 



 

alunos, com atividades que não sejam meros textos e dados e sim procurando a 

compreensão do que se ensina e do que se aprende, articulando o entendimento, os 

fins e as consequências do que é estudado nas aulas de filosofia. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

REFERÊNCIAS 

ALVES, Leonardo Marcondes. O signo: elementos semióticos de Peirce. Ensaios e 
Notas, 2016. Disponível em: https://wp.me/pHDzN-38G. Acesso em: 10 de jul. 2020. 

ARAÚJO, Inês Lacerda. Dewey e Rorty: Um debate sobre a justificação, experiência 

e o papel da ciência na cultura. COGNITO ESTUDOS: Revista Eletrônica de Filosofia, 

São Paulo, Volume 5, Número1, janeiro-junho, 2008. 

BARRENA, Sara. Pragmatismo y Educacion: Charles Peirce y John Dewey enLas 

aulas. Madrid, Machado Nuevo: Aprendizaje, 2015; 

BRASIL/MEC. Projeto de intervenção. Disponível em: 

http://moodle3.mec.gov.br/ufms/file.php/1/gestores/vivencial/pdf/projetointervencao.p

df, acesso em 22/06/2017. 

CARVALHO, Maria da Conceição Sousa de (org);CABRAL, Carmem Lúcia de 

Oliveira(org). Por uma pedagogia do ensino de filosofia. Teresina, EDUFPI, 2015 

DE WAAL, Cornelis. Sobre pragmatismo. Trad: Cassiano Terra Rodrigues. São 

Paulo: Edições Loyola, 2007, p. 170. 

DEWEY, John.  Como pensamos. 2. ed. Trad. Godofredo Rangel. São Paulo. 

Nacional, 1953.(Atualidades Pedagógicas). 

DEWEY, John. Vida e Educação. 10.ed. Trad. Anísio S. Teixeira. Rio de Janeiro: 

Melhoramentos, 1978. 

DEWEY, John. Democracia e Educação: Introdução à Filosofia da Educação. 4.ed. 

São Paulo: Companhia Nacional, 1979. 

DEWEY, John. Propositions, Warranted Asserbility and Truth. The Later Works 

of John Dewey. Southern Illinois University Press. ed. Carbondale and Edwardsville. 

1991, p. 170 (Publicado originalmente no The Journal of Philosophy, 38, (1941), 

p.141. 

ECO, Umberto. Tratado geral de semiótica. Tradução de Antônio de Pádua Danesi 
e Gilson Cesar Cardoso de Souza. São Paulo: Perspectiva, 2003. 

FAERNA, Ángel MANUEL (org). Dewey: la miseria de la epistemología.  Madrid, 

Editora Biblioteca Nueva, 2000, p.13. 

GADAMER, Hans-Georg. Verdade e método. 7. ed. Trad. Flávio Paulo Meurer 

(revisão da tradução de Enio Paulo Giachini). Petrópolis: Vozes, Bragança Paulista: 

EDUSF, 2005. 

https://wp.me/pHDzN-38G
http://moodle3.mec.gov.br/ufms/file.php/1/gestores/vivencial/pdf/projetointervencao.pdf
http://moodle3.mec.gov.br/ufms/file.php/1/gestores/vivencial/pdf/projetointervencao.pdf


 

GALLO, Silvio. Filosofia – experiência do pensamento. São Paulo: editora 

Scipione, 2014. 

GEIGER, G. R. John Dewey in Perspective - a reassessment. New York; Toronto; 

London: McGraw-Hill Book Co., 1958, p. 09.   

GELAMO, Rodrigo Pelloso. O ensino de filosofia no limiar da 

contemporaneidade: o que faz o filósofo quando seu ofício é ser professor de 

filosofia?. São Paulo: Cultura Acadêmica, 2009. 

IBRI. Ivo Assad. Kósmos Noétós: A arquitetura Metafísica de Charles Peirce: São 
Paulo: Paullus, 2015. 

KOHAN, Walter O. (org). Políticas do Ensino de Filosofia. (col. Sócrates). Rio de 

Janeiro: DP&A,2004. 

 KOHAN, Walter O. Filosofia – caminhos para o seu ensino. (col. Sócrates). Rio de 

Janeiro: Lamparina, 2008. 

MOLINA, José Alberto. Leituras de Textos Filosóficos. In: Filosofia: temas e Textos 

Filosóficos (site); Acesso em 25/06/2018. 

NASCIMENTO. Edna. Dewey e Rorty: da metafísica empírica à metafísica da 

cultura: Teresina, EDUFPI, 2014. 

NASCIMENTO. Edna. Pragmatismo: uma filosofia da ação. Teresina, EDUFPI: 

2017. 

NASCIMENTO. Edna. Charles Sanders Peirce: pragmatismo, pragmaticismo e 

educação: In: Filósofos e Perspectivas Educacionais: dos clássicos aos 

contemporâneos – Org: SILVA, Heraldo, Mota, Fernanda, Nascimento, 

Edna.Curitiba: CRV, 2018. 

PEIRCE, Charles S. The Collected Papers of Charles S. Peirce. Cambridge, 
Mass., 1958.  

PEIRCE, Charles. Conferências do Pragmatismo: Trad. Murilo Otávio Paes Leme, 

Anísio S. Teixeira, Leônidas Gontijo de Carvalho. São Paulo: Abril Cultural, 1979. 

(Os Pensadores).  

PEIRCE, Charles. A Fixação da Crença; tradução Arabela Grandim/ 

www.lusofia.net Acesso em 19/07.2020 – publicação original em !877. 

PEIRCE, Charles. Como Tornar as Nossas Ideias Claras; tradução Antônio 

Fidalgo www.lusofia.net.  Acesso em 19/07/2020 – publicação original em 1878. 

PEIRCE, Charles. Semiótica e Filosofia. Introdução, seleção e tradução de 

Octanny Silveira da Mota e Leonidas Hegenberg. São Paulo, Cultrix, 1975. 

http://www.lusofia.net/
http://www.lusofia.net/


 

PEIRCE, Charles. Escritos Coligidos.  Tradução de Armando Moura D’Oliveira e 

Sérgio Pomerangblum. São Paulo, Abril Cultural, 1983 (Os Pensadores). 

RORTY, Richard. A Filosofia e o Espelho da Natureza; tradução Antônio Trânsito: 

revisão técnica César Ribeiro de Almeida: Rio de Janeiro: Relume: Relume –

Dumará-1994. 

RORTY. Richard.  Pragmatismo: a filosofia da criação e da mudança. 

Organizadores Antonio Marco Pereira e Cristina Magro. Belo Horizonte: UFMG, 

2000. 

RORTY, Richard e GHIRALDELLI JR., Paulo. Ensaios pragmatistas. Sobre 
subjetividade e verdade Rio de Janeiro: DP&A, 2006. 

SILVA, Edna Lúcia da, MENEZES, Estera Muszkat. Metodologia da pesquisa e 
elaboração de dissertação. 4. ed. Florianópolis: UFSC, 2005. Disponível 
em: <http://tccbiblio.paginas.ufsc.br/files/2010/09/024_Metodologia_de_pesquisa_e_
elaboracao_de_teses_e_dissertacoes1.pdf>. Acesso em: 25 julho de 2020. 

PIGNATARI, Décio. Semiótica e literatura. 6 ed. São Paulo: Ateliê Editorial: 2004. 

PLATÃO. A República – diálogos (col. Universidade – v.3). São Paulo: Ediouro, 

1970. 

PLATÃO. São Paulo: Abril Cultural – Victor Civita, 1972. (col. Os Pensadores).  

SANTAELLA, Lúcia. O que é semiótica? São Paulo: Brasiliense, 1983 

SANTAELLA, Lúcia. Teoria geral dos signos. São Paulo: Pioneira, 2000. 

SEDUC/PI – Secretaria Estadual de Educação e Cultura/Piauí. Referenciais 

curriculares do ensino médio da rede estadual do Piauí. Teresina: Governo do 

Estado do Piauí, 2005. 

TURRISI, Patrícia. The Role of Peirce’s Pragmatism in Education. São Paulo:  
Cognitio Estudos, n. 3, 2002.  

 

 

 

 

 

 

 

 

http://tccbiblio.paginas.ufsc.br/files/2010/09/024_Metodologia_de_pesquisa_e_elaboracao_de_teses_e_dissertacoes1.pdf
http://tccbiblio.paginas.ufsc.br/files/2010/09/024_Metodologia_de_pesquisa_e_elaboracao_de_teses_e_dissertacoes1.pdf


 

ANEXOS 

I – MATRIZES CURRICULARES DO ENSINO MÉDIO (2013) 

     Disciplina de Filosofia 

     Secretaria do Estado de Educação e Cultura – Piauí 

 

II – BASE NACIONAL COMUM CURRICULAR (2017) 

      Ciências Humanas e Sociais aplicadas no Ensino Médio: 

      Competências específicas e habilidades 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ANEXO I 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 



 

5 



 

54 

55 

56 

57 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

90 

91 

92 

93 

94 

95 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

ANEXO II 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 



 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 



 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 



 

 

 

 

 



 

 

 

 



 

 

 

 



 

 

 

 


