
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO CEARÁ 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA  

MESTRADO PROFISSIONAL EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

FRANCISCO CLEANO LIMA MELO 

 

 

 

 

METODOLOGIA DO ENSINO DA FILOSOFIA NO ENSINO MÉDIO, NA 

PERSPECTIVA DA MAIÊUTICA SOCRÁTICA 

 

 

 

 

 

 

 

 

FORTALEZA 

2019 



FRANCISCO CLEANO LIMA MELO 

 

 

 

 

 

 

 

 

METODOLOGIA DO ENSINO DA FILOSOFIA NO ENSINO MÉDIO, NA 

PERSPECTIVA DA MAIÊUTICA SOCRÁTICA 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Mestrado 
Profissional em Filosofia (PROF-FILO) da 
Universidade Federal do Ceará, como 
requisito parcial para a obtenção do título 
de Mestre em Filosofia.  
Área de concentração: Ensino de 
Filosofia.  
 
Orientador: Prof. Dr. José Carlos Silva de 
Almeida. 
 

 

 

 

 

 

FORTALEZA 

2019 

 



FRANCISCO CLEANO LIMA MELO 

 

 

 

 

METODOLOGIA DO ENSINO DA FILOSOFIA NO ENSINO MÉDIO, NA 

PERSPECTIVA DA MAIÊUTICA SOCRÁTICA 

 

 

Dissertação apresentada ao Mestrado 
Profissional em Filosofia (PROF-FILO) da 
Universidade Federal do Ceará, como 
requisito parcial para a obtenção do título 
de Mestre em Filosofia. 
 
Área de concentração: Ensino de 
Filosofia.  
 
 

Aprovada em: ___/___/______. 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

___________________________________________ 

Prof. Dr. José Carlos Silva de Almeida (Orientador) 

Universidade Federal do Ceará 

 

___________________________________________ 

Prof. Dr. Hugo Filgueiras de Araújo 

Universidade Federal do Ceará 

 

___________________________________________ 

Profª. Drª. Maria Aparecida de Paiva Montenegro 

Universidade Federal do Ceará 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 A Deus em sua essência divina que habita o 

meu ser.  

A minha família, em especial aqueles que me 

apoiam e compartilham da minha vida.  

Aos meus amigos que acreditaram e me 

incentivaram nessa pesquisa.  

Aos meus professores, que de forma 

imensurável fomentaram o desejo em superar 

os desafios e buscar o conhecimento. Grato a 

todos que contribuíram na minha caminhada 

estudantil, da alfabetização ao mestrado.  



AGRADECIMENTOS 

 

A conclusão desse trabalho não seria possível sem as pessoas que 

estiveram ao meu lado durante essa caminhada. Sou grato a pessoa de Vitor 

Gomes que me incentivou e que esteve comigo durante essa caminhada, 

compartilhou dos meus medos, angústias e sempre acreditou em mim. Agradeço 

ainda de forma especial aos amigos Roni e Lu pelas vivencias fraternais.  

A minha gratidão de forma especial a pessoa do meu orientador, o Prof. 

Dr. José Carlos Silva de Almeida, pela sua dedicação e pela excelente orientação no 

desenvolvimento dessa pesquisa.  

Agradeço a CAPES, pelo apoio financeiro com a manutenção da bolsa de 

auxilio à pesquisa.  

Aos alunos da Escola Tancredo Nunes de Menezes, pelo tempo 

concedido nas entrevistas e encontros do Grupo Focal 

Aos colegas da turma de mestrado, pelos momentos compartilhados em 

sala de aula, pelos diálogos, críticas e vivencias fraternais.  

Aos meus familiares que acreditaram no meu trabalho e me deram apoio.  

Gratidão a todos os fatores contribuintes para esse empreendimento 

filosófico!  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RESUMO 

 

O presente estudo tem como objetivo apresentar uma proposta metodológica de 

ensino da filosofia no ensino médio tendo como referência a maiêutica socrática. 

Para esse empreendimento, foi realizada inicialmente a leitura e análise de textos de 

Xenofonte (Ditos e feitos memoráveis de Sócrates e Apologia de Sócrates), 

Aristófanes (As Nuvens) e Platão (Defesa de Sócrates) que nos apresentam um 

“retrato” de Sócrates, considerando que este último nada deixou quanto a escritos. 

Em todas elas procuramos destacar os traços mais importantes da vida de Sócrates 

e de sua atividade. Posteriormente foram apresentados material e métodos das 

atividades referentes ao grupo focal, sendo enfatizado o emprego da maiêutica 

socrática, também esta última, objeto de devida apreciação. A investigação se 

baseia também no compartilhamento de ideias do grupo, no diálogo, nas leituras, 

nas perguntas, nos questionários e nos relatos de experiências. Neste intuito, ao 

final desse empreendimento filosófico, foram apresentados os resultados e as 

discussões da pesquisa, tendo como pressupostos, o referencial bibliográfico e a 

metodologia fundamentada na maiêutica. Por meio da atitude dialógica realizada no 

grupo focal foi possível perceber as contribuições da filosofia socrática para o ensino 

médio na atualidade. O questionamento se mostrou como uma possibilidade de 

pensar e refletir criticamente, tornando-se um caminho para a construção conceitual 

por meio do diálogo e da leitura. Na conclusão da investigação procura-se destacar 

a contribuição do método socrático para a docência da filosofia no Ensino Médio.  

 

Palavras-chave: Sócrates. Maiêutica. Ensino da Filosofia. 

 

 

 

 

 

 

 



ABSTRACT 

 

The present study has as objective to present a methodological proposal of teaching 

philosophy in high school with reference to Socratic maieutics. For this undertaking, 

the reading and analysis of texts by Xenophon (Socrates’ Sayings and Memorable  

Achievements and Socrates' Apology), Aristophanes (The Clouds) and Plato 

(Defense of Socrates), which present us with a "portrait" of Socrates, considering that 

the latter left nothing to do with writing. In all of them we try to highlight the most 

important features of Socrates' life and activity. Subsequently material and methods 

of the activities related to the focal group were presented, emphasizing the use of 

Socratic maieutics, also the latter object of due appreciation. Research is also based 

on the sharing of group ideas, dialogue, reading, questions, questionnaires and 

experiences reports. In this sense, at the end of this philosophical enterprise, the 

results and the discussions of the research were presented, having as 

presuppositions, the bibliographical reference and the methodology based on the 

maieutic. By means of the dialogical attitude realized in the focal group it was 

possible to perceive the contributions of the Socratic philosophy to the high school in 

the present time. The questioning was shown as a possibility to think and reflect 

critically, becoming a path to conceptual construction through dialogue and reading. 

At the conclusion of the research, the contribution of the Socratic method to the 

teaching of philosophy in High School is highlighted. 

 

 

Keywords: Socrates. Maieutic. Teaching Philosophy. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



LISTA DE QUADROS 

 

Quadro 1– Organização didática do Grupo Focal. .................................................... 50 

Quadro 2 – Socialização sobre o conhecimento de filosofia. .................................... 52 

Quadro 3 - Doxa: pergunta 1. .................................................................................... 55 

Quadro 4 - Doxa: pergunta 2. .................................................................................... 56 

Quadro 5 - Doxa: pergunta 3 ..................................................................................... 57 

Quadro 6 - Doxa: pergunta 4 ..................................................................................... 57 

Quadro 7 - Doxa: pergunta 5 ..................................................................................... 58 

Quadro 8 - Doxa: pergunta 6 ..................................................................................... 59 

Quadro 9 - Doxa: pergunta 7 ..................................................................................... 60 

Quadro 10 - Episteme: pergunta 1. ........................................................................... 61 

Quadro 11- Episteme: pergunta 2. ............................................................................ 62 

Quadro 12 - Episteme: pergunta 3. ........................................................................... 63 

Quadro 13 -  Episteme: pergunta 4. .......................................................................... 64 

Quadro 14 - Episteme: pergunta 5. ........................................................................... 64 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



LISTA DE TABELAS 

 

Tabela 1 - Quantidades de alunos do 1º ano do ensino médio, período matutino. ... 49 

Tabela 2 – Temas utilizados em sorteio no Grupo Focal .......................................... 54 

Tabela 3 - Questionário aplicado na última etapa do grupo focal .............................. 66 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO ....................................................................................................... 11 

2 REVISÃO DA LITERATURA: O RETRATO DE SÓCRATES TRAÇADO POR 

SEUS CONTEMPORÂNEOS .................................................................................... 15 

2.1 O Sócrates do general Xenofonte ................................................................ 15 

2.2 Sócrates segundo o comediógrafo Aristófanes ......................................... 22 

2.3 O Sócrates do filósofo Platão ...................................................................... 29 

3 DIALÉTICA SOCRÁTICA ...................................................................................... 35 

3.1 A ironia: desconstrução das opiniões (doxai) ............................................ 38 

3.2 A maiêutica: a arte de partejar do filósofo Sócrates e a formação do 

conhecimento filosófico (episteme). ................................................................. 42 

4 MATERIAL E MÉTODOS: O EXERCÍCIO DO PENSAR FILOSÓFICO NA 

PERSPECTIVA DA MAIÊUTICA SOCRÁTICA. ....................................................... 46 

4.1 Métodos e análises através de um grupo focal. ......................................... 48 

4.1.1 Doxa, um contato prévio com as opiniões. ......................................... 51 

4.1.2 Episteme, formação conceitual por meio da dialética. ....................... 61 

5. RESULTADOS E DISCUSSÃO ............................................................................ 68 

5.1. Os impactos no ensino e na aprendizagem da filosofia tendo como 

pressuposto a maiêutica socrática. .................................................................. 68 

5.2 O ensino da filosofia sob o viés socrático: resultados das análises e 

métodos utilizados no grupo focal. ................................................................... 72 

6. CONSIDERAÇÕES FINAIS .................................................................................. 78 

REFERÊNCIAS ......................................................................................................... 81 

APENDICE A ............................................................................................................ 83 

APENDICE B ............................................................................................................ 85 



APENDICE C ............................................................................................................ 86 



11 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

O presente estudo tem como objetivo apresentar uma proposta 

metodológica de ensino da filosofia no ensino médio pautada na maiêutica1 

socrática. A inserção das reflexões de Sócrates para o ensino de filosofia na 

educação básica se dá pela necessidade de estabelecer uma prática que desperte 

no aluno o pensar crítico e reflexivo, e que os provoque a filosofar.  

O primeiro capítulo apresenta o retrato de Sócrates traçado por seus 

contemporâneos. Apresentaremos três referências que servirão como ponto de 

partida para compreendermos a figura de Sócrates e podermos ter uma 

compreensão do seu método filosófico. No primeiro tópico do capitulo faremos uma 

reflexão acerca de Sócrates a partir da visão do general Xenofonte, tendo como 

referência a obra Memoráveis. No segundo tópico faremos uma abordagem do perfil 

socrático caricaturado na obra As Nuvens do comediógrafo Aristófanes, que com 

teor sarcástico evidencia Sócrates como um charlatão que vive distante da 

realidade. Finalmente, no terceiro tópico, levaremos em consideração aquilo que nos 

fora transmitido a respeito de Sócrates pelo seu mais célebre discípulo, a saber, 

Platão. “Dos 29 diálogos de Platão considerados autênticos, Sócrates aparece em 

27 deles e é em quase todos, o personagem condutor da discussão” (BERNOIT, 

1996, p.36). A obra que servirá de referência para a apresentação do perfil socrático 

na perspectiva platônica será a Defesa de Sócrates.  Outrossim, todos esses relatos 

têm como objetivo evidenciar a figura de Sócrates, que por sinal é objeto de 

múltiplas análises, tornando-se assim imprescindíveis os apontamentos de sua vida 

e de sua obra antes de evidenciarmos o seu método de ensinar a filosofia.  

No segundo capitulo, denominado de Dialética Socrática, apresentamos o 

ponto crucial do pensamento de Sócrates, ou seja, o seu método de fazer filosofia, a 

maiêutica. Incialmente abordaremos o conceito de ironia, como uma desconstrução 

                                                           

1 MAIÊUTICA (gr. M.oaeimxti xé^vri; in.Maieutics-, fr. Maícutique; ai. Müeittik; it.Maieulica). 
Arte cia parteira; m Teeteto de Platão, Sócrates compara seus ensinamentos a essa arte, 
porquanto consistem em dar à luz conhecimentos que se formam na mente de seus 
discípulos: "Tenho isso em comum com as parteiras: sou estéril de sabedoria; e aquilo que 
há anos muitos censuram em mim, que interrogo os outros, mas nunca respondo por mim 
porque não tenho pensamentos sábios a expor, é censura justa" Cleet., 15c) (ABBAGNANO, 
2007, p.637). 



12 

 

de opiniões. Evidenciaremos que a ironia socrática constitui um método de pergunta, 

geralmente partindo de alguma temática em discussão, no intuito de delimitá-la e 

refutá-la. O esboço conceitual sobre a ironia mostra que seu objetivo fundamental 

era o de purificar o pensamento do interlocutor, no intuito de que houvesse 

consistência no argumento, desfazendo-se assim das falsas opiniões. Portanto a 

ideia de ironia não era de ridicularização ou constrangimento do interlocutor, mas a 

diminuição do impasse sobre o problema que estivesse em questão. O fato de haver 

impasse se dá pela insustentabilidade dos argumentos baseados em meras 

opiniões.  

Com a maiêutica, que tem o sentido originário na arte de partejar, 

mostraremos que tal habilidade de dar à luz ao conhecimento do filósofo Sócrates 

possui uma grandeza imensurável. A maiêutica aqui abordada apresenta um 

elemento importante: a saída do mundo das opiniões, dos preconceitos, da 

relativização do conhecimento para o pensar por si mesmo. Partejar as ideias 

oriundas dos seus interlocutores, passando pela ironia, pelo processo de refutação e 

pelos constantes questionamento tinham um propósito, a saber, o conhecimento. A 

analogia à parteira assume um caráter importante, a de que Sócrates não partia de 

um conhecimento pronto, nem tinha como objetivo apresentar um conceito de sua 

autoria, mas a de possibilitar as condições para o “nascimento das ideias” em seus 

interlocutores. A pergunta é o elemento fundamental. Através da habilidade de 

questionar, Sócrates evidenciava as contradições do diálogo. As ideias que 

geralmente surgiam após as conversas com Sócrates saiam das meras opiniões 

para a reflexão. Um discurso que muitas vezes vinha “esvaziado de verdade” 

passava a assumir um caráter conceitual e verdadeiro.  

No terceiro capitulo, trataremos da parte metodológica da pesquisa. O 

objetivo de aplicar uma metodologia de aprendizagem que considera a maiêutica 

socrática foi o de perceber as possíveis contribuições de Sócrates para o ensino de 

filosofia na educação básica, nos dias atuais. Para isso, foi relatado todo o processo 

de aprendizagem do grupo focal, que foi o método escolhido para fazer filosofia na 

perspectiva socrática. O grupo com composição de 8 alunos da escola Tancredo 

Nunes de Menezes, sediada na cidade de Tianguá, seguiu todas as orientações 

conforme projeto aprovado no comitê de ética da Universidade Federal do Ceará – 

UFC.  



13 

 

Os encontros do Grupo Focal foram em número de cinco, nos quais foram 

elencados os passos metodológicos de sua execução. No primeiro encontro, foram 

feitas as apresentações e integração dos membros, definições dos objetivos do 

grupo focal, acordo de convivência entre o grupo e discussões sobre o saber que os 

alunos trazem consigo sobre o ensino da filosofia, bem como o motivo pelo qual 

acreditam ser importante aprender a filosofar no ensino médio. No segundo 

momento, foi realizado o sorteio temático contendo propostas de textos filosóficos 

para discussões em grupo, nas quais os alunos foram questionados sobre o 

conhecimento que traziam consigo sobre a problemática em questão. No terceiro 

momento, foi disponibilizado o texto para leitura que serviu de referência para as 

próximas discussões. Após a leitura do texto, realizou-se o quarto encontro, no qual 

houve um diálogo a partir do elemento novo inserido pela leitura. O intuito foi o de 

identificar a aprendizagem não mais por meio da expressão de meras opiniões, mas 

a partir de um conceito identificado mediante o texto lido. Por fim, no quinto 

encontro, os jovens participantes da pesquisa responderam a um questionário, com 

o propósito de possibilitar uma auto avaliação a partir de sua experiência no grupo 

focal, no intuito de saber quais as contribuições da metodologia aplicada para sua 

vida.  

No quarto capitulo, são apresentados os impactos do ensino filosófico 

tendo a maiêutica como pressuposto. Aqui são explicitados a importância do ensinar 

filosofia na etapa do ensino médio, inserindo métodos que tenham como referência o 

modo socrático de fazer filosofia, a saber, a busca constante pelo conhecimento. A 

questão fundamental é a saída de uma ignorância, de um não saber para o 

conhecimento crítico, capaz de fazer relações com outros saberes e sobretudo fazer 

inferências conceituais a partir da abstração. Abordaremos a importância da 

necessidade de pensar o ensino de filosofia na atualidade procurando métodos de 

ensino que façam sentido na vida dos jovens. Desse modo, o arcabouço filosófico 

socrático nos permite pensar a filosofia de um modo significativo e transformador, 

uma vez que possibilita a saída das crenças dogmáticas para o pensar dialético.  

Serão salientadas ainda na parte final da pesquisa as relações dos 

parâmetros curriculares para o ensino médio, de modo específico a que trata do 

ensino de filosofia, com as contribuições do ensino filosófico na perspectiva 

socrática atualmente. Desse modo, faremos considerações fundamentais a respeito 



14 

 

dos resultados obtidos no grupo focal com algumas reflexões importantes dos PCNs, 

tais como as que dizem respeito ao pensamento crítico, à leitura dos textos 

filosóficos e à postura do professor de filosofia. O educador “a modo socrático” 

assume o papel de “parteiro”, aquele que conduz o aluno na sua própria tarefa de 

buscar o conhecimento. Por via do diálogo, do questionamento e da autonomia, 

confere ao estudante a tarefa de ser protagonista das suas próprias inferências 

conceituais no processo do conhecimento. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



15 

 

2 REVISÃO DA LITERATURA: O RETRATO DE SÓCRATES TRAÇADO POR 

SEUS CONTEMPORÂNEOS 

 
Ao estudarmos o pensamento socrático nos deparamos com uma série de 

fatos narrados por seus contemporâneos que servirão de base para traçarmos um 

perfil de Sócrates e o seu pensamento filosófico. Segundo Benoit, (1996, p.28), o 

pensamento socrático é inseparável de sua obra, ou seja, a sua filosofia está 

relacionada a sua própria vida. Ele não escreveu nada e o que sabemos dele se dá 

por meio de outros autores da época, tendo como testemunhos diretos Aristófanes, 

Xenofonte e Platão. Tal ausência de uma obra escrita diretamente por Sócrates nos 

traz um desafio imensurável, levando em conta os contrapontos e as contradições 

pertinentes nas obras dos autores citados. Desse modo, os tópicos a seguir 

apresentarão a imagem de Sócrates construída pela tríade Xenofonte, Aristófanes e 

Platão, tendo como base a análise das seguintes obras: Dito e Feitos Memoráveis 

de Sócrates por Xenofonte, As Nuvens de Aristófanes e  Apologia de Sócrates 

narrada por Platão. 

 

2.1 O Sócrates do general Xenofonte  

 

Xenofonte (430 - 355 a.C.) é uma fonte importante para compreendermos 

o pensamento socrático. Entre os diversos fatores importantes no que concerne a 

contribuição histórica está o fato, segundo Benoit (1996), do mesmo ter conhecido 

pessoalmente Sócrates e ter-se tornado seu discípulo. Ainda conforme o autor, entre 

as obras atribuídas a Xenofonte, aquelas que contêm relatos importantes acerca do 

filósofo grego e que são as mais consideradas pelos comentadores são A Apologia 

de Sócrates e Dito e Feitos Memoráveis de Sócrates. Diógenes Laêrtios, na obra 

Vida e Doutrinas dos filósofos ilustres, corrobora uma descrição importante para 

compreendermos o pensamento do pensador em tela: 

 
Xenofon, filho de Grilos, era ateniense do demo de Erquia, um 
homem extremamente modesto e de ótima aparência. Conta-se que 
Sócrates o encontrou numa rua estreita e estendeu o bastão para 
barrar-lhe o caminho, enquanto lhe perguntava onde se vendia toda 
espécie de alimentos. Obtida a resposta Sócrates perguntou-lhe 
ainda onde os homens se tornavam excelentes. Diante da 
perplexidade de Xenofon, Sócrates disse: "Segue-me, então, e 



16 

 

aprende." Desde esse momento ele passou a ser discípulo de 
Sócrates. Foi o primeiro a tomar notas das conversas do mestre e 
publicá-las, numa obra intitulada Memorabilia; foi também o primeiro 
filósofo a escrever obras históricas. (2008, p.59-60). 
 

Os relatos sobre a figura do mestre traçado por Xenofonte possuem não 

só valor biográfico, mas sobretudo um empreendimento testemunhal de grande 

valia, uma vez que são memórias que evidenciam a postura de Sócrates como um 

cidadão ateniense preocupado com o bem e a virtude. Tais evidências se traduzem 

em uma série de relatos que elucidaremos no decurso dessa exposição.  

Analisando o texto de Xenofonte nos deparamos com cenas simples em 

que Sócrates aparece no cotidiano se expressando e opinando sobre diferentes 

temas. "Nas Memoráveis, Xenofonte nos reproduz cenas da vida de Sócrates e 

diversas conversas que teve com seus discípulos" (BENOIT, 1996, p.31). Como 

podemos perceber, apesar da obra não fazer referência aos conceitos filosóficos do 

pensamento socrático, evidencia a vida modesta e o caráter de um homem que se 

preocupava com as boas condutas de seus discípulos e amigos. "Por outro lado, eis 

como se portava para com os amigos. Em se tratando de coisas de resultado certo, 

aconselhava-os a procederem da maneira que melhor lhe parecia" (XENOFONTE, 

1987, p.33). Portanto temos um homem de convicções claras e que utiliza 

argumentos e situações do cotidiano para orientar aqueles que o rodeavam.  Em 

Diógenes Laêrtios há a narração de um fato que coloca o Sócrates de Xenofonte 

como um referencial de homem a ser seguido. “Lendo o segundo livro da 

Memorabília de Xenofon, sentiu tanta satisfação que perguntou se seria possível 

encontrar homens como Sócrates.” (2008, p.181).  

Xenofonte apresenta o pensamento socrático de forma simples, porém, 

não obstante a ausência em seus escritos de um rigor filosófico, aquilo que ele nos 

revela a respeito da vida e das características do estilo de vida de Sócrates nos 

proporciona uma contribuição significativa para perceber nas suas condutas um 

educador preocupado com o ensino da virtude: 

 
O que igualmente me assombra é o haver-se embrechado em certos 

espíritos que Sócrates corrompia a juventude, Sócrates que, à parte 

o que foi dito, era o mais reportado dos mortais nos prazeres dos 

sentidos como da mesa, o mais endurecido contra o frio, o calor, as 

fadigas de toda espécie e tão sóbrio que lhe sobrebastava seu 

minguado pecúlio. Com tais qualidades, como poderia ter 



17 

 

desencaminhado os outros à impiedade, à libertinagem, à 

indolência? (XENOFONTE, 1987, p.37) 

 

Fica perceptível que a figura construída de Sócrates no discurso de 

Xenofonte demonstra claramente que o homem no qual a sociedade ateniense 

estava condenando não merecia tamanha desfeita, uma vez que conforme os textos 

nos mostram, a sua atuação como cidadão era sempre a de um homem bom, 

preocupado com a retidão e a sensatez. "Senhor de tal caráter, minha convicção é 

que Sócrates merecia de nossa cidade não a morte, porém, honras. Julgai o fato à 

luz das leis e haveis de concordar comigo" (IDEM, p.43). Analisando-o por esse viés 

notamos claramente que suas ações eram plausíveis, tanto pelo comportamento 

regrado em relação aos prazeres do corpo, como pela conduta focada na prática das 

boas ações, da verdade e do ensinamento da virtude a todos aqueles que dele se 

aproximava. 

Xenofonte, em seus escritos, mostra um Sócrates simples, que não fazia mal 

a ninguém. A argumentação é modesta, mas com uma sutileza de detalhes que 

atestam com um certo caráter lógico a inocência de Sócrates diante das acusações 

que sofrera. Por possuir uma vida simples havia de se questionar o fato dele ter 

falado algo contrário que atingisse a moral e a religião: 

 
No mais Sócrates sempre viveu a luz pública, Pela manhã saía a 
passeio e aos ginásios, mostrava-se na ágora à hora em que 
regurgitava de gente e passava o resto do dia nos locais de maior 
concorrência, o mais das vezes falava, podendo ouvi-lo quem 
quisesse. Viram-no ou ouviram-no alguma vez fazer ou dizer algo 
contrário à moral, ou à religião? (IBIDEM, p.34) 
 

É notória a natureza do questionamento no qual Xenofonte faz, a saber, a 

de não encontrar no cotidiano de Sócrates quaisquer indícios de uma vida 

irresponsável que afetasse a moral e a religião. "No que se refere aos deuses, havia-

se e falava de conformidade com as respostas que dá a Pítia aos que interrogam 

sobre como se deve proceder em relação aos sacrifícios[...]" (IBIDEM, p.45). 

Outrossim a tentativa de Xenofonte se dá em evidenciar a todo momento 

argumentos que contrariem as acusações contra Sócrates e nesse caso, a de 

desrespeitar os deuses. Percebemos assim um Sócrates que em suas condutas 

apresentava-se de forma sensata, preocupado com a vivência da virtude. 



18 

 

Sei que Sócrates era para seus discípulos modelo vivo de 

virtuosidade e que lhes administrava as mais belas lições acerca da 

virtude e o mais que ao homem concerne. Sei que Crítias e 

Alcebíades se portaram prudentemente enquanto conviveram com 

Sócrates. Não que temessem ser por ele castigados ou batidos, mas 

por crerem então ser a tudo preferível o hábito de virtude 

(XENOFONTE, 1987, p.38). 

 

Sócrates se mostra mais uma vez como um modelo vivo de virtuosidade a 

ser seguido, não havendo uma imposição por parte dele para que seus seguidores o 

seguissem espelhando-se em suas condutas. Do contrário, Sócrates se mostra 

sempre no pensamento de Xenofonte como um modelo, um referencial para seus 

amigos e discípulos pelo simples fato de que suas ações pareciam ser as melhores, 

as mais corretas.  

A imagem do homem virtuoso é reforçada mais uma vez nos relatos de 

Xenofonte quando esse demonstra a magnífica imagem de um homem que ensinava 

pelos seus exemplos. "Enquanto conviveram com Sócrates, tanto Crítias como 

Alcebíades puderam, graças ao seu auxílio, sopear as más paixões" (IDEM, p.39). 

Havia uma intensa preocupação de Sócrates com as condutas regradas, de forma 

que os prazeres do corpo não afetassem a prática das virtudes e do bem comum. 

"Se não sou escravo do ventre, do sono, da volúpia, é porque conheço prazeres 

mais doces que não deleitam apenas do momento, mais que fazem esperar 

vantagens contínuas" (IBIDEM, p. 55). Desse modo, percebe-se que uma vida 

desregrada torna o homem escravo de seus próprios prazeres, fazendo-o deleitar-se 

apenas do momento. Aquilo que Sócrates estava preocupado em demonstrar 

através da sua própria vivência era a temperança. Ele deixava isso bem claro, 

explicando o que acontece na prática com aqueles que vivem a temperança: 

 
Se a temperança é para o homem uma bela e útil aquisição, vejamos 
se a ela não exortava Sócrates quando dizia: "Cidadãos, se nos 
sobreviesse uma guerra e quiséssemos escolher um homem capaz 
antes de tudo de salvar-nos e subjugar o inimigo, escolheríamos 
alguém que soubéssemos escravo do próprio estômago, do vinho, 
dos prazeres do amor, da moleza e do sono? Como poderíamos 
esperar que semelhante homem nos salvasse e triunfasse do 
inimigo? Se ao termo da existência desejássemos confiar a alguém a 
educação de nossas filhas[...] (IBIDEM, p. 53). 
 

A questão da temperança, da vida regrada em relação aos prazeres está 

alinhada ao modelo de educação que Xenofonte evidencia em Sócrates. Fica nítido 



19 

 

na passagem que o ato de educar é processo ligado intrinsecamente à conduta do 

sujeito que se coloca na posição de liderança frente aos demais. Aqueles que são 

escolhidos como representantes de uma causa devem necessariamente adquirir a 

temperança. Outrossim, o ensino das melhores condutas a serem vividas são 

demonstradas no pensamento de Socrático quando afirma: 

 
[...] Sócrates mostrava-se abertamente amigo do povo e filantropo. 
De feito, cercado de numerosos discípulos, atenienses e 
estrangeiros, jamais auferiu algum desse comércio, transmitindo a 
todos e sem reserva o que sabia. Alguns deles, venderam caríssimo 
a outros o que deles haviam recebido gratuitamente e não foram 
como ele amigo do povo[...] (XENOFONTE , 1987, p. 43). 
 

A passagem acima referente a Xenofonte nos traz um aspecto 

importantíssimo da filosofia Socrática: a que seu saber não era pautado por um viés 

comercial. O seu ensino se baseava na vivência prática, o que o tornava amigo de 

todos, sempre aberto ao diálogo. Outrossim, fica claro o parecer de Sócrates em 

relação aos sofistas, homens que faziam reserva do ensino, tornando-o mera 

"moeda de troca". O enfoque é claro quando é apontado que os sofistas vendiam 

caríssimo o ensino que fora recebido de forma gratuita, que ao contrário de Sócrates 

que não fazia acepção de pessoas, que estava sempre aberto a novos 

compartilhamentos de experiências, os sofistas não tinham o compromisso com o 

povo e sequer o faziam de suas práticas uma relação de amizade, de preocupar-se 

com as condutas dos outros.  

Portanto, Xenofonte é sempre enfático ao evidenciar que Sócrates 

merecia muito mais que descrédito do povo ateniense. "Senhor de tal caráter, minha 

convicção é que Sócrates não merecia de nossa cidade não a morte, porém honras. 

Julgai o fato a luz das leis e haveis de concordar comigo." (IDEM, p. 43). Desse 

modo, fica evidente o caráter do homem virtuoso e honrado aqui mostrado, deixando 

claro uma conduta grave do povo ateniense: a de não julgar os fatos à luz das leis, 

uma vez que assim fazendo-o, colocariam Sócrates em um lugar privilegiado, a de 

um homem que ajudava os jovens e os cidadãos atenienses a terem uma conduta 

regrada na busca das melhores ações em sociedade. 

 
De outra vez, perguntando-lhe Antifão por que razão, se gloriava de 
tornar os outros hábeis na política, não se ocupava ele próprio desta 
ciência, que pretendia conhecer: "Que será preferível, Antifão, 



20 

 

respondeu Sócrates, consagrar tão somente a minha pessoa à 
política ou dedicar meus cuidados a tornar grande número de 
indivíduos capazes de a ela vacarem?" (XENOFONTE, 1987, p. 56). 
 

Ao corroborar sobre o aspecto político, Sócrates apresenta um fato 

importante, o de tornar o maior número de pessoas conhecedores e aptos à política. 

Fica nítido sua preocupação com a vida prática e com as relações envolvidas no 

contexto social e político, enfatizando a importância da integridade e da 

transparência no agir humano. "Pois costumava dizer que não há mais belo caminho 

para a glória que um homem de bem ser o que realmente deseja parecer." (IDEM, p. 

57). 

Em Memoráveis, há sempre uma descrição enfática sobre a filosofia 

socrática que aponta para o caminho da virtude, da temperança, da vida regrada 

como um meio sem o qual a sociedade não se edifica na prática do bem comum, 

pois conforme Xenofonte (1987, p.81), os homens possuem em sua natureza o 

sentimento de amizade, necessitando assim, uns dos outros. No entanto, está 

intrínseco também em sua natureza o sentimento de inimizade. Neste aspecto a 

questão da amizade se configura em uma necessidade para que aja paz, realização 

dos ideais comuns aos cidadãos. Já a inimizade geraria uma dissolução de 

interesses, fazendo os homens lutarem uns contra os outros. Portanto, na visão de 

Sócrates, assim como a amizade gera os sentimentos bons que agregam os 

homens a um ideal em comum, a inimizade gera os sentimentos ruins, como a 

cólera, o ódio e a inveja.  

A educação para Sócrates é um quesito valioso, pois apresenta-se 

conforme Xenofonte como condição sem a qual o homem não alcançaria êxitos em 

sua vida.  

Da mesma forma, se recebem educação adequada e o que devem 

fazer, os melhor dotados dos homens, os mais bem temperados e 

energéticos de ânimo em tudo que empreendem, tornam-se 

excelentes, utilíssimos e realizam grandes coisas. Porém, se não 

recebem educação nem instrução, tornam-se malíssimos e 

perigosíssimos. Incapazes de discernir o que devem fazer [...] 

(IBIDEM, p. 133).   

        

Percebemos que Sócrates ao observar o caráter da educação como 

fundamento para uma boa conduta nos mostra o ato de aprender como 

emancipatório, quando este evidencia que o homem sem instrução se torna incapaz 



21 

 

de discernir, de tomar direção da sua própria vida. No entanto, não se tratava de 

qualquer educação, mas aquela que estivesse relacionada a sabedoria, e aqui está 

a característica fundamental da educação socrática narrada por Xenofonte. "Não se 

apressava em fazer seus discípulos hábeis no falar, haver-se e excogitar-se 

expedientes. Antes de tudo cria necessário tangê-los à trilha da sabedoria." 

(XENOFONTE, 1987, p.141).  Desse modo, percebemos aqui o caráter pedagógico 

de Sócrates no ensino de filosofia, relaciona-se a sua própria sabedoria de vida. 

Sócrates não ensina um conceito, mas dá as condições necessárias para se chegar 

ao conhecimento. A partir de sua própria experiencia de vida, marcada pela humilde, 

Sócrates ensinava pelo exemplo.  

Finaliza-se esse empreendimento com o testemunho de Xenofonte que 

relata o seu mestre de forma transparente e como uma linguagem descritiva 

sensacional. 

 
Quanto a mim, que o vi tal e qual o pintei: piedoso, de nada fazer 

sem o assentimento dos deuses; justo, de nunca fazer o menor mal a 

ninguém, ao contrário prestar os maiores serviços aos que o 

frequentavam; morigerado, de jamais preferir o agradável ao 

honesto; prudente, de nunca enganar-se na apreciação do bem e do 

mal, capaz de penetrar todas essa noções, explicá-las e defini-las, 

hábil no julgar os homens, apontar-lhes suas faltas, encaminhá-los a 

virtude e ao bem [...] (IDEM, p. 158). 

 

O interessante na citação apresentada por Xenofonte é que o seu 

testemunho contradiz totalmente as acusações contra Sócrates. No que diz respeito 

à acusação de não respeitar os deuses, há a afirmação de que ele não fazia nada 

sem o consentimento dos deuses. Apresenta ainda um homem com alto senso de 

justiça, que não fazia distinção de pessoas. Fazia escolhas acertadas, o que 

poderíamos chamar de sabedoria. Fazia apontamento de erros de seus discípulos, 

tendo como propósito o encaminhamento ao bem e a virtude, "[...] figurava-se-me 

fadado a ser o melhor e o mais ditoso dos humanos." (IBIDEM, p. 158). Outrossim, 

configura-se um perfil de Sócrates traçado por Xenofonte que exalta a figura de um 

homem com qualidade e grandeza de caráter imensuráveis. Apesar de seus relatos 

não possuírem o rigor discursivo do pensamento filosófico e a sistematização 

aprofundada de conceitos da filosofia socrática, constituem uma fonte importante, 

que contribui para uma fundamentação da filosofia de Sócrates. "Se alguém houver 



22 

 

que comigo não concorde, compare o que foi Sócrates com o que foi os outros 

homens e julgue!" (XENOFONTE, 1987, p. 158). 

É importante ressaltar no pensamento de Xenofonte o aspecto do ensino 

da filosofia ligado a própria postura do mestre. Sócrates não usava discurso 

dissociado da sua própria vida. Filosofar não era uma exposição conceitual, mas 

segundo os relatos de Xenofonte um fazer filosófico alinhado a própria postura 

cotidiana. Sócrates aparece como um cidadão preocupado com a justiça, com a 

verdade, como alguém que se preocupa com a coletividade. Xenofonte isenta 

Sócrates de qualquer egoísmo, uma vez que sua própria vida e seus discursos eram 

sempre direcionados a levar o interlocutor a libertação de sua ignorância assumindo 

uma postura de autonomia e busca da verdade perante a vida.  

 

2.2 Sócrates segundo o comediógrafo Aristófanes 

 

O objetivo dessa seção é analisar o perfil de Sócrates na famosa comédia 

grega de Aristófanes, a saber, As Nuvens. Ela se constitui em uma importante 

exposição a respeito da educação sofística, bem como em uma ferrenha crítica à 

forma através da qual esse modelo educacional se instalava na Grécia. O 

comediógrafo não poupa Sócrates ao incluí-lo como personagem importante na 

estrutura de sua comédia.  A narrativa evidencia, logo de início, a figura de Sócrates, 

conforme o cenário constituído na peça teatral: 

 
Cenário — É noite. Uma praça; no centro uma estátua de Hermes. 
Duas casas; uma, paupérrima, de porta fechada, é a de Sócrates. Na 
outra, de portas abertas, veem-se duas camas. Numa, o velho 
Estrepsíades se agita; na outra, um rapaz dorme profundamente, 
coberto até as orelhas. Armários, bancos, lamparinas, vasos, etc. A 
um canto dois escravos roncam. Ouve-se o canto do galo.  
(ARISTÓFANES, 1987, p.171) 
 

A partir desse momento, uma série de acontecimentos entram em cena, 

apresentando os atores em suas peculiaridades e o papel que cada um deles 

desempenha no enredo. O personagem Sócrates, que interage em cena desde o 

início, é caricaturado de forma cômica, como um grande palhaço, um trapaceiro, 

charlatão, embusteiro, a saber, figura antagônica ao que é narrado por Xenofonte e 



23 

 

Platão. Xenofonte em Apologia de Sócrates (1987, p.165) não cessa em fazer 

elogios ao mestre da sabedoria. “Quando reflito na sabedoria e grandeza deste 

homem, não posso deixar de acordar-lhe a memória e a esta lembrança juntar meus 

elogios.” Platão, em Apologia de Sócrates, evidencia na fala de seu personagem o 

desprezo pelas afirmações de Aristófanes, relacionando-as à sua acusação: 

 
Vejamos: que é mesmo o que afirmam os caluniadores em sua 
difamação? Como se faz com o texto das acusações, leiamos o das 
suas: "Sócrates é réu de pesquisar indiscretamente o que há sob a 
terra e nos céus, de fazer que prevaleça a razão mais fraca e de 
ensinar aos outros o mesmo comportamento." É mais ou menos isso, 
pois é o que vós próprios víeis na comédia de Aristófanes — um 
Sócrates transportado pela cena, apregoando que caminhava pelo ar 
e proferindo muitas outras sandices sobre assuntos de que não 
entende nada. (PLATÃO, 1987, p.6-7). 
 

Analisar Sócrates na perspectiva de Aristófanes é assumir a posição dos 

seus acusadores, uma vez que a caricatura do personagem se torna contrária aos 

conceitos e narrações socráticas, bem como aos testemunhos de Xenofonte. “Dizei-

o, pois, mutuamente, a ver se algum de vós me ouviu alguma vez discorrer, por 

pouco que fosse, sobre tais assuntos. Assim ficareis sabendo que é do mesmo 

estofo tudo o mais que por aí se fala de mim” (IDEM, p.7).  

As Nuvens é uma narração que tem como principais personagens 

Estrepsíades, Fidípedes e Sócrates. Além da narrativa apontar esses personagens 

como fundamentais nessa sátira, o arcabouço simbólico constituído na obra 

apresenta elementos da estrutura social e cultural da época. Estrepsíades é um 

camponês, rústico, falido, que sofre com as calamidades nas quais se encontra. 

“Pobre de mim, não posso dormir, mordido pela despesa, pela estrebaria e pelas 

dívidas! Tudo por causa desse filho aí; e ele usa cabelos compridos, cavalga, guia 

uma parede e sonha com cavalos… Eu, eu morro [...]” (ARÍSTÓFANES, 1987, 

p.171). Sua amargura é típica de um homem perturbado pelas dívidas e pela 

constante preocupação, o que traz na narrativa um problema, que se estende ao 

longo da comédia. 

Fidípedes, filho de Estrepsíades é um jovem com costumes comuns aos 

da sociedade aristocrata. É interessante notar que esses hábitos extravagantes 

provavelmente tenham sido herdados de sua mãe. 

 



24 

 

Eu levava uma vida rústica e agradabilíssima, embolorado, sujo e à 
vontade, regurgitando de abelhas, de rebanhos e de bagaços de 
azeitona… Depois, casei-me com uma sobrinha de Mégacles, filho 
de Mégacles; eu um camponês, ela, da cidade, orgulhosa, 
delambida, uma perfeita “grã-fina. (ARISTÓFANES, 1987, p. 172) 
 

O texto mostra claramente o perfil social e os comportamentos peculiares 

dos pais de Fidípides. O pai com seu estilo camponês, homem simples e com 

hábitos típicos do campo. Sua mãe, uma mulher nobre, com comportamentos 

peculiares da sociedade aristocrata. Desse modo, Estrepsíades, no início da 

comédia, insiste em criticar a maneira como seu filho vive, a saber, de maneira 

irresponsável ao encarar os fatos, uma vez que seu pai era pobre e era com ele que 

vivia. “Mude seus hábitos e vá aprender o que eu aconselhar.” (IDEM, p. 174). Assim 

Estrepsíades revelava-se um homem preocupado com o andar de sua vida que a 

cada dia entrava em decadência. Por esse motivo, uma possível solução surge: a de 

que seu filho deveria aprender a arte da persuasão e usá-la como mecanismo de 

justificação na dívida de seus credores. A partir desse momento, o personagem 

Sócrates é visto como uma grande sofista e Aristófanes não poupa palavras ao 

classificar os sofistas como verdadeiros enganadores: 

 
De almas sábias é aquilo um “pensátório”...Lá moram homens que, 

quando falam do céu, querem convencer de que é um abafador, que 

está ao nosso redor, e nós… somos os carvões! Se agende lhes der 

algum dinheiro, eles ensinam a vencer com discursos nas causas 

justas e injustas (IBIDEM, p. 174). 
 

A cena se desenrola inicialmente na tentativa de Estrepsíades em 

convencer Fidípides a consultar esses homens sábios, que, a seu juízo, seriam a 

solução para a ruína que as dívidas tinham provocado em suas vidas. No entanto, 

seu filho reconhece esses homens como criaturas grotescas. “Ah! Já sei, uns 

coitados! Você está falando desses charlatões, pálidos e descalços, entre os quais o 

funesto Sócrates [...]” (IBIDEM, p.174). Esta é a primeira característica que aparece 

do personagem Sócrates e a crítica reside exatamente no seu jeito peculiar de ser, 

uma figura desagradável, fora dos padrões estéticos da época. Do mesmo modo 

estamos falando de uma comédia, na qual é normal que os exageros e as 

excentricidades do personagem venham à tona com a finalidade de provocar a 

crítica intrínseca na narração, o riso e o entretenimento da plateia. 



25 

 

 
O ponto de vista relativamente exterior da crítica são as maneiras 

malcriadas e excêntricas dos representantes da nova educação. 

Estas despertavam o riso dos Atenienses, porque os seus pontos 

fracos enriqueciam o inventário das excentricidades humanas e 

contribuíam para o prazer deles (JAEGER, 1994, p.427). 

 
Jaeger, ao citar os representantes da nova educação, está se referindo à 

educação promovida pelos sofistas, ao método da retórica, da persuasão em 

detrimento da educação tradicional. É imprescindível ressaltar a crítica feita por 

Aristófanes à educação proposta pelos sofistas. “[…] As Nuvens revela a 

profundidade da aversão do poeta pela nova orientação do espírito.” (Idem, p.428). 

Essa aversão pela nova forma educacional instaurada se explica de forma simples 

quando percebemos os gêneros que se apresentam no contexto do teatro grego. 

Sua obra é cognominada de comédia, que tem basicamente a intenção de mostrar 

as grandes figuras da história de forma cômica, o que é o oposto da tragédia, que 

engrandecia os feitos dos heróis. Igualmente curioso é o fato de Aristófanes usar em 

sua peça de teatro o personagem Sócrates, pois como sabemos o cenário da obra 

consiste em mostrar o método dos sofistas. O decorrer da peça mostra que esses 

homens eram charlatões, que ensinavam a arte do argumento e a vencer um debate 

mesmo sem ter razão, constituindo-se em uma verdadeira enganação. Mas, afinal 

porque será que Aristófanes usa o personagem Sócrates como ator principal desse 

“pensatório” de enganações e de ridículos argumentos? Jeager (1994, p. 428) 

afirma: “Era Sócrates de Alopeke, filho de um canteiro e de uma parteira. Sobre os 

sofistas que raramente visitaram Atenas, tinha ele a vantagem de ser um original 

mais eficaz no palco, por ser conhecido de toda a cidade.”  

A questão do personagem Sócrates assume forma cômica a medida em 

que sua fisionomia, agregada ao papel que o mesmo assumia na peça, se 

entrelaçavam em um jogo de palavras e performances que expunham de forma 

exagerada o caráter excêntrico das narrativas. 

 
O capricho da natureza tinha até cuidado da sua máscara cômica, 

dando um aspecto de sileno, de nariz chato, lábios protuberantes e 

olhos saltados. Era só exagerar o grotesco da sua figura. Aristófanes 

amontoou sobre a vítima todas as características da classe a que 

evidentemente pertencia: sofistas, retóricos e filósofos da natureza 

ou, como então se dizia, meteorólogos. (IDEM, p. 428) 



26 

 

A figura rudimentar de Sócrates apresentado como um pobretão 

maltrapilho, que andava descalços e que tinha uma aparência repugnante se torna 

controverso quando pensamos no Sócrates como um sofista. Como alguém que 

ganhava dinheiro em troca do conhecimento, e tendo tantos discípulos que o 

procuravam por causa de sua fama, poderia morar em uma “choupana” e se vestir 

de forma decadente?  

Caricaturar Sócrates talvez tenha sido um dos principais aspectos da 

obra. Quando focamos nossa atenção no personagem, percebemos que a todo 

momento Aristófanes faz chacota do “mestre” dos sofistas, modo através do qual 

Sócrates é apresentado na obra. A figura do grande sábio, do homem de grandeza 

de caráter e modelo de virtuosidade que foi apresentado por Xenofonte, em 

Aristófanes é reduzida a de um mero trapaceiro. Sócrates entra em cena como 

alguém que anda pelos ares, nas nuvens, a saber, um homem distante da realidade, 

despreocupado com os problemas práticos da sociedade. “Ando pelos ares e de 

cima olho o Sol.” (ARISTÓFANES, 1987, p.179). Desse modo, a preocupação 

socrática apresentada em As Nuvens, não passa de uma armadilha, de uma grande 

tolice, algo distante da realidade, de alguém que está preocupado em investigar os 

saltos das pulgas e os intestinos dos mosquitos. Assim é apresentado 

grotescamente o líder dos sofistas.  

A retórica é um elemento importante na filosofia sofista e percebemos 

claramente a estrutura da fala dos personagens organizadas nesse perfil. “O 

discurso retórico é constituído das seguintes partes: o proêmio, a narração dos fatos, 

a refutação da parte contrária e o epílogo. (DIÓGENES LAÊRTIOS, 2008, p.191). 

Sendo assim ao longo da comédia os elementos de uma retórica aparecem. 

 
CORO  
(Da casa de Sócrates saem em duas gaiolas, como dois galos-de-
briga, o Raciocínio Justo e o Raciocínio Injusto. Ambos ameaçam 
atracar-se.)  
JUSTO  
Venha cá, mostre-se aos espectadores, você que é um atrevido!  
INJUSTO  
Vá para onde quiser! Pois muito mais facilmente, falando diante do 
povo, acabarei com você!  
JUSTO  
Acabará comigo? E quem é você?  
INJUSTO  



27 

 

Um raciocínio…  
JUSTO  
O fraco…  
INJUSTO  
Mas eu vou vencê-lo a você que afirma que é mais forte do que eu...  
JUSTO  
Com que habilidades?  
INJUSTO  
Encontrando ideias novas.  
JUSTO  
Sim, isso floresce, por causa desses insensatos que andam por aí...  
INJUSTO  
Insensatos não, sábios. 
(ARISTÓFANES, 1987, P.202-203) 
 

O trecho da comédia evidencia o exemplo de uma refutação nas falas dos 

personagens justo e injusto. O interessante é perceber que além da crítica feita aos 

sofistas, o modelo organizacional da comédia usa esses mesmos métodos para 

criticar a si mesmo.  

Aristófanes concebe a educação dos sofistas como um meio pelo qual se 

atende aos imediatismos subjacentes a cada indivíduo, pois seus interlocutores 

usam-na apenas como meio para atender as suas necessidades pessoais. Esses 

mestres do pensamento fundamentavam seus ensinamentos no discurso, 

desprovido de preocupações com a verdade e com a moralidade. A ideia de que 

todo argumento pode ser rebatido com um contra-argumento resulta no fato de que 

esse raciocínio não necessariamente precisa ser verdadeiro, mas deve parecer ser 

verdadeiro. Os sofistas relativizavam a verdade, parecendo ser verdade qualquer 

ponto de vista, desde que bem argumentado. “Pode-se, no entanto, desenvolver o 

dom de pronunciar discursos convincentes e oportunos” (DIÓGENES LAÊRTIOS, 

2008, p.340). 

A questão de colocar Sócrates no cerne da crítica ao modelo educacional 

proposto pelo sofista nos faz questionar a respeito do verdadeiro objetivo de 

Aristófanes ao utilizá-lo em sua comédia, tornando-o personagem relevante. As 

hipóteses bastante prováveis são que a figura de Sócrates é usada devido a sua 

popularidade, que ao ser colocado em cena chama a atenção das pessoas para a 

sua figura, algo que se mostrava infalível. Uma outra possível explicação é que 

Aristófanes não via muita diferença entre Sócrates e os Sofistas. Seus modelos de 

educar eram parecidos, já que pareciam persuadir os discípulos da mesma forma. 

Enfim era um modelo novo de educar no qual todos eram iguais, ambos 



28 

 

representando uma certa decadência da moral. De fato, não dá para termos 

absoluta clareza acerca dos objetivos que possibilitaram esse empreendimento; o 

fato é que para compreendermos a filosofia socrática ficamos diante de um desafio 

sem medida, o que requer uma hermenêutica criteriosa dos relatos e dos conceitos 

atestados por seus contemporâneos.  

É curioso notar, que apesar de Aristófanes não ter como objetivo construir 

um elogio a Sócrates e muito menos sistematizar o seu método filosófico, ao narrar 

sua vida de forma exageradamente cômica, percebemos elementos do método 

filosófico similares aos narrados por Xenofonte  e Platão.  

 
Em As nuvens, como nos outros testemunhos, Sócrates não fala por 
meio de longos discursos. Utiliza aqui, mais uma vez, o célebre 
método socrático de perguntas e respostas breves, ou seja, o 
diálogo, forma que conduz o interlocutor a contradição, à negação da 
sua verdade inicial, a dúvida e a procura do verdadeiro ser de algo 
(BERNOIT, 1996, p.29-30). 
 

Desse modo, percebemos na própria comédia e na fala dos personagens 

elementos importantes do método socrático, a saber, as refutações, as perguntas, a 

busca por uma conceituação. Apesar de Aristófanes não ter feito uma exposição 

conceitual da filosofia socrática, até porque o elemento principal de sua obra é a 

própria comédia, indiretamente ficam perceptíveis elementos do método socrático 

nas falas dos personagens, quando comumente são utilizadas perguntas, levando o 

interlocutor notar suas contradições. Portanto, percebemos em Aristófanes, um 

método socrático de ensinar filosofia, que apesar da forma típica da comedia e dos 

exageros retratados, apresentam-se como elementos importantes de um pensar 

crítico e reflexivo. Sócrates é apresentado nas entrelinhas da comédia como aquele 

que ensinava a pensar e mesmo com tons de sátira, a fala de Sócrates a seguir 

atesta o que se afirma.  “Fique quieto! E se tiver alguma dificuldade nos seus 

raciocínios, deixe-a e passe adiante. Depois, movimente-a de novo com o 

pensamento e pondere” (ARISTÓFANES, 1987, p.197).  

 

 

 



29 

 

2.3 O Sócrates do filósofo Platão  

 

Não obstante Sócrates seja uma figura emblemática da filosofia e não 

tenha deixado nenhum escrito de sua autoria, Platão nos apresenta, em uma série 

de seus diálogos, a vida e a filosofia do seu mestre. A vasta contribuição para o 

pensar filosófico é de uma significância imensurável, sobretudo quando estamos 

lidando como o aspecto do ensino da filosofia e da forma através da qual Sócrates 

expressava suas ideias.  

A figura de Sócrates como um homem sábio, de mente superior aos seus 

contemporâneos surgiu quando um amigo de infância que se chamava Querofonte 

foi consultar o oráculo no Templo de Delfos, templo este dedicado ao Deus Apolo, 

conforme é atestado no relato: 

 
Conheceis Querofonte; era meu companheiro desde jovem, bem 

como da maioria de vós. Foi exilado convosco e convosco voltou. 

Com certeza que sabeis como era Querofonte, como era impulsivo 

em tudo aquilo que se entregava. Uma vez foi a Delfos, perguntar ao 

oráculo – peço-vos que não vos manifesteis contra o que eu estou a 

dizer, homens -, se havia alguém mais sábio que eu. Em resposta 

retorquiu a Pítia que ninguém era mais sábio (PLATÃO, 1993, p.71-

72). 

 

Percebe-se claramente no relato socrático, no momento em que este 

fazia a sua defesa, a afirmativa da Pítia acerca de sua sabedoria. No entanto, 

intrigado com essa afirmativa, pois sabia que o que tinha eram só dúvidas, dedicou-

se a questionar o porque da sacerdotisa ter lhe apontado como o mais sábio dentre 

os homens. “Se eu nem muito nem pouco reconheço ser sabedor, que poderá ele 

querer dizer, ao afirmar que eu sou o mais sábio?” (IDEM, p.72). Sócrates procura 

os homens mais admiráveis, mais honrados e que afirmavam serem sábios por seus 

conhecimentos e percebe que eles pareciam saber muito, mais que eram 

ignorantes, possuindo apenas um pretenso saber. Outrossim aqui está o paradoxo 

socrático, a saber, Sócrates sabia que não sabia, e a famosa frase “Só sei que nada 

sei” atinge um patamar de magnitude em seu pensamento filosófico. “E nisto parece-

me que sou um pouco mais sábio que ele, por não saber julgar as coisas que não 

sei”. (IBIDEM, p.72). Portanto, as revelações délficas fazem nascer em Sócrates 

uma consciência de que o fato de não saber o coloca em uma posição de abertura 



30 

 

para o saber. O conhecimento nessa perspectiva tem como pressuposto o não 

saber.  

 
Na passagem da Apologia que citamos, Sócrates toma até como 

objetivo polêmico os políticos, os poetas e os cultores das diversas 

artes. Salienta a inconsistência quase total  de todas essas formas 

presumidas de “saber”, derivante do fato de que os políticos, os 

poetas e os artesãos permanecem o mais das vezes na superfície 

dos problemas, procedem por pura intuição ou disposição natural, ou 

creram saber tudo pelo fato de dominar uma arte particular. Ora, se  

estas são as formas de saber reconhecidas pelos homens como tais, 

o de Sócrates é, justamente um não-saber, no sentido de que o seu 

não saber não se identifica com aquelas formas de saber. (REALE, 

2003, p.109) 

 

Portanto, a confissão de ignorância feita por Sócrates mostrava que, ao 

contrário do que diziam os supostos sábios, afirmavam categoricamente conhecer 

aquilo do qual não sabiam por completo; ele, ao menos, era consciente de que não 

sabia, e isto o tornava sábio. Entretanto, é fundamental salientar que Sócrates era 

um instigador, um homem que dedicou a sua vida a fazer perguntas. A  condição de 

curiosidade, de abertura ao conhecimento, narrada na maioria dos diálogos 

platônicos, revela também a sua dedicação com o ensino da virtude e com o bem 

comum. Laêrtios (2008, p. 57) afirma:  

 
Sócrates dizia que diante de uma mulher violenta devemos 

comportar-nos como os cavaleiros com os corcéis fogosos; "da 

mesma forma que, quando estes conseguem domá-los, podem lidar 

facilmente com os outros, eu, na convivência com Xantipe, aprendo a 

adaptar-me a todas as pessoas". Essas e outras frases e feitos 

semelhantes testemunham o acerto da sacerdotisa pítia ao dar a 

Cairefon a famosa resposta: "Sócrates, de todos os homens o mais 

sábio." 

 

A afirmativa de Diógenes Laêrtios aponta mais uma das características do 

homem sábio apresentado por Platão na obra Apologia de Sócrates. Percebe-se 

dessa forma o equilíbrio emocional de um homem que zelava pelo ensino da virtude 

e pelo conhecimento, adaptando-se a intempéries da época em que vivia. “Foi 

graças a Sócrates que o conceito de autodomínio se converteu em uma ideia central 

da nossa cultura ética. Essa concebe a conduta moral como algo que brota do 

interior do próprio indivíduo […]” (JAEGER, 1994, p. 548). Dessa forma, notamos o 

caráter ético no comportamento de Sócrates ao dar notoriedade á vivência da 



31 

 

virtude, ademais o homem sábio e possuidor dessa consciência moral faz uso da 

razão, estando apto á felicidade e ao bem comum.  

O Sócrates narrado por Platão não era conhecido por grandes discursos, 

ou por extensas oratórias. Aparece constantemente através de diálogos, onde a 

pergunta, o ato de questionar, torna-se característica marcante de sua filosofia. “São 

as perguntas de Sócrates que comandam o encadeamento de conversas que 

constitui um diálogo socrático típico. Note-se que ao longo do diálogo aparecerão 

inúmeras perguntas[...]” (SANTOS, 1993, p.16). Desse modo, compreenderemos 

que sua filosofia é norteada através de uma busca constante pelo conhecimento e 

que este é a base de qualquer ação praticada pelo indivíduo, conquanto salienta-se 

que essa ação é individual, depende do esforço particular de cada um, a saber, é 

inerente à existência humana. “Platão reduz aqui a duas formas fundamentais a 

peculiar maneira socrática: a exortação (protreptikos) e a indagação (elenchos). 

Ambas são elaboradas na forma de perguntas” (JEAGER, 1994, p.525). Assim, o 

método socrático possui características importantes a serem observadas, a de que a 

pergunta é um elemento imprescindível na busca pelo conhecimento. 

É provável que a atitude questionadora e instigante de Sócrates diante do 

povo ateniense tenha causado sérios problemas. Um homem de personalidade 

íntegra e que não poupava palavras para expressar suas verdades não é estimado 

em nenhuma sociedade, pois gera incômodo, desestabiliza e tira os indivíduos da 

zona de conforto. Nem todos estão aptos a serem interrogados, a sentir suas 

certezas postas em dúvida: 

 
Ficai, porém, certos de que é verdade o que eu dizia há pouco, que 

muita gente me ficou querendo muito mal. O que me vai condenar, 

se eu for condenado, não é Meleto, nem Ânito, mas a calúnia e o 

rancor de tanta gente; é o que perdeu muitos outros homens de bem 

e ainda os há de perder, pois não é de esperar que pare em mim 

(PLATÃO, 1987, p.14). 

 

Infelizmente este hábito de apontar as falhas e inconsistências no 

raciocínio alheio pode ter sido a causa da condenação de Sócrates. Seus discursos 

não agradavam a todos, além disso causava um verdadeiro repúdio naqueles que 

não queriam aceitar a verdade. Fica nítido em seus discursos o caráter de 

transparência e de desprendimento. “Perdi-me por falta, não de discursos, mas de 

atrevimento e descaro, por me recusar a proferir o que mais gostais de ouvir, 



32 

 

lamentos e gemidos, fazendo e dizendo uma multidão de coisas que declaro 

indignas de mim […]” (PLATÃO, 1987, p.25). Desse modo, torna-se provável que os 

acusadores de Sócrates esperavam dele um ato de aceitação perante as 

acusações, ou de arrependimento diante de todos, o que certamente atestava o 

poderio deles. E, ao contrário do que era esperado Sócrates se mostra confiante em 

suas convicções, permanecendo de cabeça erguida e notoriamente convicto de suas 

verdades.  

Podemos expressar a missão de Sócrates como sendo o seu constante 

empenho em conhecer a realidade humana, explorar suas possibilidades e limites. 

Sua tarefa se concretizava em orientar seus concidadãos a concentrar seus esforços 

na vivência da virtude. A ocupação de Sócrates tem assim uma característica 

importante, a de total desprendimento com o conforto. “Essa ocupação não me 

permitiu lazeres para qualquer atividade digna de menção nos negócios públicos, 

nem nos particulares[...]” (IDEM, p.10). Assim, Sócrates vivia uma vida modesta em 

função de um ideal maior, a virtude. Tinha como pressuposto a razão  e não o apego 

aos vícios, aos bens materiais, que geralmente desviam o homem dos atributos da 

alma, o conhecimento. 

A atitude de Sócrates na sociedade ateniense estava direcionada 

sobretudo à educação acerca do fim último da existência do homem. Esse olhar 

sobre a vida humana se destaca e instaura uma nova abordagem filosófica. O que 

antes era tido como foco, a saber, as causas primeiras, é agora o princípio fundante, 

a própria natureza do homem colocada em questão. O legado socrático assume 

consistência ao colocar as virtudes universais, tais como justiça, felicidade, bondade 

no cerne de sua missão de vida.  

 
Outra coisa não faço senão andar por aí persuadindo-vos, moços e 

velhos, a não cuidar tão aferradamente do corpo e das riquezas, 

como de melhorar o mais possível a alma, dizendo-vos que dos 

haveres não vêm a virtude para os homens, mas da virtude vem os 

haveres e todos os outros bens particulares e públicos (Idem, p.15). 

 

É importante salientar o caráter educativo demonstrado em sua 

exortação. Apesar das transformações sociais ocorridas na época, Sócrates se 

mantém convicto de sua missão educativa de levar os homens à melhoria de suas 

almas. “A filosofia de Sócrates aqui professa não é um simples processo teórico, do 



33 

 

pensamento: é ao mesmo tempo uma exortação e uma educação” (JEAGER, 1994, 

p.527). Nota-se assim a importância do pensamento socrático e as suas 

contribuições para as reflexões acerca da formação do homem. 

Diante das transformações sociais que marcam Atenas, os Sofistas 

surgem com uma educação capaz de solucionar problemas práticos da vida 

cotidiana da polis. Mestres das palavras como eram chamados, colocaram em 

dúvida os valores antigos, assumindo a posição em seus discursos de que o 

exercício da política estava acessível a todos.  

 
Na realidade, não tem fundamento nenhum essas balelas; tampouco 

falará verdade quem vos disser que ganho dinheiro lecionando. Sem 

embargo, acho bonito ser capaz de ensinar como Górgias de 

Leontino, Pródigo de Ceos e Hípias de Élis. Cada um deles, 

senhores, é capaz de ir de cidade em cidade, persuadindo os moços 

– que podem frequentar um de seus concidadãos a sua escolha e de 

graça – a deixarem essa  companhia e virem para a sua, pagando-

lhes e ficando ainda, agradecidos (PLATÃO, 1987, p.7).  

 
A crítica de Sócrates ao modelo educacional que se expandia em Atenas 

se dirigia principalmente à falta de compromisso com a pólis e à exigência de 

pagamento por essa aprendizagem. Eles eram “[…] retóricos e sofistas estrangeiros 

sem consciência, que educavam os discípulos na exploração do Estado e no 

oportunismo político […]”(JEAGER, 1994, p.576). Por haver uma necessidade de 

formação de homens hábeis na política, os sofistas preparavam os jovens para a 

arte da persuasão, de técnicas de convencimento e de oratória. Esse ensino parece 

de início solucionar os problemas práticos do homem. Portanto, a filosofia socrática 

vai além das aparências e empenha-se em ensinar ao homem uma vida virtuosa, 

por entender que a alma humana precisa de cuidados, de constante empenho em 

direcioná-la para a felicidade e para o bem comum.    

Apesar de toda a magnitude da ação socrática em Atenas em prol da 

virtude e do bem comum, ainda assim não foi suficiente para rechaçar as acusações 

de “[…] não reconhecer os deuses do Estado, introduzir novas divindades e 

corromper a juventude” (IDEM, p. VIII). Sócrates não tenta ganhar o júri em nenhum 

momento, mas, ao longo de sua defesa mostra a precariedade do raciocínio dos 

seus acusadores. “Neste momento, atenienses, longe de atuar em na minha defesa, 

como poderiam crer, atuo na vossa, evitando que, com a minha condenação, 



34 

 

cometais uma falta para com a dádiva que recebestes de Deus (Ibidem, p.16). Suas 

palavras impactam radicalmente na natureza das acusações, uma vez que com teor 

de firmeza, de tranquilidade e de sabedoria, trazem à tona a insensatez  daqueles 

que insistiam em culpá-lo por atitudes que segundo Sócrates eram voltadas para o 

bem do cidadão ateniense.  

A vida dedicada à busca pelo conhecimento e à atenção dispensada aos 

seus contemporâneos teria fim a partir daquele momento. Em sua defesa, Sócrates 

se mostra sereno ao saber que as circunstâncias o levariam à morte. Acreditava que 

“[…] não há para o homem bom, nenhum mal, quer na vida, quer na morte, e os 

deuses não descuidam de tal destino” (PLATÃO, 1987, p.27). Diante de tamanha 

clareza da sua tarefa e da importância do seu método, como será explicitado com 

maiores detalhes no próximo capítulo, temos em Platão um mestre do saber que 

tinha plena consciência da vida e da morte. Atenas tinha então matado o homem 

mais sábio de todos conforme as revelações délficas. Ainda hoje o legado socrático 

no que concerne ao seu método é estudado e usado como pressuposto de reflexões 

no âmbito educacional, como veremos no capítulo seguinte, ao detalharmos a 

maiêutica socrática.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



35 

 

3 DIALÉTICA SOCRÁTICA 

 

A dialética socrática se apresenta através de uma série de diálogos que 

caracterizam o modo de fazer filosofia adotado por Sócrates. É típico perceber um 

Sócrates, sobretudo na obra platônica, que não tinha pretensões em convencer por 

discursos retóricos a uma verdade definitiva. Ao contrário, Sócrates aparece de 

forma provocante e instigante, valendo-se de perguntas no intuito de despertar no 

interlocutor a busca por uma verdade que não se encontrava no discurso em si, mas 

que era encontrada a partir do autoquestionar-se, que não se tratava de uma 

conversa qualquer, mas de um trabalho árduo de usar a razão na elaboração de um 

conceito e não a simples e mera exposição de opiniões. 

 
Desse modo, o diálogo socrático é o método lógos para chegar a 

uma conduta reta, isto é, os conceitos que designariam o que somos 

como seres humanos e os valores nos quais sustentaríamos a nossa 

ação para a virtude. E é esse mesmo método que Sócrates utiliza 

para educar aqueles que o interpelam em locais públicos, sem se 

importar com a casta da sociedade ateniense da qual provinham 

(PAGNI, SILVA, 2007, p. 27).  

 

A dialética socrática consiste na atitude dialógica, na apresentação de 

ideias, no debate, na refutação. Por meio do questionamento os argumentos se 

organizam no intuito de passar por uma reorganização que tem como proposito a 

verdade. Quando observamos os diálogos platônicos, notamos claramente essas 

características. Basta observarmos o diálogo Mênon, por exemplo. É importante 

salientar que o diálogo começa com um problema a ser resolvido, a saber, o ensino 

da virtude é algo a ser aprendido ou se já nascemos com ela. 

 
MEN. Podes dizer-me, Sócrates: a virtude é coisa que se ensina? Ou 
não é coisa que se ensina, mas que se adquire pelo exercício? Ou 
nem coisa que se adquire pelo exercício nem coisa que se aprende, 
mas algo que advém aos homens por natureza ou por alguma outra 
maneira? (PLATÃO, 2001, p. 19)  
 

A partir do problema apresentado, Sócrates não dará uma resposta cabal 

por quem era interrogado. Em seguida ele pergunta: mas o que é a virtude? Ou seja, 

antes de entender se ela era aprendida ou se já nascemos com ela, seria 

importante, antes de tudo, em que ela consiste. Portanto, percebemos que o objetivo 



36 

 

da dialética socrática era o de compreender as ideias oriundas de seus 

interlocutores, analisa-las e se necessário refutá-las.  

A temática fundamental adotada por Sócrates, nas discussões com seus 

contemporâneos, voltava-se geralmente para a essência do homem; dessa forma 

ele inaugura uma nova forma de abordagem filosófica, não só pelo método de 

filosofar, mas pela centralidade na vida do homem. Para isso, Sócrates pretendia 

descobrir a verdade através do ato de indagar; procurava desmascarar a imposição 

dos conhecimentos e certezas através de uma desconstrução. Desse modo, aquilo 

que se mostrava insustentável quando submetido ao crivo do conhecimento, a 

saber, a opinião, era também objeto de crítica em meio à defesa do relativismo 

presente no método de ensino dos sofistas. 

 
Para conhecer a posição que Sócrates ocupava na filosofia antiga e 

a sua feição antropocêntrica, é importante não perder de vista a sua 

relação com as grandes forças espirituais do seu tempo. Abundam 

surpreendentemente nele as referências ao exemplo da Medicina. E 

não são causais: relaciona-se com a estrutura essencial do seu 

pensamento, com a consciência de si próprio e com o ethos de toda 

a sua atuação. Sócrates é um autêntico médico, a ponto de, segundo 

Xenofonte, não se preocupar menos com a saúde física dos seus 

amigos do que com o seu bem- estar espiritual. Mas é sobretudo o 

médico do homem interior (JAEGER, 1994, p. 520). 

 

Tendo em consideração a passagem citada anteriormente, podemos 

destacar o caráter antropológico nas discussões de Sócrates. A dialética socrática 

tinha como fundamento basilar o aperfeiçoamento do espírito humano, e isso fica 

claro quando este propõe um exame da própria consciência a medida em que 

interroga, duvida e desestabiliza uma ideia de seu interlocutor. Desse modo, dialogar 

com Sócrates era antes de tudo realizar um movimento de introspecção na própria 

vida, o que caracteriza um exame moral.  O ato de conhecer a si mesmo representa 

uma condição preliminar para lidar com as situações externas, e isso causava 

inquietações constantes nos seus discípulos e levava-os a refletirem sobre seus 

princípios e valores. “Se toda investigação e todo saber é apenas uma 

reminiscência, é porque toda investigação é um voltar-se para si,  é porque todo 

saber é antes de tudo saber de si, um contemplar a profundidade de si mesmo, é um 

conhecer-se a si mesmo” (BERNOIT, 1996, p. 61). Portanto, o saber socrático tinha 

como essência o conhecimento de si mesmo, que em seus diálogos geralmente 



37 

 

tratava de temas gerais como, por exemplo, o que é a justiça, o que é a coragem, 

qual seria o estado ideal, o que é a virtude. E partindo desses temas geradores 

surgiam novas perguntas com caráter mais específico, como qual o papel do 

governante, qual o papel da guerra na vida do povo, quais seriam as condutas do 

homem justo. Assim, as perguntas tinham o objetivo de se chegar a um conceito, por 

meio da atividade dialética da indagação e do questionamento. 

 
O método e a dialética de Sócrates também estão ligados a sua 

descoberta da essência do homem como psyché, porque tendem de 

modo consciente a despojar a alma da ilusão do saber, curando-a 

dessa maneira a fim de torná-la idônea a acolher a verdade. Assim, 

as finalidades do método socrático são fundamentalmente de 

natureza ética e educativa, e apenas secundária e mediatamente de 

natureza lógica e gnosiológica (REALE, 2003, p. 100). 

 

É lúcido perceber na citação de Reale o caráter educativo por excelência 

que permeia o pensamento socrático. Temos como princípio básico uma pergunta 

que perpassa a ilusão do saber. A indagação presente no método socrático invade a 

zona das certezas dogmáticas e gera uma desestabilização do pensamento o que 

torna educativo o processo de aprendizagem. É notório ainda nesse contexto a 

dimensão ética que se faz presente no pensamento socrático. Há sempre uma 

preocupação com a construção do pensamento aliada à prática da virtude. Não 

obstante as discussões partam dos problemas concretos da vida do homem, 

Sócrates, ao questionar as “certezas absolutas”, incrementa no diálogo um passo 

importante: o de abrir um panorama de possibilidades para o debate e a construção 

do conhecimento, que agora está apto a “dar à luz”. 

 
A dialética de Sócrates coincide com o seu próprio dialogar (dia-
logos), que consta de dois momentos essenciais: a "refutação" e a 
"maiêutica". Ao fazê-lo, Sócrates valia-se da máscara do "não saber" 
e da temida arma da "ironia". Cada um desses pontos deve ser 
adequadamente compreendido (REALE, 2003, p.101).  
 

Portanto, os passos seguintes terão como intento fundamental explicitar 

os dois momentos importantes da dialética socrática: a ironia e a maiêutica. A forma 

como a filosofia de Sócrates se desdobra na sociedade ateniense é categoricamente 

peculiar, o que traz a necessidade de um olhar atento e criterioso nos principais 

conceitos imbuídos no seu método. 



38 

 

3.1 A ironia: desconstrução das opiniões (doxai) 

 

A ironia Socrática constitui uma parte importante do método e a sua 

constituição se dá sumariamente pela pergunta, uma forma eficaz de perceber no 

interlocutor a insuficiência da resposta dada. A fragilidade do discurso apresenta-se 

aqui sob o termo doxa, pois trata-se de uma mera opinião, fruto de uma concepção 

superficial das coisas. Sócrates estava sempre a perguntar, como podemos 

perceber no diálogo a seguir: 

 
A razão de eu exigir em nosso diálogo tamanha precisão é sabermos 

se não há em nós um princípio, sempre o mesmo, com o qual, por 

meio dos olhos, atingimos o branco e o preto, e, por meio de outros e 

órgãos, outras qualidades, e se, interrogado, poderias relacionar tudo 

isso com o corpo. Mas talvez seja melhor que a resposta parta de ti 

mesmo, em vez de eu formulá-la com tanto trabalho. Dize-me o 

seguinte: os órgãos por intermédio dos quais sentes o quente e o 

seco, o leve e o doce, tu os localizas no corpo ou noutra parte? 

(PLATÃO, 2001, p. 99) 

 

Sócrates enfatiza, nesta parte do diálogo Teeteto, a importância da 

resposta partir do interlocutor. Desse modo, coloca-se na posição de observador 

crítico, uma vez que a pergunta é parte integrante de todo a sua dialética. É curioso 

notar que suas perguntas não geram a satisfação e o conforto de uma resposta 

dada, de uma questão com resolução simples, comuns ao senso comum. Ademais 

suas perguntas provocam os sentidos e incitam o direcionamento de uma trilha de 

questionamentos que se desenrolam conforme a subjetividade dos envolvidos no 

diálogo.  

No diálogo Mênon, cuja temática, e aqui vale uma vez mais ressaltar, é 

sobre a questão da virtude, na tentativa de saber se a mesma pode ser ensinada 

através da prática ou se é algo inato ao ser humano, Sócrates é interrogado: 

 
MEN. Podes dizer-me, Sócrates: a virtude é coisa que se ensina? Ou 

não é coisa que se ensina mas que se adquire pelo exercício? Ou 

nem coisa que se adquire pelo exercício nem coisa que se aprende, 

mas algo que advém aos homens por natureza ou por alguma outra 

matéria? (IDEM, p. 19) 

 

Obviamente Mênon espera de Sócrates uma resposta plausível à 

questão. No entanto, é interessante observarmos, logo no início do diálogo, a forma 



39 

 

como Sócrates conduz a questão, a saber, sempre caracterizado por perguntas, a 

peculiar ironia Socrática que encontrava nas opiniões um caminho a ser trilhado em 

direção ao conhecimento. Assim, Sócrates responde à indagação: 

 
Eu próprio, em realidade, Mênon, também me encontro nesse 

estado. Sofro com meus concidadãos da mesma carência no que se 

refere a esse assunto, e me censuro a mim mesmo por não saber 

absolutamente nada sobre a virtude. E, quem não sabe o que uma 

coisa é, como poderia saber que tipo de coisa ela é? Ou te parece 

ser possível alguém que não conhece absolutamente quem é Menon, 

esse alguém saber se ele é belo, se ele é rico, e ainda se é nobre, ou 

se é mesmo o contrário dessas coisas? Parece-te ser isso possível? 

(PLATÃO, 2001, p. 21) 

 

Percebe-se que Sócrates não responde ao problema proposto, 

apresentando a sua ignorância, o seu não saber. Esse esvaziamento de opções 

característico em sua filosofia é o caminho aberto para a construção do 

conhecimento, a saber, o despertar da consciência, o estopim de um saber presente 

no sentido do “conhece-te a ti mesmo”. Outrossim é característico dessa fase inicial 

do discurso, a ironia, que tinha como elementos essenciais, a pergunta, a 

demonstração da contradição do argumento e a refutação. 

É notória a percepção da ironia na forma em que Sócrates conduz o 

diálogo acerca do conceito de virtude. Percebe-se que Mênon fazia parte da maioria 

dos cidadãos atenienses que trazia consigo uma certa arrogância intelectual. O 

mesmo espera que Sócrates, de imediato, dê uma resposta plausível para o 

problema levantado, como ficou claro no início do diálogo. No entanto, Sócrates 

sempre parte do princípio de nada saber, ou saber que nada sabia, postura 

importante no processo de conhecimento. Essa humildade intelectual incomoda 

Mênon: “Mas tu, Sócrates, verdadeiramente não sabe o que é a virtude, e é isso 

que, a teu respeito, devemos levar como notícia para casa?” (IDEM, p. 21). Mênon 

usa o argumento questionando a autoridade de Sócrates, como é possível que o 

famoso homem sábio não saiba sobre a virtude. No entanto, Sócrates valendo-se da 

ironia, refuta seu questionamento respondendo da seguinte forma: “Não somente 

isso, amigo, mas também que ainda não encontrei outra pessoa que soubesse, 

segundo me parece” (IBIDEM, p. 21). Fica evidente que as ideias eram provenientes 

de preconceitos e opiniões. 



40 

 

Platão (2001, p. 27), no diálogo entre Mênon e Sócrates, torna evidente 

as características da ironia, em especial a refutação, conforme é exposto: 

 
MEN. Que outra coisa seria senão ser capaz de comandar os 
homens? Se é verdade pelo menos que procuras uma coisa única 
para todos os casos.  
SO. Mas é certamente o que procuro. Mas então, Menon, é a mesma 
virtude, a da criança e a do escravo: serem, ambos, capazes de 
comandar o seu senhor? E te parece que ainda seria escravo aquele 
que comanda?  
MEN. Não me parece absolutamente, Sócrates. 
SO. Não é provável, com efeito, caríssimo. Pois examina ainda o 
seguinte: afirmas que a virtude é ser capaz de comandar. Não 
deveremos acrescentar aí “com justiça, e não injustamente”? 
 

A estrutura típica do diálogo socrático evidencia a complexidade 

discursiva e filosófica. Sócrates, ao questionar Mênon acerca de suas convicções, 

mostrava, através das perguntas, as contradições envolvidas nas afirmações. Esse 

método que Sócrates utilizava fica ainda mais claro (IDEM, p. 27), quando Mênon 

afirma: “Pois a justiça é virtude”. Porém, de imediato Sócrates o questiona. “É 

virtude, Mênon, ou uma virtude?” Nota-se o cuidado com a conceituação das ideias, 

pois tratava-se de uma diferenciação semântica que levaria por caminhos diferentes. 

A ironia é manifestada como desconstrução de ideias formadas no cotidiano, que em 

sua maioria não fogem ao senso comum ou ao campo do questionamento.  

Fica explícito na passagem que a ironia socrática não remetia à figura de 

linguagem, mas ao ato de perguntar. Desse modo, delimita-se o conceito, levando-o 

à contradição e à refutação. O que fica notório é a forma peculiar de Sócrates fazer 

filosofia, que é exatamente a não aceitação de respostas prontas, inacabadas, 

muitas vezes permeadas de características dogmáticas. Um conceito apresentado a 

Sócrates precisava passar pelo método, uma vez que ao ser posto à prova, notava-

se as incoerências e inconsistências do discurso. Esse verdadeiro trabalho de 

partejar ideias levava sobretudo ao interlocutor o conhecimento do não saber, passo 

importante na metodologia socrática para se chegar ao conhecimento. 

 
A ignorância de Sócrates, com efeito, não era de maneira alguma 
uma ignorância empírica, muito pelo contrário, ele tinha lido tanto os 
poetas quanto os filósofos, tinha também muita experiência nas 
coisas da vida, de modo que no sentido empírico ele não era 
ignorante. Mas, por outro lado era ignorante no aspecto filosófico. 
Era ignorante quanto a aquilo que está no fundamento de tudo, o 



41 

 

eterno, o divino, quer dizer, ele que isto era, mas não sabia o que isto 
era, ele tinha isto em sua consciência e contudo não o tinha em sua 
consciência, na medida que a primeira coisa que ele podia predicar a 
respeito era que nada sabia a respeito (KIERKEGAARD, 1991, p. 
135). 
 

É importante compreender esse não saber socrático na perspectiva em 

que Kierkegaard apresenta, ou seja, a ignorância de Sócrates acerca do fundamento 

último das coisas. Quando se faz uma reflexão aprofundada, percebe-se que esse 

não saber é um movimento dialético, uma vez que não se trata de algo meramente 

empírico onde é possível descrever suas características dando-lhe um adjetivo. O 

não saber de Sócrates se refere mais profundamente aquilo que não é possível 

descrever de maneira apressada sem antes passar por uma intensa investigação 

filosófica. O não saber aqui assume o caráter da liberdade que Sócrates tinha de 

perguntar, ao mesmo tempo que o interlocutor não gozava dessa liberdade, pois o 

mesmo ao ser interrogado era lançado no desejo de conhecer. Aqui está uma das 

características fundamentais desse caminho socrático de condução ao 

conhecimento. “Ele libertava assim, decerto, o indivíduo de qualquer pressuposição, 

liberava-o assim como ele próprio era livre; porém, a liberdade que ele próprio 

gozava em satisfação irônica [...]” (IDEM, p. 138). 

Sócrates, ao perguntar, percebia a insuficiência nos elementos que 

justificavam o argumento. Contextos contidos na conceituação que, em sua grande 

maioria, eram oriundos de preconceitos e opiniões subjetivas. Por isso o grande 

objetivo da ironia é fazer o interlocutor reconhecer a própria ignorância, forçando-o a 

definição sobre algum assunto em questão. No decorrer do processo de questionar 

e demonstrar as contradições no argumento, surgem elementos novos, onde é 

possível dar uma nova definição. Muitas vezes a habilidade de usar um 

interrogatório ininterrupto irritava e embaraçava a cabeça do interlocutor. Mas aqui é 

importante notar que o método socrático é comparado ao trabalho de parto, e por 

fazer alusão ao mesmo, carrega a analogia das dores do processo de “dar à luz”. 

Formar uma ideia, uma conceituação livre de características dogmáticas e 

preconcebidas não é uma tarefa fácil, por isso é comum os interlocutores de 

Sócrates se irritarem com sua arte de trazer a luz o conhecimento. Por fim, era 

comum o interlocutor se sentir cansado, exausto e na maioria das vezes reconhecia 



42 

 

a sua ignorância e quando este a reconhecia, temos então o primeiro passo para o 

conhecimento. 

 

3.2 A maiêutica: a arte de partejar do filósofo Sócrates e a formação do 

conhecimento filosófico (episteme). 

 

A maiêutica socrática consiste basicamente em fazer o interlocutor a 

produção de novos conceitos e ideias a partir do despojamento de tudo aquilo que 

se diz saber. Temos aqui um passo importante para o conhecimento, uma vez que o 

indivíduo faz jus à etimologia da palavra maiêutica como a arte de partejar. No caso, 

Sócrates não fazia parto de homens, mas parto de ideias. Sua arte consistia em 

fazer seus contemporâneos reconhecerem sua ignorância e a partir dai chegar ao 

conhecimento, a conceituação. Fica evidente que não era um processo fácil, 

ademais consistia em um verdadeiro trabalho de parto. A pessoa muitas vezes se 

via esgotada, mas no decorrer do processo ela percebia que tudo isso tinha um 

propósito, a concepção de um conhecimento e que isso o permitiria vislumbrar a luz 

da verdade. 

 
A minha arte obstétrica tem atribuições iguais às das parteiras, com a 

diferença de eu não partejar mulher, porém homens, e de 

acompanhar as almas, não os corpos, em seu trabalho de parto. 

Porém a grande superioridade da minha arte consiste na faculdade 

de conhecer de pronto se o que a alma dos jovens está na iminência 

de conceber é alguma quimera e falsidade ou fruto legítimo e 

verdadeiro (PLATÃO, 2001, p.47). 

 

Sócrates relaciona a sua arte, a maiêutica à atividade de sua mãe, que 

era parteira. Essa por sua vez era estéril, uma vez que pela idade já não podia mais 

gerar filhos. No entanto, mesmo sendo incapaz de engravidar, ajudava outras 

mulheres no trabalho de parto. A velha parteira, possuía a habilidade de conduzir o 

processo daquelas que por sua inexperiência enfrentavam as adversidades do 

trabalho de parto. “Como muito bem sabes, não servem para exercer o ofício de 

parteira as mulheres que ainda concebem e dão à luz, mas apenas as que se 

tornaram incapazes de procriar” (IDEM, p. 45). Outrossim, fica evidente a 

importância da experiência. É necessário ter passado pelo mesmo processo para 



43 

 

que se possa conduzir com autoridade e eficiência aquelas que passariam pelo 

trabalho de parto. Por se tratar de uma tarefa de grandeza imensurável, o trabalho 

de dar à luz a ideias, é comparado ao trabalho das parteiras, pois “[…] o mais 

importante e belo trabalho das parteiras consistiria em decidir entre o verdadeiro e o 

falso [...]” (PLATÃO, 2001, p. 47). O mesmo ocorre segundo Sócrates com o 

conhecimento, pois cabe ao “parteiro” do conhecimento saber se o argumento do 

interlocutor é fruto do conhecimento, sendo, portanto, verdadeiro, ou apenas 

resultado de uma mera opinião, o que o torna falso. 

Sócrates ao utilizar a sua arte de partejar o conhecimento deixava 

explícito a vantagem de chegar ao conhecimento. “Se depois disto, Teeteto, voltares 

a conceber, e conceberes mesmo, ficarás cheio de melhores frutos, graças à 

presente investigação” (IDEM, p.47). O fator importante do método apresentado por 

Sócrates está na possibilidade do indivíduo sair do mundo das opiniões, dos 

preconceitos, da relativização do conhecimento como bases estruturantes do seu 

agir e perceber o mundo, para a característica fundamental: o pensar por si mesmo. 

A esse exercício chamamos de maiêutica socrática, que consistia em partejar as 

ideias de seus interlocutores: 

 
E, assim, passamos ao segundo momento do método dialético. Para 
Sócrates, a alma pode alcançar a verdade apenas “se dela estiver 
grávida”. Com efeito, como vimos, ele se professava ignorante e, 
portanto, negava firmemente estar em condições de transmitir um 
saber aos outros ou, pelo menos, um saber constituído por 
determinados conteúdos. Mas, da mesma forma que a mulher que 
estiver grávida no corpo tem necessidade da parteira para dar a luz, 
também o discípulo que tem a alma grávida de verdade tem 
necessidade de urna espécie de arte obstétrica espiritual, que ajude 
essa verdade a vir a luz, e essa exatamente a “maiêutica” socrática 
(REALE, 2003, p. 102-103). 
 

A alusão socrática do conhecimento ao parto e à obstetrícia tem uma 

relação fundamental com os processos que ocorrem em ambos. O ato de conhecer 

para Sócrates, torna-se uma possibilidade quando o indivíduo se abre ao novo, ao 

conceito. Por isso que a ironia é o momento imprescindível para que o indivíduo 

reconheça a sua ignorância e a partir de então possa inferir acerca do saber que há 

de provir. 

 



44 

 

É este o sentido da célebre fórmula socrática “Só sei que nada sei”, a 
ideia de que o reconhecimento da ignorância é o princípio da 
sabedoria. A partir daí o indivíduo em o caminho aberto para 
encontrar o verdadeiro conhecimento (episteme), afastando-se do 
domínio da opinião (doxa) (MARCONDES, 2010, p. 48). 
 

Conforme descrito anteriormente por Marcondes, quando o indivíduo 

reconhece a sua ignorância, abre-se a possibilidade do conhecimento verdadeiro. 

Desse modo, o dar à luz as ideias é um momento novo, único, individual. Um 

processo que é resultado de um agir próprio e não uma sujeição as ideias 

contaminadas pelas opiniões. A discussão e as constantes interrogações fazem 

parte de um processo em que o interlocutor é guiado para que nasça dele próprio o 

conhecimento (episteme). Portanto, a dialética que acompanha todo o processo do 

método socrático, inicialmente pela ironia e depois pela maiêutica tem um propósito 

pedagógico, a fruição do saber, pois como podemos perceber: 

 
A dialética é assim também inicialmente um processo de abstração, 
que permite com que se chegue à definição de conceitos. Deve 
admitir provisoriamente contradições para que elas sejam superadas. 
Não há respostas prontas, trata-se sempre de um processo que visa 
levar o interlocutor a reconhecer a fragilidade de suas próprias 
crenças e ver que aquilo que diz não é o que parece ser. Através do 
diálogo a opinião, que se crê certa de si mesma, ao se expor se 
revela contraditória, inconsequente. O método dialético não substitui 
de início a certeza da opinião por uma outra certeza, mas é um 
método negativo, exigindo uma atitude crítica, mostrando a 
necessidade de uma interrogação, e um questionamento dessa 
própria opinião, de sua origem, de seus fundamentos 
(MARCONDES, 2010, p. 53). 
 

E muito comum perceber Sócrates, ao dialogar com seus interlocutores, 

incitando-os a autoquestionar-se. O reconhecimento das contradições tinha um 

propósito maior, que era a superação através da construção de um saber 

verdadeiro, dotado de autocrítica. No Teeteto, Sócrates demostra esse problema 

típico do indivíduo que se encontra na doxa, como podemos notar no diálogo: 

 
Sócrates – Por imaginares, talvez, que alguém possa ter 
conhecimento seja do que for, quando julga que uma mesma coisa 
ora pertence a um determinado objeto, ora a outro, ou quando, 
acerca do mesmo objeto opina de um jeito ou de outro, conforme as 
circunstâncias. 
Teeteto - Eu não, por Zeus! 



45 

 

Sócrates - E não te recordas de que era isso mesmo o que ocorria 
quando tu e os outros começastes a aprender a ler? (PLATÃO, 2001, 
p. 135) 

 
Sócrates coloca de forma clara o quão embaraçadas são as ideias do 

indivíduo que não chegou ao conhecimento. Esse problema é típico daqueles que se 

deixam levar pelas opiniões e que conduzem suas ideias conforme o melhor lhe 

aprouver. No entanto conhecer não é um processo simples, como provavelmente 

muitos de seus contemporâneos pensavam. Conhecer é antes de tudo chegar ao 

reconhecimento do não saber. E quando Sócrates compara seu método ao parto, 

este deixa explícito que o mesmo é um caminho doloroso, que antes de tudo é 

necessário passar por uma purificação, saindo das velhas opiniões e abrindo-se ao 

conhecimento novo. Este por sinal, ao passar pelo método já não se encontra 

embaraçado, mas capaz de fazer inferências à luz da verdade e de forma clara; 

afinal a maiêutica possibilita a conceituação. “Assim, quem acrescentar à opinião 

verdadeira de um ser a diferença que o distingue dos demais, terá adquirido o 

conhecimento do que antes ele tinha apenas opinião” (IDEM, p. 137). A grandeza do 

método socrático se encontra na possibilidade de tirar o interlocutor de uma 

condição de falso saber ao conhecimento, a episteme. “Enquanto eu não fazia mais 

do que opinar, não alcançava com o pensamento aquilo por que te distingues dos 

demais (IBIDEM, p.138)”. Portanto, a saída das opiniões somente é possível quando 

se chega à definição, a conceituação, uma vez que ela é resultado do processo de 

conhecimento. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



46 

 

4 MATERIAL E MÉTODOS: O EXERCÍCIO DO PENSAR FILOSÓFICO NA 

PERSPECTIVA DA MAIÊUTICA SOCRÁTICA. 

 

Trabalhar a filosofia no ensino médio exige um olhar especial na 

construção do pensar filosófico. Desse modo a pesquisa aqui intitulada como 

“Metodologia do Ensino da Filosofia no Ensino Médio, na Perspectiva da Maiêutica 

Socrática” tem o propósito não só de investigação biográfica, bem como a análise do 

fazer filosófico através da leitura, investigação de textos, debates e reflexões 

compartilhadas, tendo como referência a maiêutica socrática. Outrossim, a pesquisa 

de campo foi realizada na escola Tancredo Nunes de Menezes, na cidade cearense 

de Tianguá, conforme as etapas que serão descritas posteriormente.  

A questão do ensino da filosofia, quando ligado à necessidade de um 

fazer pedagógico que se adeque às exigências especificas dos alunos do ensino 

médio, é sempre uma questão complexa. Surgem diversos questionamentos quando 

queremos traçar um perfil que melhor se adapte ao estilo formativo dos jovens do 

ensino médio. Afinal, qual o melhor meio para ensinar filosofia? Aulas teórico-

expositivas? Aulas vivenciais com temáticas filosóficas? Pesquisas? Quando o 

assunto é o livro didático surge outro questionamento: qual é o melhor livro a ser 

adotado? O que tem mais exercícios que preparem para o Enem? O que trata a 

filosofia de forma conteudista com um forte aprofundamento histórico? Ou aquele 

que é compacto e que trabalha de forma sistemática problemas filosóficos atuais? 

Qual seria a melhor opção? Ou talvez nenhuma dessas opções citadas sejam 

viáveis? Responder a essas angústias e anseios que permeiam a prática de ensino 

da filosofia no ensino médio não é uma tarefa simples. O fato é que quando falamos 

em exercício do pensar filosófico dentro do ensino de filosofia na educação básica 

não podemos deixar de refletir acerca das estratégias mais viáveis à prática 

docente.  

Um dos aspectos mais problemáticos do assunto em análise é o 
como fazer da aula de filosofia um exercício de filosofar, isto é, um 
ensino filosófico da filosofia, ou, em termos mais simples, como evitar 
que a aula de filosofia se transforme em mera transmissão de 
conhecimento de filosofia de uma perspectiva apenas didática 
(SOFISTE, 2007, p.19-20). 
 



47 

 

 O desafio para o professor de filosofia, como podemos perceber é 

extremamente grande. O fato é que o ensino da filosofia não deve ser encarado 

como uma excelente transmissão didática, onde o aluno aprendeu aquilo que o 

professor se prontificou a ensinar. Ensinar filosofia, principalmente na perspectiva 

socrática é fazer com que os alunos sejam sujeitos do desenvolvimento do saber. 

Desse modo, o professor Juarez Sofiste apresenta um fato inquietante acerca do 

ensino da filosofia no ensino Médio. Ele aponta que segundo as pesquisas na área, 

“[...]uma das razões para o não sucesso, em geral, da filosofia, na Educação Básica 

é decorrente do equívoco muito comum entre nós, professores de filosofia, de 

confundir “filosofia” com “cultura filosófica” […] (2007, p.20). É notória a necessidade 

da autorreflexão no que concerne ao ato de ensinar filosofia como prática frequente 

do professor que leciona filosofia, em especial, na educação básica. É preciso 

pensar sobre qual o perfil de aluno de filosofia que queremos. Aquele que detêm um 

saber culturalmente vasto, sendo capaz de obter êxito nos exames ou aquele que é 

capaz de pensar de forma dialética, de criar e recriar seu próprio caminho 

intelectual, capaz de agir e pensar criticamente, fazendo escolhas autônomas. A 

questão que Juarez Sofiste coloca sobre o ensino de filosofia tendo como foco a 

preparação para exames de vestibulares é a seguinte:  

Se em geral a educação média é treinamento para o vestibular, 

evidentemente que nessa “coisa de treinamento” não tem espaço 

para a filosofia, uma vez que a filosofia e treinamento são coisas que 

não se combinam. Causa-nos espanto, náusea, insônia essa ideia de 

cobrança de conteúdos de filosofia no vestibular, isto é, vestibular tal 

como instituído e praticado pelas universidades públicas, como 

caminho para o reconhecimento e valorização da filosofia (1997, 

p.25). 

 

A crítica maior em relação à preparação para exames aqui exposta não 

se dá unicamente ao exame em si, mas também ao direcionamento da filosofia a um 

treinamento, o que a torna limitada. O lugar da filosofia no ensino médio deve ser o 

espaço do fazer filosófico. A construção de um saber que se fundamenta no diálogo, 

na pesquisa, na liberdade de pesquisar e pensar, na pergunta, nas refutações, na 

valorização da pluralidade de ideias e na subjetividade dos sujeitos que interagem 

nesses espaços de aprendizagem. É lúcido que avaliar o conhecimento filosófico 

não seja a pior estratégia, mas que essa seja aliada fundamentalmente a questão 



48 

 

essencial, a construção do conhecimento no viés filosófico. É necessário tirar do 

foco uma preparação conteudista para uma avaliação, pois o mais importante é 

vivencia filosófica dos estudantes nesses espaços, que além de contribuir para o 

exercício da autonomia fomenta a cidadania, com indivíduos capazes de fazer 

inferências esvaziadas de meras opiniões. Portanto, tais reflexões são importantes 

para a pesquisa aqui desenvolvida, uma vez que pretendemos através do método 

socrático possibilitar as condições ideais para o pensamento filosófico.  

Fundamentando-se na maiêutica socrática, a metodologia a seguir, 

utilizada sob o método de pesquisa do grupo focal tem como objetivo colocar o aluno 

como protagonista do próprio conhecimento. Através da amostragem e das 

discussões do grupo serão utilizadas inferências acerca do ensino da filosofia. A 

pesquisa tem como campo de desenvolvimento umas das escolas que constituem a 

rede estadual de educação básica do Ceará. 

 

4.1 Métodos e análises através de um grupo focal. 

 

A técnica de análise nessa pesquisa, que tem teor qualitativo, teve como 

método a constituição de um grupo focal. Salienta-se a necessidade de 

compreender grupo focal como um espaço propício para o debate e o surgimento de 

ideias.  

 
Como uma forma de método qualitativo, os grupos focais são 
basicamente entrevistas em grupo, embora não no sentido de 
alternância das questões do pesquisador e as respostas dos 
entrevistados. Em vez disso, o resultado será a confiança na 
interação dos membros do grupo, baseada nos tópicos fornecidos 
pelo pesquisador que, na maioria das vezes, é também o moderador 
(OLIVEIRA, FILHO, RODRIGUES, 2007, p.4). 
 

A ideia de trabalhar o grupo focal está na necessidade e na complexidade 

do fazer filosófico a partir da filosofia socrática. A valorização do espaço propício 

para as ideias foi uma preocupação inicial. Desse modo a escolha do grupo como 

uma forma de verificar o contato dos jovens do ensino médio com a filosofia foi 

fundamentalmente estruturada para que, no grupo, pudessem ser fomentadas as 

ideias dos participantes.  



49 

 

Para este trabalho foi escolhida a Escola de Ensino Médio Tancredo 

Nunes de Menezes, localizada na cidade de Tianguá-CE. Foram convidados os 

alunos das turmas iniciais do período da manhã para composição de um Grupo 

Focal composto por 8 pessoas. A caracterização das turmas convidadas segue 

explicitada na tabela 1.  

Tabela 1 - Quantidades de alunos do 1º ano do ensino médio, período matutino. 

   Total  

Turmas A B C D 4 

Números de alunos 42 42 41 39 169 

Fonte: Professor Online – Seduc-Ce  

O convite à formação do Grupo Focal foi feito aos 169 que compõem o 

quadro discente das 4 turmas iniciais do período matutino. Por ocasião do convite foi 

esclarecido do que se tratava a pesquisa, bem como seus aspectos éticos. É 

importante ressaltar que o convite se deu logo no início das aulas, pois os mesmos 

ainda não tinham tido o contato com o ensino da filosofia. O propósito é fazer a 

análise, segundo a proposta do projeto de pesquisa, se o método de perguntar e de 

instigar o aluno, pautando-se na maiêutica socrática, é viável ou não. Temos ainda 

como objetivo saber os impactos que esse método de ensinar e aprender traz na 

educação do jovem. É importante ressaltar que o motivo da escolha do público-alvo 

partiu da hipótese de que é possível sair do campo das opiniões (doxai) ao 

conhecimento (episteme). Desse modo, além de analisarmos o conhecimento prévio 

dos alunos que chegam ao ensino médio, apresentamos uma forma de buscar o 

conhecimento a partir da própria conscientização de sua importância, colocando o 

aluno como protagonista no processo de aprendizagem.  

A propositura de questionamentos e reflexões tendo como pressuposto a 

maiêutica socrática com alunos recém-chegados no ensino médio tem como um dos 

objetivos possibilitar uma reflexão acerca do próprio conhecimento e do papel do 

discente durante a caminhada filosófica a ser trilhada durante os três anos que 

compõem o ensino médio.  A fundamentação para essa hipótese está no método 

socrático, pois acredita-se no pressuposto de que as perguntas e a construção de 

um espaço propício ao pensamento e a reflexão podem melhorar significativamente 



50 

 

o ensino e a aprendizagem dos alunos e consequentemente na construção da 

autonomia e do pensamento crítico e reflexivo.  

O primeiro passo para a composição do grupo focal foi a elaboração e 

planejamento dos instrumentais a serem utilizados no grupo. Depois de todo o 

planejamento, foi o momento de fazer o convite às turmas. Foi feita a apresentação 

dos objetivos básicos da pesquisa conforme o TCLE (Termo de Consentimento Livre 

e Esclarecido), que é um componente obrigatório conforme a aprovação desse 

projeto de pesquisa no comitê de ética da UFC. Desse modo o convite foi feto as 

quatro turmas do período matutino, conforme tabela 1. A recepção ao convite foi 

positiva, e a medida em que os mesmos manifestavam a disponibilidade para a 

pesquisa, fechamos o grupo em 8 pessoas. Como item importante para a 

participação na pesquisa, os integrantes entregaram a assinatura do termo de 

consentimento do menor de idade, contendo a assinatura dos pais ou responsáveis 

autorizando a participação dos mesmos.  

O primeiro passo para a realização do grupo focal foi uma reunião com os 

membros, composta por 8 alunos do 1º ano do Ensino Médio. No encontro, os 

jovens foram informados dos procedimentos dos encontros do grupo focal, conforme 

a organização didática no Quadro 1. É importante ressaltar que todo o planejamento 

das etapas do grupo focal foi pensado para que os participantes pudessem ter um 

espaço aberto para o diálogo e a reflexão, que pudessem ser ouvidos e interrogados 

no intuito da construção de uma aprendizagem participativa. “Pela sua capacidade 

interativa e problematizadora, o grupo focal como técnica de coleta e de análise de 

dados se constitui em uma importante estratégia para inserir os participantes da 

pesquisa no contexto das discussões de análise” [...] (BACKES, et al, 2011, p.441). 

 

Quadro 1– Organização didática do Grupo Focal. 

(continua) 

Encontros Ações realizadas 

 

 

1 

Apresentação e integração dos membros; 

Definições dos objetivos dos encontros; 

Acordo de convivência; 

Discursões conforme o Quadro 1 

 



51 

 

Quadro 2– Organização didática do Grupo Focal. 

(conclusão) 

Encontros Ações realizadas 

2 Sorteio do tema para análise, Tabela 2; 

1.  Questionamentos sobre o tema, Quadro 2. 

3 1. Leitura do texto para embasamento do tema escolhido. 

4 2. Episteme: questionamentos após a leitura do texto, conforme 

explicitado no Quadro 3; 

5 Aplicação do questionário, conforme Quadro 4 

Fonte: quadro elaborado pelo autor. 

 

O roteiro programático do Grupo Focal no quadro 1 tem como 

pressuposto básico os resultados que se espera alcançar, a saber, que o grupo 

reflita, analise e se expresse de forma espontânea. É válido ressaltar que essa 

técnica “[...] dos grupos focais, de forma isolada ou combinada com outras técnicas 

de coleta de dados primários, revela-se especialmente útil na pesquisa avaliativa” 

(LENY, 2009, p.779). 

 

4.1.1 Doxa, um contato prévio com as opiniões. 

 

O primeiro encontro dos procedimentos de análises dentro do grupo focal 

foi realizado inicialmente com uma socialização dos participantes. Foram feitas as 

apresentações, definidos os propósitos do encontro, tais como a importância do 

respeito às opiniões do grupo, bem como o espaço do diálogo e do questionamento 

no qual todos são aptos a essa liberdade de expressão. No quadro 2, temos os 

procedimentos discursivos que foram realizados logo no início do grupo focal. São 

perguntas direcionadas ao ensino de filosofia no intuito de analisar as inferências 

feitas pelos jovens, bem como saber o grau de conhecimento acerca das referidas 

perguntas citadas no quadro.  

 

 



52 

 

Quadro 3 – Socialização sobre o conhecimento de filosofia. 

 (continua) 

Questionamentos Respostas aos questionamentos 

1.O que você entende 

por filosofia? 

 

“Estudo da religião, reflexões sobre a vida, antiga e atual”. 

“Na minha opinião, filosofia é uma matéria escolar que é 

utilizado para tirar dúvidas no geral sobre o mundo”. 

“Estudo que procura pela verdade absoluta em torno da 

humanidade”. 

“Que as pessoas pararam de acreditar nas explicações 

dos deuses e começaram a fazer perguntas e 

questionamentos, criando a filosofia”.  

“O estudo de ideias, formas de pensamento e pontos de 

vista pessoais sobre algum assunto dentro de nossa 

sociedade”.  

“É a reflexão de escolhas feitas e que serão feitas, pois 

para mim a filosofia se trata de questionamento de ações 

e fatos”. 

 

 

2. Na sua opinião, 

porque estudar 

filosofia? 

“Porque ela entra na lei trabalhista, também faz parte de 

emprego e profissões”. 

“Para entender o sentido da vida”. 

“Agente estuda a filosofia pois é importante além de ter 

dúvidas também ter curiosidades”. 

“Ela ajuda muito no senso crítico, a forma de agir, pensar”. 

“Para entender a verdade em torno de si mesmo, qual a 

humanidade e o ponto central”. 

“Para juntar o conhecimento já descoberto e entender 

como o ser humano pensa”. 

“Abre nossa mente para novas ideias e pontos de vista 

não necessariamente forçando a uma mudança de 

pensamento”. 

“Para entendermos o porquê das coisas e termos opiniões 

críticas”. 

 



53 

 

Quadro 4 – Socialização sobre o conhecimento de filosofia. 

(conclusão)  

Questionamentos Respostas aos questionamentos 

 

 

 

 

3. Qual a melhor forma 

de aprender filosofia?  

“Se informando mais com pessoas especialistas e 

pesquisando, lendo livros filosóficos de algum filosofo”. 

“Lendo, pesquisando, discutindo, refletindo”. 

“Aulas interativas e mais dinâmicas”. 

“Lendo muito, principalmente sobre filósofos importantes”. 

“Pesquisando nos livros” 

“Tirando tempo da nossa rotina para um pouco de reflexão 

em grupo, discutindo diferentes ideias. Não conversando 

para saber o que outro pensa, e sim para chegar a uma 

única resposta”. 

“Em forma de conversa, pois assim o assunto flui sem 

pressão e tédio, com participação”.  

Fonte: elaborada pelo autor.  

A pergunta 1, no quadro 2, visa perceber a noção do aluno em relação ao 

que seja a filosofia. Como podemos notar em algumas das respostas, a filosofia foi 

relacionada à religião, à reflexão sobre a vida, ao questionamento, à procura de um 

conceito sobre as coisas, à atividade do pensamento e ao pensamento crítico.  

Nota-se na segunda pergunta, quadro 2, que tem uma relação intrínseca 

com a primeira, que as principais respostas ao questionamento sobre o porquê de 

se estudar filosofia foi a de que a mesma possibilita uma condição de abertura ao 

conhecimento. As relações que foram feitas ao objetivo de estudar filosofia foi a de 

que a mesma faz parte de uma profissão e que está ligada à questão do trabalho. 

Disseram ainda que filosofia está ligada à compreensão do sentido da vida, na 

apreensão do pensamento crítico e na compreensão das coisas.   

A pergunta 3, quadro 2, tem uma relação direta com a metodologia e a 

própria didática do professor de filosofia. Nas respostas foram apresentados como 

solução a leitura, o diálogo com especialistas da área, a pesquisa, as dinâmicas nas 

conduções da aula de filosofia, o conhecimento dos filósofos que marcaram a 

história da filosofia, o diálogo em grupo, aulas que partam de uma conversa e de um 



54 

 

problema do próprio cotidiano, etc. Desse modo, as discursões levantadas no grupo 

em sua grande maioria mostraram que a filosofia é importante na vida deles e que 

havia um desejo de conhecê-la com maior profundidade.  

A proposta de iniciar um discursão sobre a filosofia, bem como o seu 

ensino na educação básica tem o propósito de analisar o conhecimento prévio dos 

alunos, bem como possibilitar uma percepção dos mesmos ao processo de ensinar 

e aprender. “O roteiro de questões que irá nortear a discussão nos grupos deve 

conter poucos itens, permitindo certa flexibilidade na condução do grupo focal, com 

registro de temas não previstos, mas relevantes” (LENY, 2009, p. 788). Portanto, as 

perguntas descritas no Quadro 1, apesar da sua imprevisibilidade, fomenta o debate, 

uma vez que trata do cerne da questão no qual essa metodologia está incluída, o 

ensino da filosofia no ensino médio. 

No segundo encontro, deu-se início às atividades com o sorteio de um 

tema surpresa a ser usado nesse processo metodológico de aprendizagem, estando 

inserido no contexto das seguintes temáticas: Cidadania e Democracia, 

Epistemologia, Estética, Ética, Felicidade. A partir dessas temáticas, foram utilizados 

para sorteio textos filosóficos, conforme tabela 2, fundamentados na sugestão que o 

professor Juarez Sofiste aponta como sendo importantes para a leitura neste perfil 

de alunos da educação básica (SOFISTE, 2007, p. 147-151). 

Tabela 2 – Temas utilizados em sorteio no Grupo Focal  

1 Discurso sobre o amor, da obra O Banquete de Platão; 

2 A felicidade, do livro a Ética a Nicômaco de Aristóteles; 

3 A Igualdade e seus limites, A Política de Aristóteles; 

4 O eu pensando, O Discurso do Método de René Descartes. IV parte; 

5 O que é o esclarecimento de Emanuel Kant; 

6 O homem e a liberdade de Jean-Paul Sartre;  

7 Carta sobre a felicidade de Epicuro. 

Fonte: tabela elaborada pelo autor. 

 



55 

 

Os temas explicitados na tabela 2 foram organizados para sorteio, tendo 

como resultado o tema 7, a Carta sobre a felicidade de Epicuro. Após o sorteio, 

foram feitos alguns questionamentos acerca da temática sorteada, conforme é 

sequenciado a seguir. Para isso, iniciaremos nossa exposição com a primeira 

pergunta acerca do que é a felicidade, que segue no quadro 3.  

Quadro 5 - Doxa: pergunta 1. 

Perguntas  Respostas  

 

 

 

 

 

O que você sabe sobre o tema 

sorteado? 

“é você poder ser quem você é”. 

“A felicidade varia de pessoa para pessoa, 

como por exemplo, algo que pode trazer 

felicidade para algum não é necessário para 

outro”. 

“Felicidade é ter a família ao meu lado, é ter 

Deus no meu coração e está ao lado dos 

meus amigos”. 

“Que ela vem quando nos aproximamos de 

amizades verdadeiras e quando temos um 

bom convívio com nossa família”. 

“Para mim, felicidade é estar com pessoas 

que eu gosto fazendo momentos 

inesquecíveis” 

“Comida, dormir, sair com os amigos, ficar 

com a família, ter a companhia de Deus”. 

“Sobre a felicidade que sempre tem que estar 

em nosso convívio”. 

“A felicidade é estar perto das pessoas que 

ama e vê-las bem e com saúde”. 

Fonte: quadro elaborado pelo autor.  

O propósito das perguntas do quadro 3 aqui exposto teve como objetivo 

verificar as ideias preconcebidas acerca do tema. Foram apresentados 

questionamentos no grupo acerca do que os integrantes sabiam sobre a felicidade e 

foram estabelecidas diversas relações com a forma com que cada um trazia consigo 



56 

 

tais informações. Portanto, nas respostas podemos notar a associação de felicidade 

à identidade, à família, às amizades, aos prazeres como alimentação e à empatia, 

estar bem por ver os outros felizes, etc. Desse modo, além das respostas escritas, 

os membros dialogavam entre si acerca dessa problemática. 

Seguindo as indagações, tínhamos como objetivo saber os pressupostos e 

fundamentos que os levaram a opinarem sobre o assunto. 

 

Quadro 6 - Doxa: pergunta 2. 

Perguntas  Respostas  

 

 

 

O que levou você a afirmar essa ideia 

sobre o tema? 

“A sensação de tranquilidade e paz ao 

estar vivenciando tais momentos”.  

“Algumas pessoas se sentem feliz por 

ter alguma coisa necessária para ser 

feliz” 

“Os melhores momentos que eu me 

recordo são do lado de pessoas que eu 

gosto, isso me faz feliz”. 

“Porque são as coisas que mais gosto 

de fazer”. 

Fonte: quadro elaborado pelo autor.  

As justificativas às afirmações do quadro 4 foi a de que a felicidade traz 

uma sensação de paz e tranquilidade, as condições favoráveis ao sentir-se bem, ao 

fato de felicidade ter uma ligação com a possibilidade de estar próximo das pessoas 

amadas. Enfim, felicidade ligada à questão prática do indivíduo. Desse modo, 

continuamos a questionar sobre a leitura do tema em questão. As respostas foram 

bastante objetivas.  

 

 

 



57 

 

Quadro 7 - Doxa: pergunta 3 

Perguntas  Respostas  

 

 

 

 

 

Você já leu algo a respeito dessa 

temática? 

“Não, mais tenho muita curiosidade de 

saber”. 

“Sim, pois as pessoas sempre procuram 

pela felicidade, então fazem filmes e 

livros sobre”. 

“sim, uns livros e letras de músicas por 

exemplo”. 

“em alguns filmes, mas principalmente 

do “filme a procura da felicidade”. 

“Não”. 

“já sim, que a felicidade é fazer o que 

você ama, como cantar, dançar, etc”. 

“Sim”. 

  

Fonte: quadro elaborado pelo autor.  

A maioria dos alunos disseram já ter lido sobre o tema ou assistido a 

séries e a filmes que tratam da questão. No entanto, alguns do grupo disseram não 

conhecer o tema, mas que havia bastante curiosidade em conhece-lo de forma mais 

sistemática.  

No quadro 6 a seguir aparece uma questão que tem como objetivo 

possibilitar uma reflexão sobre os fatos que justificam a opinião sobre o tema, no 

caso, a felicidade. A ideia central é saber se a inferência sobre o tema é resultado de 

meras opiniões adquiridas de outrem, ou resultado de uma leitura.  

Quadro 8 - Doxa: pergunta 4                                                                        

   (continua) 

Perguntas  Respostas  

Ouviu alguém falar sobre o tema em 

questão? 

“Sim, todas as pessoas falam, pois, a 

felicidade contagia”. 



58 

 

Quadro 9 - Doxa: pergunta 4                                                              

          (conclusão)  

Perguntas  Respostas  

 “Sim, em redes sociais com os amigos”. 

“Sim, eu mesma falo muito sobre ela…” 

“não de forma especifica, mas através de 

momentos bons que ocorreram”. 

“Sim, professores e pessoas mais 

velhos”.  

“sim já assisti um filme que aborda esse 

tema”.  

“sim, na escola e em televisão”. 

Fonte: quadro elaborado pelo autor.  

As respostas suscitadas no quadro acima mostram que a maioria dos 

membros já tinha ouvido falar sobre o tema. As opiniões mostram que a felicidade é 

algo popular, que todos falam, que é contagiante. Apresentaram ainda que o tema 

em questão é bastante evidenciado nas redes socias, através de professores na 

escola, em filmes e programas de televisão. Evidenciam assim, que o tema é algo 

bastante popular, apesar de não saberem de forma profunda o seu significado.  

Quadro 10 - Doxa: pergunta 5                                                                          

  (continua)  

Perguntas  Respostas  

 
 
 
 
Agora responda com bastante atenção: 

você acha suficiente o conhecimento que 

você tem sobre essa temática? 

“Não, pois não conheço ou tenho muito 

aprendizado sobre isso”. 

“sim, pois mesmo com pouco pode ser o 

suficiente”. 

“Não, pois agora o meu conceito sobre a 

felicidade pode ser diferente daqui a 

algum tempo”.  

 

 



59 

 

Quadro 11 - Doxa: pergunta 5                                                                      

 (conclusão)  

Perguntas  Respostas  

 “Eu acho que conhecimento é algo que 

não deve ser dito como algo que tem um 

máximo ou chega a ser suficiente”. 

“não, pois sempre podemos conhecer 

mais, buscar mais conhecimento”. 

“Não, pois tem varias hipóteses sobre a 

felicidade”. 

“Não, precisa aprender mais e mais”. 

“Não. Pretendo aprender mais”. 

Fonte: quadro elaborado pelo autor. 

A maioria das respostas do quadro 7 disseram não ser suficiente o 

conhecimento adquirido, pois trata-se de um espaço aberto que nunca será 

satisfatório, carecendo de constantes buscas. Fazem referência ainda ao 

conhecimento como um processo dialético, uma ideia que muitas vezes é 

descontruída e por vezes reconstruída. 

Quadro 12 - Doxa: pergunta 6 

Perguntas    Respostas  

 

 

Você acha importante 

saber sobre esse tema? 

“Sim é bom saber”. 

“Sim. Pois podemos entender mais nós mesmos”. 

“Sim. Entender um sentimento é até bem importante para 

sabermos como e quando usá-la”. 

“Sim pois todo mundo deveria conhecer esse sentimento, 

pois seu sei que existem pessoas muito infelizes”. 

“Sim. Para entender o que sentimos”. 

“Sim, pois e uma coisa que convivemos praticamente 

todos os dias”. 

Fonte: quadro elaborado pelo autor. 



60 

 

As respostas suscitadas através da pergunta acima trouxeram de forma 

unânime a importância que os membros deram ao conhecimento sobre a temática 

trabalhada. Relacionaram de imediato o tema com a própria vida, pois como 

podemos observar há uma relação direta da felicidade com a sensação de bem-

estar e realização. Ficou também evidenciada a necessidade de conhecer o tema 

para poder compreender a si próprio. 

Quadro 13 - Doxa: pergunta 7 

Perguntas  Respostas  

 

 

 

De que forma o conhecimento através do 

tema escolhido poderia contribuir na sua 

vida? Caso não contribua, também, 

argumente.  

“Para ser uma pessoa melhor, uma 

pessoa mais alegre, com mais 

conhecimento no assunto”. 

“Para ajudar a profundar nossos 

sentimentos”. 

“acho que poderia sim, pois é sempre 

bom enxergar por outras perspectivas”. 

“Saber o que realmente é a felicidade em 

minha vida ajuda a escolher meus 

objetivos e metas, priorizando o que 

realmente me traz felicidade”. 

“Pode me deixar conscientizada, sobre o 

que estou passando e sentindo ajudando 

a melhorar minha convivência”. 

“Com atitudes que transmitam alegria”. 

“Contribuir bastante, porque ultimamente 

eu sinto tristeza e sentir a felicidade é 

liberdade”. 

“Melhora minha vida”.  

Fonte: quadro elaborado pelo autor.  

A proposta do quadro 9 consiste em saber a relação que os jovens fazem 

do tema em questão com as suas vidas. Nas reflexões surgiram diversas opiniões 



61 

 

de que o conhecimento traria uma visão mais clara, com mais perspectivas, que 

melhoraria a convivência e fomentaria sentimentos de alegria.  

As perguntas e respostas expostas nos quadros acima evidenciaram a 

primeira etapa de contato prévio com as opiniões da temática escolhida. Nesse 

período de socialização, de questionamentos e de exposições das opiniões dos 

alunos, foi possível perceber um conhecimento e uma conceituação em potencial. 

Por mais que as opiniões sejam apresentadas de forma simples e até dogmática, 

elas possibilitaram um diálogo entre os participantes do grupo, ao mesmo tempo que 

se fomentava o desejo de construir um conhecimento mais sistemático sobre o 

assunto abordado.  

 

4.1.2 Episteme, formação conceitual por meio da dialética.  

 

Os próximos questionamentos serão utilizados após uma leitura do tema 

7, a saber, a Carta sobre a felicidade de Epicuro. Ao final do encontro em que se 

trabalhara as opiniões acerca do tema, os jovens receberam uma cópia do texto de 

Epicuro, conforme escolhido no início das atividades do Grupo Focal. Foram 

orientados a fazerem a leitura do mesmo, tendo o prazo de uma semana, pois no 

encontro seguinte seriam trabalhadas questões fundamentadas na leitura e 

interpretação do texto. 

Quadro 14 - Episteme: pergunta 1. 

(continua)  

Perguntas  Respostas  

 

 

 

 

O que você compreendeu sobre o tema 

após a leitura do texto? 

“Para o autor há influências na felicidade 

dos mais diferentes tipos, como os 

deuses e a morte, coisa que eu não tinha 

pensado”. 

“O texto nos apresenta uma carta que 

fala coisas bem interessantes. O que eu 

entendi é que a felicidade é feita de 

vários conceitos”. 



62 

 

 

Quadro 15 - Episteme: pergunta 1.  

(conclusão)  

Perguntas  Respostas  

 “Que existe várias maneiras de alcanças 

a felicidade”. 

“Que existe várias maneiras de 

compreender a felicidade, de vários 

modos”. 

“Que a felicidade é relativa, entre 

momentos e tempos da história”. 

Fonte: quadro elaborado pelo autor.  

O objetivo do questionamento no quadro 8 é suscitar ideias a partir da 

leitura e o contato com a conceituação através de um texto filosófico. Aqui foi 

possível perceber, que embora não tendo uma conceituação clara que ateste ou 

contradiga a opinião do autor, foi possível perceber que existem diversos conceitos 

sobre a felicidade, que há influencias externas no que concerne ao indivíduo estar 

feliz ou não. Durante a apresentação os alunos debatiam sobre suas respostas, a 

medida em que eram questionados, pois como é evidente, o método desenvolvido 

no grupo focal tem como referência fundamental o método socrático explicitado nos 

capítulos anteriores. 

Quadro 16- Episteme: pergunta 2. 

(continua)  

Perguntas  Respostas  

 

O texto possibilitou novas informações 

sobre as ideias que você tinha sobre o 

tema antes de fazer a leitura do texto? 

“Sim, pois nos textos escolhidos ouve 

uma abrangência melhor do conteúdo 

abordado”. 

“Sim, principalmente na parte dos 

deuses”. 

 



63 

 

Quadro 17- Episteme: pergunta 2. 

(conclusão)  

Perguntas Respostas  

 “Sim, antes eu achava que o texto era só 

mais um texto falando sobre felicidade, 

depois que li mudei de fato minhas 

opiniões”.  

“Sim, pois sempre podemos aprender 

mais”. 

Fonte: quadro elaborado pelo autor.  

Percebe-se que houve uma abstração conceitual após a leitura do texto. 

É interessante notar que houve relações da leitura com a expansão do 

conhecimento, que houve mudanças de opiniões e que teve fatos que chamaram a 

atenção dos participantes ao fazer a leitura.  

Quadro 18 - Episteme: pergunta 3. 

Perguntas  Respostas  

 

 

Qual o conceito sobre... (tema 

escolhido), segundo o texto?  

“Por meio da sabedoria podemos ter 

felicidade, como por exemplo meditação 

e simplicidade”. 

“Que ninguém hesite em se dedicar a 

filosofia enquanto jovem, nem se canse 

de fazer depois de velho, pois ninguém é 

demasiado jovem ou velho, para 

alcançar a saúde de espirito”. 

Fonte: quadro elaborado pelo autor.  

O principal objetivo do exposto no quadro 12 foi verificar a habilidade de 

apreensão de um conceito ou ideia central após a leitura. Como podemos notar, 

houve abstrações no que diz respeito ao que eles consideravam como conceito ou 

ideia central. Relataram que a leitura e os questionamentos realizados no decorrer 

do grupo focal possibilitaram maior clareza em relação a temática. Os conceitos do 



64 

 

texto serviram de referencia para uma linha de pensamento na perspectiva do autor 

estudado, ao mesmo tempo que trouxeram elementos novos que contribuíram para 

as discussões em grupo.  

Quadro 19 -  Episteme: pergunta 4. 

Perguntas  Respostas  

 

 

 

O conhecimento que você adquiriu com 

a leitura do texto foi importante para a 

sua vida? Porque? 

“Sim, pois me fez entender o que sentia 

ou poderia sentir de modo mais claro”. 

“sim, pois agora eu vou buscar a 

felicidade em outras formas”. 

“sim, pois ter uma mente aberta nos 

possibilita aprender novas coisas […]”. 

“eu consideraria um complemento do 

que eu entendo do assunto, pois alguns 

pontos eu concordo e outros não”. 

“Sim, pois acabei sabendo mais sobre o 

assunto”. 

Fonte: quadro elaborado pelo autor. 

Possibilitar a reflexão acerca da importância da leitura e da busca pelo 

conhecimento, pois trata-se de saber se o conhecimento adquirido com a leitura de 

um texto acrescenta e agrega valor no repertório cultural de cada um. As respostas 

apresentam que o conhecimento adquirido possibilitou perceber o tema com maior 

clareza, conscientizou de que ter uma mente aberta é importante na relação de 

busca pelo conhecimento.  

Quadro 20 - Episteme: pergunta 5. 

(continua)  

Perguntas  Respostas  

Você sentiu que saiu de uma opinião 

para um conceito através desse método 

de aprendizagem? Explique. 

 

“Sim, como por exemplo o conhecimento 

de que a felicidade é relativa”.   

 



65 

 

 

Quadro 21 - Episteme: pergunta 5. 

(conclusão)  

Perguntas  Respostas  

  “Sim, pois por fim eu pude transformar 

minhas e opiniões em conceito”. 

“Sim, pois o conhecimento se abriu. 

“Sim, pois as informações dadas eu não 

decorei, mas sim entendi e aprendi”. 

Fonte: quadro elaborado pelo autor. 

O objetivo do questionamento consiste em avaliar no aluno a capacidade 

de percepção de uma ideia com fundamentos inconsistentes e uma conceituação a 

partir de um embasamento teórico. Pelas respostas dos interlocutores podemos 

perceber que a leitura do texto acarretou uma nova possibilidade de perceber e 

compreender acerca das relações conceituais na temática abordada. Percebemos 

também que houve uma apreensão do conteúdo pelo que foi relatado. 

A etapa do grupo focal cognominada de episteme teve como principal 

objetivo, dar sequência à etapa que denominamos de doxa. Na doxa, tínhamos 

como propósito, a luz de questionamentos e refutações, saber e fazer perceber as 

ideias que os jovens traziam consigo acerca do tema submetido a sorteio. Contudo, 

na etapa posterior chamada aqui de episteme, tivemos uma nova visão, agora com o 

acréscimo do texto que possibilitou as condições ideais para formação de uma 

conceituação, tendo como referência o texto e autor abordado. 

A última etapa do grupo focal foi a aplicação de um questionário, 

conforme a Tabela 3 demonstrada abaixo, que contou com questões relacionadas a 

aplicação do método de conhecimento aqui exposto, que tem como referência a 

maiêutica socrática, bem como a relação da aprendizagem de filosofia com o 

contexto do ensino básico.  

 

 



66 

 

 

 

Tabela 3 - Questionário aplicado na última etapa do grupo focal 

 

Questionário final 

Respostas 

Sim Não 

N % N % 

Na sua trajetória estudantil antes de chegar ao ensino 

médio, você sabia o que era filosofia? 

5 62% 3 38% 

E difícil compreender o que é filosofia 0 0% 8 100% 

Você considera o conhecimento importante? 8 100% 0 0% 

Quando o professor faz uma pergunta, você pensa nas 

possíveis repostas? 

8 100% 0 0% 

É difícil responder uma pergunta quando não se tem 

conhecimento sobre o assunto? 

5 62% 3 38% 

A pergunta possibilita vislumbrar novas perspectivas e 

problemas a serem resolvidos? 

8 100% 0 0% 

Na sua trajetória estudantil você já se deparou com 

uma metodologia desse tipo, de leva-lo ao conceito 

partindo de perguntas que o fazem perceber a 

necessidade de sair meras opiniões para o conceito? 

3 38% 5 62% 

Você percebeu contribuições significativas com a 

metodologia aplicada? 

8 100% 0 0% 

Fonte: tabela elaborada pelo autor  

Ao serem questionados sobre o conhecimento de filosofia antes de 

chegar ao ensino médio, 62% dos membros do grupo focal responderam que sim e 

38% responderam que não. Portanto, nos diálogos realizados no grupo, os que 

afirmaram ter um conhecimento prévio de filosofia, disseram se tratar de um 

conhecimento superficial. No entanto seguindo o questionário, no qual é perguntado 



67 

 

a dificuldade da aprendizagem de filosofia, responderam com unanimidade que não 

e que todos consideravam o conhecimento importante para a vida. Outrossim, é 

curioso perceber que ao serem perguntados sobre o poder que a pergunta tem de 

possibilitar a curiosidade, 100% responderam que sim, que ao serem interrogados 

pensam nas possíveis respostas. No entanto, ao serem indagados sobre a 

dificuldade de responder algo quando não se tem conhecimento de causa, 68% 

disseram haver dificuldades em responder sem conhecimento prévio e 38% 

disseram que não havia dificuldade em dar as respostas.  

Quando a pergunta é sobre a metodologia aqui aplicada, no qual 

gostaríamos de saber se durante a trajetória estudantil haviam se deparado com 

uma forma de aprender, que partia da opinião para o conceito, 38% responderam 

que sim e 62% responderam que não. Outrossim, 100% disseram ter aprendido com 

a metodologia aqui aplicada e que suas contribuições foram bastante significativas.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



68 

 

5. RESULTADOS E DISCUSSÃO 

 

Discutiremos no decorrer desse capitulo, a relação do método socrático 

com o ensino filosófico no contexto atual da educação básica. Desse modo, 

dividimos o capítulo em dois tópicos. No primeiro, faremos uma discussão sobre a 

importância da maiêutica e seu impacto na aprendizagem e, no segundo, 

analisaremos o método aplicado no grupo focal. Assim, no segundo tópico desse 

capítulo, faremos um paralelo entre a metodologia aplicada no grupo focal com os 

parâmetros curriculares nacionais (PCNS), de modo específico no que trata acerca 

do ensino de filosofia. 

 

5.1. Os impactos no ensino e na aprendizagem da filosofia tendo como 

pressuposto a maiêutica socrática. 

 

O presente estudo, procurou trazer para o contexto atual do ensino médio 

as reflexões acerca do método socrático. O ponto de referência para pensarmos no 

método de aprendizagem dos alunos na disciplina de filosofia foi a maiêutica, que 

tem o sentido de dar a luz ao conhecimento. Desse modo, a metodologia socrática 

contribui de forma significativa, pois possibilita o pensar autônomo, onde coloca o 

aluno como sujeito responsável pelo seu saber. Ao invés do ensino chegar de forma 

pronta, preparado segundo parâmetros de outrem, ele se constrói nas relações 

dialéticas, seja pela indagação, refutação ou incansável busca conceitual. O 

importante é que o objetivo de todo o empreendimento filosófico que permeia os 

atores envolvidos como professores e alunos seja direcionado ao momento crucial, a 

maiêutica, a saber, o dar à luz ao conhecimento.  

O ato de conhecer, como pudemos notar no capítulo anterior, é 

construído em momentos simples, diálogos que podem surgir de problemas 

específicos, como por exemplo, o que é a felicidade. Problemas que aparentemente 

são de fáceis soluções, por serem muitas vezes do próprio cotidiano do aluno, mas 

que se tornam complexos à medida que se coloca no crivo da razão. No entanto, o 

fato de serem complexos não representa fator de desestímulo, mas como 

oportunidades para a fruição de novos problemas e possíveis soluções. Percebemos 



69 

 

assim, que a atitude dialética da filosofia é infindável, mas que nesse caminho se 

possibilita a geração do saber, que na maioria das vezes começa na simples 

curiosidade, o que intensifica a importância da filosofia socrática para os nossos 

dias.  

A professora Lídia Maria apresenta um fator importantíssimo que 

precisamos levar em consideração em relação à aprendizagem: a de que um dos 

fatores para o desinteresse em filosofia é a “falta de compreensão dos conteúdos ou 

do fato de que, muitas vezes, o estudante não consegue encontrar significação 

nesses conhecimentos” (RODRIGO, 2009, p.37). O fato de não encontrar uma 

razão, um motivo, um valor pelo qual faça conexão da sua vida com a filosofia, leva 

o aluno muitas vezes a não encontrar interesse na especificidade da filosofia, em 

especial, o aluno do ensino médio. No entanto, o que se percebe de relevante no 

método socrático na atualidade é a condição de deslocar o estudante da situação de 

conformismo e certezas pautadas em crenças, que na maioria são oriundas do 

próprio cotidiano, para uma condição de investigação. É valido ressaltar que a 

curiosidade quando despertada representa um fator importante para trilhar o 

caminho do conhecimento e é, sem dúvida, uma das condições necessárias para o 

fazer filosófico.  

O professor de filosofia, quando assume a postura de um maiêutico, ou 

seja, aquele que torna a filosofia intrínseca a sua didática, coloca o aluno na 

condição dialética da aprendizagem filosófica e não como um mero receptor de 

conceitos. Desse modo, o ensino filosófico se torna bastante eficaz quando parte do 

pressuposto de que o aluno abstrai os conceitos quando melhor compreende o seu 

significado e a importância dessa aprendizagem para sua vida. Sendo assim, a 

compreensão das complexas relações do cotidiano do aluno com o conhecimento é 

um quesito importante que o professor de filosofia precisa levar em consideração 

para que os temas tratados possam ser sensibilizados a ponto de despertar no aluno 

o interesse e a busca pelo conhecimento.  

No percurso metodológico dessa pesquisa, conforme o capítulo anterior, 

percebemos um teor de curiosidade dos alunos a partir das indagações realizadas 

nos procedimentos do Grupo Focal. Ao serem questionados sobre o conhecimento 

prévio sobre o que seria a felicidade e após manifestarem as opiniões que traziam 



70 

 

consigo, percebemos claramente que havia a necessidade da ampliação do 

conhecimento em questão. O fato é que ao serem questionados, os alunos iam aos 

poucos percebendo a dificuldade em formular um conceito com base nas meras 

crenças e opiniões. Sendo assim, podemos concluir que o método socrático, quando 

inserido no ensino de filosofia, em especial no ensino médio, possibilita um ponto de 

partida. Geralmente o aluno se encontra na condição de ter opiniões formuladas a 

partir de crenças e experiências cotidianas. No entanto, a tarefa crucial é fazer com 

que o próprio aluno se perceba nessa condição de inconsistências conceituais e que 

compreenda que conceituar consiste em uma condição necessária ao 

conhecimento. Através dessa noção prévia é possível conduzir com mais eficiência 

o aluno nesse processo de dar significado ao processo que será percorrido até 

chegar ao conhecimento filosófico.  

 
Essa significação subjetiva ganha corpo quando o sujeito consegue 

relacionar um novo conhecimento com aqueles que já fazem parte de 

sua estrutura cognitiva, ou seja, quando o ato de conhecimento tem 

condições de configurar-se, em alguma medida, como de 

reconhecimento. O que o aluno já sabe acaba funcionando como 

espécie de ponto de ancoragem para novas aquisições cognitivas 

(RODRIGO, 2009, p.38). 

 
O ponto de ancoragem de que a Professora Lídia Maria Rodrigo se refere 

apresenta muita relevância para esse projeto, uma vez que a ideia fundamental é 

partir do conhecimento prévio que o aluno traz consigo em direção à abstração por 

meio dos textos filosóficos. É importante ressaltar que movimento dialético inerente 

na forma de refletir, analisar, perguntar, refutar, são características importantes no 

processo de construção do saber filosófico, que tem seu apogeu na maiêutica, no 

nascimento do conhecimento.   

Ao pensarmos acerca do pensamento filosófico que se constrói em sala 

de aula, não podemos esquecer da estrutura que circunda esses espaços. “Ela 

deverá ser um ambiente que possibilite a investigação, o diálogo, a construção 

coletiva dos saberes” (SOFISTE, 2007, p. 100). No entanto, temos o desafio de 

tornar esses espaços propícios ao saber, principalmente quando direcionamos o 

fazer pedagógico do ensino de filosofia à luz do método socrático. Essas condições 

de possibilidade de um cenário investigativo na escola antecedem o 



71 

 

desenvolvimento de habilidades e competências necessárias para relacionar os 

textos filosóficos com a prática investigativa que é possível pela curiosidade.  

Percebemos que o método socrático possui uma relação imprescindível 

com a autonomia. Trata-se de uma liberdade de pensar e refletir como condição 

necessária para o saber. Kohan explicita essa questão de forma categórica ao 

afirmar que: 

 
O ensino de filosofia – ou de maneira mais ampla, uma educação 

filosófica – exige autonomia por todas as partes: autonomia da 

própria filosófica diante de outros saberes e poderes; autonomia do 

professor ante os marcos institucionais que o regulam; autonomia de 

quem aprende ante a quem ensina e os outros aprendizes. As 

exigências de autonomia são diversas, múltiplas (KOHAN, 2009, 

p.70-71). 

 

A autonomia de pensamento citada assume um caráter de liberdade do 

aluno frente à construção do saber. No entanto, há uma necessidade imprescindível 

do professor que se depara com um ensino que na maioria das vezes já vem 

sistematizado através do livro didático. É importante “[..]que o professor não o 

converta no único instrumento de contato do aluno com a filosofia ou uma espécie 

de substituto do texto filosófico” (RODRIGO, 2009, p.93). O fato não deixa de ser 

uma tarefa desafiadora, pois necessita de uma postura de autonomia do professor 

perante a construção metodológica. Devemos viabilizar as condições do 

pensamento crítico, bem como o contato com a leitura de textos filosóficos, ou seja, 

uma aproximação direta com os conceitos originais dos filósofos. É importante 

ressaltar que a escolha dos textos para leitura deve respeitar a etapa em que o 

jovem está inserido, pois como ele não possui, em sua grande maioria, o hábito da 

leitura, carece de uma linguagem acessível no qual fomente a curiosidade, que é 

resultado da compreensão textual.  

 
Do ponto de vista didático, trata-se, então, de criar condições para 

que o aluno desenvolva sua capacidade de argumentação com base 

em atividades e exercícios voltados para esse objetivo. Um dos 

instrumentos mais adequados para esse trabalho é o estudo do texto 

filosófico, ou de alguns recortes, que possam ser tomados como 

unidades de leitura, visto ser ele um texto essencialmente 

argumentativo [...] (IDEM, p.65). 

 



72 

 

O interessante é que ao se deparar com o texto filosófico estamos 

proporcionando as condições de reflexão, de compreensão, de refutação e até de 

comparação com outros conceitos. Ao possibilitar as condições para o exercício da 

dialética, estamos proporcionando ainda aos estudantes as condições necessárias 

para a maiêutica, pois o diálogo com os filósofos e a problematização da própria 

realidade são condições importantes na filosofia socrática.  

 
Diálogo e investigação são os princípios pedagógicos e 
metodológicos usados por Sócrates para fazer filosofia. Pelo que 
podemos observar, em momento nenhum Sócrates está dando aula, 
portanto, se pretendemos seguir a pegada do mestre, precisamos, 
em princípio, exorcizarmos a ideia de aula. Socraticamente falando, é 
um termo impróprio para o que se deve acontecer em um encontro 
para se fazer, viver, aprender filosofia (SOFISTE, 2007, p.87). 

 
Conforme citado, o problema da utilização do termo “aula” remete a uma 

postura passiva dos alunos diante da exposição conteudística do professor. É 

evidente que a organização curricular nas escolas de educação básica remete ao 

termo aula de filosofia, mas que por ter uma especificidade essencialmente dialética, 

sobretudo ao colocar no plano do educar ao modo socrático, a filosofia precisa ser 

encarada pelo professor e aluno como um verdadeiro exercício do filosofar. 

Portanto, a expressão “assistir aula de filosofia”, comumente usada pelos alunos ao 

irem para as aulas, poderia ser substituída pelo “vou filosofar”, pois, por mais que 

aparentemente não seja de relevância, tira o aluno da condição de espectador para 

personagem principal do processo. Sendo assim, a relação de aprendizagem do 

professor e dos alunos de filosofia, congregam-se em uma atitude dialética; ambos 

protagonizam a busca pelo conhecimento, geralmente partindo do não saber. “Não 

existe, portanto, dicotomia entre ensinar e aprender e o fazer filosofia, ensinar 

fazendo, e fazer ensinando, é a novidade da pedagogia socrática” (IDEM, p.45). 

 

5.2 O ensino da filosofia sob o viés socrático: resultados das análises e 

métodos utilizados no grupo focal. 

 

Repensar o ensino da filosofia hoje, fundamentalmente na educação 

básica, nos traz uma complexidade de questões. No entanto, o que nos interessa 

aqui é procurar estabelecer um paralelo entre a contribuição socrática para o ensino 



73 

 

filosófico na educação básica, com os próprios parâmetros curriculares nacionais 

para o ensino médio (PCNEM). Por isso, partiremos dos próprios resultados do 

grupo focal descrito nos procedimentos metodológicos dessa pesquisa, procurando 

identificar as contribuições para o ensino da filosofia no ensino médio.  

O deslocamento de 8 alunos conforme relatado no capítulo precedente 

para fazermos um grupo focal nos possibilitou a identificação de um fato 

interessante, a saber, a importância dos grupos para o estudo filosófico. Percebeu-

se, logo de início, uma maior interação com o tema, comparado à dispersão 

comumente apresentada em sala. O diálogo com um grupo de alunos reduzido 

mostrou-se favorável para o trabalho com questionamentos e debates. Outrossim, 

um fato relevante nesse processo é que a metodologia do grupo focal proporcionou 

uma posição dialógica, característica imprescindível no ensino filosófico sob o viés 

socrático.  

 
Essa é uma questão que pode interessar profundamente a um 

professor de filosofia, sem importar seu tempo e seu lugar: a filosofia, 

ao menos à la Sócrates, não pode não ser educativa; viver uma vida 

filosófica exige haver-se com o pensamento dos outros e intervir 

sobre ele. Não há como viver filosofia de Sócrates sem que, de certa 

forma, outros a vivam [...] (KOHAN, 2009, p. 30-31). 

 
Kohan nos apresenta um fator importante: a filosofia socrática nos coloca 

em uma relação direta com o pensamento de outras pessoas. O fato é que a filosofia 

ao modo socrático é um processo que afeta o outro, pois fazer filosofia não se trata 

de um ato isolado, mas de sentir, de questionar, de procurar saber o que o outro 

pensa para se poder fazer inferências. O fazer filosófico se relaciona com a própria 

cidadania que se constrói nas relações éticas, pois trata-se de indivíduos que fazem 

parte de um meio sociocultural.  

 
Do ponto de vista ético, a cidadania deve ser entendida como 

consciência e atitude de respeito universal e liberdade na tomada de 

posição. De uma parte, a possibilidade de agir com simetria, a 

capacidade de reconhecer o outro em sua identidade própria e a 

admissão da solidariedade como forma privilegiada da convivência 

humana; de outra parte, a liberdade de tematizar e, eventualmente, 

criticar normas, além de agir com (e exigir) reciprocidade com 

relação àquelas que foram acordadas e o poder, livremente, decidir 

sobre o que fazer da própria vida, possibilitam desenhar os contornos 



74 

 

de uma cidadania exercida em bases orientadas por princípios 

universais igualitários. (PCNEM, p.49) 

 
O próprio documento, como podemos notar na citação acima, reafirma o 

caráter peculiar da filosofia, ou seja, o de possibilitar uma condição do exercício da 

cidadania. Em Sócrates, podemos notar esse caráter, quando o mesmo passava a 

discutir temas pertinentes à própria sociedade da época. Podemos refletir acerca da 

dimensão ética que se constrói no diálogo e na busca pelo conhecimento, uma vez 

que o diálogo sempre nos coloca em uma posição de abertura para outras formas de 

pensar. Nos encontros do grupo focal, percebemos claramente através do relados 

dos próprios alunos a conexão feita com a fala do outro, seja refutando ou 

concordando. Isso nos permite apontar como fator importante na educação básica 

os espaços dialógicos, que não devem estar restritos ao momento da aula de 

filosofia, mas devem se fazer presentes na dinamicidade do próprio cotidiano da 

escola, seja na formação de grupos de debates e pesquisa ou mesmo em rodas de 

conversas. 

 
A Filosofia cumpre, afinal, um papel formador, uma vez que articula 
noções de modo bem mais duradouro que outros saberes, mais 
suscetíveis de serem afetados pela volatilidade das informações. Por 
conseguinte, ela não pode ser um conjunto sem sentido de opiniões, 
um sem-número de sistemas desconexos a serem guardados na 
cabeça do aluno que acabe por desencorajá-lo de ter ideias próprias. 
Os conhecimentos de Filosofia devem ser para ele vivos e adquiridos 
como apoio para a vida, pois do contrário dificilmente teriam sentido 
para um jovem nessa fase de formação. (PCNS, 2006, p.28) 
 

O fato de procurar dar sentido ao que se estuda, ao que se questiona, ao 

que se coloca sob debate é marcante no método socrático. No grupo Focal, onde 

procuramos a partir da maiêutica socrática construir um método de aprendizagem 

passando desde as opiniões simplórias a um conceito ou uma tentativa de 

problematizar e conceituar, percebemos uma mudança de perspectiva do que 

comumente se vê em sala de aula. O interesse dos alunos pelos temas, 

relacionando-os à sua própria vida, transformou-se em uma experiência 

interessante. Por mais que durante os encontros do grupo focal não tenhamos 

atingido um nível de conceituação sistemática, chegamos ao resultado possível, a 

no cenário atual do fazer filosofia no ensino médio. Percebemos que o ensino 

filosófico promove condições favoráveis para o pensamento crítico, reflexivo e 



75 

 

autônomo, pois os estudantes que se dispuseram a estudar filosofia a partir do viés 

socrático mostraram-se aptos às condições de ensino e aprendizagem, que na 

situação em questão passou pelas constantes perguntas e refutações na construção 

de um diálogo filosófico objetivando o conhecimento.  

Os procedimentos didáticos utilizados no grupo focal não constituem o 

único elemento de execução do exercício filosófico socrático. Há diversas maneiras 

de pensar a filosofia socrática hoje, principalmente quando partimos do pressuposto 

das possibilidades ainda não vivenciadas na escola, uma vez que pensar 

socraticamente é estar aberto a novas perspectivas. O fato é que o método aqui 

utilizado, a saber, o de partir de um problema simples e torná-lo complexo a medida 

em que passa pelo crivo da razão, permitiu que os jovens envolvidos no processo 

percebessem o caminho necessário e desafiador para se chegar ao conhecimento. 

Notaram ainda que o mais importante não são os resultados que se espera alcançar 

ao tentar resolver um problema filosófico, mas o fato de estarem no processo já os 

coloca na condição de sujeito que percebeu as aventuras e desventuras de fazer 

filosofia.  

 
O profissional bem formado em licenciatura não reproduzirá em sala 
a técnica de leitura que o formou, transformando o ensino médio em 
uma versão apressada da sua graduação. Ao contrário, tendo sido 
bem preparado na leitura dos textos filosóficos, poderá, por exemplo, 
associar adequadamente temas a textos, cumprindo 
satisfatoriamente a difícil tarefa de despertar o interesse do aluno 
para a reflexão filosófica e de articular conceitualmente os diversos 
aspectos culturais que então se apresentam. (PCNEM, 2006, p. 33) 
 

Desse modo, é importante dar significado à ação educativa filosófica no 

contexto do ensino básico. A Orientação Curricular para o Ensino Médio deixa essa 

questão bastante clara em relação ao despertar do interesse por temas filosóficos. A 

experiência individual começa a ter sentido quando ela é pensada, refletida e 

dialogada. Um diálogo que pode ocorrer consigo mesmo, na medida em que o aluno 

se permite ver o mundo por múltiplas perspectivas, não estando preso a uma única 

forma de pensar. O método filosófico da maiêutica traz essa característica marcante. 

O aluno sai de um patamar de certezas para uma condição de aprendizagem, que 

ganha sentido quando se questiona, quando há um sentimento de busca e de 

procura por meios que qualifiquem suas percepções de mundo. O fato ficou bastante 

perceptível no próprio grupo focal, quando os alunos associavam a felicidade, tema 



76 

 

que estava sendo abordado, com a sua própria existência. Nota-se assim, um teor 

de clareza mental ao compreender a temática com os modelos do seu próprio 

cotidiano.  

Observamos ainda nos momentos de diálogos, nos quais se levantavam 

questionamentos, que as conversas se direcionavam a um objetivo coletivo, no 

intuito de chegar a um ponto de vista em comum, ou seja a uma verdade. Essa 

busca pelo conceito, pela verdade, podemos considerar como o ponto de partida 

para o conhecimento, que ficou notoriamente perceptível no teor de curiosidade 

fomentado pelas perguntas. A questão do interesse e a associação da própria 

filosofia com a vida deles ficou clara, quando os mesmos comentavam entre si o 

quanto o método da pergunta e da busca por uma conceituação tinha ajudado a 

compreender a atividade filosófica. Percebemos que a atividade desenvolvida no 

grupo focal ganhou sentido na medida em que os jovens perceberam as conexões 

do ato de perguntar fundamentado na leitura e no diálogo com a própria construção 

do conhecimento do qual eram autores.  

 
A educação deve centrar-se mais na ideia de fornecer instrumentos e 

de apresentar perspectivas, enquanto caberá ao estudante a 

possibilidade de posicionar-se e de correlacionar o quanto aprende 

com uma utilidade para sua vida, tendo presente que um 

conhecimento útil não corresponde a um saber prático e restrito, 

quem sabe à habilidade para desenvolver certas tarefas. (PCNEM, 

2006, p.28) 

 
É importante ressaltar a importância do texto filosófico, pois apesar da 

maioria dos alunos sentirem dificuldade na compreensão e interpretação de certas 

palavras e conceitos, desafia-os a buscarem um sentindo, seja por meio de 

dicionários ou por meio de discussões em grupo. A leitura permite ainda uma noção 

acerca daquilo que foi lido e discutido com as próprias convicções e crenças que 

trazem consigo. Assim, conforme os PCNs (2006, p.33), “ler textos filosóficos de 

modo significativo” é uma forma de dar sentido à própria aprendizagem filosófica. 

Nesse sentido, a inserção do texto filosófico no grupo focal possibilitou uma melhor 

relação com o processo de conhecimento dos alunos. É importante salientar que o 

mesmo não representou elemento de direcionamento exclusivo a uma conceituação 

baseada somente no autor em estudo, mas o de possibilitar pela leitura uma noção 

conceitual que, longe de fechar uma única perspectiva, abre horizontes no caminho 



77 

 

dialético. Nos diálogos falávamos da importância do conhecimento como condição 

imprescindível para fazer relações conceituais e conquistarmos a autonomia de 

pensamento. “Para a realização de competências específicas, que se têm sobretudo 

mediante a referência consistente à História da Filosofia, deve-se manter a 

centralidade do texto filosófico” (PCNs, 2006, p. 37). 

Nessa perspectiva podemos compreender o desafio que marca a 

educação no ensino médio. A importância de refletir essas condições desafiadoras 

está em direcionar o fazer filosófico ao constante diálogo, no intuito de que o jovem, 

protagonista do seu próprio conhecimento, encontre lugar nas relações conceituais e 

problemáticas do ensino de filosofia no ensino médio. A nova Base Nacional 

Curricular afirma como papel da escola a necessidade em “garantir o protagonismo 

dos estudantes em sua aprendizagem e o desenvolvimento de suas capacidades de 

abstração, reflexão, interpretação, proposição e ação, essenciais à sua autonomia 

pessoal, profissional, intelectual e política (BRASIL, 2018, p. 465). Desse modo, 

apesar dos desafios existentes no ensino de filosofia, o texto reafirma o papel que 

em grande parte compete ao ensino da filosofia, ou seja, o papel de fomentar a 

capacidade crítica e a autonomia do estudante. A pesquisa aqui apresentada 

reafirmou a necessidade do empenho do professor de filosofia da educação básica 

de, a partir de uma postura aberta ao diálogo e ao questionamento, procurar dar 

sentido ao fazer filosófico. O método socrático pode dar essa contribuição 

imensurável uma vez que coloca a questão do conhecimento como uma condição a 

ser buscada pelo método dialético. 

 

 

 

 

 

 

 



78 

 

6. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Procuramos compreender, por meio dessa pesquisa, a relação do método 

socrático com o ensino da filosofia no ensino médio em. Para realizar tal 

empreendimento, iniciamos pela investigação do retrato de Sócrates a partir de 

alguns de seus contemporâneos, a saber, Xenofonte, Aristófanes e Platão. A figura 

de Sócrates nos ajudou a compreender a relevância de sua vida e de sua filosofia 

para os dias atuais. Quando pensamos acerca do modo socrático na educação 

básica, nos deparamos com o desafio de ajudar os jovens a saírem de suas 

“certezas cotidianas”, que em sua grande maioria são esvaziadas de 

fundamentação, para um campo dialético do pensar. Desse modo, quando 

fomentamos nos jovens a curiosidade, a significação do conteúdo, estamos abrindo 

as portas para que os mesmos construam seu próprio conhecimento. O ensino ao 

“modo socrático” precisa ser pensado e repensado na atualidade, pois contribui 

efetivamente para o processo de autonomia e de participação consciente, de modo 

que evidencia seu papel como cidadão em uma sociedade complexa e plural.  

 
No contexto atual de formação nos cursos de licenciatura em 

Filosofia, deparamo-nos com situações em que a maior 

preocupação, por parte dos futuros professores, é com metodologias 

de ensino que proporcionem condições de realizar a “transposição 

didática” do conteúdo filosófico para aulas no ensino médio. 

(TOMAZETTI, BENETTI, 2012, p.1029) 

 
O desafio apresentado na citação acima é uma realidade bastante 

presente na educação básica. O fato de pensar no método socrático como uma 

referência para a prática de ensino no contexto da educação básica atual, ajudou-

nos a compreender a importância de encarar a escola como um universo de 

possibilidades de aprender e ensinar. Usar uma metodologia de ensino que coloque 

o aluno na condição de sujeito de seu aprendizado, que coloque como fundamento a 

sua própria liberdade de pensar e repensar por meios dos diálogos e 

questionamentos, traz uma abordagem importante na construção do fazer filosófico 

no ensino médio. Desse modo, os conceitos apresentados no percurso desse 

trabalho pretenderam, a partir de uma literatura clássica, identificar aspectos 

relevantes da vida de Sócrates e o seu método de ensino. A partir dessas 



79 

 

referências teóricas, partimos para a aplicação de exercícios que estimulassem o 

pensar critico por meios de perguntas e leituras de textos, tendo como base para a 

ação a maiêutica socrática. Através do grupo focal, que foi constituído por alunos da 

escola Tancredo Nunes de Menezes de Tianguá, os jovens participantes tiveram a 

experiência de dialogar e refletir a partir do que já sabiam, passando pela 

compreensão do seu não saber e com o objetivo de dar à luz ao conhecimento a 

que estavam dispostos a buscar.  

 
 O método socrático é a dialética, o diálogo filosófico que, estruturado 
no movimento de perguntas e respostas, busca a essência, a 
universalidade do fenômeno que se encontra em questão. Na 
dialética, a célebre hierarquia entre professor e aluno é substituída 
pela relação de suas consciências que buscam a essência do 
fenômeno discutido através da dialogicidade. A dialética socrática 
possui dois momentos bem definidos: a ironia e a maiêutica.   
(SOUZA, 2010, p.28) 

 
O fato inovador, que assume relevância na pesquisa, é a relação entre 

professores de filosofia e os alunos. O método dialógico retira do professor a postura 

de detentor de uma verdade a ser ensinada e o coloca em uma relação de 

pensamentos que se entrelaçam na busca de um conceito. Por meio de 

questionamentos, de refutações, são fomentadas as condições ideais para o 

conhecimento. Assim, à luz da filosofia socrática, o uso de metodologias de 

aprendizagem no ensino médio traz uma enorme contribuição no papel da filosofia 

que pretendemos desempenhar, ou seja, a de possibilitar uma visão de mundo por 

meio de múltiplas perspectivas e a capacidade de inferências pautadas no raciocínio 

crítico.  

O grupo focal, como pudemos perceber na etapa metodológica desse 

trabalho, possibilitou uma serie de reflexões iniciais que levavam em conta as 

opiniões que os membros do grupo traziam consigo. A partir da leitura e das 

diversas indagações possibilitadas pelo constate diálogo em grupo, os alunos se 

auto perceberam saindo de uma condição de opiniões baseadas em crenças, para 

um conhecimento pautado em uma perspectiva conceitual do autor estudado. 

Portanto, a pesquisa em tela nos provocou a pensar na complexa tarefa do 

professor na educação básica. Pensar a filosofia a modo socrático exige antes de 

tudo uma disposição de abertura ao novo, que na maioria das vezes exige do 



80 

 

próprio professor tornar a escola um espaço para o diálogo e para a construção de 

um conhecimento interativo. Seja na própria aula de filosofia ou em grupos de 

estudos, o professor precisa garantir o lugar da fala aos estudantes a fim de que 

seja fomentado o conhecimento. Outrossim, somos desafiados a lidar com o ensino 

em massa, o que nos exige uma atitude dinâmica diante das possibilidades de 

pensar a filosofia como um saber que necessita do protagonismo juvenil na própria 

tarefa de gerar o conhecimento. A habilidade de lidar com a complexidade do fazer 

filosófico faz a diferencia no processo dialógico do ambiente escolar.  

 
É importante notar que, na concepção socrática, essa melhor 
compreensão só pode ser resultado de um processo de reflexão do 
próprio indivíduo, que descobrirá, a partir de sua experiência, o 
sentido daquilo que busca. Isso se dá através de sucessivos graus 
de abstração e do exame do que essa própria experiência envolve, 
explicitando o que no fundo já está contido nela. Trata-se de um 
exercício intelectual em que a razão humana deve descobrir por si 
própria aquilo que busca. (MARCONDES, 2010, p.47) 
 

Através das análises feitas a partir da observação do grupo focal, 

podemos observar a importância dos grupos de estudo, especialmente quando 

fundamentados no método socrático para a construção de um saber crítico. 

Trabalhar com pequenos grupos de estudos, por mais que seja um desafio a sua 

aplicabilidade diante da organização curricular, que nos possibilita apenas uma aula 

para a disciplina, desafia-nos a pensar o lugar da filosofia na educação básica tendo 

em vista a sua complexidade e a suas contribuições para outros saberes do 

currículo escolar. Dialogar, interpretar, refutar e ler, permite um arcabouço 

importantíssimo que reflete no êxito em outras disciplinas, como redação, 

interpretação textual, literatura e sem contar nas próprias disciplinas das ciências 

humanas. Precisamos pensar a filosofia não como um conhecimento isolado, mas 

como uma disciplina que tem uma interação com a própria educação a nível geral. 

Estas percepções são fundamentadas nos próprios alunos participantes da 

pesquisa, que notaram como o método aqui aplicado por meio do grupo focal pode 

ajudá-los no processo de conhecer e aprender. 

 

  

  



81 

 

REFERÊNCIAS 

 

ABBAGNARO , Nicola . Dicionário de Filosofia . Tradução Ivoni Castilho Benedetti. 
5. ed. São Paulo : Martins Fontes, 2007. 
 
ARISTÓFANES . As Nuvens . Tradução Gilda Maria Reale Starzynski. 4. ed. São 
Paulo : Nova Cultural , 1987. (Os Pensadores ). 
 
ASSOCIAÇÃO NACIONAL DE PÓS-GRADUAÇÃO E PESQUISA EM 
ADMINISTRAÇÃO. O Processo de Construção dos Grupos Focais na Pesquisa 
Qualitativa e suas Exigências Metodológicas. ANPAD. Rio de 
Janeiro, 2007. 15 p. Disponível em: <www.anpad.org.br/admin/pdf/EPQ-A2615.pdf>. 
Acesso em: 23 mai. 2019. 
 
BACKES, Dirce Stein et al. Grupo focal como técnica de coleta e análise de 

dados em pesquisas qualitativas. O MUNDO DA SAÚDE, São Paulo: 2011; 

35(4):438-442. Disponível em: < http://bvsms.saude.gov.br/bvs/artigos/ 

grupo_focal_como_tecnica_coleta_analise_dados_pesquisa_qualitativa.pdf>. 

Acesso em 23 de maio. 2019. 

 
BENOIT, Hector . Sócrates : O nascimento da razão negativa. 1. ed. São Paulo: 
Moderna, 1996. (Coleção Logos ). 
 
BRASIL. MINISTÈRIO DA EDUCAÇÃO. Ciências humanas e suas tecnologias / 

Secretaria de Educação Básica. Brasília: Ministério da Educação, Secretaria de 

Educação Básica, 2006. 

 

DIÓGENES LAÊRTIOS. Vidas e doutrinas dos filósofos ilustres. Tradução Mário 

da Gama Kury. 2. ed. Brasília : Universidade de Brasília , 2008. 360 p. 

 
JAERGER, Werner. Paidéia: A Formação do Homem Grego. Tradução Artur M. 
Parreira . 3. ed. São Paulo: Martins Fontes, 1994. 
 
JAPIASSU,  Hilton. Um desafio à filosofia: pensar-se nos dias de hoje. São Paulo: 
Letras e Letras, 1997. 
 
KIERKEGAARD, Søren Aabye. O conceito de ironia constantemente referido a 
Sócrates. 2ª edição. Tradução de Álvaro Valls. Rio de Janeiro: Vozes, 1991. 
 
KORAN, Walter Omar. Filosofia: o paradoxo de aprender e ensinar. Tradução  
Ingride Müller Xavier. Belo Horizonte: Autêntica, 2009.  
 
 
MARCONDES, Danilo. Iniciação à história da filosofia: dos pré-socráticos a 
Wittgenstein. 13.ed. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2010. 
 

http://bvsms.saude.gov.br/bvs/artigos/%20grupo_focal_como_tecnica_coleta_analise_dados_pesquisa_qualitativa.pdf
http://bvsms.saude.gov.br/bvs/artigos/%20grupo_focal_como_tecnica_coleta_analise_dados_pesquisa_qualitativa.pdf


82 

 

PAGNI , Pedro Angelo  (Org) et al. Introdução à Filosofia da Educação: Temas 
Contemporâneos e História. São Paulo: Avercamp , 2007. 
 
PESSANHA, José Américo Motta. Sócrates: Vida e Obra. 4. ed. São Paulo: Nova 
Cultural , 1987. (Os Pensadores ). 
 
PLATÃO. Defesa de Sócrates. Tradução Jaime Bruna. 4. ed. São Paulo: Nova 
cultural, 1987. (Os Pensadores ). 
 
REALE, Giovanni; ANTISERI, Dario. História da filosofia: Filosofia Pagã Antiga. 
Tradução Ivo Storniolo. 3. ed. São Paulo: Paulus, v. 1, 2003. 
 
RODRIGO, Lídia Maria. Filosofia em sala de aula: teoria e prática para o ensino 
médio. São Paulo: Autores Associados, 2009.  
 
SOFISTE, Juarez Gomes. Sócrates e o ensino da filosofia: Investigação Dialógica: 
uma pedagogia para docência de filosofia. Rio de Janeiro: Vozes, 2007. 
 
SOUZA, Eduardo Boa Ventura de. O retorno velado: radicalidade filosófica e 
autoconhecimento como fundamento da educação libertadora. Bahia: UFB, 2010. 
112 f. Tese (doutorado) – Universidade Federal da Bahia. Faculdade de Educação, 
Salvador, 2010.  
 
VERNANT, Jean Pierre . As Origens do Pensamento Grego. Tradução Ísis Borges 
B. da Fonseca. Rio de Janeiro: Difel, 2002. 
 
XENOFONTE . Apologia de Sócrates. Tradução Líbero Rangel de Andrade. 4. ed. 
São Paulo: Nova Cultural , 1987. (Os Pensadores ). 
 
______. Ditos e Feitos Memoráveis de Sócrates. Tradução Líbero Rangel de 
Andrade através da versão francesa de Eugène Talbot. 4. ed. São Paulo: Nova 
Cultural , 1987. (Os Pensadores). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



83 

 

 

 

APENDICE A 

 

1. CONTEXTUALIZAÇÃO TEMÁTICA. 

O encontro será iniciado com o sorteio de um tema surpresa, no contexto das 

seguintes temáticas sugeridas: Cidadania e Democracia, Epistemologia, Estética, 

Ética. Os textos que nortearão a discussão foi escolhido a partir da sugestão de 

Sofiste ( 2007, p. 147-151).  

1. Discurso sobre o amor, da obra  O Banquete; 

2. A felicidade, do livro a Ética a Nicômaco; 

3. A Igualdade e seus limites, Política; 

4. O eu pensando, Discurso do Método. IV parte; 

5. O que é o esclarecimento, Emanuel Kant; 

6. O homem e a liberdade, Jean-Paul Sartre;  

7. Carta sobre a felicidade, Epícuro.  

2. DOXA (opiniões) 

2.1 O que você sabe sobre o tema…..(tema escolhido)? 

___________________________________________________________________

___________________________________________________________________ 

2.2 O que levou você a afirmar essa ideia sobre o (tema escolhido)? 

___________________________________________________________________

___________________________________________________________________ 

2.3 Você já leu algo a respeito do (tema escolhido)? 

___________________________________________________________________

___________________________________________________________________ 

2.4 Ouviu alguém falar sobre (tema escolhido)? 

___________________________________________________________________

___________________________________________________________________ 



84 

 

2.5 Agora responda com bastante atenção: você acha suficiente o conhecimento 

que você tem sobre (tema escolhido)? 

___________________________________________________________________

___________________________________________________________________ 

2.6 Você acha importante saber sobre (tema escolhido)? 

___________________________________________________________________

___________________________________________________________________ 

2.7 De que forma o conhecimento (tema escolhido) poderia contribuir na sua vida? 

Caso não contribua, argumente. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



85 

 

APENDICE B 

 

EPISTEME  

Leitura  

Cada membro do grupo receberá o texto com fragmentos filosóficos sobre (tema 

escolhido), onde deverá fazer a leitura, identificando os principais conceitos sobre o 

assunto. 

Conceituação   

1 O que você compreendeu sobre o tema após a leitura do texto? 

___________________________________________________________________

___________________________________________________________________ 

2 O texto possibilitou novas informações sobre as ideias que você tinha sobre (tema 

escolhido) antes de fazer a leitura do texto?     

___________________________________________________________________

___________________________________________________________________ 

3 Qual o conceito sobre  (tema escolhido) segundo o texto? 

___________________________________________________________________

___________________________________________________________________ 

4 O conhecimento que você adquiriu com a leitura do texto foi importante para a sua 

vida? porque? 

___________________________________________________________________

___________________________________________________________________ 

5 Você sentiu que saiu de uma opinião para um conceito através desse método de 

aprendizagem? Explique. 

___________________________________________________________________

___________________________________________________________________ 

 

 



86 

 

APENDICE C 

 

QUESTIONÁRIO DA PESQUISA 

Informações gerais 

Favor marcar com um X somente em uma única resposta que melhor se apresente 

para você. 

1 Na sua trajetória estudantil antes de chegar ao ensino médio, você sabia o que 
era Filosofia?: 

 Sim   Não  

2 É difícil compreender Filosofia?  

 Sim                                                              Não   

 

Porque? 

___________________________________________________________________

___________________________________________________________________ 

3 Você considera o conhecimento importante?  

 Sim   Não  

Porque? 

___________________________________________________________________

___________________________________________________________________ 

4 Quando o professor faz uma pergunta, você pensa nas possíveis respostas?  

 Sim   Não  

Porque? 

___________________________________________________________________

___________________________________________________________________ 

5 É difícil responder uma pergunta quando não se tem um conhecimento sobre 
assunto? 

 Sim                                Não  

Porque? 

___________________________________________________________________

___________________________________________________________________ 



87 

 

6 As meras opiniões que recebemos através do meio social em que vivemos são 
suficientes para a nossa existência?  

 Sim  Não 

Porque? 

___________________________________________________________________

___________________________________________________________________ 

7 A pergunta possibilita vislumbrar novas perspectivas e problemas a serem 
resolvidos?  

 Sim  Não 

Porque? 

___________________________________________________________________

___________________________________________________________________

Na sua trajetória estudantil você já se deparou com uma metodologia desse tipo, de 

levá-lo ao conceito partindo de perguntas que o fazem perceber a necessidade de 

sair das meras opiniões para o conceito? 

 Sim  Não 

Porque? 

___________________________________________________________________

___________________________________________________________________ 

9. Você percebeu contribuições significativas na sua aprendizagem com a 

metodologia aplicada? Porque? 

___________________________________________________________________

___________________________________________________________________ 

 


