
 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO CEARÁ  

INSTITUDO DE CULTURA E ARTE  

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA  

 

 

 

 

 

 

NICÁCIO NABI RIBEIRO SOARES  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O CONCEITO DE AUTONOMIA KANTIANA NO ENSINO DE FILOSOFIA: UMA 

EXPERIÊNCIA COM ALUNOS DO ENSINO MÉDIO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FORTALEZA 

2019 



NICÁCIO NABI RIBEIRO SOARES 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

O CONCEITO DE AUTONOMIA KANTIANA: UMA EXPERIÊNCIA COM ALUNOS 

DO ENSINO MÉDIO 

 
 
 
 
 
 
 
 

Dissertação apresentado ao Programa 
de Pós-graduação em Filosofia - PROF-
FILO da Universidade Federal do Ceará, 
como requisito parcial à obtenção do 
título de Mestrado Profissional em 
Filosofia. Área de concentração: Ensino 
de Filosofia. 
 
Orientadora: Profa. Dra. Fátima Maria 
Nobre Lopes 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

FORTALEZA 

2019 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

NICÁCIO NABI RIBEIRO SOARES 
 

 
 
 
 

O CONCEITO DE AUTONOMIA KANTIANA: UMA EXPERIÊNCIA COM ALUNOS 

DO ENSINO MÉDIO 

 
 
 
 
 
 
 

Dissertação apresentado ao Programa 
de Pós-graduação em Filosofia - PROF-
FILO da Universidade Federal do Ceará, 
como requisito parcial à obtenção do 
título de Mestrado Profissional em 
Filosofia. Área de concentração: Ensino 
de Filosofia. 
 

Aprovada em: ___/___/______. 
 
 

BANCA EXAMINADORA 
 
 

________________________________________ 
Prof. Dr. Fátima Maria Nobre Lopes (Orientadora) 

Universidade Federal do Ceará (UFC) 
 
 

_________________________________________ 
Prof. Dr. Adauto Lopes da Silva Filho 
Universidade Federal do Ceará (UFC) 

 
 

_________________________________________ 
Prof. Dr. Kleber Carneiro Amora 

Universidade Federal do Ceará (UFC) 
 
 

 
 

 
 
 



 

AGRADECIMENTOS 
 
 

Agradeço primeiramente a Deus, por permitir que eu tenha chegado a 

essa fase da minha vida acadêmica e concluir o meu mestrado. Agradeço a minha 

família, por todo apoio em meus estudos acadêmicos. Minha mãe, Josefa Ribeiro 

Soares, meu pai, José Nilton Soares e meu irmão, Anael Ribeiro Soares, que são de 

suma importância para a minha vida. 

Agradeço a minha namorada, Sther Melyssa, por sua compreensão e 

suporte nos momentos em que estive ausente devido às constantes viagens até 

Fortaleza. 

Agradeço a todas pessoas que corroboraram no desenvolvimento do 

projeto de pesquisa e nas etapas de campo, especialmente ao meu irmão, Anael 

Ribeiro, minha amiga, Lêda Mascarenhas, e minha colega de trabalho, Cássia da 

Silva.   

Agradeço a todos os professores do programa de mestrado “Prof-Filo” da 

Universidade Federal do Ceará que foram fundamentais na minha formação e na 

conclusão do meu trabalho.  

Agradeço a minha querida orientadora, Dra. Fátima Maria Nobre Lopes, 

que desde minha graduação no curso de Filosofia sempre apoiou e ajudou no meu 

desenvolvimento acadêmico. E, ao professor, Dr. Adauto Lopes da Silva Filho, que 

também me acompanha desde a graduação, me motivando e apoiando. Se hoje sou 

professor de filosofia e mestre, devo aos dois, principalmente, pois sou muito grato 

de ter sido seu aluno. 

Agradeço aos meus colegas de curso, em especial, ao Cícero Reginaldo, 

que se tornou um grande amigo e uma pessoa na qual tenho grande admiração.  

Agradeço aos meus alunos que foram cruciais para a realização deste 

trabalho. A todos os funcionários, professores, coordenadores e direção da escola 

Dom Antônio Campelo de Aragão.  

Por fim, agradeço a CAPES pelo apoio financeiro que possibilitou a 

realização do curso e da minha pesquisa. 

 

   

 

 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

“O homem não pode se tornar um 

verdadeiro homem senão pela educação. 

Ele é aquilo que a educação dele faz.” 

Immanuel Kant 



 

RESUMO 

 

O trabalho objetiva apresentar uma proposta metodológica de Ensino de Filosofia no 

Nível Médio como possibilidade de contribuição para o esclarecimento e a 

autonomia, tendo como suporte teórico o pensamento do filósofo Immanuel Kant. O 

conceito de maioridade, como expressão da autonomia moral e intelectual, é de 

suma importância na filosofia kantiana, expresso principalmente no texto: Resposta 

à pergunta: o que é esclarecimento? e em suas obras sobre a moral e a educação, a 

saber, Fundamentação da Metafísica dos Costumes e Sobre a Pedagogia. Em todas 

elas procuramos destacar os traços mais importantes sobre o conceito de 

autonomia. Posteriormente, levantamos o seguinte questionamento: em que medida 

o Ensino de Filosofia no Nível Médio pode ou vem contribuindo para a viabilização 

da autonomia? Responder a essa questão não é algo simples. É necessário que se 

investigue com zelo alguns elementos que ganharam significativo destaque com o 

retorno do Ensino de Filosofia como disciplina obrigatória no currículo básico da 

educação brasileira. Disciplina que, na atual conjuntura, está prestes a sair do 

Ensino Médio. No entanto, a nossa hipótese inicial consiste na ideia que o Ensino de 

Filosofia pode possibilitar a concretização de práticas, estratégias pedagógicas e 

conceituais objetivando o desenvolvimento da maioridade, tomando por base o 

pensamento de Kant, juntamente com a proposta de Lídia Maria Rodrigo, no seu 

livro Filosofia em Sala de Aula, através da ferramenta pedagógica chamada 

“Unidade Didática”. Trata-se da elaboração de planos de aula a partir de reflexões 

acerca de uma proposta didática especificamente filosófica, que possa contribuir 

para uma formação autônoma por meio da experiência com o filosofar. Nossa 

proposta consiste, portanto, em relacionar as ideias da professora Lidia com o ideal 

kantiano de autonomia, esclarecimento e maioridade.  

 

Palavras-chave: Ensino de Filosofia. Autonomia. Maioridade. Immanuel Kant. 

 
 
 
  



 

ABSTRACT 

 

It presents a methodological proposal of Philosophy Teaching in the middle level as a 

possibility of contributing to the clarification and autonomy, having as theoretical 

support the thought of the philosopher Immanuel Kant. The concept of majority, as 

an expression of moral and intellectual autonomy, is of paramount importance in the 

Kantian philosophy, expressed mainly in the text: "Answer to the question: what is 

clarification?" and in his works on morals and education, namely, " Foundations of 

the Metaphysics of Customs "and" about pedagogy ". In all of them we seek to 

highlight the most important traits about the concept of autonomy. Subsequently, we 

raised the following question: To what extent can the Philosophy Teaching at the 

middle level contribute to the feasibility of autonomy? Answering that question is not 

a simple thing. It is necessary to investigate with zeal some elements that have 

gained significant prominence with the return of the teaching of philosophy as 

mandatory discipline in the basic curriculum of Brazilian education. Discipline that, in 

the current conjuncture, is about to leave high school. However, our initial hypothesis 

is the idea that the Philosophy Teaching can enable the realization of pedagogical 

practices and strategies, aiming at the development of majority, based on Kant's 

thinking, along with the proposal of Lídia Maria Rodrigo, in her book Philosophy in 

classroom, through the pedagogical tool called "didactic unit". It is the elaboration of 

lesson plans based on reflections about a specifically philosophical didactic proposal, 

which can contribute to an autonomous formation through the experience with the 

philosophize. Our proposal is, therefore, to relate the ideas of Professor Lidia with the 

ideal Kantian of autonomy, enlightenment and majority. Finally, we will expose the 

methodological procedures, the practical and pedagogical actions and outcomes 

developed at the Dom Antônio Campelo de Aragão School, in Juazeiro do Norte - 

CE. 

 

Keywords: Philosophy Teaching. Autonomy. Majority. Immanuel Kant 

 

 

 
 
 

 



 

LISTA DE ILUSTRAÇÕES 
 

Gráfico 1 – Distribuição do número de alunos da escola .......................................... 52 

Quadro 1 – Estrutura geral do questionário diagnóstico ........................................... 64 

Quadro 2 – Estrutura geral dos questionários com base nas etapas da unidade 

didática ................................................................................................... 65 

Gráfico 2 – Resultado da questão: Já teve aula de Filosofia antes? ......................... 66 

Gráfico 3 – Resultado da questão: Já ouviu falar em Filosofia?................................ 67 

Gráfico 4 – Resultado da questão: Gosta de ler? ...................................................... 67 

Gráfico 5 – Resultado da questão: Já leu algum livro sobre Filosofia? ..................... 68 

Gráfico 6 – Resultado da questão: Gosta de escrever? ............................................ 68 

Gráfico 7 – Resultado da questão: Costuma reservar algum tempo em casa para 

estudar? ................................................................................................. 69 

Gráfico 8 – Resultado da questão: O que você mais gosta de fazer? ....................... 70 

Gráfico 9 – Resultado da questão: Tem acesso a internet em casa? ....................... 70 

Gráfico 10 – Resultado da questão: Possui aparelho celular? .................................. 71 

Quadro 3 – Etapa 1: Sensibilização (Você gostou da aula? Justifique os motivos) .. 72 

Quadro 4 – Etapa 1: Sensibilização (O que você esperava antes da aula começar? 

Justifique) ............................................................................................... 74 

Quadro 5 – Etapa 1: Sensibilização (Você gostou da música “cotidiano” do Chico 

Buarque? Justifique) .............................................................................. 77 

Quadro 6 – Etapa 2: Problematização (O que você achou do texto “A filosofia e o 

cotidiano”? Justifique) ............................................................................ 79 

Quadro 7 – Etapa 2: Problematização (O que você conseguiu entender com a 

aula? Justifique) ..................................................................................... 82 

Gráfico 11 – Resultado da questão: Você gosta do formato das aulas expositivas? 85 

Quadro 8 – Etapa 3: Aula expositiva ( Você gosta do formato das aulas 

expositivas?) .......................................................................................... 85 

Quadro 9 – Etapa 4: Leitura do texto filosófico (Você gostou do texto do Platão? 

Justifique) ............................................................................................... 87 

 

  



 

SUMÁRIO 
 

1        INTRODUÇÃO ................................................................................................ 11 

2        O CONCEITO DE AUTONOMIA NO PENSAMENTO KANTIANO ................ 14 

2.1     FATOS QUE INFLUENCIARAM O PENSAMENTO DE KANT ......................... 14 

2.2     PRINCÍPIOS DA AUTONOMIA MORAL KANTIANA ......................................... 19 

2.3     EDUCAÇÃO PARA A FORMAÇÃO DO SUJEITO AUTÔNOMO ..................... 24 

3        CONTRIBUIÇÕES DO ENSINO FILOSOFIA PARA A AQUISIÇÃO DA  

AUTONOMIA .................................................................................................. 32 

3.1     OS PROCESSOS METODOLÓGICOS DA FILOSOFIA EM SALA DE AULA 39 

4        DA PESQUISA QUALITATIVA A PESQUISA DE CAMPO ........................... 47 

4.1     A ESTRUTURA E OS PROCEDIMENTOS METODOLÓGICOS DA 

PESQUISA ............................................................................................................. 47 

4.2     CARACTERIZAÇÃO DA PESQUISA DE CAMPO: O ESPAÇO ESCOLAR .... 51 

4.2.1  Os sujeitos envolvidos na pesquisa ..................................................................... 55 

4.3     UNIDADE DIDÁTICA: TEORIA E PRÁTICA ....................................................... 56 

4.3.1  Plano de intervenção ....................................................................................... 60 

4.4     INSTRUMENTOS DE COLETA DE DADOS ....................................................... 62 

5        ANÁLISE E REVELAÇÕES DOS DADOS ..................................................... 66 

5.1     PESQUISA EXPLORATÓRIA ............................................................................... 66 

5.2     PRIMEIRA ETAPA: O PROCESSO DE SENSIBILIZAÇÃO .............................. 71 

5.3     SEGUNDA ETAPA: ROMPENDO COM SENSO COMUM 

(PROBLEMATIZAR) .............................................................................................. 79 

5.4     TERCEIRA ETAPA: A AULA EXPOSITIVA ......................................................... 84 

5.5     QUARTA ETAPA: LEITURA DO TEXTO FILOSÓFICO .................................... 87 

6        CONSIDERAÇÕES FINAIS ............................................................................ 91 

REFERENCIAS .............................................................................................. 94 

APÊNDICE A – FOTOS DA ESCOLA ........................................................... 97 



 

APÊNDICE B – QUESTIONÁRIOS .............................................................. 104 

 



11 
 

1 INTRODUÇÃO 
 

A presente pesquisa tem por finalidade trabalhar com o conceito de 

maioridade do filósofo Immanuel Kant como um ideal a ser alcançando a partir de 

uma proposta de ensino de filosofia a ser desenvolvida a partir de ações práticas e 

pedagógicas em sala de aula. 

O conceito de maioridade é de suma importância na filosofia kantiana. No 

texto Resposta à pergunta: o que é esclarecimento? Kant nos apresenta esse 

conceito. Entende por maioridade um estado de esclarecimento, autonomia 

intelectual e moral. Sobre o tema da educação o referido filósofo afirma que seu 

principal objetivo é a autonomia. Ou seja, a maioridade enquanto estado de 

autonomia é tema central na filosofia de kantiana, principalmente quando se refere 

as suas reflexões sobre a educação, uma vez que defende um modo de educar o 

indivíduo que conduza a tal maioridade. 

Sabe-se que no PCN (Parâmetros Curriculares Nacionais) 1de Filosofia a 

maioridade no sentido kantiano é destacada como um direcionamento pedagógico. 

A partir de tal posicionamento, surgem alguns questionamentos, entre eles. Em que 

medida o ensino de Filosofia pode ou vem contribuindo para a viabilização de tal 

direcionamento? Responder a essa questão não é algo simples, pois é necessário 

que se investigue e analise com zelo alguns elementos que ganharam significativo 

destaque com o retorno do ensino de Filosofia como disciplina obrigatória no 

currículo básico da educação brasileira. 

Em 2008 o então presidente em exercício José de Alencar sancionou a lei 

que torna a Filosofia como disciplina obrigatória para o ensino médio após anos de 

lutas e engajamentos de diversos setores da sociedade e principalmente dos 

departamentos dos cursos de Filosofia. Essa luta começa a partir de 1971 com a 

reforma do ensino médio, um processo que visava uma formação tecnicista e não 

humana. Com essa mudança na educação brasileira o ensino de Filosofia foi 

excluído do currículo básico. Somente em 1980 é que obtivemos um retorno da 

Filosofia como disciplina optativa, cabendo aos Estados federativos por meio de 

suas secretárias de educação e aos diretores das escolas ofertarem ou não o ensino 

de Filosofia, colocando a disciplina numa dimensão marginalizada. Em 1988 com a 

 
1 Os PCNs podem ser encontrados no portal do MEC, no endereço eletrônico: 

http://portal.mec.gov.br/seb/arquivos/pdf/cienciah.pdf 



12 
 

promulgação da constituição brasileira e com a criação da LDB foi ganhando força 

um novo movimento que buscava incluir a filosofia e sociologia como disciplinas 

obrigatórias. Essa força ficou clara com a proposta de lei n. 9.394/96 que tratava da 

inclusão da filosofia e sociologia como disciplinas obrigatória no currículo escolar. A 

lei teve sua aprovação na Câmara, porém foi vetada pelo então presidente Fernando 

Henrique Cardoso. Só após o fim governo de FHC é que mais uma vez professores, 

alunos e demais setores da sociedade conseguiram apoio necessário para a 

aprovação da lei 11.684/08, a partir desse momento filosofia e sociologia tornou-se 

disciplinas obrigarias para o ensino médio. 

Esse percurso histórico do processo de inserção da filosofia serve para nos 

mostrar dois pontos: a instabilidade da disciplina de filosofia na educação brasileira e 

os desafios do ensino de filosofia diante do novo contexto de escola brasileira. Esse 

último nos parece revelar a dimensão dos desafios que o ensino de filosofa encontra 

ao retornar ao currículo após um longo período de ausência. Sabemos que a escola 

de hoje não é a mesma de 1970, quando o ensino de filosofia era dedicado a 

setores elitizados da sociedade brasileira. A professora Lidia Maria Rodrigo em seu 

livro, Filosofia em sala de aula: teoria e prática para o ensino médio, nos fala em um 

processo de massificação da educação brasileira que teve seu início com a reforma 

tecnicista de 1971. Esse período condiz justamente com afastamento da filosofia, 

isso demonstra que a filosofia não acompanhou esse importante processo de 

mudança na educação brasileira. O que nos faz pensar questões problemáticas 

quando se trata de ensino de filosofia no contexto brasileiro, e principalmente 

quando se almeja um ensino para a maioridade. 

Diante de um público mais elitizado a única preocupação da filosofia era com 

a exposição dos seus conteúdos, partindo do pressuposto de que seus alunos já 

apresentassem certas capacidades e habilidades necessárias para uma boa 

assimilação dos conteúdos filosóficos, seguindo assim um modelo tradicional de 

educação. Com o processo de massificação, com uma nova concepção pedagógica 

atrelada ao ensino e à aprendizagem, a filosofia tem e terá que encontrar meios 

pedagógicos que possa tornar seus conteúdos acessíveis ao novo público que ela 

tem diante de si. 

O que pretendemos aqui é responder em que medida o ensino de filosofia 

pode contribuir com o desenvolvimento da autonomia a partir do trabalho unidade 

didática. É uma sugestão de organização dos planos de aula visando desenvolver 



13 
 

melhor a prática de ensino da filosofia. Trata-se de uma posposta sugerida pela 

professora Lídia Maria Rodrigo.  

No capítulo 02 desta pesquisa apresentaremos alguns aspectos importantes 

da filosofia kantiana. Nosso objetivo é refletir sobre o conceito de maioridade e sobre 

como o projeto de educação idealizado por Kant se articular com o objetivo formativo 

da autonomia moral e intelectual. 

No capítulo 03 teremos como foco o ensino de filosofia na educação básica. 

Aqui a intenção é discorrer sobre propostas e atividades didáticas para o ensino de 

filosofia capazes de despertar o interesse, criatividade bem como ajudar no 

desenvolvimento de habilidades e capacidades de leitura e escrita dos educandos e 

assim contribuir para uma melhor formação educacional e autônoma.  

No capítulo 04 iremos expor a construção metodológica que estrutura todos 

os procedimentos de nossa pesquisa. Traçaremos uma linha vertical que perpassará 

da escolha do tema, problema, hipótese, público alvo e instrumentos de coleta de 

dados.  

Por fim, no capitulo 05 faremos a exposição dos dados coletados na pesquisa 

de campo por meio de quadros respostas e a análise qualitativa dos resultados.    

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



14 
 

2 O CONCEITO DE AUTONOMIA NO PENSAMENTO KANTIANO 
 

2.1 FATOS QUE INFLUENCIARAM O PENSAMENTO DE KANT 
 

Para uma melhor compreensão do pensamento kantiano no que se refere ao 

conceito da autonomia, consideramos importante uma rápida análise histórica, 

pontuando alguns fatos, como o advento do racionalismo, empirismo e o iluminismo, 

e ressaltando as relações desses acontecimentos históricos e filosóficos para a 

formação e valorização do sujeito racional e autônomo, à luz do pensamento do 

supracitado autor.  

Em meados do século XVII e início do século XVIII, o mundo passou por 

significavas transformações. Foi um período de transição de uma estrutura para 

outra, a ordem cristã perdera seu poder sobre o mundo, e o conhecimento filosófico 

e científico – até então limitado pela teologia cristã – passa a ser o principal 

instrumento para a transformação e compreensão acerca da realidade (Lara, 1986). 

Trata-se da passagem do medievo para a modernidade, e é a partir dela que 

encontramos subsídios para análise das implicações que influenciaram na mudança 

de concepção acerca do homem e de sua realidade, algo característico do período 

moderno. Entendemos que essas considerações sejam imprescindíveis para a 

compreensão do pensamento kantiano. 

Essa transformação, decorrente da fragmentação do mundo medieval para o 

desenvolvimento da modernidade, tem como consequência uma modificação radical 

na ordem social. Para citarmos um exemplo, as propostas sobre a educação, a partir 

do século XVII, procuravam valorizar o sujeito racional como centro do 

conhecimento, ao invés do sujeito submisso e imerso aos valores religiosos (LARA, 

1986). E, sob este prisma, veremos que o pensamento pedagógico kantiano seguirá 

esse mesmo fluxo, em que a educação é compreendida como uma mediação para a 

formação racional do sujeito moral, autônomo e emancipado (KANT, 1996). 

Perceberemos, também, que o horizonte temático das principais abordagens 

filosóficas desse período ilustrará a prerrogativa da emancipação do sujeito racional, 

algo que é marcante no pensamento kantiano. Isso porque, segundo Kant, as 

confusões acerca dos princípios morais e a falta de esclarecimento são reflexos de 

uma educação que não zela pela emancipação do indivíduo, pois a educação tem o 

dever de conduzir a humanidade para um constante desenvolvimento intelectual e 



15 
 

moral (KANT, 1996).  

Vale salientar que, para o desenvolvimento dessa concepção sobre o papel 

da educação, Kant recebeu influência de grandes correntes filosóficas, como o 

racionalismo e o empirismo, bem como o próprio iluminismo (LUCKESI e PASSOS, 

2002). Cabe destacar, portanto, o papel que esses movimentos exerceram no 

desenvolvimento da filosofia kantiana. 

Tanto o racionalismo quanto o empirismo surgiram a partir dos resquícios 

oriundos das mudanças culturais já promovidas pelo humanismo no século XVI. Foi 

o humanismo que iniciou o processo de “levar até as últimas consequências a força 

da racionalidade e da natureza humana, prescindindo da revelação e da graça 

divinas” (LARA, 1999, p. 32). Nesse sentido, percebemos que a transformação do 

modelo teológico escolástico, típico do medievo, para uma visão pautada na 

capacidade humana de conhecer foi gradual. Entretanto, a partir do século XVII, 

predomina no início da modernidade a ideia do homem como centro simbólico do 

universo, noção esta arraigada pelo pensamento racionalista e empirista na cultura 

ocidental. 

Para os filósofos racionalistas, por exemplo, havia a crença nas essências 

das coisas, nas verdades puras e absolutas, deduzidas mediante o raciocínio 

intelectual. Para eles, todo o conhecimento humano tem em última instância uma 

fundamentação ontológica na razão (LUCKESI e PASSOS, 2002). A perspectiva 

racionalista trouxe importância significativa para as bases da moral e da educação 

na sociedade moderna. Podemos assim observar de maneira clara nas palavras de 

Lara: 

Os racionalistas, afirmando a possibilidade de se conhecer a essência, algo 
que está além e acima dos fatos, determinando-os, colocam fundamento 
sólido para o discurso moral e político. Será moral o que for congruente com 
a essência do homem, ou decorrente da mesma. A boa ordem política vai 
depender do conhecimento dessa realidade ultra-sensível, meta-empírico 
(LARA, 1999, p. 35). 

Dentre os principais expoentes do racionalismo, destacamos aqui alguns 

pontos gerais a respeito da filosofia de René Descartes. Segundo Descartes, só por 

meio da razão é que podemos chegar às verdades claras e distintas, no entanto, 

isso só pode se concretizar através de um método seguro, segundo o qual a dúvida 

metódica seja um vetor para se alcançar as verdades da razão (DESCARTES, 

1979).   

Na metafísica cartesiana verifica-se a constatação da evidência do cogito, 



16 
 

primeira verdade indubitável, nas palavras de Descartes (1973, p. 100) “por mais 

que me engane, não poderá jamais fazer com que eu nada seja, enquanto pensar 

ser alguma coisa”. Por sua vez, este primeiro princípio – res cogitans – serve como 

sustentáculo para a prova da existência de Deus. Sendo Deus, portanto, substância 

infinita e causa da nossa existência, a verdade racional passa a ter inexoravelmente 

validade objetiva.  

Cabe aqui ressaltar um ponto importante no pensamento cartesiano que 

assenta para a modernidade um novo paradigma, com a descoberta da 

subjetividade. Esse subjetivismo, conforme Lara (1999, p. 39) “vai marcar todo o 

pensamento moderno e vai abrir um espaço para o homem se manifestar a si 

mesmo, nem que seja para encontrar os limites da própria grandeza”. Portanto, de 

acordo com o racionalismo, aqui pautado na obra de Descartes, temos a noção do 

sujeito racional que se distingue do mundo natural como um agente ativo na 

construção do conhecimento e essa visão seguirá durante todo o período moderno 

(LUCKESI e PASSOS, 2002). 

Em sentido contrário ao racionalismo, mas com a mesma importância para a 

construção espiritual do período moderno, temos o empirismo. Os filósofos da 

corrente empirista são em sua grande maioria ingleses, e constituíram um 

pensamento que marcará a cisão por completo com a metafísica teológica e 

racionalista (LARA, 1999). Não há mais aceitação de interpretações religiosas que 

deem significação para mundo, muito menos ideias inatas, ou verdades puras. Para 

os filósofos do empirismo toda a verdade que se pretende absoluta é um reflexo de 

uma ilusão psicológica, isso porque o conhecimento humano está condicionado aos 

fatos empíricos e, enquanto tal, a verdade está sempre em processo de construção. 

Dessa forma, o empirismo “introduz elementos céticos que vão ajudar mais ainda a 

ruptura da unidade cultural do Ocidente e vão permitir um pluralismo de pontos de 

vista” (LARA, 1999, p. 41). 

Uma das consequências oriundas do empirismo é o surgimento da ciência 

moderna. Esse novo tipo de saber passa a buscar o domínio da natureza, pois não 

bastava observar e deduzir, era necessário conhecer as leis que regem a natureza 

para controlá-la (LUCKESI e PASSOS, 2002). Não obstante, o filósofo Francis 

Bacon pode ser aqui elucidado como um dos grandes pensadores a contribuir para o 

desenvolvimento da ciência moderna, isso porque, para Bacon, o conhecimento 

silogístico e dedutivo típico dos racionalistas não apresentava nenhuma validade 



17 
 

objetiva, pois tal validade somente se constituiria no estudo dos fatos empíricos 

(LARA, 1999). 

O criticismo kantiano fará uma síntese entre o racionalismo e o empirismo 

(LUCKESI e PASSOS, 2002). Na visão de Kant, todas as questões e anseios da 

vida deveriam ser encarados à luz do próprio homem. O mundo não deveria mais 

ser concebido como um mero meio de contemplação, mas como um objeto que deve 

responder às questões impostas pelo homem. Fala-se em uma revolução 

copernicana na maneira de pensar. Ou seja, o pensamento kantiano é 

eminentemente influenciado pela ideia de emancipação do homem enquanto ser 

dotado de razão. Aqui, portanto, temos uma clara influência do pensamento 

racionalista. Em contrapartida, na obra Prolegómenos a Toda a Metafísica Futura 

Kant (1975, p. 10) afirma que “foi à advertência de David Hume que, há muitos anos, 

interrompeu o meu sono dogmático”. Dessa forma, o empirismo cético de Hume fez 

com que Kant ascendesse à crítica da razão pura, estabelecendo assim um limite 

para o conhecimento, qual sejam os limites da experiência possível (PASCAL, 

2005). 

Contudo, observamos que o ambiente cultural da modernidade tem como 

uma das características importantes a noção do subjetivismo cartesiano, que 

contribuirá para valorização da razão humana. O empirismo, radicalizando com a 

cisão do paradigma medieval e propiciando uma nova base para o desenvolvimento 

do conhecimento, da moral e da política. E o iluminismo, que foi outro acontecimento 

importante para a consolidação desse paradigma moderno. O iluminismo é assim 

definido por Niskier:  

O Iluminismo buscou suas fontes no racionalismo e no empirismo. No 
primeiro, encontrou seu método crítico e uma atitude demolidora da 
tradição, para alcançar a luz, a clareza e a distinção da razão. Com o 
empirismo, proporcionou procedimentos simples para a construção da 
realidade mediante o mecanismo e o associonismo (NISKIER, 2001, p.110). 

De modo geral, podemos afirmar em relação ao universo cultural do período 

iluminista fica marcado pelo espírito otimista no desenvolvimento da humanidade 

através do conhecimento racional e científico. E, para tal fim, necessitava-se de 

autonomia e capacidade crítica dos indivíduos. Almejava-se uma razão 

independente da revelação religiosa e de qualquer barreira que impedisse o 

progresso intelectual. O que há de mais basilar na essência do iluminismo é a noção 

de liberdade e criticidade racional. Só um homem livre de toda e qualquer forma de 



18 
 

poder despótico poderá, conforme o pensamento de Kant, fazer uso público de sua 

razão. 

O iluminismo marcou o trabalho de Kant, sobretudo em relação ao tema do 

esclarecimento do homem, isso porque este século apresentava uma discussão 

voltada para o indivíduo e sua emancipação. Na perspectiva kantiana, o homem 

autônomo deve ousar conhecer, pois, por meio do saber, o homem torna-se senhor 

de si. 

Logo no início do texto intitulado Resposta à pergunta: Que é o 

esclarecimento2? Kant traz uma rápida e sucinta definição do que seria a expressão 

“iluminismo”, a saber, “a saída do homem de seu estado de menoridade” (Kant, 

1974). Tal ideia expressaria a incapacidade humana de fazer uso do seu próprio 

entendimento. No estado de menoridade, os indivíduos acomodam-se numa 

passividade racional em que eles sempre estarão a mercê de um tutor esclarecido. 

É devido a essa condição que a humanidade sempre estará estagnada pela barreira 

da ignorância, que a conduzirá a uma perpétua menoridade. Diz ainda “sapere 

aude”, ou seja, tenha coragem de saber. Para ele, a falta de progresso, ou mesmo o 

lento progresso humano, tem uma única causa, que é o desinteresse do próprio 

homem pelo conhecimento: “Tal menoridade é por culpa própria do Homem se sua 

causa não reside na falta de entendimento, mas na falta de decisão e de coragem 

em se servir de si mesmo sem a orientação de outrem” (KANT, 1974, p.11). 

Pensar numa autonomia da razão é pensar num mundo justo e melhor. Mas a 

convivência com a heteronomia faz da humanidade crianças inocentes. Nesse 

sentido, o esclarecimento como uma possibilidade de um mundo melhor torna-se um 

desafio a ser conquistado por meio de uma razão independente e transformadora. O 

que Kant tenta mostrar é que os indivíduos, de certa forma, são a causa da sua 

própria condição, portanto, resguardam em si a potência da mudança. 

Mas, de nada valerá qualquer transformação no mundo, se antes não houver 

uma mudança na maneira como os homens conduzem suas vidas. É preciso, como 

afirma Kant, ter coragem para enfrentar e superar a menoridade, uma vez que, dada 

tal situação humana de menoridade, aqueles que se beneficiam pelo esclarecimento 

 
2 Resposta à pergunta: o que é esclarecimento é um texto de Kant publicado em 1784 no qual 

percebemos algumas ideias relacionadas ao ideal Iluminista. O Esclarecimento ou ilustração 
(Aufklärung) para Kant é a superação do homem de sua “incapacidade” de se guiar a partir de seu 
próprio entendimento. Este conceito de esclarecimento terá uma relação direta com a proposta 
kantiana de uma educação para a formação da autonomia do sujeito. 



19 
 

adquirido resistem em manter o status quo e lutam para postergar a humanidade, 

tornando-a rudimentar. 

Mantendo a condição de uma humanidade sempre dependente e sem 

perspectiva de um esclarecimento, a menoridade acaba se transformando em algo 

natural, como sendo uma condição inerente à existência humana. É árduo e 

inseguro o caminho para a realização de um mundo sem tutores. A realidade revela-

se um ambiente condicionado para um perfeito sono. E, enquanto isso, uma minoria 

de esclarecidos pensa e age em nome de uma grande maioria de não esclarecidos. 

Importante frisar que a condição da humanidade, para ele, assemelha-se a de 

hoje, ou seja, a busca pelo esclarecimento ainda perdura como um grande desafio, 

uma vez que o ideal iluminista foi deslocado do seu eixo central: a autonomia 

humana transformou-se, com o passar do tempo, em uma autonomia burguesa3 

(ROUANET, 1987). 

Kant afirma, no entanto, que a sua época encaminhava-se para o 

esclarecimento. Nesse sentido, muito embora as dificuldades apontadas sejam 

demasiadas, isso não implica numa negação das possibilidades de reflexão mais 

atual acerca do esclarecimento. Dadas às condições necessárias para os indivíduos, 

cujo requesito central é a liberdade, é bem provável que o resultado da operação 

seja a aquisição da maioridade. A possibilidade da liberdade resultará num 

desenvolvimento humano, portanto, “para esta ilustração (Aufklärung), nada mais se 

exige do que a liberdade” (KANT, 1784, p. 13). 

Mediante esta exposição, percebemos algumas questões que fizeram parte 

do ambiente histórico no qual Kant viveu. Este, por sua vez, tinha a consciência da 

importância das transformações históricas do seu período como um meio para o 

surgimento de um novo ideal de humanidade, algo característico no seu pensamento 

moral e pedagógico. 

2.2 OS PRINCÍPIOS DA AUTONOMIA MORAL KANTIANA 
 

As concepções desenvolvidas por Kant acerca da moralidade trazem, em seu 

bojo, um ideal que tem como finalidade conduzir o homem a sua perfeição enquanto 

 
3 Sérgio Paulo Rouanet (1997) afirma que a ilustração foi um aspecto do Iluminismo, e que apesar 

das contribuições que a ilustração ofereceu para a sociedade moderna, combatendo os fanatismos 
e a mistificação do mundo, contudo “o trabalho de secularização ficou incompleto, e devemos 
continuar combatendo as religiões profanas – as da nação, da raça, da classe, do Estado -, que 
engendram um fanatismo tão obscurantista quanto o que Voltaire quis combater no século XVIII” 
(ROUANET, 1997, p. 35).   



20 
 

sujeito, ou melhor, a superação da sua condição meramente impulsiva e instintiva 

(KANT, 1996). O ideal moral é a via que garante, por meio da razão, a efetividade da 

ação prática objetiva e necessária. Uma moral que não esteja pautada pelo rigor da 

razão cai inexoravelmente na contingência do mundo natural, e, sem uma regra 

objetiva que sirva de vetor para a aquisição de uma boa vontade, o resultado será 

uma anarquia de princípios práticos (PEGORARO, 2008). 

É a partir da categoria da vontade pura que Kant busca encontrar as bases 

para a fundamentação da sua teoria moral. Segundo ele, não basta que os 

indivíduos tenham um bom caráter, é preciso antes de tudo existir um princípio de 

uma boa vontade (PASCAL, 2005). Para fundamentar essa ideia, Kant argumenta 

que todos os valores humanos devem estar sustentados sob um princípio de uma 

boa vontade (KANT, 2009). Um princípio de uma boa vontade é, portanto, de suma 

importância para a formação do sujeito moral na filosofia kantiana. E o que seria 

uma boa vontade? Na sua concepção uma boa vontade é aquela que não está 

baseada em nenhum fim desejado, ou seja, é um querer livre de qualquer interesse 

material ou benefícios pessoais (KANT, 2009).  

É a razão que deve ter influência sobre a vontade, e não a experiência, para 

conduzir o sujeito para a verdadeira ação moral, que é justamente a ação que não 

visa um determinado fim desejado, mas é somente um mandamento do dever. A boa 

vontade é aquela que segue o cumprimento do dever moral (PEGORARO, 2008). 

Portanto, o conceito de boa vontade reside na ideia de dever. Nesse sentido, o que 

determinará a vontade é a ordem incondicional, um mandamento da razão para 

submeter a vontade ao campo da moral.  

Essa concepção de Kant nos parece bastante interessante, na medida em 

que ele encontra uma problemática que se refere às contingências das ações 

práticas, quando submetidas às inclinações externas. Da mesma maneira, nos 

fornece solução para a noção de dever como regra para determinar a vontade. As 

ações, portanto, não devem ser realizadas por certa inclinação, mas por obrigação 

moral. 

Nesse sentido, é essencial compreender as causas da vontade, uma vez que 

ela é a propulsora das nossas ações. Podemos dizer que a vontade pode ser 

afetada por causas empíricas ou racionais. Isso fica claro com a distinção feita por 

Kant entre ação conforme o dever e por dever (PASCAL, 2005). Entende-se por agir 

conforme o dever toda ação que tem como objetivo adquirir um fim desejado, logo, 



21 
 

se alguém faz bem ao próximo tendo em vista receber algo em troca trata-se, nesse 

caso, de uma ação conforme o dever. Já as ações por dever não visam nada além 

da própria ação, ou seja, é livre de qualquer impulso que implique a aquisição de 

vantagens ou interesses particulares (KANT, 2009). Todavia, para que a ação seja 

movida por uma vontade pura, evitando que a mesma esteja sujeita a qualquer tipo 

de situação que ponha em jogo o seu direcionamento ético, deverá ser norteada 

pelo dever moral. Portanto, será moralmente correta somente à ação por dever, 

ademais diremos que os princípios contrários aos que Kant estabelece como morais 

poderão ser salutares, ou até corretos, de acordo com as leis e os costumes de uma 

sociedade, mas não poderão ser considerados morais, devido à dependência ou das 

inclinações externas (KANT, 2009). 

Kant utiliza o exemplo da caridade para nos esclarecer melhor essa distinção 

entre a ação conforme o dever e a ação por dever. Ser caridoso é algo salutar, e é 

um dever. Mas, se a vontade que impulsiona essa ação estiver determinada por um 

interesse próprio ou satisfação pessoal, tal situação não pode ser considerada boa 

em si mesma (KANT, 2009). Os motivos da ação moral não devem estar amparados 

em interesses ou inclinações externas. De acordo com Kant, o valor moral está na 

ação livre dos interesses pessoais, como podemos observar no seguinte exemplo: 

Admitindo, pois, que o ânimo desse filantropo estivesse nublado por uma 
amargura pessoal que apaga toda solidariedade com o destino dos demais, 
<e que> ele ainda tivesse recursos para fazer o bem aos miseráveis, mas a 
miséria alheia não o comovesse porque ele está suficientemente ocupado 
com a sua própria, e <que> agora, quando nenhuma inclinação o estimula 
mais a isso, ele se arrancasse, no entanto, a essa insensibilidade mortal e 
realizasse a ação sem nenhuma inclinação, unicamente por dever, então só 
agora ela tem seu genuíno valor moral (KANT, 2009, p.121). 

Uma ação por dever tem o seu valor não no fim a ser atingido, mas tão 

somente na máxima que determina sua decisão. O valor reside no princípio do 

querer da boa vontade, ou melhor, na razão prática pura. O dever é a necessidade 

da ação por respeito à lei moral. Esta lei, por sua vez, tem origem na razão que 

prescreve que a máxima da ação se torne uma lei universal, válida para todo e 

qualquer sujeito racional (KANT, 2009). 

Podemos perceber que, diante da ideia de que as ações dos indivíduos têm 

como mola propulsora a vontade, e que a mesma é instigada a agir de acordo com 

um fim desejado, ou seja, as ações quando seguem essas regras que orientam a 

vontade a partir das finalidades particulares não podemos chegar a um caminho 



22 
 

seguro para consecução da moralidade. Só podemos seguir um caminho seguro 

quando a vontade estiver submetida à razão pura, por meio de uma lei formal que 

condicione a ação a partir do dever.  

A partir dessas considerações, passaremos agora a falar sobre os imperativos 

hipotéticos e categóricos, no sentido de compreendermos melhor a ética do dever 

kantiano, e de como, a partir dessa ética, podemos chegar ao conceito de 

autonomia. 

Como vimos, a partir da distinção entre ação conforme o dever e ação por 

dever, Kant tenta demonstrar que é impossível encontrar na experiência algum 

princípio moral. Afirmamos que a força motora da moralidade deve residir na razão. 

Sendo assim, agir por dever significa respeitar a lei moral da razão, que nada nos 

prescreve, no sentindo de ditar regras para a consecução de determinados 

interesses pessoais. 

São essas leis da razão que Kant denomina de imperativos categóricos. 

Nesse sentido, os imperativos categóricos são a certeza de que a máxima da ação 

consegue manter um caráter necessário e objetivo. Tal segurança será encontrada 

na medida em que há uma compreensão e cumprimento incondicional das leis da 

razão prática. Kant nos esclarece que, “quando se trata do valor moral, o que 

importa não é a ação, que a gente vê, mas aqueles princípios íntimos da mesma, 

que a gente não vê” (KANT, 2009, p.163). 

A moral kantiana é um ideal a ser perseguido, e dos meios para a realização 

desse objetivo é a educação. O seu compromisso é com a formação do sujeito moral 

e esclarecido. É por esse motivo que, na ótica kantiana os indivíduos devem buscar 

constantemente a sua perfeição. 

Por ser caracterizada como um ideal puro, a moral deve buscar seus 

princípios totalmente a priori, sem nenhuma relação com o meio empírico, por meio 

de uma via segura que é a razão. Isso porque, para Kant, a razão é possibilidade de 

humanização e, para isso, devemos nos afastar dos instintos animalescos (KANT, 

1996). 

Segundo Kant, todos os seres estão submetidos às leis naturais do mundo 

fenomênico, mas o homem, enquanto tal possui a capacidade de agir segundo as 

representações das leis, isto é, por meio de princípios de uma vontade pura. Kant 

afirma que:  

toda coisa da natureza atua segundo leis. Só um ser racional tem a 



23 
 

faculdade de agir segundo a representação das leis, isto é, segundo 
princípios, ou uma vontade. Visto que se exige a razão para derivar de leis 
as ações, a vontade nada mais é do que razão prática (KANT, 2009, p. 
183). 

Não havendo esta determinação da razão sobre a vontade, o que 

encontramos são causas subjetivas servindo como molas propulsoras para a ação. 

Dessa forma, não temos uma necessidade e uma objetividade na ação, que são, por 

sua vez, elementos constituintes da validade moral. 

A necessidade e a objetividade de um princípio com validade para toda e 

qualquer vontade caracteriza-se por meio de um mandamento, cuja fórmula chama-

se imperativo. Os imperativos, de forma geral, são expressos pela relação entre uma 

máxima subjetiva e as leis ou regras práticas da razão. 

Os imperativos, segundo Kant, dividem-se em dois grupos: categóricos e 

hipotéticos. Estes nos aconselham a agir da melhor forma possível se quisermos 

alcançar algum fim, aqueles nada mais são que uma ordem, expressa no axioma: 

aja de tal forma que a máxima de tua ação seja válida universalmente (Kant, 2009). 

Ou seja, os imperativos categóricos são uma expressão da ação moral, isso porque 

a sua fundamentação não está assentado em nenhum interesse particular, todas as 

máximas subjetivas são puramente formais e oriundas da razão prática. 

O imperativo hipotético, ao ser representado por nós, não nos fornece de 

forma a priori o seu princípio prático, pois está condicionado a fórmulas empíricas. 

Os únicos que são determinados por meio da razão pura a priori são os imperativos 

categóricos. Isso significa dizer que estamos diante de uma lei prática livre de 

qualquer conteúdo material, tratando de uma lei formal. Essas características dos 

imperativos categóricos os tornam, inexoravelmente, reflexos da ideia suprema da 

moralidade, pois o que temos é uma categoria a priori da razão com validade e 

necessidade universal (KANT, 2009). 

A relação entre a máxima subjetiva da ação e a lei prática objetiva, que é o 

caminho da verdadeira moralidade, só é possível mediante as formulações 

categóricas que exigem o cumprimento de uma ação independente de qualquer 

relação material. 

A vontade, quando livre das inclinações externas, é pensada como autônoma 

e age em conformidade com a representação das leis morais. Essa é a fórmula dos 

imperativos categóricos, que devem levar a máxima da ação a uma validade 

universal por meio da lei moral. 



24 
 

Até aqui vimos os principais conceitos em que se baseiam os fundamentos da 

moral kantiana. Sabemos que a verdadeira ação moral é um resultado dos 

imperativos categóricos, pois estes são um reflexo da autonomia do sujeito que age 

de acordo com sua própria vontade, que deve estar livre de qualquer influência 

externa. A seguir tentaremos expor o papel da educação na formação do sujeito 

moral. Antecipamos aqui que a educação em Kant tenta expurgar toda animalidade 

oriunda de seu estado de natureza para a ascensão da razão, sendo, portanto, a 

razão o meio para a aquisição de uma consciência moral e esclarecedora (Kant, 

1996). 

 

2.3 EDUCAÇÃO PARA A FORMAÇÃO DO SUJEITO AUTÔNOMO  
 

Na obra Sobre a Pedagogia, Kant propõe uma educação que seja capaz de 

garantir o desenvolvimento da autonomia prática e reflexiva dos indivíduos e, 

portanto, para a formação do sujeito moral. Na sua concepção, a educação deveria 

começar desde cedo4, tendo como principal elemento educacional a disciplina. Essa 

educação incipiente centrada na disciplina seria um instrumento pedagógico que 

proporciona às crianças a capacidade para lidarem com os seus impulsos 

animalescos (KANT, 1996, p. 25).  

O homem, à luz de Kant, é a única espécie que necessita de cuidados frente 

aos obstáculos da natureza. A esse respeito ele nos diz que os animais “não 

precisam ser cuidados, no máximo precisam ser alimentados, aquecidos, guiados e 

protegidos de algum modo. A maior parte dos animais requer nutrição, mas não 

requer cuidados” (KANT, 1996, p.11).  

Por cuidados, entende-se aqui o papel que os pais exercem para que os seus 

filhos não façam uso nocivo das suas forças. Faz parte desses cuidados a disciplina 

que, segundo a proposta kantiana, é de fundamental importância para afastar do 

caráter humano a selvageria que é inerente ao estado de natureza humana. Nas 

suas palavras: “a disciplina transforma a animalidade em humanidade” (KANT, 1996, 

p.12). Ou seja, os homens são inclinados para a natureza selvagem e, devido a isso, 

são guiados por impulsos instintivos, por meio de um sentimento irracional. Sendo 

 
4 Cabe destacarmos aqui, que, não há em Kant necessariamente uma idade específica para se iniciar 

a educação disciplinar, o que notamos é que isso deve acontecer a partir do momento em que a 
criança esteja apta a iniciar o seu processo de aprendizagem. Podemos perceber isso quando Kant 
(1996, p. 13) diz que “A disciplina sobmete o homem às leis da humanidade e começa a fazê-lo 
sentir a força das próprias leis. Mas isso deve começar bem cedo”.  



25 
 

assim, necessários seriam os cuidados tanto com a disciplina como com a instrução, 

a fim de direcioná-las para a aquisição de uma consciência moral e autônoma 

(PINHEIRO, 2007). 

Nesse sentido, a primeira fase da educação é negativa, porque sua finalidade 

é barrar os impulsos animalescos em detrimento do desenvolvimento da 

racionalidade. E a instrução intelectual é constituída como a parte positiva da 

educação. Vale destacar aqui que esses aspectos da educação possuem uma 

relação direta com as bases da moral, ou seja, a criança deve passar por essa fase 

da educação, que é essencialmente disciplinar, para que num momento propício 

esteja preparada para exercer sua liberdade mediante sua vida moral. Dessa forma, 

podemos destacar aqui duas fases essenciais na educação kantiana: a primeira 

seria compreendida como um processo de humanização, ou seja, procurar que 

animalidade prejudique o caráter humano (KANT, 1996, p. 25). E a segunda fase é o 

momento da formação do sujeito moral e autônomo, chamada Educação Prática 

(KANT, 1996, p. 35). 

Quando Kant trata da Educação Física, percebemos três importantes 

momentos no processo de formação do sujeito: um que se destina aos primeiros 

cuidados com a criança; outro que trata da cultura da índole; e um terceiro momento 

em que aborda a formação escolástica, intelectual (KANT, 1996, p. 59). Em relação à 

etapa Educação Física, Pinheiro afirma que é “como o primeiro momento de um 

processo, com o intuito de levar o indivíduo à moralidade” (2007, p.79). 

Nas primeiras linhas do texto da Educação Física, o autor procura evidenciar 

para os pais e tutores os cuidados materiais que os mesmos devem proceder em 

relação aos seus filhos. Dessa forma, Kant discorre sobre questões como a 

alimentação, o choro e até mesmo acerca dos primeiros passos das crianças.  Esses 

temas são discutidos porque, como o próprio autor diz “a educação física consiste 

propriamente nos cuidados prestados às crianças” (KANT, 1996, p.39), ou, como 

afirma Pinheiro, é “uma educação que se ocupa do corpo” (PINHEIRO, 2007, p. 79). 

Pinheiro afirma que Kant destaca a primeira etapa da educação como tendo 

um sentido negativo, isso porque “essa primeira etapa do processo de educação é 

justamente a que busca apenas disciplinar o físico, para tornar possível, no futuro, a 

moral” (PINHEIRO, 2007, p. 77). Nesse sentindo, de acordo com Kant, é um 

problema quando os jovens são educados sem senso de limite, ou quando são 

protegidos em excesso pelos pais (KANT, 1996). Agindo assim, a formação do 



26 
 

indivíduo fica comprometida, uma vez que esses jovens não estarão preparados 

para enfrentar os obstáculos que lhes surgirão ao longo da vida. 

Por isso, Kant irá criticar certos modos de educar, como exemplo, quando as 

crianças são incentivadas a se comportarem em troca de prêmios, ou mesmo 

quando os seus tutores cedem aos seus gritos e choro. De acordo com a pedagogia 

kantiana, essa fase incipiente da educação deve ser compreendida como um 

momento em que a criança deve entrar em relação com a sua própria natureza, a 

fim de exercer um processo de “autoaprendizado”5. Afirma ainda que, certos 

processos naturais, como os primeiros passos das crianças, devem ser tratados com 

naturalidade. Por exemplo, quando a criança está começando a andar o ideal é a 

deixar engatinhar até o momento que comece a andar, sem o uso de meios artificiais 

para facilitar esse momento. “Quanto mais são utilizados meios artificiais, tanto mais 

fica o homem dependente deles” (KANT, 2006, p. 46). 

Dessa forma, é útil evitar os maus hábitos, pois quanto maior forem os seus 

maus costumes, menor é a liberdade dos indivíduos (KANT, 1996). O que, de certa 

forma, acabaria impedindo o alcance da autonomia da razão. Não obstante, conclui 

a primeira parte do texto dando ênfase à necessidade de uma educação 

disciplinada, para afastar todas as comodidades. 

Outro aspecto que constitui o processo de formação da etapa Educação 

Física é a cultura. Nesse momento, Kant nos demonstra que faz parte dessa 

formação cultural o exercício das forças da índole, quer dizer, o aperfeiçoamento 

das habilidades e dos sentidos naturais do homem (KANT, 1996). Desse modo, 

enfatiza ser de suma importância a prática de jogos e brincadeiras que instiguem as 

crianças a exercerem os seus sentidos, como exemplo, a visão e a audição. 

Também é bom motivá-las a desenvolverem certas habilidades por meio das 

atividades lúdicas, como afirma o autor no seguinte exemplo: “o papagaio é um 

brinquedo inocentíssimo. Desenvolve a habilidade, uma vez que empinar papagaio 

depende de certa posição em relação ao vento” (KANT, 2006, p. 57).  

De modo geral, podemos perceber que as reflexões kantianas sobre as 

atividades lúdicas nos ajudam a compreender que certas práticas podem contribuir 

 
5 Decidimos deixar a palavra autoaprendizado entre aspas para evidenciar que se trata de um termo 

que não é usado por Kant em sua obra Sobre a Pedagogia. Entretanto, achamos que este termo 
reflete bem o sentido do pensamento kantiano em relação aos primeiros momentos do 
desenvolvimento da criança. Para Kant, certas situações devem ser encaradas como um momento 
natural e necessário, cabendo ao tutor orientar, ao conduzir a criança, a exercer por si mesma suas 
potencialidades.   



27 
 

para a formação educacional das crianças, ou seja, é importante encontrar 

brincadeiras que disponham de objetivos práticos e intelectuais capazes de 

promover o que Kant chama de cultura da alma (KANT, 1996). Ao se fazer uso de 

meios práticos, a fim de despertar o respeito e a consciência acerca dos limites, se 

está zelando por uma educação para a formação do sujeito moral e social. O 

pensamento kantiano sempre está pautado sob a questão dos bons costumes, 

portanto, todas essas questões concernentes às práticas educativas visam ao 

desenvolvimento de meios que possam tornar os homens senhores das suas 

próprias ações, sujeitos autônomos, habilidosos e sábios. Para esclarecer melhor 

essa posição de Kant recorremos às suas palavras: 

é nosso dever fazer com que a criança perceba seus defeitos, mas, ao 
mesmo tempo, não deixando transparecer demais a nossa superioridade e 
autoridade, para que ela se forme por si mesma, como uma pessoa que 
deve viver em sociedade, uma vez que, se o mundo é bastante grande para 
ela, é também para os outros (KANT, 2006, p. 58). 

Destacamos aqui uma importante distinção entre formação física e formação 

prática. Muito embora a formação física seja uma espécie de vetor para a formação 

moral, esta não é a sua principal finalidade, pois isso diz respeito à formação prática.  

Contudo, para Kant a formação física também é responsável no papel de 

formação do espírito. Nesse sentido, a cultura física do espírito divide-se entre 

cultura livre, segundo o qual há um processo natural de aprendizado com base nas 

atividades lúdicas; e cultura escolástica, que diz respeito ao cumprimento de certas 

obrigações (KANT, 1996). A partir dessa distinção, podemos afirmar que a primeira é 

uma espécie de divertimento e a segunda um trabalho6. 

No processo de educação da criança devem existir momentos lúdicos, bem 

como obrigações e responsabilidades. Desse modo, ao destacar a questão do 

trabalho, o sentido aqui é de propiciar à criança a noção de compromisso. É um mal 

criar situações que gerem comodidades e preguiça nas crianças. Comentando essa 

posição de Kant, Pinheiro diz que “o trabalho, como expressão da cultura 

escolástica, deve ser entendido como uma inclinação a ser, necessariamente, 

desenvolvida na criança” (PINHEIRO, 2007, p. 88). Nesse sentido, a escola é um 

 
6 “A criança deve brincar, ter suas horas de recreio, mas deve também aprender a trabalhar” (KANT, 

2006, p. 60). Ou seja, nos parece que o sentido de trabalho é contrário ao divertimento. Nessas 
circunstâncias, trabalho se refere a criar nas crianças e jovens o sentimento de deveres e 
obrigações  para serem cumpridos. Assim sendo, a escola é um ambiente de trabalho. “Onde a 
tendência ao trabalho pode ser mais bem cultivada que na escola? A escola é uma cultura 
obrigatória” (KANT, 2006, p. 62).  



28 
 

exemplo de ambiente favorável para o desenvolvimento dessa tendência ao trabalho 

pedagógico. 

Passaremos à terceira parte do texto, no qual Kant apresenta a ideia 

sistemática para a principal finalidade da educação, e o modo como alcançá-la. Se a 

cultura na etapa da educação física depende da prática e da disciplina, em relação à 

cultura moral Kant afirma:  

Esta se fundamenta em máximas e não sobre a disciplina. Perde-se tudo 
quando se a quer fundamentar sobre o exemplo, sobre ameaças, sobre 
punições etc. Tornar-se-ia, então, uma mera disciplina. É preciso cuidar 
para que o discípulo aja segundo suas próprias máximas, e não por simples 
hábito, e que não faça simplesmente o bem, mas o faça porque é bem em 
si. Com efeito, todo o valor moral das ações reside nas máximas do bem. 
Entre a educação física e a educação moral existe essa diferença: a 
primeira é passiva em relação ao aluno, enquanto a segunda, ativa. É 
necessário que ele veja sempre o fundamento e a consequência da ação a 
partir do conceito do dever (KANT, 1996, p. 68). 

Podemos perceber que, na ótica kantiana, a educação é uma mediação para 

um constante desenvolvimento humano, para a formação do sujeito moral. Sendo 

assim, se faz necessário à compreensão da natureza humana, a fim de conduzir o 

homem a um controle sobre os seus impulsos primitivos, bem como ao 

aperfeiçoamento de habilidades como a memória, a inteligência e a atenção (KANT, 

1996).  

Um dos principais objetivos da Educação Prática é com a formação moral, ou 

seja, proporcionar aos indivíduos uma consciência em relação ao uso da sua 

liberdade a partir do convívio social.  

A moral para Kant, como sabemos, é a capacidade de determinar a vontade a 

partir da faculdade racional que produz leis práticas incondicionais, que devem ser 

seguidas por dever. As ações não devem estar alienadas a nenhuma inclinação 

empírica (KANT, 2009). O sujeito moral deve ser senhor das suas ações, pois ele 

próprio deve ser o legislador das leis práticas que regem a sua vontade.  

Para o desenvolvimento dessa consciência moral, a educação exerce 

significativa importância, uma vez que Kant concebe o homem como ser que precisa 

ser lapidado, moldado de acordo com os princípios da sociabilidade e da moralidade 

(KANT, 1996). Isso se justifica porque o homem não nasce pronto para o uso da sua 

racionalidade, ao contrário, os impulsos sensíveis são mais intensos e isso é uma 

barreira para a aquisição da consciência moral, que é a base para realização de 

uma sociedade verdadeiramente humana.  



29 
 

Entendemos que a disciplina, com base nas ideias da Educação Física, é um 

dos instrumentos pedagógicos que prepara os indivíduos para o uso da 

racionalidade. É mediante a disciplina que as crianças vão percebendo a 

necessidade de se comportar de acordo com as normas. Mas esse momento deve 

ser logo superado, isso porque “não é suficiente treinar as crianças; urge que 

aprendam a pensar” (KANT, 1996, p. 27).  

A disciplina é só uma fase incipiente que conduz à liberdade7. Para Kant, a 

liberdade é um estado de consciência que leva os indivíduos a uma autonomia no 

seu agir. Isso se dá a partir do momento em que o sujeito compreende suas 

inclinações sensíveis, e procura na razão o rigor no controle desses impulsos, que 

engendram deveres práticos a serem cumpridos independentemente dos interesses, 

desejos e prazeres particulares. Assim, é na razão, no nível inteligível, que reina a 

verdadeira liberdade humana.  

O intuito é fazer com que as crianças não sejam inclinadas a uma causa 

externa, ou mera satisfação particular, mas que despertem a sua autonomia 

racional, que façam as suas escolhas a partir de uma consciência ligada a um dever 

moral. Pinheiro diz que para Kant “a educação moral deve originar-se de um exame 

crítico da razão prática, destinada a fundar o ser racional para além dos desejos e 

das necessidades” (PINHEIRO, 2007, p. 108). 

Kant, no início do texto acerca da etapa da Educação Prática, afirma que ela 

é dividida em três partes: habilidade, prudência e a moralidade (KANT, 1996). Sendo 

a parte da moralidade a que diz respeito à formação do caráter das pessoas. 

Segundo ele, um bom caráter consiste no domínio das paixões e na obediência dos 

deveres morais (KANT, 1996). Isso fica claro em um dos seus exemplos: “se, por 

exemplo, prometi algo a alguém, devo manter minha promessa, mesmo que isso 

acarrete algum dano. Porque um homem que toma uma decisão, e não a cumpre, 

 
7 “A liberdade é um conceito essencial na filosofia de Kant, presente em suas seções teóricas e 

práticas. Tem duas qualidades significativas e afins, as quais foram descritas pela primeira vez na 
moderna concepção de liberdade desenvolvida inicialmente por Maquiavel: a liberdade envolve 
independência de qualquer forma de dependência – liberdade de- e o poder do sujeito de legislar 
para si – liberdade pura. Realizar o equilíbrio correto desses dois aspectos da liberdade é o objetivo 
implícito da filosofia crítica, como é evidente na filosofia teórica de CRP e na filosofia prática de 
CRPr, FMC e MC. Na primeira, a liberdade apresenta-se como espontaneidade, na medida em que 
é oposta à receptividade; na segunda, como autonomia em contraste com a heteronomia.[...] No 
caso da liberdade prática, é o fundamento motivador da vontade que tem de ser autônomo. Em vez 
dos princípios heterônomos da vontade, sejam de procedência racional (perfeição) ou de 
procedência empírica (prazer, felicidade), Kant insiste numa liberdade inteligível baseada na 
autonomia da vontade.” (CAYGILL, 2000, p. 216).  



30 
 

não pode ter confiança em si mesmo” (KANT, 2006, p. 87).  

Em seguida, esclarece que esses deveres, que cabem às crianças apreender, 

podem ser divididos em dois: Deveres para consigo mesmo e Deveres para com os 

demais (KANT, 1996). Os primeiros consistem na moderação, no vestir e no comer 

de modo com a conveniência8. Em relação aos Deveres para com os demais, “deve-

se inculcar desde cedo nas crianças o respeito e atenção aos direitos humanos e 

procurar assiduamente que os ponha em prática” (KANT, 1996, p. 90).  

Entretanto, Kant ressalta que os deveres para com os demais devem estar 

depurados da passionalidade e dos vícios, sua legitimidade deve estar 

completamente impregnada não pelo sentimento, mas pela ideia do dever (KANT, 

1996, p. 92).  

[...] o homem traz em si tendências originárias para todos os vícios, pois tem 
inclinações e instintos que o impulsionam para um lado, enquanto sua razão 
o impulsiona para o contrário. Ele, portanto, poderá se tornar moralmente 
bom apenas graças à virtude, ou seja, graças a uma força exercida sobre si 
mesmo, ainda que possa ser inocente na ausência dos estímulos (KANT, 
1996, p. 96). 

A formação da consciência moral, portanto, só é possível mediante um 

controle dos impulsos instintivos, bem como com o desenvolvimento da consciência 

dos indivíduos, no sentido de torná-los capazes de conduzirem suas vidas de modo 

autônomo com auxílio da razão prática. Dessa forma, propõe um ensino pautado na 

finalidade do dever9 moral, pois é por meio da conscientização em relação às leis 

práticas que se estará preparando as crianças e jovens para uma conduta moral e 

autônoma.     

Em suma, a primeira etapa da educação tem uma parte denominada de 

negativa, pois visa retirar dos indivíduos seu aspecto “selvagem”10. A segunda parte 

é totalmente positiva, pois visa à instrução e a formação moral. Mas a formação 

moral, por sua vez, depende da primeira etapa. É importante agir de acordo com as 

 
8 O termo conveniência tem um sentindo contrário ao exagero, a volúpia. “Não consistem em arranjar 

roupas magníficas, em buscar lautos banquetes, [...]” (KANT, 2006, p. 89). 
9 O conceito de dever usado aqui, não tem o mesmo sentindo da disciplina pedagógica, mas um 

sentido moral. Ou seja, tratamos o dever enquanto uma normal que determina a vontade. Vale 
salientar que “Kant baseia a moralidade na intenção, pois embora seja possível agir de acordo com 
o dever com máximas determinadas por inclinação, a ação moral resulta unicamente do dever, isto 
é, de acordo com máximas em harmonia com a lei” (CAYGILL, 2000, p. 97-98).  

10 O termo selvageria é usado por Kant para expor uma condição do indivíduo sem disciplina, que 

age sem conseqüência, cedendo aos seus próprios desejos. Ou seja, sem consciência moral.   
 



31 
 

normas racionais. 

 É fato que, em meados do século XVIII, havia um desejo e confiança na 

razão como meio para o desenvolvimento social e humano, e a educação nos 

moldes do pensamento kantiano seria um projeto para a consolidação desse ideal 

iluminista. Nesse sentido a filosofia kantiana pode nos servir aqui de inspiração e 

base teórica para problematizar a educação brasileira no que se refere ao ensino de 

filosofia.   

Entendemos que pensar sobre a educação é uma necessidade para 

vislumbrarmos possíveis ideias, para assim melhor compreendermos o seu real 

papel e os desafios a serem enfrentados. 

Kant nos motiva a pensar em um ideal de educação, humanidade, e em um 

processo de excelência pedagógica a ser desenvolvido, a partir do momento em que 

a educação for encarada como um objeto de transformação da sociedade em algo 

sempre melhor. Essa é a nossa tarefa histórica: buscar a construção de um ensino 

melhor, que resulte em uma formação escolar e cidadã de qualidade, até porque 

como o próprio Kant afirma “a educação é uma arte, cuja prática necessita ser 

aperfeiçoada por várias gerações” (KANT, 1996, p. 19).  

Portanto, compreendemos que o ideal de autonomia ainda perdura como um 

objetivo a ser conquistado. A nossa LDB, na seção IV, artigo 35 e seu inciso III, ao 

tratar sobre o Ensino Médio, salienta “o aprimoramento do educando como pessoa 

humana, incluindo a formação ética e o desenvolvimento da autonomia intelectual e 

do pensamento crítico.” Contudo, como já afirmamos, Kant é um típico pensador 

instigante, que nos serve aqui como referência histórica e filosófica para melhor 

compreender as bases espirituais sob as quais vivemos na atualidade.  

Por fim, destacamos que, para Kant, a única via para que o homem 

desenvolva a sua consciência moral e autônoma é a razão. Para isso é 

imprescindível a mediação da educação, pois é somente ela que possibilita à razão 

humana engendrar as suas próprias leis morais.   



32 
 

3 CONTRIBUIÇÕES DO ENSINO DE FILOSOFIA PARA A AQUISIÇÃO DA 
AUTONOMIA  

 
A reflexão sobre o ensino da filosofia tem levado muitos educadores a pensar 

como suas aulas podem ser construídas de maneira interativa e participativa com os 

educandos e, qual a importância de se pensar sobre esse tema. Logo, para se 

compreender a docência em sala de aula, é essencial que o docente entenda “[...] 

uma questão primordial do ser humano, na busca por entender sua existência no 

mundo e por transmitir essa experiência aos outros seres” (MENDONÇA, 2011, p. 

3). Isto é, precisa-se que o docente defina a concepção e assuma uma postura 

coerente no que se refere à metodologia de ensino, às atividades selecionadas, à 

própria organização e condução das ações pedagógicas, com vista a atuar com o 

aluno, promovendo uma aprendizagem significativa que vise prepará-lo para a 

realidade que o cerca. 

Nesse sentido, a filosofia pautada no contexto da educação básica escolar, 

precisa ser planejada como execução do conhecimento que se envolve com 

problemas existentes no cotidiano do ser humano. Pois, o aluno ao assimilar a 

seriedade dessas afinidades, começa a compreender que existe um universo a ser 

percebido e descoberto, adotando o desafio de refletir e questionar sua vivência no 

mundo; desse modo, pode-se proferir que este educando conquista o caminho para 

sua emancipação, ou seja, o da personalidade do pensamento, “promovendo a 

transição para a construção da capacidade de pensar por conta própria, de modo 

que o estudante consiga gradativamente dispensar mediações heterônimas, 

construindo, ele próprio, suas mediações com a filosofia” (RODRIGO, 2009, p. 26). 

Entende-se que é necessário buscar novos métodos de ensino para abrir 

caminhos para a reflexão e ampliação do pensamento dos alunos, pois, em sala de 

aula é imperativo a existência de métodos inovadores e, consequentemente, a 

abolição de práticas tradicionais, centra somente na figura do professor e seu 

monólogo, sem diálogo com os alunos, em relação vertical. Algo muito incutido no 

âmbito escolar. Apesar de saber que não existe uma norma a ser seguida, o 

importante é que o educador descubra seu método de ensinar e, encontre 

alternativas para trabalhar a filosofia de maneira que os alunos possam recolhê-la 

como um saber pensar que proporciona explicações expressivas e possam sentir-se 

seguros em seus pensamentos e escolhas. 

Portanto, para Rodrigo (2009, p.26) o ensino da filosofia precisa de maneira 



33 
 

global seguir dois desígnios: 

Criar mediações pedagógicas que facilitem o processo de aprendizagem; e, 
promover a transição para a construção da capacidade de pensar por conta 
própria, de modo que o estudante consiga gradativamente dispensar 
mediações heterônimas, construindo, ele próprio, suas mediações com a 
filosofia.  

A função da prática pedagógica é buscar integrar os alunos no âmbito social, 

contribuindo para que os mesmos desempenhem suas capacidades e 

potencialidades por meio de suas ações, colaborando para que possa construir sua 

cidadania. Pois, um dos papeis do ensino é fazer o intermédio da pessoa e 

sociedade, através das práticas pedagógicas.  

O conhecimento intercedido pelo educador deve atender a realidade social de 

seus educando. Como também, é imperativo saber utilizar materiais adequados no 

processo do ensino-aprendizagem. Pois, o professor é o responsável pela sala de 

aula, onde o mesmo deve mostrar ferramentas que facilitem a compreensão dos 

conteúdos, fazer com que os alunos construam sua própria linha de pensamento, 

facilitando o desenvolvimento da aprendizagem.  

Segundo Saviani (2010, p.11) “[...] o homem não se faz homem naturalmente; 

ele não nasce sabendo sentir, pensar, avaliar e agir. Para saber pensar e sentir; 

para saber querer, agir ou avaliar é preciso aprender, o que implica o trabalho 

educativo”. Então, a importância que se tem em desenvolver bons trabalhos 

educativos, é proporcionando um melhor aprendizado. 

Sabe-se que existem diferentes vínculos filosóficos, estão incutidos no âmbito 

educacional e consiste em ser essenciais à educação, tendo em vista que seus 

enfoques e suposições são elementos norteadores do exercício e, 

consequentemente, compete ao professor ser um especialista para conduzir com 

mais dinâmica a aprendizagem reveladora, ou seja, o educador, precisa, além disso, 

procurar trabalhar com a diversidade de dificuldades, buscando compreender e 

valorizar cada raciocínio de seus alunos, possibilitando diversas formas de 

entendimento. Pois, sabe-se que todos os alunos tem capacidade de aprender, 

desde que sejam estimulados (FREIRE, 2011).  

Deste modo, a questão que acontece no alicerce do ensino didático da 

filosofia, jamais se exibe dissociada de sua intenção na conjuntura da educação 

básica, porém, na opinião de Freire (2011, p.34) “não é possível pensar os seres 

humanos longe, sequer, da ética, quanto mais fora dela. Estar longe ou, pior, fora da 



34 
 

ética, entre nós, mulheres e homens, é uma transgressão”. Nesse sentido a filosofia 

faz-se notória e imprescindível em todo sistema educacional e assimilada em seu 

desempenho social. Logo, a prática pedagógica é tudo aquilo que se relaciona à 

aprendizagem da pessoa, a partir de uma sequência lógica de sua composição. 

Partindo de uma concepção didática, determinados educadores cogitam 

trabalhar a filosofia, tendo como base na sua história, se prendendo exclusivamente 

a ela, limitando o conhecimento apenas para alguns fatos, e as aulas se 

restringindo, a mera transferência de conteúdos. Na concepção de Ghedin (2009, p. 

141) em “tal raciocínio, que corre o risco de ser simplório, pretende reivindicar que a 

filosofia, no espaço do ensino, assuma a tarefa de fazer-nos pensar melhor, para 

que possamos, ao pensar significativamente o mundo, agir sobre ele, 

transformando-o”. 

A filosofia detém em si, particularidades que a diversifica das demais 

disciplinas que requer do educador um ensinamento teórico. Essa prática é inserida 

nos métodos supracitados. Mas, não implica que não se deva introduzir dinâmicas, é 

preciso fazer com que o aluno tenha interesse em aprender filosofia, o professor 

deve fazer da sua prática pedagógica o norte estimulador com base em novas 

metodologias, elementos fundamentais que motiva e aguça o interesse da pessoa 

que gosta de aprender. Porque, ensinar não é só transmitir informações, mas saber 

gerar meios para que o aluno possa aprender e ser conscientes de sua função 

perante a sociedade, ou seja, ensinar é forma cidadãos íntegros e conhecedores de 

seus direitos e obrigações.  Para tanto, é essencial que o aluno seja estimulado com 

uma prática de ensino prazerosa para ser bem sucedido na ação contínuo de 

aprendizagem.  

Sabe-se que a filosofia, jamais deve ser ensinada somente como um conjunto 

conteúdista, tão pouco como informações a serem gravadas, desse modo, a filosofia 

permaneceria exclusivamente “proferindo” o que certo filósofo pronunciou, e não 

estimulando o educando a refletir por si mesmo de maneira independente e crítica.  

Na visão de Ghedin (2009, p.37/38): 

Neste sentido o ensino de Filosofia no espaço escolar, além de ter o 
encargo de oferecer ao educando um referencial cultural produzida pela 
disciplina em sua tradição histórica, deve propor-lhe uma formação ético-
politica que lhe possibilite compreender significativamente as relações de 
poder presentes na sociedade atual e sua responsabilidade ética na 
humanização dessa sociedade. 

 



35 
 

Para tanto, é preciso refletir sobre a prática pedagógica quanto ao planejar, 

avaliar, usar tecnologias entre outras. Ela, a prática pedagógica, deve ter ações 

consistentes e coerentes. Não existe uma concepção correta, divina, maravilhosa. A 

mais adequada é descoberta no dia a dia, quando se tem a consciência de que cada 

um deve fazer o melhor que pode. 

Para Ghedin (2009), a transmissão do conhecimento da filosofia, apenas 

através de conteúdos, tende a tornar a aula rotineira, nesse sentido é preciso refletir 

em termos práticos sobre as situações cotidianas, relacionando-as as circunstancias 

sociais, educacionais, familiares, financeiras, históricos, mentais, físicos,entre outras. 

Pois, sabe-se que não há aprendizagem sem um ensino dinâmico. 

Entretanto, o docente, apresentando como finalidade o seu filosofar, 

consegue gerar os recortes que acreditar ser preciso, por meio da História, de 

considerações incutidas em cada período da filosofia, incentivando os alunos a 

refletirem sobre cada época da História e solicitando que os mesmos façam relações 

com a realidade e, sobretudo, estabeleçam seus entendimentos filosóficos. Talvez, 

adotando essa prática, o professor possa lecionar a filosofia adotando a didática 

utilizada em outros conteúdos, trabalhando a filosofia como uma ferramenta 

interdisciplinar, consequentemente, elencando a disciplina. Tendo em vista que 

lecionar a filosofia, é preciso saber repassar as teorias, razão, os conceitos, os 

objetivos filosóficos, transferindo a discussão para o dia a dia dos alunos, 

preparando-o para perceber que a filosofia, é essencial para o cotidiano.  Na 

concepção de Ghedin (2009, p.81) “a experiência docente é espaço gerador e 

produtor de conhecimento, mas isso não é possível sem uma sistematização que 

passe por uma atitude crítica do educador em face das próprias experiências”. 

Entende-se que para ministrar aulas atualmente, o educador precisa ter o 

domínio do conhecimento específico e ser capaz de despertar a atenção do 

estudante, precisa estar em sintonia com as reais necessidades do mesmo, estar 

voltado para solução prática de problemas, uma vez que se trata de uma profissão 

com fortes características contingenciais. Tais características se devem ao fato de 

que exercer a docência exige habilidades e competência para enfrentar situações 

inusitadas, contextualizadas e únicas, resolver conflitos em sala de aula e encontrar 

soluções para problemas eventuais. Nesses casos, a didática deve está incutida nas 

suas ações pedagógicas, se não, raramente será capaz de cumprir sua função de 

professor. 



36 
 

Na opinião de Rodrigo (2009, p.55): 

A preocupação com os aspectos formais da aprendizagem filosófica deriva 
de concepções didáticas recentes, que enfocam a aprendizagem de um 
ponto de vista mais amplo do que a mera fixação de conteúdos a serem 
trabalhados. Nos últimos anos, a atenção voltou-se para as competências e 
habilidades de estudo, considerando-se relevante também a aquisição da 
capacidade de aprender, em lugar do mero ‘nocionismo enciclopédico’ que 
caracterizou negativamente a cultura escolar (Paris, 1994). Permanece 
importante não separar forma de conteúdo, uma vez que a especificidade 
dos aspectos formais se configura com base na sua conexão com 
determinado conteúdo. 

Cabe, também, ao educador proporcionar por meio da dinâmica atividade 

para a socialização de seus alunos para que eles possam produzir pensamentos 

filosóficos, respeitar as diferenças, aceitar os “erros” seus e dos outros, apreciar 

situações de questionamento, de reflexão, de aprendizagem e valorizar os 

conhecimentos, as ideias e as novas informações. Com base nessas noções o aluno 

desfrutará de oportunidades para desempenhar o pensamento crítico estabelecido 

pela atuação filosófica, além de colocar em prática a sua maneira lógica e natural 

das percepções de mundo (GHEDIN, 2009).   

Entende-se que o docente de filosofia, não precisa exibir dados reais e 

consensuais, conforme as demais disciplinas. Compete ao professor, instigar o 

discente a discorrer de forma crítica e estruturada sobre diversos conceitos e 

assuntos. Desse modo, o processo do ensino de filosofia atraente, na opinião de 

Ramos (2007, p. 202) o professor deve ter em mente que: 

[...] se há uma disposição natural para atividade do pensar, o seu livre 
exercício é o melhor instrumento para a produção do conhecimento. Assim 
como se aprende a nadar nadando, a andar andando, assim também se 
aprende a pensar pensando. Essa disposição necessita ser cultivada com a 
ajuda de um mentor, de um mestre que, [...] induz o educando a pensar por 
si mesmo sem a ação inibidora da tutela. O modo como se ensina e 
aprende filosofia deve ser coerente quanto ao próprio modo de produção do 
seu conhecimento: ela não é uma ciência acabada. Por esta razão, deve-se 
exercitar o seu uso criticamente.  

Pode-se dizer que o aluno aprende a formar conceitos com a convivência 

diária dos conteúdos e por meio dessa vivência passa a interagir na sociedade, 

buscando desempenhar suas competências e habilidades. Contudo, é preciso se 

fazer uma contextualização com assuntos contemporâneos, para que os educandos 

possam raciocinar sobre múltiplas questões e que, conseqüentemente, consigam 

ser estimulados a filosofar. 

O lecionar da filosofia insinua um entendimento pedagógica baseada nas 



37 
 

formações dos conhecimentos, que assinale para os alunos no final do ensino 

médio, condições de distinguir e confrontar os diferentes assuntos, através de 

abordagens para a conversação crítica, alicerçado e perspicaz, tendo em vista que 

na concepção de Freire (2011, p.28) “esta rigorosidade metódica não tem nada que 

ver com o discurso ‘bancário’ meramente transferidor do perfil do objeto ou do 

conteúdo”. 

Desse modo, entende-se a seriedade do exercício do pensamento dos 

jovens, conforme Lorieri (2010, p.8) deve ser direcionado para “a reflexão, a 

criticidade que inclui a problematização, o rigor, a profundidade, a contextualização. 

A Filosofia ajuda nesta direção e é o grande espaço de construção, de preferência 

coletiva, dos significados fundamentais para nossas vidas”. Pode-se ressaltar que a 

educação refere-se ao processo de formação humana; o ensino são os meios e as 

ações que o professor tem para o desenvolvimento da aprendizagem; o ensino 

destina-se ao desenvolvimento intelectual através de conhecimentos estruturados; a 

didática tem como objeto de estudo o ensino e como meta a aprendizagem. 

Segundo Freire (2011, p.92): 

Não é no silêncio que os homens se fazem, mas na palavra, no trabalho, na 
ação-reflexão. [...] o que importa [...], não é a repetição mecânica do gesto, 
este ou aquele, mas a compreensão do valor dos sentimentos, das 
emoções, do desejo, da insegurança a ser superada pela segurança, do 
medo que, ao ser educado, vai gerando a coragem. 

Com o propósito de gerar a formação da afinidade ensino-aprendizagem, o 

educador precisa se apoderar a rotina da didática, na busca de conciliar o 

conhecimento filosófico dos alunos. Só então, a didática é capaz de colaborar na 

prática de um ensino que possibilite o pensamento filosófico. 

O uso de métodos diferenciados permite essa afinidade. Rodrigo (2009, p.38) 

reconhece que “é preciso conceber estratégias didáticas capazes de estabelecer 

alguma forma de relação entre esse saber e as referências culturais e experiências 

de que os estudantes já são portadores ao ingressar na escola”. Refere-se ao 

reconhecimento do que concerne ao educando, de jamais desvalorizar o seu 

conhecimento e de se adequar de práticas que venham atraírem a atenção e 

estejam incutidas no seu dia a dia. 

As adversidades para o ensino da filosofia são muitas, ainda assim, a 

estratégias também. Com base nesse contexto, compete observar que não há 

ferramenta perfeita para lecionar e, mas sim, exercícios que necessitam se ajustar 



38 
 

conforme o verdadeiro desempenho do professor. Desse modo, ensinar é pensar no 

aluno como pessoa, capaz de pensar, repensar e ser construtor de si mesmo e não 

um alienado, mais apto a ultrapassar as ideologias impostas por diversos aspectos 

da sociedade. Na opinião de Ghedin (2009, p.37): 

[…] é o processo de filosofar, entendido como a construção de um caminho 
que ajude a pessoa a pensar criticamente, criando uma estrutura cognitivo-
reflexiva que lhe permita compreender a realidade em sua complexidade, 
aguçando-lhe o juízo, a habilidade analítica, o horizonte de compreensão e 
de construção de sentido ante os desafios da sociedade e do mundo 
contemporâneo.  

Logo, a filosofia em toda a trajetória da humanidade é registrada como saber 

benéfico e imprescindível para constituir reflexões importantes e metódicas a 

respeito de indefinido campo do conhecimento em diversos níveis e modalidades. 

Assim sendo, a resolução 03/98 das Diretrizes Curriculares Nacionais para o Ensino 

Médio – DCNEM, mais precisamente no artigo 10, reza que “as propostas 

pedagógicas das escolas deverão assegurar tratamento interdisciplinar e 

contextualizado para os conhecimentos de filosofia” (BRASIL, 1998, art. 10), de 

modo que torna imprescindível assegurar que a ação pedagógica multidisciplinar 

deve transcorrer por todo o currículo que compete o ensino médio. Bem como 

afirmam as Orientações Curriculares para o Ensino Médio (BRASIL, 2006, p. 33-34), 

que é preciso “articular conhecimentos filosóficos e diferentes conteúdos e modos de 

discursivos nas ciências naturais e humanas, nas artes e em outras produções 

culturais”. Nesse sentido, a filosofia colabora em todas as áreas auxiliando na 

formação crítica em todos os aspectos do ser humano. 

Consecutivamente, pode-se dizer que a pratica interdisciplinar procura 

fornecer subsídios para tornar a filosofia mais ativa dinâmica em sala de aula, uma 

vez que considerando essa disciplina como método, concede-se ao educando a 

constituição do entendimento filosófico intercedido pelo educador por meio dos 

múltiplos temas que podem ser explorados. Logo, a busca por assuntos não deve 

ser apreciada somente como uma tendência histórica, tendo em vista que excedem 

as barreiras estabelecidas por um enfoque situado no regresso reconhecido na 

história filosófica no Ensino Médio, uma vez que, sua modalidade não consiste em 

exibir historicamente qualquer filósofo, porém por meio do esboço dos assuntos, que 

consideram a sua história, concretizando a formação de um conhecimento 

igualmente esclarecido e pertinente com a existência do aluno. 



39 
 

Entende-se que a maneira de como ensinar filosofia, esteja incutida no modo 

como o professor coloca em pratica seus procedimentos metodológicos, tendo em 

vista que os Parâmetros Curriculares Nacionais para o Ensino Médio - PCNEM 

(BRASIL, 1999) enfatiza que o olhar do educador deve estar pautado no ensino 

aprendizagem do aluno, portanto, deve procurar uma forma de melhor transmitir os 

conhecimentos. 

 
3.1 OS PROCESSOS METODOLÓGICOS DA FILOSOFIA EM SALA DE AULA 
 

Por meio da Lei nº.11.684/08 (BRASIL, 2008), ratificada pelo então presidente 

da época, Luís Inácio Lula da Silva, modificou o artigo 36 da Lei de Diretrizes e 

Bases da Educação Nacional – LDB de 1996, onde até então, o ensino de filosofia 

na educação básica era apenas, uma introdução, enquanto que hoje, com base na 

Lei supracitada, existe as Diretrizes Curriculares de Filosofia, onde as bases teóricas 

e a metodologia receberam alterações as quais o educador pode moldar a sua 

maneira de ensinar. Nesse sentido a importância pedagógica do professor é 

imprescindível na busca de meios adequados para promover a mediações entre a 

realidade cultural dos alunos e as exigências do saber filosófico (RODRIGO, 2009). 

Para que aconteça a autonomia necessita-se de uma didática voltada para os 

estudantes diferenciados em todos os aspectos, a respeito disto, são raros os que 

se lançam e são lançados na busca da diferenciação cultural e social no âmbito 

educacional.Na visão da autora supracitada, pode-se dizer que a didática da filosofia 

tem dupla finalidade. Ser instrumento facilitador e promover a autonomia. Esse 

último aspecto tem base no artigo 35 da Lei de Diretrizes e Bases da Educação 

Nacional, de 1996, que revela como finalidade do ensino médio o desenvolvimento 

da autonomia intelectual e do pensamento crítico, nesse sentido, Rodrigo (2009, 

p.26) diz que a:  

Didática da filosofia precisa criar mediações pedagógicas que facilitem o 
processo de aprendizagem e; promover a transição para a construção para 
a construção da capacidade de pensar por conta própria, de modo que o 
estudante consiga gradativamente dispensar mediações heterônimas, 
construindo, ele próprio, suas mediações com a filosofia.Essas duas 
dimensões têm de ser obrigatoriamente indissociáveis num projeto 
educativo que tenha como horizonte a autonomia intelectual. 

Deste modo, compete ao ensino da filosofia a função de formador, que 

compreenda o educando na atuação de construção do pensamento intelectual. 

Entende-se que a reflexão filosófica permite ao aluno um olhar mais amplo de 



40 
 

mundo e de si mesmo, e o estimule a meditar o conhecimento em sua totalidade, 

para Rodrigo (2009, p.11): 

Do ponto de vista didático, o grande desafio reside em saber como ensinar 
ou tornar acessível um saber especializado para esse público mais vasto e 
menos qualificado. Responder a esse desafio não é tarefa simples, uma vez 
que implica rever certos aspectos de uma tradição filosófica que 
frequentemente enfatizou a distância existente entre a filosofia e o senso 
comum. 

Processa-se, desse modo, o desempenho filosófico que incide em indagar, 

problematizar e excitar o raciocínio para os assuntos comunitários, administrações 

públicas, éticas e dignidades, entre outras; e demonstrar os referidos valores na vida 

pessoal, profissional e social.  

O professor de filosofia deve entender que o ensino dessa disciplina tende a 

aceitar conformidade com o diálogo histórico, global e educacional. Isto é, o referido 

ensino pode ser composto de opiniões que são estabelecidas alicerçadas com base 

em leitura de mundo, e até é capaz de serem observadas, reiniciadas, debatidas e 

contextualizadas questões, ainda que o período temporal ou cultural não seja o 

contemporâneo. Deste modo, Rodrigo (2009, p.51) enfatiza que o educador: 

Em lugar de apresentar a filosofia como um catálogo de soluções típicas, é 
preciso começar compreendendo o ato que instaura a necessidade de 
buscar respostas, ou seja, assumir uma postura indagadora sobre o sentido 
do real. A partir do levantamento dessas questões, é que se pode e deve 
recorrer à história da filosofia, que, então, deixa de ser um fim em si mesma, 
como na perspectiva tradicional, inserindo-se na dinâmica da reflexão 
filosófica sobre os problemas que se colocam para o homem atual. 

Contudo, para a própria autora, o exercício da filosofia em sala de aula, 

necessariamente, não é obrigado a se prender unicamente a narrativa da filosofia e 

as leituras filosóficas, de maneira oposta, deve estar, voltado à realidade, a assuntos 

diários e sociais, que impliquem os problemas comunitários, entre outros. Deste 

modo a filosofia oportuniza a reflexão a respeito de diferentes assuntos que devem 

ser trabalhados com a realidade do aluno. Como enfatiza Rodrigo (2009, p. 74) “é 

preciso renovar o formato da preleção e mesclá-la com outros procedimentos 

didáticos, adotando formas mais interativas, que solicitem o envolvimento intelectual 

do estudante e não apenas sua presença física”. 

Assim, pode-se dizer que os professores precisão de uma transformação na 

qual eles possam entender que há a necessidade de uma atuação reflexiva e que as 

ações e as reflexões sejam inseparáveis na sua prática de ensino que deve ser 



41 
 

exercida com responsabilidade e compromisso, buscando sempre novos 

conhecimentos, por meio do ensino de filosofia, para melhorar seus desempenhos 

fundamentados em confiabilidade e habilidades. 

Desse modo, o ensino de filosofia deve estar em conformidade com o 

planejamento didático, para conceber o conhecimento com uma radical e 

permanente transformação em busca de estabelecer relações significativas, pois 

cada ser humano é único, com suas possibilidades, limitações entre outros.  

O professor precisa estabelecer pontes, levando em consideração a rede de 

significações pré-existente no universo do educando e utilizar uma prática 

pedagógica inovadora que não trabalhe aspectos meramente técnicos, mas que 

estejam inseridos no universo cultural dos educandos. Tal inovação contribui para 

valorizar ainda mais o trabalho do professor.  

Na opinião de Rodrigo (2009) é preciso sonhar, ousar e acreditar, enquanto 

verdadeiro educador, no poder da educação de transformar diversas realidades. 

Redefinir o cotidiano escolar com projetos, ações e metas que objetivam um 

crescimento múltiplo de áreas de conhecimentos na vida do educador e do 

educando ao atender e suprir as necessidades e realizações de cada ser. Construir 

um mundo onde todos são protagonistas da concretização de melhorias para um 

bem comum ao formar e se forma seres humanos verdadeiramente atuantes e 

compromissados. 

Na verdade, o que se entende por “inovações” no ensino básico da filosofia é 

que conhecimentos devem ser selecionados, sejam por jornais ou revistas e 

transmitidos através de práticas pedagógicas, buscando alcançar objetivos 

previamente determinados para a aprendizagem e formação de pessoas inserindo-

as no contexto social, levando-a a desenvolver capacidades e potencialidades na 

busca da efetivação de sua cidadania. São ferramentas didáticas para um saber que 

lhes permita usufruir eticamente da sua condição de cidadão. Pois, se entende que o 

ensino são os meios e ações que o professor tem para o desenvolvimento da 

aprendizagem; a instrução destina-se à formação intelectual através de 

conhecimentos sistematizados; a pedagogia é o estudo e a reflexão sobre a 

educação; e por fim, a didática tem como objeto de estudo o ensino e como meta a 

aprendizagem do aluno (RODRIGO, 2009). 

Tendo em vista que a aprendizagem consiste no modo como os alunos 

aprendem, ou seja, a forma como são transmitidos os conhecimentos porque "[...] o 



42 
 

homem não se faz homem naturalmente; ele não nasce sabendo sentir, pensar, 

avaliar e agir. Para saber pensar e sentir; para saber querer, agir ou avaliar é preciso 

aprender, o que implica o trabalho educativo" (SAVIANI, 2010, p.7). Daí a 

importância que se tem em desenvolver boas aulas de filosofia, proporcionando 

assim um melhor aprendizado, ou como diz Rodrigo (2009, p.25) o homem “[...] 

nasce extremamente dependente dos cuidados de outros, para que possa 

sobreviver [...] Assim, para o ser humano, a autonomia é fruto de uma construção 

árdua e gradual, inclusive no âmbito intelectual”. 

Nesse sentido, o professor deve saber que estimular não é só fazer com que 

o aluno aprenda a ler e escrever; é preciso que ele saiba desenvolver suas 

potencialidades por meio da autonomia, do respeito mútuo, da percepção e 

sensações que este precisa adquirir no espaço educacional. Assim, o trabalho 

docente ocorrerá através da transmissão intencional e sistemática de vários 

conteúdos e deve também levar o aluno a compreender e organizar suas 

experiências de vida, despertando-o a fazer sempre uma análise critica da realidade 

onde vive, para que com isso possa conseguir modificá-la. 

No entanto, não depende apenas de se ter clareza quanto às concepções do 

que é ensinar filosofia aos alunos. Depende, muito mais, de uma tomada de decisão 

quanto à aplicação dessas concepções, da adoção de novas metodologias, novos 

materiais didáticos, novos tipos de atividades. Pois é como Rodrigo (2009, p.32) 

relata: 

Essa é uma tarefe própria do professor, aquela que o caracteriza enquanto 
tal. Em relação a ela, o docente pode assumir uma postura passiva ou ativa, 
isto é, colocar-se como mero transmissor de um saber escolar já produzido, 
aceito e objetivado nos textos didáticos disponíveis no mercado editorial, ou 
construir outra ordem de transmissão baseada numa elaboração pessoal, 
pela qual ele próprio determina os termos em que o conteúdo aprendido 
durante seu percurso formativo se converte em saber escolar. 

Isso não é algo fácil, requer, algumas vezes, do professor, coragem para ser 

diferente, para fugir do padrão dominante de ensino e, principalmente, de convencer 

outros professores da necessidade dessa mudança em prol do aluno e, acredita-se 

que o ensino da filosofia por meio do diálogo é o caminho que deve ser percorrido 

para a aquisição do conhecimento e influenciar o interesse do aluno, ajudando-o na 

evolução da sua identificação e na produção de sua autonomia.Pois, essa prática 

patrocina oportunidades de compreensão e enfrentamento de novas situações que 

possa surgir no cotidiano da sala de aula. Segundo Rodrigo (2009, p.38): 



43 
 

Para que o saber filosófico se torne pessoalmente significativo, motive e 
desperte interesse, é preciso conceber estratégias didáticas capazes de 
estabelecer alguma forma de relação entre esse saber e as referências 
culturais e experiências de que os estudantes já são portadores ao 
ingressar na escola. Estas últimas constituirão a base de sustentação das 
novas aquisições; os conceitos e vivências prévias, que o estudante já 
incorporou ao seu modo de compreender a si mesmo e ao mundo, 
constituem uma espécie de ponte cognitiva que lhe permite articular o 
significado dos novos conteúdos conceituais aprendidos na escola. 

Pode-se dizer então, que a aula desenvolvida de acordo com esta concepção, 

proporcionará ao aluno uma melhor compreensão de sua realidade social, 

estimulando-o a criticar e modificar a sociedade que o cerca. Entende-se que os 

professores devem utilizar em suas aulas diferentes metodologias e que estas 

estejam relacionadas com a concepção de ensino, onde, suas práticas pedagógicas 

possam apresentar diferença nas reflexões sobre a realidade do aluno, uma vez que 

valoriza a questão da contextualização dos fatos e do resgate histórico. 

O educador de filosofia deve sempre estudar suas ações e como trabalhar em 

sala, quais as perspectivas para obtenção de uma boa aprendizagem por parte do 

aluno, refletindo sobre seus métodos fazendo desta forma uma reflexão diária 

mediante seus efeitos e utilizar a ação transformadora, daí encontrar nos seus atos 

a ação-reflexão-ação, sobre o próprio trabalho e sobre o aluno. “Eis aí um dos 

grandes desafios no ensino de filosofia: encontrar formas de explicitar para o aluno a 

relação entre o conceito abstrato e o mundo concreto, uma vez que ele não 

consegue, por conta própria estabelecer essas mediações (RODRIGO, 2009,p.60). 

Sabe-se que são muitos os elementos que contribuem para uma prática 

reflexiva, pois esta não se dá de forma isolada, é inerente a atividade docente, uma 

vez que se apóia em estudos e “um dos instrumentos mais adequados para esse 

trabalho é o estudo do texto filosófico, ou de alguns recortes, que passam ser 

tomados como unidades de leitura” (RODRIGO, 2009, p.65), enfim, teorias que não 

se afastam da prática. Pois, jamais, nas aulas de filosofia se pode desprezar a 

leitura, pois é uma ação fundamental para constituir os conhecimentos, uma vez que 

representa elemento básico na vida das pessoas e, é vista como alicerce da 

aprendizagem, deve ser entendido, não só como decodificadora do código 

linguístico, mas também como conhecimento de mundo.  

Deleuze e Gauttari (2010, p. 48) sugerem que na metodologia utilizada no 

ensino da filosofia é preciso que o professor direcione sua prática para a 

“sensibilização, problematização e para a investigação”, usando a sensibilidade por 



44 
 

meio de textos diversos, para incentivar os sentidos dos alunos a solucionar os 

possíveis problemas.  

No que diz respeito à problematização é buscar resolver o que foi 

sensibilizado e ratificando a adversidade dos assuntos abordados, além de 

processar os conceitos relevantes incutidos no problema. Quanto à investigação 

deve investir nos exemplares da filosofia (teóricos e teorias), especialmente, os 

textos que mencionam a história, qual demanda de soluções para os problemas.  

Rodrigo (2009, p.27) colabora dizendo que: 

A leitura de alguns trechos ou excertos de textos filosóficos deve ocupar um 
lugar central no ensino, visto que somente esse convívio propicia, para além 
da mera informação, um efetivo exercício da reflexão filosófica, mediante o 
contato direto com o pensamento de determinado autor, conhecendo o 
interesse que o move em direção à pesquisa, suas indagações, bem como 
os argumentos que fundamentam e justificam suas teses. 

Acredita-se que a dificuldade de ensinar filosofia não é uma fatalidade sem 

solução. É uma situação que deve ser vista como uma possibilidade de crescimento 

e desenvolvimento, de “re-descoberta” do saber escolar, tão importante e necessário 

ao ser humano. E a exploração textual é uma das muitas maneiras que o professor 

deve utilizar e, aproveitar, também, o que o aluno já traz de casa, elegendo técnicas 

e tarefas que proporcionem experimentos de aprendizagem rica em situações de 

participações, nos quais os alunos possam opinar e assumir responsabilidade, 

saberem colocar-se, resolverem problemas, conflitos e refletirem sobre o que se leu. 

É preciso mostrar que por meio da exploração de uma leitura, amplia-se a 

compreensão de mundo e suas transformações, além de conhecer o homem como 

pessoa capaz de transformar a sociedade em que se vive.  

No entanto, na concepção de Rodrigo (2009, p.22): 

Os professores de filosofia frequentemente se queixam de que o estudante 
do nível médio não possui as qualificações requeridas para a apropriação 
dessa forma de saber. De fato, as deficiências culturais dos alunos 
socialmente menos privilegiados são de tal ordem que, muitas vezes, eles 
sequer conseguem ler e compreender textos simples e corriqueiros, que 
dirá textos filosóficos. 

 

Sabe-se que há vários meios que contribuem para a aprendizagem da 

filosofia, o que tem maior importância é aquela responsável pelo conhecimento e 

formação que o ser humano precisa. Dando oportunidade e colocando-o como 

pessoa transformadora da realidade na qual está inserida, uma vez que permitirá o 



45 
 

desenvolvimento da autonomia, participação social, resoluções de problemas e 

afirmação de valores e princípios democráticos. Pode-se então dizer que a função 

do educador não precisa ser restringida como uma simples transmissora de 

conhecimentos já elaborados, mas, deve ser usada como registro de elementos 

essencial para ampliar o conhecimento. 

Desse modo entende-se que para transposição do conhecimento filosófico, é 

preciso também, a distinção entre conhecimento empírico e teórico, entre o senso 

comum, o conhecimento teórico e o conhecimento em construção. Nesse sentido, é 

necessário entender os novos métodos, novas didáticas, novos caminhos baseados 

na filosofia, novas metodologias interdisciplinares, intra/transdisciplinares, 

multidisciplinares, movimentos contrários em busca da constituição e da expansão 

de objetos mais abrangentes e mais globalizantes que dão significação ao processo 

ensino e aprendizagem, pois, são subsídios indispensáveis para a efetivação do 

ensino da filosofia com qualidade. Nesse sentido Rodrigo (3009, p.21) diz que: 

Trata-se, portanto, de tomar como premissa a adesão ao princípio da 
democratização do saber, em geral, e da filosofia, em particular, e, com 
base nele, articular um percurso que procuraria viabilizá-lo por meio da 
construção de dispositivos facilitadores da aprendizagem para os não 
iniciados. 

Sabe-se que o verdadeiro educador é o que oportuniza as perguntas, é o que 

vê a fecundidade das mesmas, é o que realiza ação estratégica que objetiva o êxito, 

é o que não age simplesmente pelo simples fazer não reflexivo, mas é o que sabe 

que o agir de quem ensina e de quem aprende é uma expressão de uma vontade 

que é a livre necessidade de um agente. É preciso a ação da comunicação, do 

entendimento para aprender e ensinar. É a ação que conserva valores como 

respeito, atenção, solidariedade, dentre outros, é o agir com ética em diferentes 

situações, que transformam o ser humano em cidadão que desempenha plena 

cidadania ao fazer consciente o que tem e deve saber.  

Rodrigo (2009, p.21) ainda relata que “os desafios posto pelo ensino de 

massa tornaram necessário não apenas romper com certas práticas pedagógicas 

tradicionais, mas também aderir a uma nova concepção de ensino”. Desse modo é 

necessário percorrer caminhos distintos, geralmente, repletos de atalhos, porém 

sucessivamente com a segurança que é possível concretizar seu trabalho e de 

maneira transformadora, por meio de decisão e aspiração de descobrir o um meio 

de ampliar o conhecimento e adentrar através do dialogo o mundo social da 



46 
 

humanidade e, deste modo, materializar ações expressivas no exercício pedagógico 

para a concretização da adequada educação. Ao buscar agir diferente em relação 

ao ensino, o professor é capaz de transformar por meio da didática pedagógica.  

 
  



47 
 

4 DA PESQUISA QUALITATIVA A PESQUISA DE CAMPO 

 

4.1 A ESTRUTURA E OS PROCEDIMENTOS METODOLÓGICOS DA PESQUISA 

 

O desenvolvimento de um bom trabalho científico é resultante da clareza 

acerca do que se deseja pesquisar, das hipóteses levantadas e, ainda, do caminho 

no qual terá que seguir para alcançar os objetivos da pesquisa. Assim, desde o 

início de toda e qualquer abordagem científica, o pesquisador deve planejar os 

passos do desenvolvimento do seu estudo. É com base nisso que procuramos 

estruturar bem os métodos que utilizamos para a elaboração do nosso trabalho 

científico e seus resultados. 

É a partir da compreensão da importância dos processos metodológicos para 

a construção do conhecimento científico que procuramos desenvolver esse capítulo, 

que tem como objetivo apresentar a questão da pesquisa, metodologias, técnicas 

utilizadas, coleta de dados e a caracterização do local onde desenvolvemos nosso 

trabalho.  

A questão que embasa nossa pesquisa é: em que medida o ensino de 

filosofia, com base na proposta da unidade didática de Lidia Maria Rodrigo, contribui 

para o desenvolvimento da autonomia dos educandos no sentido kantiano? 

A formulação de um problema em pesquisa acadêmica tem como principal 

objetivo, além de servir como suporte para a elaboração de um bom projeto, buscar 

desenvolver uma postura epistemológica no pesquisador. Ou seja, motivar o 

pesquisador na busca de respostas para o problema apresentado e, dessa forma, 

contribuir para a construção do conhecimento. Como nos diz Oliveira:  

O posicionamento epistemológico, ou a predisposição de gerar 
conhecimento implica buscar, na epistemologia, a objetividade do 
conhecimento científico, realizando estudos, observações, experimentos e 
análises através das teorias e conhecimentos já existentes em confronto 
com a realidade (OLIVEIRA, 2005, p.29). 

O problema que embasa nossa pesquisa se justifica a partir de leituras 

acadêmicas, em confronto com a realidade observada a partir do trabalho 

desenvolvido como professor de Filosofia do ensino médio. Em nossa leitura, 

sempre nos chamou a atenção a proposta kantiana acerca de uma educação 

voltada para o desenvolvimento da autonomia moral e intelectual, expressão 

máxima do estado de maioridade. Ainda no campo teórico, verificamos que no PCN 



48 
 

(Parâmetros Curriculares Nacionais) de Filosofia a maioridade é destacada como um 

direcionamento pedagógico. Ou seja, o ensino de Filosofia a partir do contexto da 

educação básica tem, no conceito de Kant, o horizonte no qual devemos nos 

inspirar.  

Entretanto, a nossa experiência com o ensino básico de filosofia sempre nos 

revelou certas limitações e problemas em relação inerentes ao contexto atual da 

escola brasileira. Como exemplo, citamos alguns problemas comuns: o pouco tempo 

de aula (em geral uma aula por semana de 50 minutos); grande quantidade de 

alunos em sala (em geral de 40 a 45 alunos); quantidade significativa de alunos com 

perfis variados em relação à disciplina, leitura e escrita; além de certa escassez 

acerca de propostas relacionadas a uma didática filosófica que auxiliem o trabalho 

diário em sala de aula diante das circunstâncias citadas. Como sinaliza Rodrigo: 

 a preocupação com a formulação de uma didática específica para o ensino 
de filosofia no nível médio é relativamente recente no Brasil; apenas a partir 
de 1970 essa questão ganhou alguma relevância e ainda assim não tem 
merecido aqui a atenção que lhe dedicam os profissionais de outros países, 
principalmente os europeus (RODRIGO, 2009, p. 28).  

Essas são algumas das questões que, desde o momento que começamos a 

trabalhar com o ensino de filosofia, em meados de 2012, nos faziam pensar sobre 

qual seria o real papel do ensino de filosofia no contexto da escola brasileira. A partir 

do contexto exposto iniciamos nossa reflexão sobre como desenvolver práticas de 

ensino voltadas para a maioridade, que nos fizesse encarar o contexto complexo do 

processo de ensino-aprendizagem e vislumbrar um progresso, um salto qualitativo 

no trabalho com o ensino de filosofia. 

Em nossas observações, verificamos ainda que alguns desses problemas 

supracitados faziam parte também de uma dura realidade vivenciada por outros 

professores de filosofia. Em nossas conversas informais com outros professores da 

área era comum debatermos sobre as dificuldades de trabalhar com o ensino de 

filosofia diante de muitas limitações. 

Desde seu retorno mais recente, em 2009, a filosofia busca consolidar o seu 

papel no currículo escolar. E para que isso ocorra, é preciso encarar os problemas e 

as limitações de se trabalhar com a filosofia dentro do contexto da escola de massa, 

e garantir uma boa formação filosófica e de qualidade aos educandos. Só assim a 

filosofia estará abrindo e construindo seu espaço na escola brasileira (RODRIGO, 

2009). 



49 
 

 A partir dessa realidade, formulamos nosso problema a fim de encontrar uma 

resposta satisfatória. Ou seja, considerando o que diz o PCN de filosofia, que nos 

traz o ideal kantiano de maioridade com orientação pedagógica, e estabelecendo a 

ideia de autonomia como uma das finalidades do ensino de Filosofia no nível médio, 

como saber se o ensino de filosofia pode contribuir para essa finalidade?  

Buscando seguir corretamente os passos do procedimento científico, 

passamos para a elaboração de nossa hipótese. De acordo com Maria Oliveira:  

a principal função de uma hipótese é sugerir explicações para os fatos. 
Sendo uma suposta resposta ao problema que se vai estudar, a hipótese 
conduz a uma verificação empírica. Essa antecipação do conhecimento, 
que é provisória, após a realização da pesquisa, poderá ser confirmada ou 
rejeitada (OLIVEIRA, 2005, p. 34).  

Portanto, nossa hipótese inicial consiste em pensar que o ensino de filosofia 

pode possibilitar a concretização de práticas e estratégias pedagógicas, objetivando 

o desenvolvimento da autonomia – maioridade – a partir da proposta da professora 

Lidia Maria Rodrigo, através da ferramenta pedagógica chamada “Unidade Didática”.   

Isso implica dizer que nosso objetivo é verificar, na prática do nosso trabalho em 

sala de aula, como a filosofia pode contribuir para uma formação autônoma dos 

nossos educandos, tendo como proposta de ensino a “Unidade Didática”. 

Para Antônio Joaquim Severino (2007, p. 103), uma vez “formulada a 

hipótese, o cientista volta ao campo experimental para verificá-la”. É o momento da 

verificação experimental, do teste da hipótese. Sendo assim, para a verificação de 

nossa hipótese, buscamos selecionar uma turma de 44 alunos do 1° ano do ensino 

médio, da escola pública Dom Antônio Campelo de Aragão, localizada em Juazeiro 

do Norte – CE.  

Optamos por trabalhar com esse grupo levando em consideração dois 

aspectos importantes para a verificação de nossa hipótese. O primeiro motivo é por 

se tratar de alunos do 1° ano e o segundo por ser uma turma sem alunos repetentes. 

A justificativa para essa escolha é que acreditamos que seria importante para nossa 

pesquisa ter o maior número possível de alunos que não tiveram contato com aulas 

de filosofia. Já que no ensino público a filosofia só se faz presente no currículo a 

partir do 1° ano do ensino médio Dessa forma, acreditamos que esse perfil de 

alunos fica isento de qualquer noção, seja positiva ou negativa, sobre a disciplina de 

filosofia, contribuindo na neutralidade da verificação do nosso trabalho com a 

Unidade Didática.  



50 
 

Dito isso, passamos para os aspectos metodológicos da pesquisa. De acordo 

com Maria Oliveira (2005), a metodologia engloba um conjunto de métodos e 

técnicas para ensinar, analisar, conhecer a realidade e produzir novos 

conhecimentos. Sendo assim, o primeiro passo aqui é classificar nosso estudo como 

sendo indutivo.  

Pois, ao se fazer uma observação da realidade escolar no qual temos vinculo 

profissional, verificou-se que seria possível utilizar no trabalho em sala de aula a 

proposta didática de Rodrigo, denominada “Unidade Didática”. De modo geral, 

definimos a Unidade Didática como sendo um plano de aula resultante de uma 

concepção didática propriamente filosófica. Sobre esse assunto iremos detalhar em 

outro tópico.  

Essa proposta de aula de Filosofia foi colocada em prática em um contexto 

bastante específico, ou seja, em uma determinada escola do interior do Ceará, 

localizada na cidade de Juazeiro do Norte, com uma turma do ensino médio. Apesar 

de ser um estudo particular, tanto a proposta de aula nos moldes da “Unidade 

Didática” como os resultados que iremos apresentar, podem ser desenvolvidos e 

constatados em outras localidades. Ou seja: 

no caso do raciocínio indutivo, da indução, ocorre um processo de 
generalização pelo qual o cientista passa do particular para o universal. De 
alguns fatos observados [fatos particulares], ele conclui que a relação 
identificada se aplica a todos os fatos da mesma espécie, mesmo àqueles 
não observados [princípio universal] (SEVERINO, 2007, p. 104).  

O procedimento metodológico para analise e interpretação dos resultados de 

nossa pesquisa tem caráter qualitativo. A pesquisa qualitativa é um tipo de 

abordagem que não se apóia somente em aspectos estatísticos, e oferece uma 

maior liberdade para o pesquisador na interpretação dos dados. Exige, porém, que o 

pesquisador não fique à margem da realidade estudada, dos fenômenos e seus 

significados, que este procura entender (TRIVINOS, 2008).  

Segundo Oliveira (2005), a pesquisa qualitativa é: 

um procedimento de reflexão e análise da realidade através da utilização de 
métodos e técnicas para compreensão detalhada do objeto de estudo em 
seu contexto histórico e/ou segundo sua estruturação. Esse processo 
implica em estudos segundo a literatura pertinente ao tema, observações, 
aplicação de questionários, entrevistas e análise de dados, que deve ser 
apresentados de forma descritiva (OLIVEIRA, 2005, p. 41). 
 

Dessa forma, seguindo os passos citados acerca do procedimento qualitativo, 

procuramos de início selecionar as obras pertinentes ao nosso tema de estudo, isto 



51 
 

é, o ensino da filosofia. A partir de uma ampla leitura, foram selecionados os textos 

de RODRIGO (2009), GALLO (2009) e GHEDIN (2009). 

Posteriormente, através da aplicação de um plano de aula concebido nos 

moldes de Rodrigo (2009), puderam-se coletar dados referentes a todas as etapas 

das aulas, que tinham como principal objetivo: despertar o interesse nos alunos para 

um tema filosófico; superar a visão do senso comum a partir de uma postura 

filosófica e, por último, contribuir no desenvolvimento da capacidade de identificação 

e compreensão dos conceitos.  

Esses objetivos fazem parte de três etapas do nosso plano, denominadas de 

sensibilização, problematização e conceituação. Assim, na transição de uma etapa 

para outra, os educandos responderam a questionários de caráter subjetivo. Além 

disso, foram realizadas algumas conversas informais, visando deixar os educandos 

mais a vontade para respondem questões importantes para nossa avaliação.  

A partir da análise dos questionários e de nossas conversas, foi possível se 

fazer uma investigação dos resultados das atividades realizadas em sala de aula. 

Em seguida, procuramos descrever e interpretar os resultados que obtivemos após a 

aplicação da Unidade Didática. Além disso, com esses dados, formulamos 

sugestões que nos auxiliassem na reformulação de propostas que envolvessem o 

trabalho com propostas didáticas de e para a filosofia.  

Dessa forma, para finalizar os aspectos metodológicos que sustentam nosso 

estudo, passamos aos tipos de pesquisa. Nosso estudo tem caráter bibliográfico, por 

trabalhar com propostas e conceitos já existentes e registrados em obras e artigos. 

Com base em Antônio Joaquim Severino, “a pesquisa bibliográfica é aquela que se 

realiza a partir do registro, decorrente de pesquisas anteriores, em documentos 

impressos, como livros, artigos, teses etc” (2007, p.122). E é, também, descritivo, 

uma vez que procuramos observar os fatos e fenômenos e descrevê-los de forma 

detalhada. Oliveira (2005, p.74) define o tipo de pesquisa descritiva como sendo 

aquela que “está interessada em descobrir e observar fenômenos, procurando 

descrevê-los, classifica-los e interpretá-los”. 

 

4.2 CARACTERIZAÇÃO DA PESQUISA DE CAMPO: O ESPAÇO ESCOLAR 

 

Esta pesquisa foi realizada numa escola da rede pública do estado do Ceará. 

A escola atende todo o nível médio, funcionando em tempo integral. No turno da 



52 
 

noite, atende de forma regular quatro turmas na modalidade de ensino de Jovens e 

Adultos, EJA Médio, e uma turma do 3° ano. Desde 2017 a escola vem passando 

por um processo de mudança em seu perfil, deixando de ser escola regular em 

tempo normal para escola em tempo integral. Isso significa que antes os alunos 

tinham como optar por estudar em um dos três períodos: manhã, tarde ou noite. 

Agora, com o novo perfil, os alunos ficam na escola durante os turnos da manhã e 

tarde. São oito turmas funcionando em tempo integral, sendo quatro do 1° ano, duas 

do 2° ano e duas turmas do 3° ano. A entrada dos alunos na escola ocorre às 7h, e 

o encerramento das aulas às 16h30. Pela manhã existe um intervalo entre as aulas 

de 9h30 as 9h40 e à tarde de 15h30 as 15h40. O horário do almoço é entre 11h30 e 

13h. A escola conta com 14 salas de aula, mas algumas estão sem funcionamento. 

Atualmente são 557 alunos matriculados. Para efeitos de constatação, 

apresentamos o seguinte gráfico, com a distribuição dos alunos por turmas e turnos.  

Gráfico 1 – Distribuição do número de alunos da escola 

 

Fonte: O pesquisador 

Vale destacar que o número de alunos matriculados de 2017 até o referido 

ano, 2019, diminui razoavelmente, de uma média de 1000 para 557 alunos. O maior 

impacto na taxa de matrícula deve-se ao fim do atendimento aos alunos do Ensino 

Fundamental. Esse procedimento começou de forma gradativa com o fim do 7° ano, 

em 2017, do 8° ano em 2018 e, por fim, do 9° ano, em 2019. Isso se justifica devido 

à política do Estado em tornar algumas escolas em tempo integral. Sendo assim, 

uma parte desses alunos teve que migrar para uma escola municipal, localizada ao 

lado da escola onde realizamos nossa pesquisa.  

178

83
64

35

197

0

50

100

150

200

250

1º ano integral 2º ano integral 3º ano integral 3º ano noturno Eja médio



53 
 

Cabe destacar que, de acordo com LDB em seu artigo 10, que trata sobre os 

deveres do Estado, no inciso VI, os Estados devem assegurar o ensino fundamental 

e oferecer como prioridade o ensino médio. Já no artigo 11 da referida lei, ao tratar 

sobre os deveres dos municípios, no inciso V, diz que os municípios devem 

“oferecer a educação infantil em creches e pré-escolas, e, com prioridade, o ensino 

fundamental”. Nesse sentido, verifica-se que a prioridade do Estado é com o ensino 

médio, devendo ofertar o ensino fundamental quando o município não for capaz. 

Assim, a escola opera dentro da legalidade, tendo em vista que há uma escola do 

município na mesma comunidade para atender os alunos do ensino fundamental. 

Há, ainda, alunos que precisam trabalhar, e por esse motivo optam por escolas mais 

distantes e em tempo normal, onde pode escolher o melhor dos três turnos diários 

para estudar.  

A escola foi construída há cerca de 30 (trinta) anos, e possui uma estrutura 

física que ainda deixa muito a desejar, apesar de algumas reformas feitas nos 

últimos anos. Destacamos aqui a reforma da quadra esportiva, refeitório e a 

instalação de centrais de ar nas salas de aulas. Mas verifica-se a necessidade da 

construção de um vestiário amplo e uma área apropriada para descanso dos alunos, 

que ficam praticamente o dia todo na escola.  

Há um amplo pátio onde fica um estacionamento – ainda que improvisado –, 

a quadra esportiva e uma academia popular. Apesar do espaço amplo, algumas 

partes não oferecem condições para o lazer ou atividades práticas, em decorrência 

da vegetação, que está bastante alta. Para o serviço de limpeza, capinação e 

manutenção da área externa, a escola conta com o trabalho de um único 

funcionário, que fica sobrecarregado. Há mais 11 (onze) funcionários distribuídos 

nos serviços de cozinha, secretaria e limpeza interna. Todos são contratos de três 

empresas prestadoras de serviços para Estado. 

O número de professores, membros do núcleo gestor e dos laboratórios 

equivale a 49 licenciados. A maioria é efetiva do Estado, egressos do concurso 

público realizado em 2013.   

A escola conta com uma biblioteca escolar ampla, que tem um acervo com 

cerca de 5500 obras, boa parte fruto de doações de outras instituições. Essa quantia 

engloba livros didáticos, paradidáticos, revistas, manuais, dicionários e apostilas. 

Além disso, há uma pequena videoteca com filmes educativos. O controle de 

empréstimos de livros e demais materiais do acervo é feito pelos dois bibliotecários, 



54 
 

mediante anotações manuais em um livro de controle, o que dificulta o trabalho dos 

bibliotecários quanto à otimização do tempo de atendimento aos interessados no 

material desse espaço.   

Além da biblioteca, a escola conta com dois laboratórios: um de informática e 

outro de ciências. O laboratório de informática é bastante precário e poucos 

professores se aventuram a realizar algum tipo de trabalho pedagógico no ambiente. 

São nove computadores, mas apenas cinco funcionam, e com o acesso a internet 

bastante limitado, devido à baixa quantidade de megabytes distribuída para todo o 

espaço escolar. Já o laboratório de ciências conta com uma sala climatizada, e 

cerca de 10 equipamentos para experiências. Dois professores, um da área de 

ciências e o outro de matemática fica responsável pelo uso do espaço, quando 

solicitado por outros professores. Cada professor responsável pelo laboratório está 

lotado com 20h aulas. Ressaltamos que ambos os espaços necessitam de reformas, 

devido o aumento da procura de espaços alternativos à sala de aula habitual. Essa 

procura é comum nas escolas em tempo integral que ofertam, além das disciplinas 

comuns do currículo básico, eletivas – propostas de aulas dinâmicas e interativas, 

ofertadas semestralmente. 

Outros ambientes a serem destacados são: sala dos gestores – conta com 

armários e birôs individuais para os três coordenadores e para o diretor escolar –; a 

secretaria – possui dois computadores, e funciona nos turnos da manha, tarde e 

noite, com atendimento realizado por três funcionários –; a sala dos professores – 

possui armários para cada docente, TV, sofá, bebedouro e uma mesa longa com 

cadeiras –; a sala de planejamento – sala pequena, com mesa e cadeiras –; a sala 

dos PCAs – possui mesa e cadeiras –; e por fim uma ampla sala dos DTs (Projeto 

Diretor de Turma. Política educacional direcionada para o acompanhamento e 

formação cidadã dos alunos da rede público do Estado do Ceará). Todos os 

ambientes aqui citados são climatizados.  

A equipe de apoio pedagógico é formada por três coordenadoras que, além 

de desempenharem suas funções habituais, são responsáveis por conduzir os três 

planejamentos semanais divididos por áreas de estudos: Linguagens e códigos, 

ciências da natureza e suas tecnologias e ciências humanas e sociais aplicadas. 

Nestes momentos de planejamento, geralmente se discutem questões de 

indisciplina dos alunos, uso do tempo pedagógico, futuras reuniões, projetos que 

estão sendo desenvolvidas no âmbito escolar, atividades do calendário, avaliações 



55 
 

internas e externas e planos de cunho diário, bimestral e anual. 

Em relação ao nível socioeconômico dos alunos, podemos caracterizar como 

baixa renda. A escola fica em um bairro periférico, populoso e com altos índices de 

violência. O bairro é fruto de uma invasão, por parte de moradores sem teto, dos 

terrenos que pertenciam ao seguimento da igreja católica, conhecido como 

Salesianos. Os primeiros habitantes se fixaram na localidade em forma de mutirão, e 

por muito tempo a região ficou conhecida como “bairro mutirão da vida”. Assim 

consta no Projeto Político Pedagógico (PPP) da escola: 

Nos anos 90/93, o bairro Mutirão da Vida, já era realidade em Juazeiro do 
Norte. O nome do mesmo resultou da conquista de luta pelas terras dos 
moradores que aqui fixaram residências. Com cerca de 3.500 habitantes 
contava com mais ou menos 900 famílias (2018, p. 01).  

Trata-se de uma comunidade carente, e a escola é uma conquista do bairro, 

sendo a principal ferramenta na formação de cidadãos criativos, críticos, atuante e 

com respeito ao próximo. 

Optamos por realizar a nossa pesquisa nesse espaço escolar devido o nosso 

vínculo profissional. Desde 2012 trabalhamos com o ensino de filosofia na escola. 

Ao longo desse período, sentimos a necessidade de contribuir da melhor forma 

possível na formação dos nossos educandos, por meio de um ensino filosófico 

capaz de despertar a autonomia crítica e questionadora. 

4.2.1 Os sujeitos envolvidos na pesquisa  
 

Nosso trabalho de pesquisa foi realizado com alunos do 1° ano do ensino 

médio. Trata-se de um público egresso do ensino fundamental, que não teve contato 

com a filosofia. Para a viabilização de nossa pesquisa, recorremos a uma 

amostragem de 41 alunos, todos de uma única turma. O motivo dessa escolha se 

justifica ao fato da exigência do “Prof-Filo” (Mestrado Profissional em Filosofia), que 

exige que os mestrandos atuem com o ensino básico de filosofia, sendo assim, 

como professor da referida turma, procuramos desenvolver nosso trabalho a partir 

das aulas de filosofia.  

A turma pesquisada é composta por 18 meninos e 23 meninas, com idade 

entre 14 e 15 anos, todos matriculados em tempo integral. São alunos bastante 

participativos e demonstram muito interesse e curiosidade pela disciplina de filosofia. 

Constatamos, a partir de nossa observação participante e questionários, que boa 

parte dos envolvidos na pesquisa, apesar de não terem tido aula de filosofia durante 



56 
 

o ensino fundamental, já ouviu falar sobre a disciplina em algum momento. Esse fato 

contribui, em alguma medida, no desejo dos envolvidos em saber o que de fato é 

filosofia.  

Ao longo dos nossos encontros, percebemos a necessidade dos alunos em 

participar das aulas, expondo suas percepções de mundo, opiniões ou mesmo 

contribuindo com o desenvolvimento da aula em momentos de leituras de textos. 

Com base nisso, conseguimos perceber que a disciplina de filosofia é vista por eles 

como um espaço de liberdade de discussão, em que cada um pode expor seu ponto 

de vista acerca de um assunto. Sabemos que isso não é essencialmente filosofia, 

mas, por outro lado, nos serve como base importante para se alcançar um nível de 

postura filosófica mais adequada. Ou seja, o interesse, vontade e desejo dos 

educando em falar e expo suas opiniões nas aulas de filosofia é um bom ponto de 

partida.   

Todos são de classe E (baixa renda), porém, como é visível em sala de aula, 

a maioria possui acesso às redes sociais de internet por meio dos aparelhos 

celulares. Essa característica foi verificada também em nossos questionários. É uma 

turma que tem hábito de leitura, mas que apresenta dificuldades e limitações 

especialmente em trabalhos escritos. O que revela que a leitura ainda é insuficiente. 

Deste modo, visando suprir o desejo do nosso publico alvo em relação à 

filosofia, como espaço de debate e troca de ideias, e ao mesmo tempo contribuir 

com o desenvolvimento das habilidades e capacidades cognitivas, como leitura e 

escrita, e ainda, tendo como horizonte norteador da nossa prática de ensino o 

despertar da autonomia, é que buscamos na ideia da Unidade Didática, aos moldes 

de RODRIGO (2009), a base da nossa intervenção e verificação prática. 

 

4.3 UNIDADE DIDÁTICA: TEORIA A PRÁTICA 
  

Como proposta de intervenção prática para o ensino de filosofia, optamos por 

trabalhar com a Unidade Didática ao molde sugerido por Lídia Maria Rodrigo (2009). 

Trata-se de um plano de aula dividido em etapas de acordo com determinados 

conteúdos. Assim define Rodrigo (2009, p. 99): “a unidade didática pode ser 

caracterizada como um conjunto de atividades estruturadas, visando à consecução 

de objetivos educativos em relação a determinado conteúdo”.  

Cabe-nos destacar que essa posposta alinha-se a nossa pesquisa por se 



57 
 

tratar de uma ideia resultante de uma reflexão bastante séria acerca do ensino de 

filosofia e da necessidade de uma posposta didática capaz de tornar acessíveis os 

conteúdos de filosofia e, desse modo, contribuir com o desenvolvimento da 

autonomia dos educandos.  

Voltando ao pensamento kantiano, já exposto no primeiro capítulo dessa 

pesquisa, podemos entender que conceito de maioridade é a expressão máxima da 

autonomia intelectual e moral. Além disso, como também destacado anteriormente, 

sabe-se que a maioridade está presente nos PCNs de filosofia como horizonte a ser 

seguido. Tendo como base teórica de nossa pesquisa a filosofia kantiana, através do 

conceito de maioridade, cabe dizer que pensar em uma proposta de ensino 

relacionada com a maioridade requer destacar certos limites, evitando dessa forma 

uma distorção da realidade dos fatos. Seria presunção dizer aqui que nossa 

proposta de pesquisa irá resolver os problemas da nossa educação e do ensino de 

filosofia tornando nossos alunos maiores no sentido kantiano. Ao contrário disso, 

nossa intenção é desenvolver um trabalho com o ensino de filosofia tendo como 

ideal formativo o conceito de maioridade kantiano, ou seja, como horizonte último de 

nossos trabalhos. 

Acreditamos sim na importância do ensino de filosofia como um meio para o 

desenvolvimento do pensamento crítico e autônomo dos nossos educandos. Assim, 

concordamos com Gallo (2009), ao destacar que: 

 por meio do ensino de filosofia para jovens, podemos incentivá-los a pensar 
por si mesmos, ou seja, podemos introduzi-los na prática de determinados 
instrumentos que os levem a poder pensar de forma autônoma, 
autoconsciente, a pensar com abrangência, profundidade e clareza 
(GALLO, 2010, p.14).  

No entanto, para se alcançar tais objetivos, é necessário, por um lado, 

encarar as dificuldades inerentes ao ensino de filosofia no contexto da escola de 

massa (RODRIGO, 2009), e por outro, pensar em estratégias didáticas capaz de 

superar essas dificuldades. Nas palavras de Gallo (2009, p.16), “não podemos nos 

furtar de, como educadores e como professores, pensar nas maneiras através das 

quais podemos contribuir para o processo de formação dos jovens como seres 

autônomos”.  

O processo de massificação do ensino brasileiro nos trouxe grandes desafios 

do ponto de vista didático e pedagógico, principalmente em relação à filosofia 

(RODRIGO, 2009). Pois, como sabemos essa disciplina nunca teve espaço 



58 
 

privilegiado na educação brasileira. Nunca tivemos uma tradição escolar do ensino 

de filosofia (GALLO, 2009). 

Uma estratégia didática que pode nos auxiliar no enfrentamento das 

dificuldades e no desenvolvimento para uma formação filosófica voltada para a 

autonomia está na unidade didática. Essa proposta de ensino é dividida em três 

etapas fundamentais: a introdução, que tem como objetivo despertar o interesse nos 

alunos; a contextualização histórica, espaço reservado à aula expositiva; e a 

avaliação, momento final em que os alunos devem exercitar o pensamento e a 

escrita filosófica. Essas etapas têm como plano de fundo um método de acesso aos 

conteúdos que comporta competências lógico-discursivas específicas à natureza 

filosófica, que é: problematizar, conceituar e argumentar (RODRIGO, 2009).  

Assim, a aula de filosofia organizada de acordo com o modelo da unidade 

didática visa proporcionar aos alunos uma verdadeira experiência filosófica, por meio 

da aquisição das competências formais do pensamento através do trabalho com a 

problematização de temas, compreensão e identificação de conceitos, organização 

do pensamento e da escrita de forma estrutural e lógica. Organizando as aulas 

dessa forma, acreditamos no desenvolvimento e aquisição da autonomia dos 

educandos. Concordamos com Rodrigo (2009), quando afirma: 

no campo da filosofia, a autonomia ou capacidade de pensar por si mesmo 
dificilmente pode ser conquistada com a mera aquisição de conteúdos 
filosóficos. Como afirmado anteriormente, esta deve estar aliada à 
apropriação de um método de acesso a esse conhecimento, de modo que o 
estudante conquiste progressivamente uma autonomia intelectual que o 
capacite a apropriar-se de outros conteúdos por conta própria (RODRIGO, 
p. 25). 

Um dos grandes desafios do ensino de filosofia é a questão do interesse. Não 

podemos ser ingênuos e acreditar que os alunos tenham um interesse espontâneo 

para a filosofia. Ao contrário disso, o que percebemos é que estamos cada vez mais 

nos distanciando do universo de nossos alunos. Para Gallo (2009, p.75) “uma 

grande preocupação no campo da educação que já há anos incomoda os 

profissionais desta área é a do aparentemente cada vez menos interesse que os 

jovens têm da escola”. A postura tradicional de se fazer educação no ensino básico 

torna-se cada vez mais anacrônica e conseqüentemente menos atrativa.  

Para que possamos sensibilizar os alunos para os conteúdos de filosofia, é 

importante que no plano de aula, estruturado a partir da unidade didática, seja 

sempre elaborado levando em consideração os conceitos e vivências prévias do 



59 
 

educando, incorporados ao seu modo de compreender a si mesmo e ao mundo. 

Dessa forma poderemos estabelecer mediações didáticas entre o saber filosófico e 

as referências culturais e experiências dos estudantes (RODRIGO, 2009). Essa 

tarefa é importante para a construção de uma experiência com o filosofar. De acordo 

com Gallo (2009, p.76), “antes de começar a traçar o problema, sugerimos que os 

professores se dediquem à elaboração de atividades que possam afetar os alunos 

para o posterior problema, que os tornem sensíveis à necessidade de busca de 

resposta”. Sendo assim, será reservado na unidade didática um momento para 

sensibilizar os alunos para o tema filosófico a ser estudado e debatido. Isso poderá 

ser realizado com leitura de textos não filosóficos, exibição de vídeos, músicas ou 

filmes.  

A fase da sensibilização é importante não somente para despertar o interesse 

nos alunos, como também para direcioná-los ao problema filosófico. Como já 

destacamos, o problema é o que move o saber filosófico. Nesse sentido, após a 

construção do interesse para o tema filosófico, deve-se iniciar a fase da 

problematização. Esse é outro momento de crucial importância na organização das 

aulas de filosofia, pois é uma tarefa de ruptura com a visão comum do mundo, em 

direção a uma postura filosófica. Como bem destaca Gallo (2009, p.90), “todo o 

movimento da filosofia é um movimento de perguntar, não de responder”.  

A contextualização histórica é o segundo passo da elaboração da unidade 

didática. Farão parte dessa etapa as aulas expositivas com base na história de 

filosofia e a leitura estrutural de textos filosóficos. O grande objetivo aqui é 

proporcionar aos alunos a identificação e o trabalho com conceitos enquanto esfera 

do pensamento.  

A última etapa da unidade didática destina-se a avaliação. Aqui o foco é a 

argumentação. A intenção é fazer com que o aluno exercite o pensamento de forma 

lógica e estruturada através da escrita. Portanto, é sempre recomendável o trabalho 

através da escrita por meio de redações de 10 a 15 linhas.  

4.3.1 Plano de intervenção 

 

Nosso trabalho foi realizado tendo como suporte a unidade didática elaborada 

por Rodrigo (2009), “Caracterização da filosofia”, com duração de sete aulas. É 

importante salientar que essa é uma sugestão da autora, e que os professores de 



60 
 

filosofia podem e devem modificar ou elaborar suas próprias unidades didáticas. A 

nosso ver, a unidade citada é perfeitamente viável e está de acordo com os 

conteúdos de filosofia voltados para o 1° ano do ensino médio.  

 

Título: Caracterização da filosofia 

Duração: 7 horas-aula 

Objetivos: Estimular a reflexão e o questionamento sobre as rotinas do cotidiano; 

Evidenciar a necessidade de romper com o senso comum para a instauração de 

uma postura filosófica; Apresentar algumas noções básicas sobre o que é filosofia e 

seu sentido na Grécia clássica. 

Conteúdo: A filosofia como postura de ruptura com o senso comum; O nascimento 

da filosofia na Grécia antiga; Filosofia como amor à sabedoria. 

Atividades:  

1) Introdução: As rotinas do cotidiano e a visão comum do mundo;  

2) Problematização: Ruptura com a visão comum de mundo e instauração de 

uma postura filosófica; 

3) Contextualização: A filosofia como postura crítica e seu nascimento na 

Grécia; 

4) Estudo de texto: Platão. 

Recursos didáticos: Texto 1: “Cotidiano”, Chico Buarque; Texto 2: “A filosofia e o 

cotidiano”, Jaime Rubio Ângulo; Texto 3: “O Banquete”, Platão. 

Diante desses objetivos, esse plano atendeu a 41 alunos que participaram de 

sete encontros de leitura, aprendizagem, reflexão e debates, com carga horária de 

50 minutos de aula por semana. Divididas conforme especificação abaixo:  

1) Aula 01 (50 minutos): Iniciamos explicando à turma a unidade didática que 

seria trabalhada nos nossos encontros, inclusive a metodologia que seria 

desenvolvida; em seguida procuramos ouvir os educandos sobre suas 

expectativas sobre a filosofia. 

2) Aula 02 (50 minutos): Desenvolvemos a etapa da sensibilização proposta 

por Rodrigo (2009); promovemos uma atividade a partir da música Cotidiano, 

de Chico Buarque de Holanda. Entregamos para cada aluno a letra impressa 

e em seguida acompanhamos a música. Após esse momento fizemos 

algumas perguntas, tais como: “Quem já conhecia a música?” “Gostaram?” “O 



61 
 

que a música está destacando?”. Variadas respostas sugiram. Feito isso, 

solicitamos para os educandos que relatassem em seus cadernos seus 

hábitos diários e, a partir disso, elaboramos uma discussão acerca do mundo 

do cotidiano, familiar, o já conhecido, o não questionado, o comum. Expomos 

que o olhar filosófico visa romper com o cotidiano, enquanto universo aceito 

sem questionamento e reflexão. 

3) Aula 03 (50 minutos): Desenvolvemos a etapa da problematização 

(RODRIGO, 2009): apresentamos o texto “A filosofia e o cotidiano” de Jaime 

Rubio Ângulo. De início solicitamos que cada um dos alunos fizesse uma 

leitura individual e silenciosa, procurando grifar os termos que eles não 

conheciam. Fizemos o esclarecimento semântico de algumas palavras 

destacadas por eles. Posteriormente, convidamos alguns alunos para 

participarem da aula com a leitura do texto em voz alta. Na transição de um 

parágrafo para outro, procuramos fazer alguns comentários para uma melhor 

compreensão do texto. Ao final da aula pedimos para que os alunos 

formassem grupos e discutissem a questão: “em que sentido a visão 

cotidiana, rotineira e familiar do mundo constitui um obstáculo à reflexão 

filosófica?” Cada grupo, após a discussão, ficou de elaborar uma resposta e 

compartilhar na aula seguinte. 

4) Aula 04 (50 minutos): A aula iniciou com as apresentações dos grupos no 

formato de seminários. Concluídas as apresentações, realizamos alguns 

comentários com base nas ideias que os alunos trouxeram para a aula. 

Pontuamos a dificuldade de abandonar a visão comum do cotidiano 

relacionando com algumas partes da música do Chico Buarque, e a 

importância da reflexão filosófica como maneira de pensar o mundo de forma 

diferente do comum, através dos questionamentos e da problematização das 

coisas.  

5) Aula 05 (50 minutos): Com base na proposta didática de Rodrigo (2009), 

desenvolvemos essa aula com o objetivo de promover uma contextualização 

histórica da filosofia como postura crítica e o seu nascimento na Grécia. 

Assim sendo, realizamos uma aula expositiva a partir da história da filosofia. 

Destacamos aqui alguns dos pontos abordados: A atitude crítica como 

postura filosófica; O problema como meio de ruptura com o modo cotidiano de 

ver o mundo; O nascimento da filosofia na Grécia.  



62 
 

6) Aula 06 (50 minutos): Leitura filosófica. Seguindo com o procedimento da 

unidade didática, apresentamos para os alunos o texto do filósofo Platão “O 

Banquete”. Antes de iniciamos a leitura do texto, o professor pesquisador fez 

uma apresentação da estrutura geral e do tema a ser discutido – o amor. Os 

alunos demonstraram muito interesse e durante nossa leitura alguns fizeram 

comentários e/ou perguntas. Após a leitura e discussão do texto, marcamos 

uma avaliação e explicamos como seria sua estrutura.  

7) Aula 07 (50 minutos): A avaliação foi feita através da seguinte proposta: 

produção de texto de 15 linhas sobre o tema “nem os deuses nem os 

ignorantes desejam a sabedoria”. 

  Ressaltamos que as aulas descritas foram todas voltadas para o 

desenvolvimento da unidade didática. Dito isso, a aplicação dos nossos 

questionários só foi possível mediante solicitação do espaço de outras disciplinas, 

sem isso ficaria inviável dar continuidade ao nosso trabalho de pesquisa e coleta de 

dados. No próximo subitem, a seguir, exporemos os instrumentos e técnicas usadas 

na coleta dos dados. 

 

4.4 INSTRUMENTOS DE COLETA DE DADOS 

 

O trabalho de gerar dados é de suma importância no desenvolvimento da 

pesquisa, e é por meio dessa etapa que o pesquisador tem a possibilidade de 

coletar informações a fim de responder a questão norteadora do estudo que está 

desenvolvendo.  

Retomando o objetivo principal dessa pesquisa – investigar os resultados da 

unidade didática aplicada numa turma do ensino médio –, o processo de coleta dos 

dados ocorreu por meio da observação participante e questionários abertos. De 

acordo com Trivinos:  

O pesquisador qualitativo, que considera a participação do sujeito como um 
dos elementos de seu fazer científico, apoia-se em técnicas e métodos que 
reúnem características sui generis, que ressaltam sua implicação e da 
pessoa que fornece as informações. Neste sentido, talvez sejam a 
entrevista semi-estruturada, a entrevista aberta ou livre, o questionário 
aberto, a observação livre [...] os instrumentos mais decisivos para estudar 
os processos e produtos nos quais está interessado o investigador 
qualitativo (TRIVINOS, 2008, p.138). 

O tempo dedicado a esse trabalho perpassou de fevereiro a abril, e tivemos 



63 
 

que solicitar o espaço de outras disciplinas, uma vez que os 50 minutos reservados 

às aulas de filosofia eram insuficientes, e tornavam inviável realizar ao mesmo 

tempo a aplicação dos questionários e desenvolver as aulas a partir da proposta da 

unidade didática. 

Nossa pesquisa de campo visa apresentar, por meio dos dados coletados, a 

receptividade, o nível de conhecimento e interpretação dos educandos perante a 

proposta didática sugerida por Rodrigo (2009), com o objetivo de entendermos em 

que medida o trabalho com o ensino de filosofia, sob esse formato de plano de aula, 

poderá contribuir para uma formação educacional capaz de suprir as carências 

cognitivas de leitura, interpretação e escrita dos alunos, tendo o desenvolvimento da 

autonomia como ideal formativo do nosso trabalho.  

Os procedimentos técnicos são elementos operacionais que servem como 

mediação prática para a realização de uma pesquisa (SEVERINO, 2007). Uma das 

técnicas usadas nesse trabalho teve como base a observação participante. 

Ressalta-se que a observação sob a ótica científica não se limita a um simples olhar 

dos fatos. Assim, verificamos em Trivinos (2008, p. 145) que:  

Observar um “fenômeno social” significa, em primeiro lugar, que 
determinado evento social, simples ou complexo, tenha sido abstratamente 
separado de seu contexto para que, em sua dimensão singular, seja 
estudado em seus atos, atividades, significações etc. 

Sendo assim, nossas observações se fixaram em um grupo de alunos do 

ensino médio, todos de uma única turma. Procuramos nos fazer presentes e 

interagir com grupo de modo natural. Esse trabalho foi facilitado, uma vez que 

semanalmente estávamos em contado com os alunos. Conseqüentemente, a coleta 

de dados teve início a partir da observação da realidade da escola na qual 

trabalhamos. Para Maria Oliveira (2005):  

Na observação participante, o pesquisador deve interagir com o contexto 
pesquisado, ou seja, deve estabelecer uma relação direta com grupos ou 
pessoas, acompanhando-os em situações informais ou formais e 
interrogando-os sobre os atos e seus significados por meio de um constante 
diálogo. Essa participação pode ser mais intensa quando o pesquisador é 
parte integrante do grupo pesquisado, ou seja, quando se identifica com 
esse grupo pelo cotidiano da vida, das ações e aspirações (OLIVEIRA, 
2005, p.87). 

Como elemento de registro dos dados obtidos, foram feitas notas diárias 

sobre as etapas da pesquisa. A opção por ter um caderno de bordo deu-se através 

das seguintes orientações de Oliveira (2005): 

é preciso que tenham um caderno de capa dura de tamanho médio que 



64 
 

possa ser conduzido sempre na pasta de livros, papéis e documentos que 
fazem parte do cotidiano escolar e do trabalho. Nesse caderno, que é 
chamado cahier de bord ou simplesmente caderno à mão ou diário, a cada 
dia e tantas vezes se faça necessário, tudo que diz respeito ao tema de 
estudo deve ser registrado (OLIVEIRA, 2005, p.31). 

Além disso, outro recurso que usamos como suporte para nossa pesquisa foi 

o uso de questionários. Acreditamos que essa ferramenta consegue suprir os 

nossos objetivos, visto que é um “conjunto de questões, sistematicamente 

articuladas, que se destinam a levantar informações escritas por parte dos sujeitos 

pesquisados, com vistas a conhecer a opinião dos mesmos sobre os assuntos em 

estudo” (SEVERINO, 2007, p.125).  

Desse modo, nosso primeiro questionário teve como função traçar um perfil 

do público envolvido na pesquisa. Elaboramos 09 questões objetivas sobre os 

hábitos dos alunos em relação aos estudos e lazer. A seguir apresentamos a 

estrutura desse primeiro questionário que antecedeu a intervenção da unidade 

didática. 

Quadro 1 – Estrutura geral do questionário diagnóstico 

QUESTÕES 

1) Você já teve aula de Filosofia antes?* 

2) Já ouviu falar em filosofia?* 

3) Gosta de ler?* 

4) Já leu algum livro de Filosofia?* 

5) Você gosta de escrever?* 

6) Costuma reservar algum tempo em casa para estudar?* 

7) O que você mais gosta de fazer?* 

8) Tem acesso a internet em casa?* 

9) Possui aparelho celular?* 

Fonte: O pesquisador 

A partir dos dados gerados com o questionário diagnóstico, conseguimos 

traçar um perfil do alunado no que se refere a certas competências, como leitura e 

escrita, que são de suma importância para o desenvolvimento filosófico. Além disso, 

como pode ser verificado no quadro acima, também procuramos coletar informações 

sobre a formação cultural dos envolvidos. Por fim, elaboramos os questionários 

qualitativos. Esses últimos foram criados com base nas principais etapas da unidade 

didática. Dessa forma, separamos quatro questionários, cada um contendo três 

perguntas abertas sobre a dinâmica e conteúdos referentes à unidade didática 

aplicada em sala de aula. Segue a estrutura: 



65 
 

 

Quadro 2 – Estrutura geral dos questionários com base nas etapas da unidade didática 

Questionário 01 – Sensibilização. 

Questionário 02 – Problematização. 

Questionário 03 – Aula expositiva. 

Questionário 04 – Texto filosófico. 

Fonte: O pesquisador 

Este instrumento nos permitirá analisar a receptividade dos alunos diante da 

abordagem didática trabalhada nas aulas de filosofia, bem como constatar em que 

medida o ensino de filosofia por meio da unidade didática pode contribuir para o 

desenvolvimento da autonomia dos nossos educandos.  

Portanto, para cada encerramento de uma etapa da unidade didática, 

dispomos aos alunos um questionário correspondente. Este procedimento ocorreu 

naturalmente, e os alunos participaram de modo tranqüilo, colaborando com nosso 

estudo. Dito isso, colocamos aqui um ponto final nesse capítulo. No próximo 

capítulo, iremos apresentar e analisar os resultados da pesquisa de campo.    



66 
 

5 ANÁLISE E REVELAÇÕES DOS DADOS 

 

5.1 PESQUISA EXPLORATÓRIA 

 
Primeiramente, vamos apresentar os resultados da nossa pesquisa 

exploratória, realizada antes das atividades com a Unidade Didática. O questionário 

aplicado é composto por perguntas objetivas sobre a disciplina de filosofia, práticas 

e hábitos dos alunos. Os dados apresentados serviram para compreender o perfil do 

nosso público alvo. 

De modo geral, apresentamos os seguintes resultados: 

 
Gráfico 2 – Resultado da questão: Já teve aula de Filosofia antes? 

 
Fonte: O pesquisador 

De acordo com o gráfico acima, verificamos que 39 alunos não tiveram aulas 

de filosofia, enquanto 02 alunos responderam positivamente. Como o nosso público 

alvo é composto por alunos do 1° ano do ensino médio, é compreensível que 95% 

da turma afirme não ter tido contato com aulas de filosofia, uma vez que no ensino 

público a disciplina de filosofia não se faz presente nas etapas do ensino infantil e 

fundamental que compõe a educação básica brasileira. Já na rede privada, é mais 

comum encontrarmos a oferta da disciplina de filosofia na etapa do ensino 

fundamental.  

 

 
 

1 - Já teve aula de filosofia antes?

1º Sim

2º Não



67 
 

Gráfico 3 – Resultado da questão: Já ouviu falar em Filosofia? 

 
Fonte: O pesquisador 

O gráfico indica que 33 alunos já ouviram falar em algum momento sobre 

filosofia, 07 alunos nunca ouviram falar e 01 aluno não respondeu. Apesar de a 

filosofia ser componente curricular da etapa do ensino médio na escola pública, a 

disciplina não é totalmente estranha aos alunos. 

 

Gráfico 4 – Resultado da questão: Gosta de ler? 

 
Fonte: O pesquisador 

Neste gráfico observamos que 33 alunos gostam de ler, 07 não gostam e 01 

aluno não respondeu. De acordo com isso, podemos concluir que a prática da leitura 

2 - Já ouviu falar em filosofia?

Sim

Não

Não respondeu

3 - Gosta de ler?

Sim

Não

Não respondeu



68 
 

é uma atividade prazerosa para a maioria da turma, evidenciando a priori um perfil 

de alunos leitores.  

 
Gráfico 5 – Resultado da questão: Já leu algum livro sobre Filosofia? 

 
Fonte: O pesquisador 

Apesar do gosto pela prática da leitura, 40 alunos nunca tiveram contato com 

leituras sobre filosofia e 01 aluno não respondeu. Acreditamos que o 

desconhecimento acerca de temas filosóficos – como política, ética, felicidade e 

morte – por parte do nosso público alvo contribui nos resultados desse gráfico.  

 

Gráfico 6 – Resultado da questão: Gosta de escrever? 

 
Fonte: O pesquisador 

4 - Já leu algum livro sobre Filosofia?

Sim

Não

Não respondeu

5 - Gosta de escrever?

Sim

Não



69 
 

O gráfico 6 nos revela que a prática da escrita também é uma atividade 

considerada prazerosa por boa parte da turma, tendo em vista que 28 alunos 

afirmaram gostar de escrever e somente 12 alunos disseram não gostar. 

 

Gráfico 7 – Resultado da questão: Costuma reservar algum tempo em casa para estudar? 

 
Fonte: O pesquisador 

Aqui, constatamos que apenas 18 alunos costumam reservar algum tempo 

em casa para estudar, enquanto que 22 não reservam tempo para estudos. Vale 

lembrar, entretanto, que a escola a qual desenvolvemos essa pesquisa funciona em 

tempo integral – manhã e tarde – ou seja, os alunos passam a maior parte do tempo 

na escola do que em casa.   

 

6 - Costuma reservar algum tempo em 
casa para estudar? 

Sim

Não

Não respondeu



70 
 

Gráfico 8 – Resultado da questão: O que você mais gosta de fazer? 

 
Fonte: O pesquisador 

Neste gráfico, 20 alunos citaram as redes sociais – facebook, whatsapp e 

instagram -, 09 citaram gostar de assistir a TV, 08 citaram práticas esportivas e 04 

alunos a leitura. Isso nos revela um fenômeno bastante atual, que é o uso e a 

presença das redes socais nas práticas diárias.  

 

Gráfico 9 – Resultado da questão: Tem acesso a internet em casa? 

 
Fonte: O pesquisador 

 Segundo o gráfico acima, 34 dos alunos têm acesso a internet em casa e 07 

O que você mais gosta de fazer?

Internet/Redes Sociais

TV

Práticas esportivas

Leitura

8 - Tem acesso a internet em casa?

Sim

Não



71 
 

alunos não possuem. 

 
Gráfico 10 – Resultado da questão: Possui aparelho celular? 

 
Fonte: O pesquisador 

 

Aqui, verificamos que boa parte dos alunos possui aparelhos celulares, 36 

alunos especificamente. Apenas 04 alunos responderam não possuir aparelho 

celular e 01 aluno não respondeu.  

Com o apoio desses resultados, conseguimos compreender o perfil dos 

estudantes e preparar melhor nossa intervenção prática, bem como elaborar os 

questionários acerca das etapas da unidade didática. Os questionários aplicados 

seguem como apêndices desse trabalho. 

 
5.2 PRIMEIRA ETAPA: O PROCESSO DE SENSIBILIZAÇÃO  
 

O questionário aplicado nessa etapa foi composto por cinco questões. Dentre 

elas, selecionamos três: 1 – Você gostou da aula? Justifique; 2 – O que você 

esperava antes da aula começar? Justifique; 3 – Você gostou da música “Cotidiano”, 

do Chico Buarque? Justifique.  

Nossa finalidade foi compreender em que medida o processo de 

sensibilização por meio de atividades lúdicas, com o auxílio de trecho de filmes, 

músicas ou poesias, pode despertar o interesse nos alunos, e ainda entender a 

relevância dessa atividade para ação didática propositiva para o ensino de filosofia.  

Todos os questionários foram aplicados após a realização das aulas. Nesse 

9 - Possui aparelho celular?

Sim

Não

Não respondeu



72 
 

encontro – aula dedicada para despertar o interesse nos alunos – trabalhamos com 

a música “Cotidiano”, do Chico Buarque, com o acompanhamento da letra da 

música. No segundo momento da aula incentivamos os alunos a comentarem sobre 

o que acharam e o que entenderam, como já descrevemos no item 4.3.1 “Plano de 

intervenção”. Vale ressaltar que a escolha da música, bem como todos os outros 

recursos didáticos de nossas atividades é uma sugestão de RODRIGO (2009), e que 

estão abertas a modificações e adaptações, podendo ser conduzida por meio de 

outros recursos didáticos. 

Para efeitos de ilustração e análise, optamos por apresentar quadros de 

respostas, selecionados de acordo com cada etapa desenvolvida em sala de aula.  

 
Quadro 3 – Etapa 1: Sensibilização (Você gostou da aula? Justifique os motivos) 

ALUNOS RESPOSTAS 

A1 Sim, não só pelo fato de gostar da matéria, mas pelo professor também que ensina 

bem e interage com toda a sala. A maneira como explica as dúvidas em geral é 

compreendido. Como falei, gosto da matéria de filosofia e me identifico muito. 

A2 Sim, eu gostei muito da aula. Não sei como, mas o professor faz com que eu pense 

diferente, ele faz com que as coisas fique de modo mais claro. A filosofia é a melhor 

matéria que existe. 

A3 Sim, porque eu não conhecia a matéria e não tinha ouvido falar sobre ele. Quando 

tivemos a primeira aula gostei muito por ser uma matéria diferente. 

A4 
 

Sim, gostei da aula passada porque nos fez refletir sobre nosso cotidiano. 

A5 Sim, eu gosto de interpretação de texto e o professor explica e ensina muito bem. 

A6 Sim, porque a gente trabalha em conjunto e eu acho bom trabalhar assim. 

Analisamos uma música e falamos sobre o é “sophos” e outras coisa também. 

A7 Sim, pois sempre que ouvimos música na aula, as aulas sempre ficam mais 

divertidas. 

A8 Gostei, pois aprendemos a entender a música e interpretá-la. 

A9 Sim, porque a aula foi bem dinâmica e teve a participação e opiniões dos alunos. A 

música também era bem legal. E na hora da atividade foi interessante saber que 

todos os alunos fazem coisas parecidas. 

A10 Sim, porque me interessei muito pela matéria, pois o professor soube explicar muito 

bem. Nos passou as informações direitinho pra gente. Gostei muito da história 

contada por ele. 

A11 Sim, a aula foi muito interessante, pois o professor nos ajudou a entender o que a 

música queria passar pra gente. 

A12 Sim, por que gostei da interação com a música “cotidiano” na aula. 



73 
 

A13 Sim, porque além de muito interessante foi bastante proveitosa. 

A14 Gostei porque foi mais descontraída. 

A15 Sim, pois elas são mais divertidas e o professor explicou muito bem e são 

diferentes das outras onde a gente só senta e escuta o professor falar coisas que 

muitas vezes não entendemos, mas todos ficamos paradas observando 

atentamente. 

A16 Sim, primeiro o professor é simpático e considerando as últimas aulas explica bem. 

A matéria me chamou atenção pelo conceito e a aula tem uma dinâmica boa. 

A17 Sim, porque envolveu música e é bom que tenha animação. 

A18 Sim, eu acho interessante fazer os alunos pensarem e refletirem sobre algumas 

coisas. 

A19 Sim, bem interessante, interativa e bastante calma. 

A20 Sim, porque ela não foi chata e eu gostei do professor. 

A21 Sim, gosto de filosofia e o professor é legal, então a aula também é. 

A22 Sim, pois foi uma aula bem interessante, sem contar que teve uma boa explicação 

e deu para entender do que a aula tratava e tipo foi legal. 

A23 Sim, porque tem professor que não dá aula bem, então eu gostei dessa aula. 

A24 Sim, muito interessante. Adorei a música e entendi bastante. 

A25 Sim, porque o professor ajuda a refletir sobre os conhecimentos. 

A26 Sim, porque é a aula que eu mais gosto e também nos confunde e nos ajuda a 

pensar. 

A27 Sim, porque o professor é bem legal e ele ensina muito bem. 

A28 Sim, porque o professor é excelente e a matéria também. E não tem muita 

dificuldade. 

A29 Sim, pois o professor é bem legal explica super bem e eu gostei bastante. 

A30 Bastante! O professor explica muito bem seu trabalho, pois é um professor bastante 

qualificado, leva seriedade e compromisso no que faz.  

A31 Sim, porque faz a gente pensar de um jeito diferente.  

A32 Sim, saber sobre a filosofia é uma coisa boa. 

A33 Sim, gostei da aula. É uma das matérias que estou gostando de aprender. 

A34 Sim, porque é bem diferente. 

A35 Sim, porque é calma e conversamos e só. 

A36 Sim, foi boa aula e o conteúdo (música) gostei. Nunca tinha ouvido, então tive essa 

oportunidade de ouvi-la. 

A37 Sim, pois é uma aula em que podemos nos expressar e é animada e muito boa.   

Fonte: O pesquisador 

 

Ao analisarmos o quadro 3, destacamos as respostas dos alunos A7, A8, 

A12, A17, A24 e A36, em que fica claramente expresso que o trabalho em sala com 



74 
 

a música contribui com o dinamismo e envolvimento dos alunos na aula. Conforme 

observamos: “sempre que ouvimos música na aula, as aulas sempre ficam mais 

divertidas”, “envolveu música e é bom que tenha animação”, “aprendemos a 

entender a música e interpretá-la”, “gostei da interação com a música “cotidiano” na 

aula”, “Adorei a música e entendi bastante”, “foi boa aula e o conteúdo (música) 

gostei. Nunca tinha ouvido, então tive essa oportunidade de ouvi-la”.  

Esse tipo de trabalho inicial, além de contribuir com a participação e 

envolvimento dos alunos, serve como uma introdução ao conteúdo que se espera 

estudar na disciplina de filosofia. Dessa forma, o professor deve planejar bem qual 

recurso didático irá usar como elemento de sensibilização. A música, filme, poesia 

ou vídeo devem estar em sintonia com os objetivos da unidade didática. O mais 

interessante aqui é despertar o interesse nos alunos para os conteúdos de filosofia.  

Tento em vista esses aspectos, a música “Cotidiano” foi usada para fazer um 

paralelo com a postura filosófica, buscando revelar em que sentido pensamos 

filosoficamente, destacando a necessidade do distanciamento do cotidiano, que nos 

impõe o pensamento sobre coisas corriqueiras do dia a dia. Assim, destacamos as 

respostas dos alunos A4, A9, A18 e A26, que nos revelam de forma satisfatória que 

a aula também pôde proporcionar uma atividade de reflexão. Pudemos verificar em 

afirmações como: “gostei da aula passada porque nos fez refletir sobre nosso 

cotidiano”, “a aula foi bem dinâmica e teve a participação e opiniões dos alunos. A 

música também era bem legal. E na hora da atividade foi interessante saber que 

todos os alunos fazem coisas parecidas”, “eu acho interessante fazer os alunos 

pensarem e refletirem” e “é a aula que eu mais gosto e também nos confunde e nos 

ajuda a pensar”. 

  
Quadro 4 – Etapa 1: Sensibilização (O que você esperava antes da aula começar? Justifique) 

ALUNOS RESPOSTAS 

A1 Que você fosse falar sobre outro assunto e outro tipo de conteúdo. 

A2 Uma aula normal igual as outras 

A3 Que seria uma matéria chata, mas é muito legal. 

A4 Espero que seja uma aula boa, uma das melhores aula. 

A5 Que ficasse conversando sobre a vida dele, porque os outros professores só falam 

mais da vida deles.  

A6 Eu esperava ter ótimos professores que nos ajudasse, e fazer novas amizades.  

A7 Umas aula chata como todas as outras, mas está aula é bem interessante, pois o 



75 
 

professor da cerca abertura para nós alunos se comunicarem e fora outras coisas. 

A8 Eu esperava uma aula chata, mas quando o professor começou a falar eu fiquei me 

identificando e acabei achando legal.  

A9 Que fosse um conteúdo difícil. 

A10 Que o professor fosse legal, e realmente eu achei ele gente boa e espero que ele 

continue assim sem ser durão. 

A11 Nada, porque pra mim desse jeito está bom porque o professor começa falando e 

isso ajuda. 

A12 Que iria ser muito chata. 

A13 Muitas coisas, principalmente a poesia que tem combinações inacreditável. 

A14 Para falar a verdade não esperava nada, mas o conteúdo foi bom. 

A15 Bom, na verdade eu não esperava algo, pra mim ia ser uma aula chata que da 

sono, mas não. Foi uma aula bem legal. 

A16 Não esperava muita coisa só que tem interesse por filosofia certamente é diferente 

dos outros. 

A17 Na verdade eu não sei direito. 

A18 Esperava que a gente ia escrever muito, que a aula seria besta ou um tédio. 

A19 Algo que fosse além dos meus pensamentos. 

A20 Eu esperava que a aula fosse legal e foi porque teve música e conversamos muito 

sobre ela. 

A21 Leituras de texto e os alunos dando sua interpretação ou se aprofundando na 

própria história da filosofia. 

A22 Esperava que fosse chata, entediante, pois achava que a matéria seria cansativa, 

chata. 

A23 Eu esperava que fosse com mais coisas pra escrever porque só temos uma aula 

por semana. Aí pensava que fosse com conteúdo, mas gostei. 

A24 Algo mais voltado para a rotina como uma aula normal com atividades. 

A25 Um texto falando sobre grandes filósofos, pois muitos filósofos gostam de usa-los 

como exemplos como foi no caso da primeira aula que tivemos de filosofia no qual 

falamos um pouco sobre Sócrates. 

A26 Eu não esperava que ele colocasse uma música porque até então eu não sabia que 

através de uma música a gente fosse entender tanto sobre os pensamentos de 

algumas pessoas. 

A27 Chata, sono, tédio. Mas não foi como eu esperava. Foi divertida até um certo ponto. 

A28 Não sei. Como comecei a ter aula de filosofia agora não sabia como era. 

Simplesmente esperava uma aula normal com professor falando coisas que não dá 

vontade de assistir a aula. 

A29 Não sei, alguma coisa relacionada a filosofia como falou sobre algum filósofo, sobre 

um pouco de história da filosofia ou coisas desse tipo. 



76 
 

A30 Não sei dizer.  

A31 Eu esperava que fosse ótimo e foi ótimo sim, nunca tinha estudado filosofia, mas já 

tinha uma noção de como seria. Quero me aprofundar mais na disciplina de 

filosofia. 

A32 Eu esperava que o professor desse continuidade ao conteúdo que ele tinha 

iniciado, que falava um pouco da maneira de pensar de alguns filósofos, mas 

mesmo assim foi uma ótima aula. 

A33 Saber mais sobre o que é filosofia. 

A34 Esperava que seria como as outras, mas foi bem diferente. Esperava uma aula sem 

graça, mas gostei bastante quando começou. 

A35 Bom, o que eu espero sempre acontece, e com que o professor explique bem, mas 

além dele explicar ótimo ele tipo faz a gente pensar do jeito certo. 

A36 Achava que seria completamente igual as outras matérias, um diálogo um pouco 

chato, mas ao longo da aula vi que é diferente, é uma aula que dá interesse de 

assisti-la e saber como interagir com os outros. 

A37 Que fosse chata e eu não gostasse, mas superou as minhas expectativas.   

Fonte: O pesquisador 

 

Percebemos, por meio do quadro 4, que as expectativas dos alunos em 

relação às aulas de filosofia eram baixas, sem grandes motivações. Assim, 

destacamos as respostas de A2, A3, A7, A8, A12, A15, A18, A22, A244, A27, A28, 

A34, A36, A37. Nessas respostas encontramos em comum os termos “aula chata” 

ou “aula normal”, que traduzem a pouca motivação da turma. Dessa forma, fica clara 

a necessidade e importância de criar no aluno uma motivação, um desejo para os 

conteúdos filosóficos. Jamais poderemos pensar em uma proposta de ensino que 

vise despertar o senso crítico e autônomo se não existir nos alunos o apetite para a 

filosofia. Sendo assim, destacamos as seguintes respostas: “Uma aula normal igual 

às outras”; “Que seria uma matéria chata”; “Umas aula chata como todas as outras”, 

“Eu esperava uma aula chata”, “Que iria ser muito chata”, “pra mim ia ser uma aula 

chata que da sono”; “que a aula seria besta ou um tédio”; “Esperava que fosse 

chata, entediante, pois achava que a matéria seria cansativa, chata”; “Algo mais 

voltado para a rotina como uma aula normal com atividades”; “Chata, sono, tédio. 

Mas não foi como eu esperava”; “Simplesmente esperava uma aula normal com 

professor falando coisas que não dá vontade de assistir a aula”; “Esperava que seria 

como as outras, mas foi bem diferente. Esperava uma aula sem graça, mas gostei 

bastante quando começou”; “Achava que seria completamente igual as outras 



77 
 

matérias, um diálogo um pouco chato”; “Que fosse chata e eu não gostasse”. 

Percebemos, também, que o modelo tradicional de educação – a “bancária”, 

como diria Paulo Freire – já não desperta interesse nos alunos. Vale ressaltar que, 

se defendemos a ideia de que o ensino de filosofia tem importância na formação 

escolar e no desenvolvimento do pensamento autônomo, é condição sine que non 

proporcionar um ambiente em que aluno participe do processo de ensino-

aprendizagem como agente ativo, ou seja, que ele tenha interesse pelo 

conhecimento e atribua significado ao que está aprendendo. É nosso desafio 

superar o modelo tradicional de ensino-aprendizagem, que ainda se faz presente na 

escola brasileira, e estabelecer um processo dinâmico e participativo em sala de 

aula. Assim, consideramos que a unidade didática é uma sugestão convidativa para 

a realização de um trabalho mais interativo entre professor e aluno. 

 
Quadro 5 – Etapa 1: Sensibilização (Você gostou da música “cotidiano” do Chico Buarque? 

Justifique) 

ALUNOS RESPOSTAS 

A1 Sim, ficar ligado ao nosso cotidiano, fazemos coisas diariamente e algumas 

delas são repetidas, todos os dias. Mas é bem interessante porque nos faz 

refletir um pouco sobre nosso próprio cotidiano. 

A2 Sim, sempre gostei. Escuto bastante em casa. 

A3 Mais ou menos, porque não gostei do ritmo porque não é meu tipo. 

A4 Sim é uma música bem relaxante e que faz com que você reflita. 

A5 Sim, porque ela fala sobre o cotidiano dele e da gente. Algumas pessoas tentam 

sentir a música e até se vêem na música. 

A6 Sim, me identifiquei nesse música. 

A7 Achei legal por ter várias formas de interpretar e por achar uma interpretação 

pra ela, além de ser uma boa música. 

A8 Sim, porque é uma música que fica na cabeça. 

A9 Sim, muito. Na hora que ouvi tava dando uma vontade de levantar e sambar de 

tão divertida que era. 

A10 Sim. Ela é uma música bem interessante que fala sobre coisas diárias. 

A11 Sim, pois ela retrata a realidade atual na qual estamos presos a uma rotina sem 

nem mesmo fazermos o que gostamos. 

A12 Sim, porque ela fala exatamente o que muitos se identificam, e achei bem 

interessante trabalhar com ela. 

A13 Gostei. Porque ela fala um pouco do que acontece no cotidiano de muitas 

pessoas por aí. 

A14 Sim, pois tem uma letra muito bonita e facilmente interpretada e porque ela me 



78 
 

levou a imaginar. 

A15 Sim, além da letra que é muito boa, o ritmo e o próprio tipo de música me 

agrada. 

A16 Sim, porque fala do cotidiano dele e a música é bem legal. 

A17 Sim, é importante que nós venhamos a fazer um esforço mental e também 

pensar no que fazemos todos os dias. 

A18 Não faz muito meu tipo, ou gosto musical. Mas gostei sim, tanto da letra como 

do ritmo. Porque umas coisas nela acontece na vida real também. 

A19 Sim. Eu gostei da batida da música. 

A20 Sim, gosto de músicas antigas assim como Raul, Renato e etc. 

A21 Sim. Pois a música mostrou que de tanto fazermos as mesma coisas todos os 

dias vira um cotidiano insuperável, tipo costume. 

A22 Sim. Nunca tinha escutado, não faz meu tipo. Mas eu gostei. 

A23 Sim, porque é uma canção bastante interessante e tem toda uma poesia. 

A24 Não estava presente na sala. 

A25 Sim. Eu achei interessante por falar do dia a dia. 

A26 Sim, porque fala do cotidiano da gente em casa. 

A27 Sim, porque ela relata fatos do cotidiano. 

A28 Gostei pois falava muito sobre a rotina dele. 

A29 Sim, pois trouxe alguns pensamentos para mim, aquela melodia. 

A30 Sim, por que ele falou na música coisas do nosso cotidiano. 

A31 Sim, a letra é bonita e a música faz nós refletirmos. 

A32 Sim, gostei por que fala de algum motivo relacionado a um tipo de música que 

também canta. 

A33 Sim. Achei uma música bastante divertida. 

A34 Sim, por me fez pensar um pouco. 

A35 Sim é uma boa música gostei do ritmo, bem legal ela. 

A36 Sim, porque ele fala como ele se sente em relação ao cotidiano dele. 

A37 Bom, sim porque a música mostra coisas que pode se compreendera letra. 

Fonte: O pesquisador 

 

Os resultados que obtivemos com a música de Chico Buarque foram 

satisfatórios. Como podemos observar no quadro acima, os alunos gostaram da 

música, e constatamos isso in loco, com envolvimento de todos na dinâmica da aula. 

Aqui apresentamos as repostas dos alunos A1, A11, A17, A21, A30 e A34, que 

revelam o quanto a música também nos auxiliou no trabalho de problematizar e 

refletir sobre o tema do cotidiano, do olhar comum. Vejamos as respostas dos 

alunos supracitados: “ficar ligado ao nosso cotidiano, fazemos coisas diariamente e 



79 
 

algumas delas são repetidas, todos os dias. Mas é bem interessante porque nos faz 

refletir um pouco sobre nosso próprio cotidiano”, “retrata a realidade atual na qual 

estamos presos a uma rotina sem nem mesmo fazermos o que gostamos”, “fala um 

pouco do que acontece no cotidiano de muitas pessoas por aí”, “fazer um esforço 

mental e também pensar no que fazemos todos os dias”, “a música mostrou que de 

tanto fazermos as mesma coisas todos os dias vira um cotidiano insuperável, tipo 

costume”, “por que ele falou na música coisas do nosso cotidiano”, “me fez pensar 

um pouco”. 

 
5.3 SEGUNDA ETAPA: ROMPENDO COM SENSO COMUM (PROBLEMATIZAR)  
 

Para a análise dessa etapa, realizamos um questionário sobre o texto usado 

em sala de aula “A filosofia e o cotidiano”, de Jaime Rubio Ângulo. Essa atividade 

está descrita no item 4.3.1 “Plano de intervenção”.  

O questionário foi composto por três questões abertas, das quais 

selecionamos duas: 1 - O que você achou do texto “A filosofia e o cotidiano”?; e 2 - 

O que você conseguiu entender? Apresentamos aqui os quadros de respostas aos 

itens selecionados.  

 

Quadro 6 – Etapa 2: Problematização (O que você achou do texto “A filosofia e o cotidiano”? 
Justifique) 

ALUNOS RESPOSTAS 

A1 Bom, posso dizer que no começo eu não entendi o que realmente o texto queria 

passar como sentimento para o leitor. Mas depois que eu ouvi a opinião dos 

meus amigos e a explicação do professor eu entendi que o cotidiano nos impede 

de umas irmos além dos nossos pensamentos. 

A2 Achei interessante porque me fez pensar de uma forma diferente, me fez pensar 

além do óbvio, além do que é falado. 

A3 Muito bom, é um texto que nos explica o que é pensar diferente, refletir, 

distanciar-se do cotidiano para nos possibilitar pensar de forma deferente. 

A4 O texto é muito bom. Eu achei muito interessante porque ajuda as pessoas a 

refletirem mais sobre as coisas. 

A5 Ele é bem interessante, porém é de difícil entendimento, principalmente porque 

ele traz mais de uma definição sobre as coisas. 

A6 Achei bem legal. 

A7 Legal. Fez eu refletir mais sobre o nosso cotidiano. 

A8 Achei interessante porque eu ainda não tinha lido um texto como esse. 



80 
 

A9 Interessante, porque enquanto eu estava lendo ele eu comecei a pensar mais 

sobre o meu cotidiano e eu gostei bastante do que ele conseguiu passar para 

mim. 

A10 Interessante, porque quando ele fala do cotidiano é para pensar como é o nosso 

dia porque algumas coisas que ele fala tem relação com as coisas do dia a dia. 

A11 Um bom texto e muito explicativo, pois explica alguns obstáculos da filosofia, e 

como funciona o pensamento filosófico. 

A12 Legal. Porque mostrou um pensamento diferente do cotidiano, que 

particularmente não tinha ideia. Como também a importância do pensar. 

A13 Bom, gostei bastante porque é um texto que nos leva a refletir e muitos 

provavelmente se identificou com o texto. Senti muito interesse. 

A14 Eu gostei do texto e achei interessante. 

A15 Achei o texto essencial para aprendermos o que realmente é a filosofia. 

A16 Achei bom e interessante por que fala da filosofia e explica como é o cotidiano e 

fala muitas coisas sobre a filosofia. 

A17 Eu gostei da forma de explicação, tipo ele envolvendo o cotidiano e isso é muito 

bom para refletirmos o nosso cotidiano, mas envolvendo tudo e mais um pouco 

sobre a filosofia. 

A18 Eu achei legal porque exige pensar profundamente a função da filosofia. 

A19 Bem legal, ele é bem explicativo. 

A20 O texto é bem interessante e nos faz compreender melhor algumas coisas. 

Tinha algumas palavras que não conhecíamos, mas mesmo assim dava para 

entender o texto. 

A21 Bom, porque ele nos ajudou a pensar mais, pois com a correria do dia a dia a 

gente não pensa ou não costuma pensar direito. 

A22 Achei muito esclarecedor pois ele conseguiu passar muito bem pra gente o que 

é cotidiano e como conseguir pensar refletir filosoficamente.  

A23 Achei bem interessante porque é um cotidiano bem casual e a filosofia com suas 

dúvidas. 

A24 Achei meio fútil, para mim esse era um assunto que todo mundo já tinha noção, 

mas é um texto realista só que não acrescenta nada minha vida. 

A25 Sim, porque é um texto objetivo bem detalhado e na minha opinião isso é 

importante. 

A26 Não sei porque não entendo muito de filosofia. 

A27 Achei bem legal, pois ele é bem realista e nos faz pensar muito. 

A28 Explicativo faz com que a gente se pergunte o que é pensar filosoficamente e 

como o cotidiano nos impede de pensar filosoficamente. 

A29 Achei muito interessante, ele é bem explicativo. 

A30 Achei muito bom o texto e ótimo.  



81 
 

A31 Achei legal, pois a filosofia é o que nós passamos no nosso dia a dia igual ao 

cotidiano que se repete e nos faz pensar. 

A32 Foi bem interessante, porque fala sobre a definição e pensar e algumas coisas 

sobre o cotidiano e também algumas ideias de como refletir. 

A33 O que eu acho do texto é que a fala muito sobre o cotidiano das pessoas, sobre 

os passar o tempo e questionar.  

A34 Achei legal, porque abordou novamente o tema “cotidiano” e a “filosofia”, então 

os temas abordados me fizeram refletir, ou seja, me chamou a atenção. 

A35 Achei um bem texto que trata da vida. 

A36 Que nos ajudou a pensar sobre nosso cotidiano e o motivo pelo qual nós não 

pesamos tanto. 

A37 Achei bem significativo para entender melhor o cotidiano com base na filosofia, 

foi um texto interessante. 

A38 Eu entendi que a filosofia faz você ter um pensamento além das palavras que 

são usadas no dia a dia. E que ninguém se interessa a pesar diferente, porque 

seu cotidiano é muito puxado. 

A39 Bom, explica detalhadamente o que ele quer dizer e trás uma noção que a 

filosofia e trata como teremos que agirmos se questionarmos.   

Fonte: O pesquisador 

 

Essa segunda etapa nos trouxe o desafio de problematizar o tema a ser 

trabalho em aula, que, no nosso caso, tratava a questão do pensamento, isto é, do 

ponto de vista filosófico, o que significa pensar? Foi uma tarefa que exigiu mais 

atenção e cuidado na mediação da aula. Alguns alunos tiveram dificuldades na 

leitura e interpretação do texto, como podemos observar na resposta de A5 “é bem 

interessante, porém é de difícil entendimento, principalmente porque ele traz mais de 

uma definição sobre as coisas”.  

Apensar disso, nossa avaliação ao final da atividade é de que os resultados 

obtidos foram satisfatórios. Parte significativa dos alunos revelou boa compreensão 

do texto e conseguiu chegar ao objetivo planejado, isto é, problematizar o tema do 

pensamento do ponto de vista filosófico.  

Aqui, destacamos as seguintes respostas dos alunos: A2 “Achei interessante 

porque me fez pensar de uma forma diferente, me fez pensar além do óbvio, além 

do que é falado”; A3 “é um texto que nos explica o que é pensar diferente, refletir, 

distanciar-se do cotidiano para nos possibilitar pensar de forma deferente” e A28 “faz 

com que a gente se pergunte o que é pensar filosoficamente e como o cotidiano nos 

impede de pensar filosoficamente”.  



82 
 

 
Quadro 7 – Etapa 2: Problematização (O que você conseguiu entender com a aula? Justifique) 

ALUNOS RESPOSTAS 

A1 Entendi que estamos pensando de uma forma só todo dia, usando a fala do 

professor “o modo que pensamos... nossos deveres, trabalhos, obrigações do 

dia a dia isso cria uma barreira para pensarmos filosoficamente.” Não saímos do 

nosso pensamento diário para pensarmos diferente. 

A2 Eu entendi que o texto quer que pensamos além do óbvio. 

A3 Estamos bastante ligados nas mesmas coisas, ao cotidiano, e o texto me faz 

entender que precisamos refletir, devemos nos distanciar do cotidiano no 

pensamento, para que possamos ir mais além do pensamento diário. 

A4 Entendi que o texto serve para as pessoas refletirem mais. 

A5 Eu entendi que hoje em dia precisamos parar para refletir sobre o nosso 

cotidiano e sobre as coisas que acontecem em nossas vidas.   

A6 Que ele fala do cotidiano dele. 

A7 Que a gente tem que procurar a sair da rotina que vivemos. 

A8 Que a filosofia foge do mundo cotidiano. 

A9 Que temos que sair mais da nossa rotina, procurar algo diferente, refletir mais 

sobre as coisas que a pessoa está fazendo. Refletir e pensar sobre isso 

melhorar o nosso conhecimento a vida e de si mesmo. 

A10 Que é importante parar pra pensar. 

A11 Que a vida cotidiana, familiar e rotineira atrapalha o pensar filosófico por estar 

sempre na mesma casa, com os mesmo pensamentos. 

A12 Que o pensar é algo importante e que às vezes as pessoas ficam sem tempo ou 

algo do tipo.  

A13 Eu aprendi que para pensar filosoficamente não necessariamente vamos 

obrigados a mudar nossa rotina e mudar o pensamento desligar-se do 

pensamento rotineiro. 

A14 Entendi que os problemas do dia a dia atrapalham a nossa reflexão filosófica. 

A15 Consegui entender que não precisamos mudar nosso cotidiano e sim apenas 

buscar tempo para pensarmos diferente. 

A16 Que na filosofia exige um pensar profundo e que a função é pensar do ponto de 

vista filosófico. 

A17 Ele fala sobre cotidiano e da filosofia em um assunto só, isso é bom porque 

pararmos para pensar sobre isto, muita gente deveria fazer isso. 

A18 Que a filosofia é algo muito importante. 

A19 O significado de pensar e porque precisamos refletir. 

A20 Que pensar filosoficamente é refletir sobre alguns assuntos, aprofundando-se 

em detalhes.  



83 
 

A21 Eu entendi que é importante a pessoa pensar mais e refletir. 

A22 Que o cotidiano a rotina os problemas emocionais e familiares interfere muito no 

pensar filosoficamente e que temos que quebrar essa rotina para podermos 

começar a refletir e pensar e questionar sobre as coisas da nossa vida e do 

mundo.  

A23 Poder pensar, refletir e sempre ter algo diferente. 

A24 É um texto simples. 

A25 Eu acho que o texto quis mostrar que as pessoas quase não pensam, não saem 

do cotidiano, não questionam o porquê de certas coisas. As pessoas acham que 

pensam, mas na verdade não pensam quase nada. 

A26 Quase nada porque como falei na questão1 não entendo muito de filosofia. 

A27 Eu entendi mais sobre a filosofia e sobre nisso cotidiano. 

A28 Que o cotidiano mais que impede o pensar filosófico. 

A29 Sim, porque é ele muito bem explicado. 

A30 Que a visão familiar do mundo constitui um obstáculo para a reflexão filosófica. 

A31 Que é bom pensar e que a filosofia tem muito a ver com o nosso dia a dia. 

A32 Bom eu não lembro muito bem do texto e só me lembro é pouca coisa mais pelo 

pouco que me lembro o que eu consegui entende mesmo é que fala algumas 

ideias sobre refletir a filosofia. 

A33 Que fala das pessoas no cotidiano do dia a dia. 

A34 Que a filosofia não é apenas falar coisas bonitas e sim refletir mais sobre as 

coisas e pensar mais e que o cotidiano não precisa fazer sempre a mesma 

coisa, mais podemos refletir mais e pensar mais filosoficamente. 

A35 Que a nossa vida pode ter algum sentido com a filosofia. 

A36 Que por nós (no geral) termos a mesma rotina todos os dias, fica difícil pensar 

sobre coisas que temos curiosidade e até por falta de tempo deixamos de 

pensar no que não considerarmos “importante” para nossa rotina.  

A37 O nosso cotidiano continua nos impede de termos pensamentos filosóficos e 

isso temos que modifica pensamentos da nossa mente. 

A38 Que as pessoas tenha um pensar profundo. 

A39 Que pensar é analisar algo passado e que a vida cotidiana fazemos as mesmas 

coisas todos os dias: comer as mesma coisa, usar o mesmo perfume, ver 

sempre as mesmas pessoas, nos deixa familiarizados com elas, ou seja, para 

sermos filósofos temos que entrar em crise. 

Fonte: O pesquisador 

 

Nesse quadro, verificamos ainda melhor um grau de avanço na compreensão 

dos alunos acerca da questão do pensamento filosófico. Isso nos indica que houve 

um salto qualitativo na atividade do pensamento, ou seja, eles conseguiram fazer 



84 
 

uma boa distinção entre o pensar comum e o pensar filosófico.  

Para citarmos alguns exemplos que embasam nossa avaliação, destacamos 

as falas de A3 “Estamos bastante ligados nas mesmas coisas, ao cotidiano, e o 

texto me faz entender que precisamos refletir, devemos nos distanciar do cotidiano 

no pensamento, para que possamos ir mais além do pensamento diário”; A25 “Eu 

acho que o texto quis mostrar que as pessoas quase não pensam, não saem do 

cotidiano, não questionam o porquê de certas coisas. As pessoas acham que 

pensam, mas na verdade não pensam quase nada.” e A30 “Que a visão familiar do 

mundo constitui um obstáculo para a reflexão filosófica”. Percebemos que os alunos 

compreenderam que o pensamento filosófico exige a reflexão, o questionamento, o 

“distanciar do cotidiano no pensamento”, como afirmou o aluno A3. Destacam-se, 

também, as respostas dos alunos A8, A11, A12, A20, A21 e A22.  

 
5.4 TERCEIRA ETAPA: A AULA EXPOSITIVA  
 

O questionário dessa etapa foi aplicado com a finalidade de compreendermos 

a importância, aceitação e o lugar da aula expositiva para uma proposta didática do 

ensino de filosofia. O questionário foi composto por quatro itens, do qual 

selecionamos o primeiro item, que consideramos o mais relevante. A questão 

possuía duas partes, uma objetiva (o aluno deveria marcar “sim” ou “não”) e outra 

aberta (espaço reservado para comentários). A seguir, apresentaremos um gráfico 

acompanhado do quadro de respostas ao item 01: “Você gosta do formato das aulas 

expositivas?”. 



85 
 

Gráfico 11 – Resultado da questão: Você gosta do formato das aulas expositivas? 

 
Fonte: O pesquisador 

O gráfico acima revela que 40 alunos gostam do modelo de aula expositiva e 

01 não gosta. 

 

Quadro 8 – Etapa 3: Aula expositiva ( Você gosta do formato das aulas expositivas?) 

ALUNOS RESPOSTAS 

A1 Eu gosto por que ele explica bem os pontos que ele escreve. 

A2 Sim porque é uma aula boa que todos entendem. 

A3 Porque assim dá para entender e compreender mais, porque uma aula com o 

professor apenas falando é um pouco difícil de entender porque a pessoa acaba 

esquecendo. 

A4 Sim, pois nos ajuda entender melhor o assunto. 

A5 Não comentou. 

A6 Esse tipo de aula eu gosto pois podemos tirar nossas dúvidas e ao longo da 

aula ficamos com mais ideias em mente. 

A7 Eu gosto pois assim a aula fica melhor de compreender e fica até ais divertida. 

A8 Porque o conteúdo passado a torna mais fácil a ser entendido. 

A9 Sim, porque fica bem mais explicado e mais claro de entender. 

A10 É mais interessante e nos faz entender melhor o assunto que é passado. 

A11 Pois a aula costuma ser muito mais explicada do que aquela que o professor 

fica sentado com o livro ditando as atividades como alguns professores fazem. 

A12 Eu acho importante para desenvolvimento dos alunos. 

A13 Para mim as aulas expositivas são boas porque eu acho mais fácil de entender 

do que as aulas banais.  

Você gosta do formato das aulas 
expositivas?

Sim

Não



86 
 

A14 Até agora o professor explicou a origem da filosofia. Espero que ele fale mais 

sobre esse assunto. 

A15 Porque isso ajuda a aprender mais sobre as coisa da vida e refletir sobre os 

acontecimentos. 

A16 Sim porque fica mais fácil para o aprendizado e podemos anotar no caderno 

para depois conferir, relembrar. 

A17 Prefiro que o professor só fale, pois assim me concentro mais. 

A18 Sim, porque a gente fica sabendo mais da filosofia assuntos mais importantes 

relacionados a ela. 

A19 Porque ajuda muitos alunos que tem dificuldade em aprender. 

A20 Porque facilita o entendimento. 

A21 Tipo eu gosto muito das aulas do professor. 

A22 Não lembro direito da aula. 

A23 Porque além de ele explicar ele ainda anota na lousa que faz com que a gente 

não esqueça logo do que ele passou. 

A24 Pois na minha opinião esse é o momento em que podemos tirar nossas dúvidas 

debater, discutir sobre assunto na maioria das vezes é mais fácil aprender e 

ficar o conteúdo na aula expositiva. 

A25 Sim, porque ali ele está fazendo conosco uma linguagem verbal em que ele ta 

escrevendo e falando ao mesmo tempo.  

A26 Nessas aulas o professor dá exemplos de coisas fáceis de entender também 

deixa os alunos participarem o que torna legal, pois ele fazem perguntas bem 

curiosas.  

A27 Eu particularmente acho melhor assim porque gosto de escrever e também 

consigo compreender melhor do que se trata. Como também facilita um pouco 

meu entendimento com os exemplos. 

A28 Por que eu acho mais interessante. 

A29 A pessoa anota para não esquecer. 

A30 Porque é mais fácil de entender. 

A31 O professor cita falas científicas que estão acontecendo. 

A32 Porque a gente entende mais e tudo fica claro. 

A33 Porque eu aprendi muito com a explicação e interessante. 

A34 Porque da pra entender melhor sobre o assunto. 

A35 Sim, gostei como já falei que gosto muito das aulas. 

A36 Porque nos ajuda a entender melhor o assunto do que a gente lendo que fica 

bem mais difícil e mesmo lendo mesmo lendo repetidas vezes fica difícil 

entender.  

A37 Porque quando o professor ta apresentando as ideias no quadro nos faz parar e 

refletir um pouco. 



87 
 

A38 É porque a gente debate e tal, entendemos melhor o conteúdo trabalhado.  

A39 Dependendo da interação na aula. 

A40 Porque ele explica, ele faz eu ficar pensando sobre. 

A41 Porque fica melhor de entender o assunto. 

Fonte: O pesquisador 

Como podemos observar, a maioria dos alunos gostaram da aula expositiva. 

Isso revela que a aula expositiva constitui espaço importante no processo de ensino-

aprendizagem. Alguns alunos sentem mais facilidade com esse formato de aula, 

como vemos nas respostas de A4, A8, A9, A16, A17, A19, A20, A27, A28, A30, A32 

e A34. Entretanto, vale ressaltar que esta aula analisada foi realizada sob a estrutura 

da unidade didática, que é dividida em várias etapas, e uma delas é a aula 

expositiva que nos serve como atividade complementar.  

Nesse sentido, compreendemos melhor as justificativas dos alunos citados 

quando afirmam que “nos ajuda entender melhor o assunto”, “o conteúdo passado a 

torna mais fácil a ser entendido”, “facilita o entendimento”. Então, acreditamos que a 

aceitação por parte dos alunos acerca da aula expositiva se deve por sua função 

complementar a outras atividades já realizadas, como observamos na resposta de 

A36, ao afirmar que: “Porque nos ajuda a entender melhor o assunto do que a gente 

lendo que fica bem mais difícil”. Ou ainda na resposta de A3, que alerta sobre os 

riscos das aulas se resumirem a exposição teórica do conteúdo, assim vemos: “com 

o professor apenas falando é um pouco difícil de entender porque a pessoa acaba 

esquecendo”.  

 

5.5 QUARTA ETAPA: LEITURA DO TEXTO FILOSÓFICO 
 

Aqui, apresentaremos nossa análise e resultados dos nossos trabalhos 

envolvendo o uso do texto filosófico em sala de aula. Aplicamos um questionário 

com três questões. Consideremos, para efeito de análise, apenas a primeira questão 

do questionário: “Você gostou do texto do Platão? Justifique.” A seguir, o quadro de 

respostas ao item destacado. 

 

Quadro 9 – Etapa 4: Leitura do texto filosófico (Você gostou do texto do Platão? Justifique) 

ALUNOS RESPOSTAS 

A1 Sim, pois explicava bem sobre o amor e a sabedoria e era muito interessante. 

A2 Sim, me explicou coisas sobre o amor que eu não sabia e me deu uma definição 



88 
 

um pouco mais concreta sobre o amor.  

A3 Sim, porque ele fala sobre o amor e esse assunto é muito bom para dialogar. 

A4 Sim, porque ele fala desde o nascimento de Afrodite, a história de vida dela, até 

a chegada do momento em que ela conheceu seu pai e isso me comoveu de 

uma certa forma. 

A5 Sim, pois me ajudou a pensar mais a me esforçar para tentar interpretar o texto, 

e absolvi muito conhecimento sobre o amor e sobre a sabedoria. 

A6 Sim, ele me fez pensar de uma forma inexplicável, sobre o assunto retratado no 

texto, de uma forma que eu jamais pensaria. 

A7 Não, porque eu achei besta.  

A8 Não, porque ele é bem difícil de entender, e como se ele fosse uma parábola. 

Ex: Ele fala um assunto com outras palavras e esse é o problema. 

A9 Sim. Não gosto muito de texto, mas esse me interessou. 

A10 Sim, porque ele me fez pensar diferente. Me fez ir além você entende? Sabe 

quando você sente um grande interesse de entender e aprender certo conteúdo, 

então é isso. 

A11 Sim. Através desse texto eu descobri coisas novas, como o que é amor e qual a 

sua origem, por exemplo.  

A12 Sim. É um texto bastante interessante que trás dúvidas e atrai mais interesse 

em ler, ou seja, cada vez da vontade de ler. 

A13 Sim gostei. Pois foi bem interessante a questão dele destacar o que é o amor. 

Sócrates deu uma bela ideia do amor e Platão conseguiu passar para mim uma 

imaginação do acontecimento. Tipo não deixou tão claro, mas detalhou bem o 

tema. 

A14 Sim, em ver como Sócrates consegue elaborar uma resposta geral e mesmo 

assim ele dizer que não está correto vendo que não havia nenhuma coisa que 

fizesse dúvida nos outros. 

A15 Sim, pois explica um pouco o que é o amor. É que o amor além de ser sentido 

ele pode ser explicado pelo menos um pouco. 

A16 Gostei sim, me ajudou a entender o conceito de amor. Sem falar que o professor 

explicou muito bem o texto. 

A17 Sim, porque define o que é o amor. Eu não sabia definir o amor e depois tive 

uma ideia melhor.  

A18 Sim, porque é bastante interessante e por que me e refletir muito sobre várias 

coisas.  

A19 Sim é bastante interessante a forma como ele define o que é amor, fez-me 

entender melhor.  

A20 Sim, porque não foi uma leitura normal. A cada frase interpretamos o seu 

significado. Tudo isso para entender o todo.  



89 
 

A21 Sim, pois aprendi o que é sabedoria e entendi mais o que é o amor. 

A22 Sim porque ele no texto falou muitas coisas que surpreendeu os outros. 

A23 Sim é um bom texto, compreende-se facilmente. Ele também é interessante, 

gostei, fala sobre o amor. 

A24 Sim, porque ele é interessante e teve algumas coisas que eu gostei pelo o que 

eu entendi. 

A25 Sim, porque ele é um texto muito claro que fala das coisas do nosso dia. 

A26 Sim porque falava da questão do amor, o que é amor se era um sentimento ou 

um desejo. Gostei bastante. 

A27 Sim. 

A28 Não. Acho meio cansativo. 

A29 Sim. Pois ele é bem informativo. 

A30 Sim. Eu achei bem interessante. 

31 Sim. Pois ele ajuda a gente a pensar mais e saber pelo menos uma base do que 

é amor. 

A32 Sim, porque mostra como o amor nasceu. 

A33 Sim. Gostei do texto. 

A34 Sim porque ele explica o sentido do verdadeiro amor. 

A35 Sim, por que é bem claro na questão do que é amor. 

A36 Não sei por que faltei. 

A37 Sim, porque fala sobre o amor e deixa entender mais o que significa o amor. 

A38 Sim, porque fala muito o que é o amor. 

 

O texto usado em sala, conforme descrevemos no item 4.3.1 “Plano de 

intervenção”, foi O Banquete, do filósofo Platão, e tratava do conceito do amor. Essa 

temática fez com que os alunos se interessassem pelo conteúdo do texto, como 

verificamos nas respostas de A3: “porque ele fala sobre o amor e esse assunto é 

muito bom para dialogar” e A26: “porque falava da questão do amor, o que é amor 

se era um sentimento ou um desejo”.  

Entretanto, em decorrência das especificidades do texto filosófico, do pouco 

contato dos alunos com esse tipo de escrita e das limitações das suas habilidades 

de leitura e interpretação, o trabalho foi realizado metodicamente, analisando cada 

ponto do texto. Como descreveu o aluno A20: “não foi uma leitura normal. A cada 

frase interpretamos o seu significado. Tudo isso para entender o todo”. Isso exigiu 

mais atenção e concentração dos alunos, motivo pelo qual alguns alunos 

consideraram a aula “cansativa” e “besta”, como afirmam A7: “eu achei besta” e A28: 

“meio cansativo”. 



90 
 

Porém, para que alcancemos uma postura mais satisfatória do ponto vista 

filosófico em nossas aulas, é de suma importância que o aluno tenha contato com o 

texto e conceitos filosóficos, mesmo que a princípio isso gere estranheza e 

dificuldade. Somente assim, por meio da experiência direta com o pensamento 

filosófico, podemos contribuir com desenvolvimento da autonomia intelectual dos 

educandos.  

Por fim, consideramos os resultados positivos. A maioria da turma gostou do 

texto (apensar das dificuldades), e conseguimos de alguma forma contribuir na sua 

formação filosófica, com a apresentação o conceito de amor a partir da visão 

platônica. Conforme verificamos em A1: “me explicou coisas sobre o amor que eu 

não sabia e me deu uma definição um pouco mais concreta sobre o amor”, A16: “me 

ajudou a entender o conceito de amor” e A17: “porque define o que é o amor. Eu 

não sabia definir o amor e depois tive uma ideia melhor”. 

  



91 
 

6 CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

Quando se iniciou o trabalho de pesquisa visávamos desenvolver ações 

práticas a fim de contribuir positivamente com o processo de ensino de filosofia da 

rede básica. Nosso suporte conceitual foi à maioridade como representação de um 

estado de autonomia intelectual e crítica. E para o desenvolvimento dos trabalhos 

práticos recorremos às idéias da professora Lidia Maria Rodrigo, expressas em seu 

livro Filosofia em sala de aula: teoria e prática para o ensino médio. Na referia obra a 

professora Lidia nos apresenta um conjunto de propostas de aulas sob formato 

denomino de “unidade didáticas ou unidades de programação”. Sendo assim, o tema 

da nossa pesquisa passou a ser o ensino de filosofia como espaço para a formação 

da autonomia dos educandos. 

Após a definição do tema da nossa pesquisa procuramos colocar em prática 

os objetivos do nosso trabalho acadêmico. Nosso propósito geral era desenvolver 

uma reflexão teórica acerca do conceito de maioridade em Kant a partir da estrutura 

curricular do ensino de filosofia, sugerindo, enquanto proposta de ação pedagógica, 

práticas de ensino voltadas para a autonomia por meio do trabalho com unidades 

didáticas. Esse objetivo foi alcançando na medida em que fizemos uma reflexão 

acerca das idéias kantianas e propostas didáticas do ensino de filosofia como se 

constata nos capítulos um e dois respectivamente. Além disso, colocamos em 

prática um plano de aula sob o formato da unidade didática e trabalhamos com 

alunos do ensino médio durante um período do ano letivo de 2019.  

O que pretendíamos responder com esta pesquisa é se seria possível a partir 

do ensino de filosofia, tendo como aporte conceitual a maioridade no sentido 

kantiano, promover a autonomia dos estudantes diante do cenário da escola 

brasileira. Assim, nossa hipótese inicial consistia em pensar que o ensino de filosofia 

poderia possibilitar a concretização de práticas e estratégias pedagógicas, 

objetivando o desenvolvimento da autonomia – maioridade – a partir da ferramenta 

pedagógica “Unidade Didática”. Trata-se de planos de aulas concebidos a partir de 

uma reflexão acerca de uma proposta didática especificamente filosófica que possa 

contribuir para uma formação autônoma por meio da experiência com o filosofar. 

A partir dos resultados da pesquisa constamos que nossa hipótese foi 

respondida com êxito. Isso se justifica, pois percebemos a unidade didática facilitou 

o trabalho pedagógico e didático das nossas aulas. Revelando ser uma boa 



92 
 

proposta para o ensino de filosofia. Conseguimos administrar melhor o tempo 

limitado que temos em sala de aula, geralmente 01 aula por semana com duração 

de 50 minutos. As atividades introdutórias de sensibilização foram de fundamental 

importância para a participação e envolvimento dos alunos ao longo de todas as 

aulas. O trabalho com textos filosóficos com temáticas como o amor contribuíram 

para a manutenção do interesse dos educandos.  

As etapas de aspecto filosófico denominada de “Problematizar, conceituar e 

argumentar” teve resultados significativos como se constata no capítulo 05 desta 

pesquisa. Entretanto, ressaltamos que ao desenvolver a etapa da argumentação, 

por meio de uma pequena produção textual de 15 linhas com o tema “nem os 

deuses nem os ignorantes desejam a sabedoria” encontramos grandes limitações do 

ponto de vista da escrita e da construção textual.  Mas, verificamos que as 

atividades da unidade didática podem de forma gradativa contribuir na superação 

das limitações dos nossos educandos, seja do ponto de vista da leitura, escrita, da 

organização das idéias e do pensamento, e assim promover uma formação 

autônoma.  

   Escolhemos trabalhar a partir das aulas de Filosofia com os estudantes do 

ensino médio, especificamente alunos do primeiro ano, da escola Dom Antônio 

Campelo de Aragão – CAIC, de Juazeiro do Norte - CE. A escolha da escola foi feita 

devido ao vinculo profissional que temos com a instituição, desde 2012 

desempenhamos o papel de professor de Filosofia. Optamos por desenvolver a 

pesquisa através de um grupo focal, nesse sentido trabalhamos com alunos do 

primeiro ano do ensino médio, por se tratar de turmas que não tiveram contato 

curricular com a disciplina de filosofia ao longo do ensino fundamental. Por se tratar 

de um estudo de caso bastante específico com o propósito de gerar resultados a ser 

aplicados e verificados em outros contextos, classificamos nosso estudo como 

sendo indutivo. O procedimento metodológico para análise e interpretação dos 

resultados teve aspecto qualitativo. Essa metodologia nos possibilitou maior 

liberdade na interpretação dos dados coletados na pesquisa de campo. 

Durante o procedimento de coleta de dados, por meio da aplicação de 

questionários, tivemos que solicitar o espaço de outras aulas devido o pouco tempo 

de aula da disciplina filosofia. Percebemos também que a amostragem selecionada 

foi demasiada, ou seja, uma turma com 41 alunos. Isso demandou mais trabalho e 

cuidado na coleta e análise dos dados. Outro problema a ser destacado foi o 



93 
 

desgaste gerado na aplicação dos questionários. Como nossa pesquisa tinha como 

foco a análise qualitativa, nossas questões em sua maioria eram abertas e isso 

gerou certo desconforto nos alunos que ao final aparentavam estar cansados das 

abordagens que fazíamos ao final de cada aula.  

Outra dificuldade que merece ser apontada em nossa pesquisa diz respeito 

ao grau de desenvolvimento da autonomia dos alunos, ou seja, em que medida 

nossas aulas contribuíram efetivamente para essa finalidade. Sentimos que o nosso 

trabalho precisaria ser desenvolvido em um tempo mais amplo para conseguir 

constatar melhor essa questão apresentada em nossa pesquisa.  

Assim sendo, recomendamos aos futuros pesquisadores que almejem 

trabalhar com proposta apresentada nessa pesquisa que realizem durante todo o 

ano letivo a fim de constatar os avanços cognitivos ao final de cada unidade didática.  

Recomendamos também selecionar um número mais reduzido de alunos para 

a aplicação dos questionários e análise dos resultados. Em uma turma de 40 ou 45 

indivíduos o ideal seria uma amostragem de 10 alunos.  

Por fim, indicamos aos futuros pesquisadores que forem trabalhar com 

pesquisa qualitativa que procurem elaborar seus questionários com poucas 

questões. Por se tratar de perguntas abertas o número exagerado de itens pode 

cansar os indivíduos pesquisados e comprometer os dados da pesquisa. Devido a 

isso é preciso ter cuidado e saber elaborar bem suas perguntas a fim de coletar 

bons resultados e contribuir com os objetivos da pesquisa a ser realizada.        

 
 
 
  



94 
 

REFERENCIAS 
 
 
ASPIS, Renata Lima; GALLO, Silvio. Ensinar a filosofia: um livro para professores. 
São Paulo: Atta mídia e Educação, 2009. 
 
BRASIL. Lei n. 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Estabelece as Diretrizes e Bases 
da Educação Nacional. Diário Oficial [da] República Federativa do Brasil, 
Brasília, DF, 23 dez. 1996. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Leis/L9394.htm. Acesso em: 7 nov. 2018. 
 
BRASIL. Ministério da Educação. Parâmetros Curriculares Nacionais Ensino 
Médio. Brasília, 1999.  
 
BRASIL. Ministério da Educação. Lei de Diretrizes e Bases - LDB. Nº. 9.394, de 20 
de dezembro. Brasília: Congresso Nacional, 1996. 
 
BRASIL. Ministério da Educação. Diretrizes Curriculares da Educação – DCE. Lei 
n. 11.684 de 2 de junho de 2008. Altera o art. 36 da Lei no 9.394, de 20 de 
dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação, para incluir a 
Filosofia e a Sociologia como disciplinas obrigatórias nos currículos do ensino 
médio. Brasília: Congresso Nacional, 2008. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/ _Ato2007-2010/2008/Lei/L11684.htm. Acesso 
em: abr. 2019. 
 
BRASIL, Caderno de Expectativas de Aprendizagem. Brasília: Departamento de 
Educação Básica, 2012. 
 
BRASIL. Ministério da Educação. Orientações Curriculares para o Ensino Médio: 
Ciências humanas e suas tecnologias. Brasília: Ministério da Educação, Secretaria 
de Educação Básica, 2006. 
 
CAYGILL, Howard. Dicionário KANT. Tradução de Álvaro Cabral. Rio de Janeiro: 
Ed. Jorge Zahar, 2000. 
 
DELEUZE, G.; GUATTARI, F. O que é Filosofia? 3. ed. Rio de Janeiro: Editora 34, 
2010. 
 
DESCARTES, René. Discurso do método. Os pensadores. 2. ed. São Paulo: Abril 
Cultural, 1979. 
   
FREIRE, Paulo. Educação como prática da liberdade. 30 ed. São Paulo: Paz e 
Terra, 2011. 
 
GALLO, Silvio. Ensino de filosofia: avaliação e materiais didáticos. In: CORNELLI, 
Gabriele; CARVALHO, Marcelo e DANELON, Márcio. Filosofia: ensino médio.  
Brasília: Ministério da Educação, Secretaria de Educação Básica, 2010. 
 
GHEDIN, Evandro. Ensino de filosofia no ensino médio. 2. ed. São Paulo: Cortez 
Editora, 2009. 



95 
 

KANT, Immanuel. Sobre a pedagogia. Tradução de Francisco Cock Fontanella. 
Piracicaba: Editora Unimep, 1996. 
 
KANT, Immanuel. Crítica da Razão Pura. Os pensadores. Tradução de Valerio e 
Udo Baldur Moosburger.  3. Ed. São Paulo, SP: Nova Cultura, 1999.  
 
KANT, Immanuel. Fundamentação da Metafísica dos Costumes. Coleção 
Philosophia. Tradução de Guido Antônio Almeida. 1. Ed. São Paulo: Discurso 
Editorial/Barcarolla, 2009.  
 
KANT, Immanuel. Resposta à pergunta: o que é “esclarecimento”. Textos seletos. 
Petrópolis: Vozes, 1974.    
 
LARA, Adão Tiago. A Filosofia Ocidental do Renascimento aos Nossos Dias. 6ª 
ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 1999. 
 
LORIERI, Marcos Antonio. O ensino de filosofia na educação básica: dificuldades 
e perspectivas. 2010. Disponível em: https://filosofiapibidufabc.files.wordpress. 
com/2010/09/lorieri-filosofia-na-educac3a7c3a3o-bc3a1sica-2010.pdf. Acesso em: 
abr. 2019.  
 
LUCKESI, Cipriano Carlos; PASSOS, Elizete Silva. Introdução à filosofia: 
aprendendo a pensar. São Paulo: Cortez, 2002.   
 
MENDONÇA, Rosa Helena. Filosofia: ensino e educação. 2011. Disponível em: 
http://salto.acerp.org.br/fotos/salto/series/18565710-Filosofia.pdf. Acesso: abr. 2019.  
 
NISKIER, Arnaldo. Filosofia da educação: uma visão crítica. São Paulo: Loyola, 
2001. 
 
OLIVEIRA, Maria. Como fazer pesquisa qualitativa. Recife: Ed. Bagaço, 2005. 

 
PASCAL, George. Compreender Kant. Introdução e Tradução: Raimundo Vier. 2. 
ed. Petrópolis: Vozes, 2005. 
 
PEGORARO, Olinto. A. Ética dos maiores mestres através da história. In: 
PEGORARO, Olinto. Ética dos maiores mestres através da história. Petrópolis: 
Vozes, 2008.    
 
PINHEIRO, Celso de Moraes. Kant e a educação: reflexões filosóficas. Caxias do 
Sul: Educs, 2007. 
 
RAMOS, Cesar Augusto. Aprender a filosofar ou aprender a filosofia: Kant ou 
Hegel?. Trans/Form/Ação, Marília, v. 30, n. 2, p. 197-217, 2007. Disponível em: 
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0101-
31732007000200013&lng=en&nrm=iso. Acesso: abr. 2019.   
 
RODRIGO, Lidia Maria. Filosofia em sala de aula: teoria e prática para o ensino 
médio. Campinas, SP: Autores Associados, 2009. 
 



96 
 

ROUANET, Sérgio Paulo. As razões do iluminismo. São Paulo: Companhia das 
Letras, 1987.   
 
SAVIANI, Dermeval. Interlocuções pedagógicas: conversa com Paulo Freire e 
Adriano Nogueira e 30 entrevistas sobre educação. São Paulo: Autores Associados, 
2010. 
 
SEVERINO, Antônio Joaquim. Metodologia do trabalho científico. 23° Ed. Cortez 
editora, 2007. 
 
TRIVINOS, Augusto Nibaldo. Introdução à pesquisa em ciências sociais: a 
pesquisa qualitativa em educação. Editora Atlas S.A, 2008. 
 
 
 
 

  



97 
 

APÊNDICE A – FOTOS DA ESCOLA 
 
 

Figura 1 – Acervo da Biblioteca 

 
Fonte: O pesquisador 

 
 

Figura 2 – Auditório 

 
Fonte: O pesquisador 

 



98 
 

Figura 3 – Laboratório de ciências 

 
Fonte: O pesquisador 

 
 

Figura 4 – Área externa/Pátio 

 
Fonte: O pesquisador 

 
 
 



99 
 

Figura 5 – Área externa/Pátio 

 
Fonte: O pesquisador 

 
 

Figura 6 – Área externa/Pátio 

 
Fonte: O pesquisador 

 
 
 



100 
 

Figura 7 – Quadra esportiva 

 
Fonte: O pesquisador 
 

 
Figura 8 – Cozinha e Refeitório 

 
Fonte: O pesquisador  

 
 
 



101 
 

Figura 9 – Cozinha e Refeitório 

 
Fonte: O pesquisador 
 

 
Figura 10 – Sala de planejamento 

 
Fonte: O pesquisador 

 
 
 



102 
 

Figura 11 – Sala dos professores 

 
Fonte: O pesquisador 

 
 
 

Figura 12 – Sala dos coordenadores de área PCAs 

 
Fonte: O pesquisador 

 
 
 



103 
 

Figura 13 – Público alvo 

 
Fonte: O pesquisador 

 
  



104 
 

APÊNDICE B – QUESTIONÁRIOS 
 

 
QUESTIONÁRIO 1 

 

Prezados alunos e alunas, espero contar com seu apoio ao preenchimento deste 

questionário, que tem como principal objetivo a realização de um trabalho 

acadêmico. Antecipadamente agradeço sua valiosa colaboração. 

 

Sexo: (  )Feminino  (  )Masculino 

Idade: (  )13 a 14 (  )15 a 16 (  )16 a 17 

1° Você já teve aula de Filosofia antes? 

(  )Sim, no ensino fundamental (  )Sim, no ensino médio (  )Não, é primeira vez.  

2° Já ouviu falar em filosofia? 

(  )Sim, já estudei(  )Sim, mas não tenho conhecimento (  )Nunca ouvi falar. 

3) Gosta de ler? 

(  )Não gosto de ler (  )Sim, gosto de ler (  )Leio quando há necessidade 

4) Já leu algum livro de Filosofia? Qual?______________ 

(  )Sim (  )Não 

5) Gosta de escrever? 

(  )Sim (  )Não 

6) Costuma reservar algum tempo em casa para estudar? 

(  )Sim (  )Não 

7) O que gosta mais de fazer? 

(  )Estudar (  )Leitura  (  )Assistir TV  (  )Esporte  (  )Redes sociais (  )Outro:_______ 

8) Tem acesso a internet em casa? 

(  )Sim (  )Não 

9) Possui aparelho celular? 

(  )Sim (  )Não 

  



105 
 

QUESTIONÁRIO 2 

 

Prezados alunos e alunas, espero contar com seu apoio ao preenchimento deste 

questionário, que tem como principal objetivo a realização de um trabalho 

acadêmico. Antecipadamente agradeço sua valiosa colaboração. 

 

1° Você gostou da aula? Justifique os motivos.  

___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________ 
 
2° O que você esperava antes da aula começar? Justifique. 

___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________ 
 

3° Você gostou da música “cotidiana” do Chico Buarque? Justifique. 

___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________ 
 

4° Você já conhecia a música “cotidiano” do Chico Buarque? 

(  )Sim  (   )Não 

 

5° O que você conseguiu aprender com aula? Justifique.  

___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________  

 

 

 



106 
 

QUESTIONÁRIO 3 

 

Prezados alunos e alunas, espero contar com seu apoio ao preenchimento 

deste questionário, que tem como principal objetivo a realização de um trabalho 

acadêmico. Antecipadamente agradeço sua valiosa colaboração. 

 

1° O que você achou do texto “A filosofia e o cotidiano” de Jaime Rubio 

Ângulo? Justifique sua resposta. 

___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________ 
 
2° O que você conseguiu entender do texto? 

___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________ 
 
3° O que a aula te fez pensar de diferente? Justifique.  

___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________ 
  



107 
 

QUESTIONÁRIO 4 

 

 Prezados alunos e alunas, espero contar com seu apoio ao preenchimento 

deste questionário, que tem como principal objetivo a realização de um trabalho 

acadêmico. Antecipadamente agradeço sua valiosa colaboração. 

 

1° Você gosta do formato de aulas expositivas?  

(  )Sim  (  )Não 

Comente:____________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________ 
 
2° O que você aprendeu com aula?  

Comente:____________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________ 
 
3° Os assuntos da Filosofia estão sendo importantes?  

(  )Sim  (  )Não   

4°Você está gostando da Filosofia? 

(  )Sim  (  )Não   

Comente:____________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________ 
 

OBS(Use esse espaço para fazer sugestões, críticas ou adicionar alguma 

informação relevante/importante que queira destacar): 

___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________ 
  



108 
 

QUESTIONÁRIO 5 
 

 Prezados alunos e alunas, espero contar com seu apoio ao preenchimento 

deste questionário, que tem como principal objetivo a realização de um trabalho 

acadêmico. Antecipadamente agradeço sua valiosa colaboração. 

 

1° Você gostou do texto do Platão? Justifique sua resposta.  

___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________ 
 
2° Teve alguma dificuldade de entender o texto? Justifique sua resposta. 

___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________ 
 

3° O que você aprendeu com o texto que não sabia antes? Justifique sua 

resposta. 

___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________
___________________________________________________________________ 


