
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO CEARÁ 

INSTITUTO DE CULTURA E ARTE 

MESTRADO PROFISSIONAL EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

EMILSON SILVA LOPES 

 

 

 

 

 

OFICINA DE CONCEITOS NO ENSINO DE FILOSOFIA: LIMITAÇÕES E 

POSSIBILIDADES DE UMA METODOLOGIA FILOSÓFICA PARA O ENSINO 

MÉDIO. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FORTALEZA 

2019 

 



 

 

EMILSON SILVA LOPES 

 

 

 

 

 

OFICINA DE CONCEITOS NO ENSINO DE FILOSOFIA: LIMITAÇÕES E 

POSSIBILIDADES DE UMA METODOLOGIA FILOSÓFICA PARA O ENSINO 

MÉDIO. 

 

 

 

 

 

 

Texto apresentado à Banca examinadora 

do Mestrado Profissional em Filosofia – 

PROFILO da Universidade Federal do 

Ceará – UFC, como requisito para 

obtenção do título de Mestre em Filosofia. 

Área de concentração: Ensino de Filosofia. 

Orientador: Prof. Dr. Evanildo Costeski 

 

 

 

 

 

 

 

FORTALEZA 

2019 



 

EMILSON SILVA LOPES 

 

 

OFICINA DE CONCEITOS NO ENSINO DE FILOSOFIA: LIMITAÇÕES E 

POSSIBILIDADES DE UMA METODOLOGIA FILOSÓFICA PARA O ENSINO 

MÉDIO. 

 

 

Texto apresentado à Banca examinadora 
do Mestrado Profissional em Filosofia – 
PROFILO da Universidade Federal do 
Ceará – UFC, como requisito para 
obtenção do título de Mestre em Filosofia.  
Área de concentração: Ensino de Filosofia. 

 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

____________________________________ 

  Prof. Dr. Evanildo Costeski 

 

____________________________________ 

Profª. Drª. Cristiane Maria Marinho 

 

____________________________________ 

Prof. Drª. Ada Kroef 

  

 

 

Fortaleza 

2019 

  



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  

À minha mãe e ao meu pai, por tudo. 

À minha avô Maria do Carmo, in memoriam. 

 

  



 

AGRADECIMENTOS 
 
À minha mãe Dulce e ao meu pai Erivaldo, pelo amor, incentivo e trabalho duro de 

toda uma vida, por todos os ensinamentos que me fizeram chegar até aqui. 

Aos meus estudantes que apoiaram e participaram das atividades desta pesquisa e 

sem os quais ela não existiria. 

Ao professor  Evanildo Costeski, pela orientação, paciência e todo apoio durante esta 

pesquisa. 

Às professoras Cristiane Marinho e Ada Kroef, pela disposição, pelas valiosas 

contribuições e colaboração nesta pesquisa. 

À CAPES pelo apoio financeiro e incentivo à produção científica. 

Aos professores do Mestrado profissional em Filosofia PROF-FILO da Universidade 

Federal que contribuíram com esta caminhada.  

À Secretaria do Mestrado na figura de Sebastião sempre disposto a nos ajudar, e a 

todos os trabalhadores e servidores que fazem a universidade funcionar. 

Aos colegas e amigos do Mestrado com quem compartilhamos as angústias, as 

dificuldades e os prazeres de pesquisar, aprender e reinventar nossa prática cotidiana 

como professores de filosofia na educação básica 

À gestão da EETI Prof. Maria Margarida de Castro Almeida por toda compreensão e 

apoio durante esta pesquisa. 

À Raquel Rocha pela amizade e parceria, pelas leituras e colaboração durante o 

processo de escrita.  

Aos familiares, amigos e amigas que sempre apoiaram e me deram forças para seguir 

em frente e não desistir. 

A todos e todas que fazem da filosofia e da educação uma trincheira de lutas e de 

resistência (re-existência) em tempos tão difíceis. 

A todos meu muito obrigado e meu afeto. 

 

  



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Acreditar no mundo é o que mais nos falta; nós perdemos 
completamente o mundo, nos desapossaram dele. 
Acreditar no mundo significa principalmente suscitar 
acontecimentos, mesmo pequenos, que escapem ao 
controle, ou engendrar novos espaços-tempos, mesmo de 
superfície ou volumes reduzidos. 
 
DELEUZE, Gilles – Controle e devir. In: Conversações. 

 
 

  



 

RESUMO 

 

A pesquisa Oficina de conceitos no ensino de filosofia: limitações e 
possibilidades de uma metodologia filosófica para o ensino médio pretende 
experienciar e analisar a oficina de conceitos como metodologia de ensino de Filosofia 
para o nível médio. Esta pesquisa se insere no contexto de crescente necessidade de 
desenvolvimento e aprimoramento de metodologias e didáticas específicas para o 
ensino de filosofia no nível médio, e de defesa de sua permanência no currículo frente 
as disputas ideológicas que marcam a política educacional no Brasil. Seguindo a 
vertente que entende o ensino de filosofia como problema filosófico, analisaremos a 
metodologia proposta pelo professor Sílvio Gallo na obra Metodologia do ensino de 
filosofia (2012) de inspiração deleuzo-guattariana, onde ele propõe aulas de filosofia 
como oficinas de conceitos filosóficos. Nestas oficinas o principal objetivo ou função 
das aulas seria colocar em prática a definição de filosofia apresentada por Deleuze e 
Guattari na obra O que é a Filosofia? (1992), onde os autores estabelecem que a 
especificidade da filosofia é criar conceitos. Neste contexto, conceitos como 
pedagogia do conceito e educação menor surgem como ferramentas para se pensar 
possibilidades de uma educação filosófica. A partir destes referenciais esta pesquisa 
pretende analisar como ocorrem os processos de planejamento e aplicação da oficina 
de conceitos, além de compreender os benefícios e limites desta metodologia para 
um ensino de filosofia mais satisfatório na realidade escolar. A pesquisa seguirá 
metodologia de pesquisa-ação e algumas pistas do método cartográfico. O capítulo 1 
consiste na pesquisa bibliográfica e estudo teórico que justificam e fundamentam a 
metodologia estudada e que será aplicada em aulas de filosofia a serem realizadas 
pelo pesquisador. No capítulo 2 faremos uma breve discussão sobre a legislação 
educacional brasileira, abordando a teoria das competências e habilidades a ser 
desenvolvidas nas aulas de filosofia, em seguida, nos aprofundaremos no conceito de 
aprendizagem. Neste sentido, buscaremos explicitar o(s) sentido(s) da aprendizagem 
a partir da perspectiva da filosofia da diferença de Deleuze e Guattari e outros 
pensadores que seguem esta mesma linha de pensamento. O capítulo 3, terá como 
foco principal as intervenções realizadas em sala de aula pelo pesquisador tendo 
como público-participante uma turma selecionada de estudantes do ensino médio. 
Trata-se de relatar descritivamente o planejamento e a realização das atividades 
desenvolvidas em sala de aula com os estudantes a partir da metodologia da oficina 
de conceitos. As aulas serão organizadas a partir de quatro momentos didáticos: 
sensibilização, problematização, investigação e conceituação. No final os estudantes 
serão convidados a responder um questionário sobre a metodologia aplicada, as 
habilidades desenvolvidas e seu olhar sobre a experiencia de criação conceitual. 
Realizaremos um relato de experiência destas aulas, dos materiais produzidos no 
processo e dos dados coletados nos questionários, analisando a experiência da 
oficina de conceitos em sala de aula. Esta pesquisa apresenta benefício social no 
desenvolvimento de estratégias que melhorem o ensino de filosofia na escola, 
melhorem a aprendizagem dos estudantes e contribuam para estudos sobre a 
temática. A pesquisa se compromete com o respeito aos direitos humanos e as 
exigências do Comitê de Ética em Pesquisa. 

Palavras-chave: Ensino de Filosofia. Oficina de Conceitos. Pedagogia do 
conceito. Educação menor.  



 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO ............................................................................................................ 5 

 
CAPÍTULO 1. A OFICINA DE CONCEITOS E SEUS REFERENCIAIS TEÓRICOS11 

1.1 O ensino de filosofia como problema filosófico, a formação docente e a 

pedagogia ........................................................................................................... 11 

1.2 O ensino de filosofia e a filosofia da diferença de Deleuze e Guattari .......... 14 

1.3 As oficinas de conceitos e a criação conceitual nas aulas de filosofia .......... 22 

1.4 O conceito deleuzo-guattariano de conceito ................................................. 31 

1.5 O significado de conceituação nas aulas de filosofia .................................... 35 

1.6 Outras perspectivas metodológicas sobre as aulas de filosofia .................... 36 

1.7 Educação menor e o ensino de filosofia como resistência às sociedades de 

controle ............................................................................................................... 40 

 
CAPÍTULO 2. A LEGISLAÇÃO E APRENDIZAGEM NO CONTEXTO DO ENSINO 

DE FILOSOFIA COMO CRIAÇÃO DE CONCEITOS. .............................................. 48 

2.1 Em que realidade nos inserimos? Competências e habilidades no ensino de 

filosofia. ............................................................................................................... 48 

2.1.1 O ensino de filosofia e a Lei de Diretrizes e Bases – LDB – Lei 9394/96 .. 49 

2.1.2 O ensino de filosofia e o ensino por competências e habilidades nos 

Parâmetros Curriculares Nacionais. ................................................................... 51 

2.2 Aprendizagem e o ensino de filosofia. .......................................................... 57 

2.2.1 Aprendizagem para Deleuze e Guattari: o encontro com o signo. ............. 57 

2.2.2 Aprendizagem em filosofia: entre ensinar o que não se sabe e aprender o 

que interessa. ..................................................................................................... 62 

 
CAPÍTULO 3. RELATO DE EXPERIÊNCIA: A OFICINA DE CONCEITO NA 

PRÁTICA .................................................................................................................. 69 

3.1 Metodologias e estrutura da intervenção prática .......................................... 69 

3.2 Mais perguntas que respostas: relato de experiência da oficina de conceitos 

em sala de aula ................................................................................................... 72 

3.2.1 Aula 01: quais as diferenças entre humanos e robôs? .............................. 73 

3.2.2 Aula 02: Como decidimos o que é certo ou errado? .................................. 75 

3.2.3 Aula 03:Que valores mobilizam nossos comportamentos? ....................... 76 



 

3.2.4 Aula 04: O comportamento ético é uma obrigação? .................................. 77 

3.2.5 Aula 05: Será que nascemos bons ou maus? ........................................... 77 

3.2.6 Aula 06: Apresentação dos trabalhos. ....................................................... 79 

3.3 Análise das produções textuais. ................................................................... 83 

3.4 Análise dos questionários. ............................................................................ 85 

3.4.1 Parte I – Perfil dos estudantes. .................................................................. 86 

3.4.2 Parte II – Sobre a metodologia. ................................................................. 88 

3.4.3 Parte III - O Olhar do estudante. ................................................................ 97 

 
CONSIDERAÇÔES FINAIS .................................................................................... 108 

REFERÊNCIAS ....................................................................................................... 117 

ANEXO A – QUESTIONÁRIO APLICADO AOS ESTUDANTES PARTICIPANTES 

DA PESQUISA. ....................................................................................................... 120 

ANEXO B – TEXTOS PRODUZIDOS NA OFICINA DE CONCEITOS 

(DISSERTAÇÕES FILOSÓFICAS) ......................................................................... 125 

ANEXO C – CARTAZES PRODUZIDOS NA OFICINA DE CONCEITOS .............. 143 



5 

 

INTRODUÇÃO 
 

Pensar o ensino de filosofia no nível médio e trabalhar com ele requer lidar 

com desafios diversos, em função das condições materiais e efetivas para a 

realização do trabalho docente, ou, muitas vezes, da falta delas. Considerando que 

somente em 2008 a Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional, lei n. 9.394/96, 

incluiu a filosofia como disciplina obrigatória durante os três anos do ensino médio e 

que tal disposição legal foi  recentemente alterada pela Medida Provisória n. 

746/20161, tornada Lei n. 13.415/2017, a lei não define mais o caráter disciplinar da 

filosofia no currículo da educação básica. Além disso,  ponderando que a filosofia tem 

uma abrangência diversificada em suas concepções, escolas de pensamento, 

temáticas a serem trabalhadas e é alvo de questionamentos constantes acerca do 

tempo e lugar que seu ensino deve ocupar na educação escolar, podemos inferir que 

até mesmo definir o significado de ensinar filosofia, ou se há espaço para tal em nossa 

sociedade, torna-se algo problemático e filosófico.  

No contexto de construção e de inserção efetiva do ensino de filosofia no 

ensino médio, e na escola pública em especial, temos nos questionado sobre o papel 

que a filosofia deve ter no contexto escolar, na educação formal e para além dela. 

Podemos pensar, por exemplo, como tornar o ensino de uma disciplina que entra 

tardiamente no currículo escolar não apenas objeto de estranhamento, mas um 

processo de ensino-aprendizagem significativo para vida dos estudantes? Como fazer 

do ensino de filosofia na escola uma ferramenta de crítica da realidade e criação de 

novas possibilidades de atuação no mundo e não apenas mais um dispositivo 

disciplinar dos corpos e mentes2? Como fazer da educação, do ensino e aprendizado 

da filosofia uma forma de resistir aos controles sociais hegemônicos e produzir formas 

de autonomia e emancipação, mesmo em níveis micropolíticos ou minoritários? Na 

busca de elucidar questões deste tipo, e a partir da pesquisa acerca da temática, 

pretendemos buscar uma experiência outra para o ensino de filosofia.  

 
1 A Lei nº 11. 684, de 2008 que alterava a Lei de Diretrizes e Bases 9.394/96, e dispunha sobre a obrigatoriedade 
do ensino de Filosofia no Ensino Médio foi alterada recentemente pela Medida Provisória nº 746, de 2016 que 
reescreveu o art. 36 passando a não fazer referência ao ensino de filosofia como disciplina obrigatória, ou como 
tema transversal, apenas refere-se de forma genérica ao ensino de ciências humanas sem especificar quais 
disciplinas devem compor os currículos do nível médio. 
2 Sobre a escola como dispositivo de disciplina ver: FOUCAULT, Michel. Vigiar e punir: nascimento da prisão (1987). 



6 

 

Entre as diferentes propostas metodológicas para a filosofia no ensino 

médio, escolhemos trabalhar com o viés que assume a filosofia não como um saber 

fechado em si mesmo, mas como uma relação de aproximação e desejo pelo saber, 

uma amizade pelo saber, entendendo este como um produto da relação que se 

estabelece entre o próprio homem e a realidade que se lhe apresenta de forma 

problemática. Ainda neste sentido, optamos por um viés filosófico que nos  permitisse 

pensar o ensino de filosofia como uma relação não hierárquica entre professor e 

aprendiz, entre um que ensina e o outro que aprende, mas como uma atividade 

colaborativa em que se produz ou cria algo junto em vez de apenas reproduzir 

conceitos já pensados. Partimos do entendimento que um ensino de filosofia nestes 

termos poderia ser uma abertura para se pensar coletivamente questões que surgem 

concretamente no cotidiano dos estudantes e que podem ser problematizadas 

filosoficamente. Este viés metodológico tornaria a filosofia no âmbito escolar mais 

significativa, pois o professor, ao assumir uma postura diferente da simples 

transmissão do saber, propiciaria ao estudante realizar sua própria experiência do 

pensamento a partir de seus próprios problemas.  

Estes são alguns dos argumentos utilizados por Sílvio Gallo, para propor 

uma metodologia para o ensino de filosofia no nível médio, uma metodologia que 

trabalhe na perspectiva de um ensino ativo da filosofia, como uma oficina de conceitos. 

Esta metodologia havia sido apresentada de modo disperso em vários textos e artigos 

e foi sistematizada na obra Metodologia do ensino de filosofia (2012). De acordo com 

Gallo, o ensino de filosofia não pode ser pensado apenas como um tipo especial de 

pedagogia, que segue as mesmas orientações gerais para transmissão de conteúdos 

que outras disciplinas escolares, o que faria dele somente um ensino enciclopédico, 

crítica de matriz nietzschiana. Ao invés disso, seria preciso fazer do ensino da filosofia 

uma atividade de criação de conceitos, como pensado por Deleuze e Guattari em O 

que é a filosofia? (1992), exercitando assim uma pedagogia do conceito. 

Neste sentido, a presente pesquisa tem como objetivo principal 

desenvolver e analisar criticamente atividades voltadas para o ensino de filosofia no 

nível médio a partir da metodologia da oficina de conceitos de Sílvio Gallo. Esta 

metodologia é fundamentada na perspectiva deleuzo-guatarriana de que a 

especificidade da filosofia é criar conceitos. Seguido este viés filosófico e transpondo 



7 

 

esta especificidade para o ensino da disciplina de Filosofia, a aula tornar-se-ia espaço 

para estimular o pensamento filosófico, crítico e reflexivo, mas também criativo. Desta 

forma pretende-se proporcionar ao estudante a possibilidade de não apenas ser 

apresentado aos conceitos filosóficos, mas de (re)criá-los a partir de problemas e do 

arcabouço teórico apresentado pela história da filosofia.  

Esta dissertação está dividida em três capítulos:.  

O capítulo 1 consiste na pesquisa bibliográfica e estudo teórico que 

justificam e fundamentam a metodologia estudada e que será aplicada em aulas de 

filosofia a serem realizadas pelo pesquisador. Trata-se, neste capítulo, de explicitar a 

posição teórica adotada, ou seja, o pensamento filosófico de Deleuze e Guattari, da 

filosofia da diferença, as reflexões sobre o ensino de filosofia de Sílvio Gallo e outros 

autores que discutem sobre a questão do ensino de filosofia e da criação de conceitos. 

São discutidas a questão do ensino de filosofia como problema filosófico, a relação 

entre ensino de filosofia e as filosofias da diferença, a criação conceitual nas aulas de 

filosofia através da metodologia das oficinas de conceitos, e os conceitos deleuzo-

guattarianos de pedagogia do conceito e educação menor no contexto educacional. 

No capítulo 2 faremos uma breve discussão sobre a legislação educacional 

brasileira, abordando a teoria das competências e habilidades a ser desenvolvidas 

nas aulas de filosofia. Neste momento, através dos documentos que versam sobre 

orientações e diretrizes para o ensino de filosofia no Brasil analisaremos a adequação 

da metodologia pesquisada em relação a estas. A questão a ser analisada é se o foco 

no desenvolvimento das competências e habilidades pode ser ferramenta para 

desenvolver o ensino de filosofia no nível médio com vistas a sua especificidade 

filosófica, ou, é utilizado como forma de controle social voltado para o mercado de 

trabalho, para a vida política, para a cidadania ou para a construção de valores , sejam 

eles éticos, estéticos, políticos ou outros. 

A seguir, ainda no capítulo 2, nos aprofundaremos no conceito de 

aprendizagem, afinal não há como pensar o ensino sem pensar esta outra questão. 

Neste sentido, buscaremos explicitar o(s) sentido(s) da aprendizagem a partir da 

perspectiva da filosofia da diferença e de Deleuze e Guattari e outros pensadores que 

seguem esta mesma linha de pensamento. A fim de analisar qual a concepção de 

aprendizagem a partir desta concepção específica de filosofia, levantamos as 



8 

 

seguintes questões que inquietam e interessam discutir: Qual o papel do professor-

filósofo neste processo? E o do aprendiz? Há como dirá Silvio Gallo uma 

“ensinabilidade” e uma “aprendizibilidade” específica da filosofia? E havendo, como 

estas ideias se articulam e reverberam na prática docente do professor do ensino 

médio? Elas mobilizam o mesmo a repensar sua atuação enquanto professor e 

filósofo?  

O capítulo 3, terá como foco principal as intervenções realizadas em sala 

de aula pelo pesquisador tendo como público-participante uma turma selecionada de 

estudantes do ensino médio. Trata-se de relatar descritivamente o planejamento e a 

realização das atividades desenvolvidas em sala de aula com os estudantes. 

Destacamos aqui que o projeto de pesquisa foi antecipadamente apresentado ao 

diretor da escola onde ocorrerão as intervenções práticas, através de Carta de 

Apresentação, e este, por sua vez, assinou o documento de Autorização institucional 

à realização de projeto de pesquisa. Em seguida os estudantes foram apresentados 

a pesquisa e convidados a participar da mesma. Foram entregues aos pais e/ou 

responsáveis pelos menores os Termos de Consentimento Livre e Esclarecido (TCLE) 

e aos estudantes foram entregues os Termos de Assentimento Livre e Esclarecido 

(TALE) a fim de esclarecer os objetivos, os benefícios sociais da pesquisa, alertar dos 

riscos e firmar o compromisso da pesquisa com o sigilo das informações, bem como 

o respeito as determinações do Comitê de Ética em Pesquisa da Universidade Federal 

do Ceará – CEP/UFC/PROPESQ. Esta pesquisa foi submetida à análise do Comitê 

de Ética em Pesquisa através da Plataforma Brasil e aprovada.  

Consideramos que a presente pesquisa tem caráter interventivo e 

descritivo, e se classifica como uma pesquisa-ação definida por Thiollent como “um 

tipo de pesquisa social com base empírica que é concebida e realizada em estreita 

associação com uma ação ou com a resolução de um problema coletivo e no qual os 

pesquisadores e os participantes representativos da situação ou do problema estão 

envolvidos de modo cooperativo ou participativo” (THIOLLENT, 1986, p. 14). Também 

tomamos como referência, alguns elementos do método da cartografia entendo o seu 

sentido como “acompanhamento de percursos, implicação em processos de produção, 

conexão de redes, ou rizomas” (PASSOS; KASTRUP; ESCÓSSIA, 2009, p.10), pois 

consideramos a pesquisa como uma experiência de imersão e intervenção em um 



9 

 

campo de implicações cruzadas, linhas de força, interesses, valores que se abrem ao 

pesquisador na medida que ele mesmo habita o campo. 

Com relação as atividades interventivas, foram planejadas e ministradas 06 

aulas com uma turma do primeiro ano do ensino médio regular, em uma escola pública 

de ensino médio regular na cidade de Fortaleza. A turma era composta de 31 alunos. 

As aulas foram ministradas em horário regular da turma, no turno diurno, com duração 

de uma hora-aula, ou cinquenta minutos, cada. As atividades foram planejadas a partir 

do modelo das oficinas de conceitos (divididas em quatro momentos didáticos: 

sensibilização, problematização, investigação, conceituação). As aulas foram 

desenvolvidas em torno da temática: ética. Ao final das atividades os estudantes 

deveriam produzir duas atividades sobre a temática trabalhada nas aulas: uma 

produção textual individual (dissertação filosófica) e outra produção “livre, podendo 

ser um produto cênico, audiovisual, performático, musical, ou plástico que 

reapresentasse, expressasse ou dialogasse com os conceitos filosóficos trabalhados 

em sala de aula. Esta segunda atividade podia ser realizada coletivamente, 

exercitando as diversas possibilidades de expressão, as inteligências múltiplas e a 

construção coletiva de conhecimentos a partir da socialização dos conceitos 

trabalhados durante as aulas de filosofia. 

Ao final do processo das aulas os estudantes responderam a um 

questionário semiestruturado específico e planejado pelo pesquisador (ANEXO A). O 

objetivo do questionário é analisar qualitativamente como os estudantes interpretaram 

a experiência da metodologia aplicada nas aulas e como auto-avaliavam sua 

participação, interesse e aprendizados, além da relevância da disciplina no seu 

processo de ensino-aprendizagem. A primeira parte do questionário busca identificar 

o perfil do público-alvo (estudantes) que serão participantes da pesquisa. Serão 

coletados dados referentes à idade, gênero e questões relativas à vida escolar e 

sociocultural, partindo o entendimento que o processo de ensino-aprendizagem e o 

tipo de trabalho pedagógico que pretendemos desenvolver também depende de 

algum conhecimento sobre o público com o qual trabalhamos. Na segunda parte do 

questionário serão colhidas informações referentes à metodologia aplicada e as 

percepções dos estudantes relativas à mesma, por exemplo, identificação dos 

momentos didáticos e os impactos destes momentos no processo de aprendizagem, 



10 

 

no manuseio e na (re)criação do pensamento conceitual filosófico. A terceira parte do 

questionário é composta de cinco questões subjetivas a fim de avaliar ou analisar as 

motivações e as referências que os estudantes utilizaram em seus trabalhos, suas 

percepções e afetos sobre a metodologia, a criação de conceitos, o trabalho do 

professor, bem como alguma percepção de possíveis mudanças em suas vidas 

ocasionadas pelo contato com a filosofia. Por meio de comentários analisamos os 

processos de aprendizagem nas aulas através dos materiais produzidos no processo 

e dos dados coletados nos questionários. No geral pretendemos avaliar todo o 

processo de construção e realização da metodologia da oficina de conceitos aplicada 

na prática ao ensino de filosofia de nível médio.  

Finalizando, pretendemos refletir em que sentido podemos, na prática 

docente, trabalhar as aulas de filosofia no contexto de uma educação menor. Em 

outras palavras, pensar como o ensino de filosofia pode ser também mecanismo de 

criação de sub-versões da realidade e de resistência às sociedades de controle que 

produzem sujeitos massificados e sem rosto, inclusive através da instituição escola e 

da educação como processo de formação de subjetividades. Será a aula de filosofia 

tomada como oficina de criação conceitual um diferencial no modo como os 

estudantes se relacionam com a filosofia, com o mundo e com o pensamento? 

Pretendemos desdobrar todas estas questões em uma problematização acerca da 

própria prática pedagógica do ensino de filosofia no nível médio, tanto a partir do 

referencial teórico, quanto da análise da experiência em sala de aula a ser relatada, a 

fim de produzir uma experiencia do ensino de filosofia na escola como uma 

experiência do pensamento criativa, problematizadora e de resistência. 



11 

 

CAPÍTULO 1. A OFICINA DE CONCEITOS E SEUS REFERENCIAIS TEÓRICOS 
  

O aprender está no meio do saber e do não saber. 
No meio. Para aprender há que se mover entre um 
e outro, sem ficar parado em nenhum dos dois. 
Aqueles que sabem e aqueles que não sabem não 
aprendem, não podem aprender. O aprender está 
no fluir do movimento do pensar, nos prisioneiros 
que continuam presos na imanência do interior da 
caverna e não naquele que se libertou para 
aprender a ideia transcendente. Aprender é uma 
velocidade, um movimento infinito e ilimitado 
(KOHAN, 2002, p. 129). 

  

Neste capítulo inicial apresentaremos os principais pressupostos e 

referenciais teóricos acerca da metodologia da oficina de conceitos que é o objeto 

central desta pesquisa. A proposta das aulas como oficina de conceitos é do professor 

e filósofo Sílvio Gallo e tem como principais interlocutores ou inspiradores os 

pensadores franceses Gilles Deleuze e Félix Guattari, renomados pensadores da 

contemporaneidade e importantes representantes da filosofia da diferença. 

Aprofundaremos a noção de filosofia como criação de conceitos e a pedagogia do 

conceito, explicitaremos os momentos didáticos da metodologia das oficinas nas aulas 

de filosofia, e apresentaremos sobre o conceito de educação menor, suas 

características e implicações para o ensino. 

 

1.1 O ensino de filosofia como problema filosófico, a formação docente e a 
pedagogia 

 

A ideia de que o ensino de filosofia deve ser um problema filosófico, tem 

ganhado cada vez mais relevância. Ensinar filosofia apenas a partir de instrumentais 

exclusivamente pedagógicos aplicados aos conteúdos filosóficos em sala de aula 

parece não ser mais suficiente, principalmente quando o referencial utilizado é a 

pedagogia tradicional pensada como um método de ensinar tudo a todos e herdeira 

da Didática Magna, obra de 1649 de Comenius. Isto acontece porque a filosofia tem 

uma especificidade que implica uma determinada concepção de ensino. Nesta 

pesquisa adotaremos a noção de que para ensinar filosofia deve-se partir de uma 



12 

 

determinada perspectiva filosófica ou definição conceitual de filosofia. Considerando 

que existem diversas concepções de filosofia, diferentes escolas filosóficas e que o 

conteúdo a ser ensinado em filosofia não pode estar separado do como será ensinado, 

este processo supõe um conjunto de decisões também filosóficas. Esta abordagem 

se situa na mudança conceitual de perspectiva da relação entre saberes filosóficos e 

didáticos explicitada por Cerletti na obra O ensino de filosofia como problema filosófico 

(2009) na qual o autor afirma 

 

Na atualidade, começou-se a interpretar o ensino de filosofia como um 
campo complexo de problematização filosófica, com teorias e questões 
singulares estabelecidas com base na prática concreta de ensinar filosofia e 
da reflexão que a própria filosofia faz sobre o sentido e as condições de sua 
transmissão. Essa mudança de perspectiva serviu não somente para 
redefinir e enriquecer o espaço da “didática especial em filosofia”, mas 
também possibilitou que a relação entre o ensino de filosofia e as diferentes 
disciplinas do campo da educação tivesse deixado de ser uma simples 
aplicação das segundas à primeira para converter-se em um importante 
âmbito de diálogo interdisciplinar (CERLETTI, 2009, p. 90). 

  

O problema é que ao nos depararmos com os modelos históricos de 

formação de professores de filosofia nas universidades brasileiras a situação de 

muitos cursos é a seguinte: nas licenciaturas, as disciplinas voltadas para o ensino 

são, ou foram durante muito tempo, espaços ocupados por docentes dos 

departamentos de Pedagogia e não dos departamentos de Filosofia. Sendo assim, 

houve um acirramento da divisão entre duas modalidades de formação, o bacharelado 

e a licenciatura. Enquanto o bacharelado permaneceu mais voltado para a pesquisa 

acadêmica essencialmente filosófica e na pós-graduação também voltado para o 

ensino superior, nas licenciaturas os futuros professores e professoras da educação 

básica frequentemente foram formados nos conteúdos filosóficos pelos professores 

de Filosofia, mas nas questões didáticas e pedagógicas por pedagogos e profissionais 

da área da educação, não necessariamente familiarizados ou instrumentalizados com 

o arcabouço teórico da filosofia e suas questões específicas. Neste sentido, podemos 

afirmar com notoriedade que as licenciaturas em filosofia se organizavam a partir de 

conteúdos filosóficos, por um lado, mas em bases pedagógicas mais gerais por outro.  

Esta situação foi e é, ainda, questionada por autores que pesquisam e 

discutem o ensino de filosofia, a formação de professores e as metodologias 



13 

 

adequadas ou inovadoras para o ensino de filosofia no Brasil, tanto o é, que podemos 

vislumbrar nos últimos anos, e conjuntamente ao processo de reinserção da filosofia 

nos currículos oficiais do ensino médio e ainda no período anterior a Reforma do 

Ensino Médio consolidada na Lei nº. 13.415/173, uma mudança nesta maneira de lidar 

com as questões pedagógicas, metodológicas e didáticas do ensino de filosofia na 

formação de professores e consequentemente na docência voltada para o ensino 

médio brasileiro.  

Esta pesquisa insere-se, ainda, neste contexto de crescente necessidade 

de desenvolvimento de metodologias e didáticas específicas para o ensino de filosofia 

no nível médio, e de defesa de sua permanência no currículo frente as disputas 

políticas que marcam a educação no Brasil. Seguindo a vertente que defende um 

ensino filosófico de filosofia, analisaremos a metodologia proposta pelo professor 

Sílvio Gallo, de inspiração deleuzo-guattariana, onde ele propõe aulas de filosofia 

como oficinas de conceitos filosóficos. Nestas oficinas a função das aulas seria 

colocar em prática a definição de filosofia apresentada por Deleuze e Guattari na obra 

O que é a Filosofia? (1992), onde os autores estabelecem que a especificidade da 

filosofia é criar conceitos. Os autores afirmam que 

 

A filosofia, mais rigorosamente, é a disciplina que consiste em criar conceitos. 
[…] Criar conceitos sempre novos é o objeto da filosofia. […] Os conceitos 
não nos esperam inteiramente feitos, como corpos celestes. Não há céu para 
os conceitos. Eles devem ser inventados, fabricados ou antes criados, e não 
seriam nada sem a assinatura daqueles que os criam (DELEUZE; GUATTARI, 
1992, p. 11). 

 

A filosofia da diferença de Deleuze e Guattari, e sua reflexão sobre a 

especificidade da filosofia, são fundamentais para a metodologia desenvolvida por 

 
3  No ano de 2008 a Lei nº 11. 684/2008 alterou a Lei de Diretrizes e Bases Lei nº9.394/96, tornando obrigatório o 
ensino da disciplina de Filosofia e Sociologia nos três anos do Ensino Médio. Esta lei representou um avanço no 
ensino de filosofia que não havia sido alcançado na lei anterior que foi alterada, que não dispunha da Filosofia e 
sociologia como disciplinas curriculares. Recentemente essa lei foi novamente alterada, dessa vez através de uma 
Medida Provisória de nº 746/16 que foi em seguida legitimada na forma da Lei nº 13.415/17 que reescreveu o art. 
36 da LDB passando a não fazer referência ao ensino de filosofia como disciplina obrigatória, ou como tema 
transversal, apenas referindo-se de forma genérica ao ensino de ciências humanas sem especificar quais 
disciplinas devem compor os currículos do nível médio. Isto é considerado um retrocesso em termos de políticas 
públicas para a educação e para o ensino de filosofia em particular. Os movimentos sociais de professores e de 
trabalhadores da educação têm questionado a forma autoritária como as mudanças foram decididas e 
implementadas e o projeto político que as motivaram 



14 

 

Sílvio Gallo que pretendemos analisar nesta pesquisa. Por este motivo, faz-se 

necessário estabelecer uma relação entre a definição deleuzo-guattariana de filosofia 

e o ensino de filosofia proposto por Gallo, enquanto fundamentação teórico-prática 

das atividades a serem realizadas, relatadas e analisadas nos capítulos subsequentes 

desta dissertação. 

 

1.2 O ensino de filosofia e a filosofia da diferença de Deleuze e Guattari 
  

O ensino de filosofia é uma questão complexa, envolve tanto questões 

especificamente filosóficas, como também, pedagógicas, didáticas, metodológicas e 

políticas. Esta pesquisa assume a posição de que não existe uma única forma para 

tal empreendimento, ao mesmo tempo, defende que para haver um caráter filosófico 

nas aulas de filosofia é preciso fazer escolhas teóricas, ou seja, o trabalho do docente 

em filosofia depende da adoção de uma postura filosófica, pedagógica e política 

determinada. Sílvio Gallo comenta que 

 

Ora, se são múltiplas as filosofias, se são variados os estilos do filosofar, 
múltiplas e variadas são também as perspectivas do ensinar a filosofia e o 
filosofar. Assim, quando tratamos do ensino de filosofia é necessário que 
tomemos uma posição, que nos coloquemos no campo de uma determinada 
concepção de filosofia. É, fundamental, que deixemos isso claro; que 
evidenciemos a posição filosófica com base na qual pensamos e ensinamos 
(GALLO, 2012, p. 39). 

  

Na busca de uma perspectiva adequada aos objetivos que buscamos 

alcançar, escolhemos aquela que nos permitiu o entendimento da filosofia e de seu 

ensino escolar como uma atividade que, para além da reprodução de conteúdos a 

serem decorados para a próxima prova e esquecidos logo em seguida, pensasse 

possibilidades de produzir com os jovens estudantes afetos que mobilizassem seu 

pensamento a fim de problematizar a realidade e criar novos mundos possíveis, em 

outras palavras “um ensino de filosofia para jovens que seja uma arma de produção 

de suas próprias versões do mundo, ou seja, de sub-versões” (ASPIS; GALLO, 2009, 

p. 14). Elegemos as problematizações do professor Sílvio Gallo a respeito do ensino 

de filosofia como ponto de partida e objeto de estudo.   



15 

 

  Inspirado pelo pensamento dos filósofos franceses Deleuze e Guattari, 

Sílvio Gallo considera que não se faz filosofia a partir do nada, mas sempre a partir 

de algum território já criado e explorado de antemão por outros, de onde partimos para 

construir nosso próprio plano conceitual, para povoá-lo com nossos próprios conceitos. 

Por este motivo ele recorre, em suas problematizações, ao plano de imanência 

conceitual deleuzo-guattariano, onde vai buscar ferramentas para elaborar uma 

filosofia do ensino de filosofia e também uma metodologia adequada ao ensino médio. 

Ressaltamos, desde já, que Deleuze e Guattari não são pensadores que 

se ocuparam especificamente dos problemas relativos à filosofia da educação ou ao 

ensino de filosofia, porém os seus escritos podem nos oferecer pistas para pensar 

sobre estas questões e podem ser utilizados como ferramentas para problematizá-las. 

No Brasil, por exemplo, a corrente da filosofia da diferença ganhou espaço entre 

pensadores que se ocuparam das questões educacionais e do ensino nos últimos 

anos. Estes pensadores, inspirados nas filosofias de Deleuze, Guattari, Nietzsche e 

Foucault, por exemplo, se ocuparam de transpor ou de agenciar os conceitos 

filosóficos desses autores para o campo educacional a fim de equacionar seus 

problemas. Cristiane Marinho nos apresenta um grupo representativo destes 

pesquisadores na obra Filosofia e educação no Brasil: da identidade à diferença (2014) 

onde comenta as contribuições e a relevância de pensadores como Tomazetti, Daniel 

Lins, Walter Kohan e Sílvio Gallo nesta mudança de paradigmas do pensamento 

educacional tradicional da representação, para um paradigma da filosofia da diferença 

no Brasil. 

O termo filosofia da diferença é utilizado para englobar pensadores 

contemporâneos que rompem com a filosofia tradicional da representação e 

apresentam outras possibilidades de se pensar os problemas contemporâneos, 

inclusive a educação, em um viés diferente da Modernidade, percebendo a 

complexidade das relações entre saber, poder e liberdade que os constituem4. Sobre 

a influência contemporânea da filosofia da diferença nas questões educacionais e da 

filosofia da educação, Cristiane Marinho comenta que 

 
4 Destacamos que, mesmo trabalhando com foco no conceito de diferença há filósofos contemporâneos que não 
se encaixam na definição de filósofos da diferença, como Baudrillard e Vattimo. 



16 

 

 

O conceito tido como central nesse pensamento é o da diferença, daí este 
ser conhecido também como filosofia da diferença. [...] Assim, se para as 
vertentes filosóficas educacionais, inspiradas no pensamento pós-moderno, 
o saber, a razão e o conhecimento não são mais sinônimos de liberdade 
como fora na modernidade, pois agora significam poder, então a educação 
não pode mais ser somente transmissão de saber, aperfeiçoamento da razão 
e produção de conhecimento. Agora é exigido dela um pensamento criativo 
e contestador e uma prática libertadora dos desejos e afetos em relação aos 
poderes estabelecidos (MARINHO, 2014, p. 21). 

 

Se pensarmos sobre a educação na perspectiva tradicional, os processos 

de ensinar e aprender e, portanto, também de ensinar e aprender filosofia na escola, 

estariam ligados às concepções moderna e iluminista que preconizavam uma 

educação universalizada como possibilidade de emancipação da humanidade a partir 

da transmissão dos conhecimentos acumulados ao longo da história. Neste contexto, 

aprender seria reproduzir tais modelos exemplares e submeter-se docilmente às 

funções que a sociedade impõe, ou seja, tornar-se útil e nisto consistiria ser um 

cidadão bem-educado. Em outras palavras, deveria se reproduzir um modelo que a 

sociedade impõe como sendo o mais produtivo, inclusive dentro da lógica capitalista 

de produção. Sobre o sentido tradicional ou moderno de ensinar e, por conseguinte, 

de aprender, Sylvio Gadelha comenta que  

 

Muito sucintamente, ensinar seria “passar adiante”, transmitir, tal e qual, o 
que anteriormente já havia sido pensado, “descoberto”, feito, cultivado e 
praticado por outros homens, por suas instituições, pela cultura etc., em suma, 
tudo aquilo que, nestes termos, teria assumido o sentido de exemplar, 
modelar. A aprendizagem, por seu turno, estaria vinculada à recognição, isto 
é, ao reconhecimento e à repetição do que havia sido ensinado, transmitido. 
Assim, tanto a prática do ensino quanto a prática da aprendizagem foram 
associadas à reprodução e à repetição do mesmo, do igual, do semelhante 
(GADELHA, 2005, p. 1264).  

 

Contudo, o que os filósofos da diferença contestam é uma ambiguidade 

nesta perspectiva moderna, pois ao mesmo tempo que prometia liberdade e progresso, 

o que não chegou a se realizar, este modelo de práticas educacionais estaria 

comprometido com a reprodução do mesmo e constituído a partir de disciplinas que 

agiriam sobre os indivíduos, ou, controles a serem realizados sobre as populações. 

Se pensarmos a partir de um viés foucaultiano e deleuziano, a escola e os processos 



17 

 

educativos seriam identificados como formas de dominação e exercício de poder. Na 

obra Vigiar e Punir: nascimento das prisões de 1975, Michel Foucault, por exemplo, 

pensa a escola como uma das várias instituições de disciplina e assujeitamento da 

sociedade moderna, onde o dispositivo disciplinar de vigilância e punição foi utilizado 

como uma anátomo-política dos corpos dóceis. A disciplina se realizava através de 

estratégias de saber-poder e de uma estrutura arquitetônica, o panóptico 5 , que 

permitia o policiamento, a vigilância e a punição dos indivíduos, na medida em que 

eles eram distribuídos e ordenados em determinados espaços que podiam ser a 

prisão, a fábrica, o hospital ou a escola para um bom adestramento. Sobre o 

dispositivo disciplinar Foucault afirma, 

 

O momento histórico das disciplinas é o momento em que nasce uma arte do 
corpo humano [...]. Forma-se então uma política das coerções que são um 
trabalho sobre o corpo, uma manipulação calculada de seus elementos, de 
seus gestos, de seus comportamentos. O corpo humano entra numa 
maquinaria de poder que o esquadrinha, o desarticula e o recompõe. Uma 
“anatomia política”, que é também igualmente uma “mecânica do poder” [...]; 
ela define como se pode ter domínio sobre o corpo dos outros,  não 
simplesmente para que façam o que se quer, mas para que operem como se 
quer, com as técnicas, segundo a rapidez e a eficácia que se determina. A 
disciplina fabrica assim corpos submissos e exercitados, corpos “dóceis”. A 
disciplina aumenta as forças do corpo (em termos econômicos de utilidade) e 
diminui essas mesmas forças (em termos políticos de obediência) 
(FOUCAULT, 1987, p119). 

 

Deleuze, por sua vez, identificaria na educação tornada empresa um tipo 

de controle ainda mais cruel e atual. No texto Post-scriptum das sociedades de 

controle, Deleuze fala que a organização das sociedades disciplinares como pensado 

por Foucault, deslocou-se para um modelo de sociedade onde os controles sociais 

não se dão mais num ambiente fechado de confinamento, como a fábrica, a escola ou 

a prisão, mas ao ar livre. Desta forma os poderes nunca param de atuar sobre os 

 
5 Foucault destaca afirma que o panóptico “é o diagrama de um mecanismo de poder levado a sua forma ideal; 
seu funcionamento [...] pode ser bem representado como um puro sistema arquitetural e óptico: é na realidade 
uma figura de tecnologia política que se pode e se deve destacar de qualquer uso específico. É polivalente em 
suas aplicações: serve para emendar os prisioneiros, mas também para cuidar dos doentes, instruir os escolares, 
guardar os loucos, fiscalizar os operários, fazer trabalhar os mendigos e ociosos. É um tipo de implantação dos 
corpos no espaço, de distribuição dos indivíduos em relação mútua, de organização hierárquica, de disposição dos 
centros e dos canais de poder, de definição de seus instrumentos e de modos de intervenção, que se podem utilizar 
nos hospitais, nas oficinas, nas escolas, nas prisões. Cada vez que se tratar de uma multiplicidade de indivíduos 
a que se deve impor uma tarefa ou um comportamento, o esquema panóptico poderá ser utilizado”. FOUCAULT, 
M. Vigiar e punir: nascimento da prisão. Petrópolis: Vozes, 1987, p.170. 



18 

 

sujeitos, tornam-se contínuos, ilimitados, rompendo os espaços de confinamento e 

produzindo a subjetividade capitalística. As relações entre liberações e sujeições são 

flutuantes, mudam constantemente e se tornam menos visíveis. Gallo afirma que “Na 

medida em que o controle escapa das instituições e é feito fora delas, ele se torna 

mais tênue, mais fluido, mas mesmo por isso mais poderoso, uma vez que se infiltra 

melhor e mais sorrateiramente por todas as frestas” (GALLO, 2003, p.88). Nestas 

sociedades de controle em que os poderes estão dispersos, a escola, antes sistema 

fechado, passa a funcionar no modelo da empresa como sistema aberto através de 

um novo regime de poder onde “a formação permanente tende a substituir a escola, 

e o controle contínuo substitui o exame” (DELEUZE, 1992, p. 225), ou seja, onde há 

aparência de autonomia e liberdade temos mais do que nunca um sistema de 

dominação, cabendo também aos professores tomar uma posição frente a este 

cenário desafiador. 

Ao seguir a inspiração do pensamento deleuziano, a proposta metodológica 

de Sílvio Gallo situa-se dentro desta perspectiva das filosofias da diferença, e, 

portanto, possui um sentido distinto do que poderia ser pensado a partir da tradição 

moderna, tanto filosoficamente quanto pedagogicamente. Não à recognição e sim a 

criação. O ensino de filosofia deveria ser ativo, criativo e desta forma também deveria 

ser resistência. Ensinar na perspectiva de uma pedagogia do conceito constituiria, 

portanto, uma negativa à palavra de ordem como controle, um tipo de resistência aos 

poderes instituídos nas sociedades de controle, assumindo assim um caráter político. 

Para o autor, 

 

Um ensino ativo da filosofia como “convite” ao aprendizado, a uma pedagogia 
do conceito, significa uma resistência à sociedade pedagogizada. […] 
Resistência à morte, que significa sucumbir à sociedade de controle que se 
erige sob nossos olhos. E um dos aspectos dessa sociedade de controle é a 
sociedade pedagogizada, que procura controlar o que cada um aprende, 
como aprende, quando aprende, ao manter o aprendiz sob o domínio de um 
mestre explicador (GALLO, 2012, p.117). 

  

Sílvio Gallo ao mobilizar ou agenciar os conceitos deleuzo-guattarianos no 

território da educação nos instiga a pensar o ensino de filosofia como uma pedagogia 

do conceito. A ideia da filosofia como criação conceitual ou da pedagogia do conceito 



19 

 

está em oposição às outras idades do conceito, que seriam a enciclopédia e a 

formação comercial profissional. Gallo explica esta divisão feita por Deleuze e Guattari 

da seguinte maneira,  

 

Em O que é a filosofia? (1992, p. 21), tratam de três idades do conceito: a 
enciclopédia, que remete a uma espécie de “coleção” de conceitos e ideias, 
sem a maior preocupação com seu uso, sua operatividade; a formação 
profissional comercial, que remete a um uso a uma operatividade absoluta, 
na qual o conceito é mais um produto, uma mercadoria; e, por fim, a 
pedagogia, apenas esta centrada no aprendizado do conceito e em sua 
operatividade como experiência do pensamento (GALLO, 2012, p. 51). 

 

Afirmar que existe “um aprendizado em torno do ato criativo de um conceito” 

(GALLO, 2012, p. 95) significa dizer que é na criação conceitual que se aprende os 

conceitos fazendo-os, manipulando-os, tanto aqueles que pertencem a planos de 

imanência de outros filósofos, como aqueles que podem vir a equacionar nossos 

próprios problemas. É exercitando o pensamento filosófico que aprendemos o devir 

do próprio pensamento, pois “se os conceitos não estão dados, mas são criados, é 

possível se desvendarem as regras, os processos, os caminhos de criação dos 

conceitos” (GALLO, 2012, 95). Neste sentido, ao considerar que “Aprender é tão 

somente o intermediário entre não saber e saber, a passagem viva de um a outro” 

(DELEUZE, 2006 a, p.238) ou como afirma Cerletti que “o que move alguém a filosofar 

é o desafio de ter que dar conta, permanentemente, de uma distância ou de um vazio 

que nunca é preenchido, satisfeito” (CERLETTI, 2009, p. 27) entendemos a filosofia 

como um movimento incessante de problematização e produção de sentido. Para 

Gallo este argumento implica uma solução para o problema da dicotomia entre ensinar 

filosofia ou ensinar a filosofar, pois 

 

[…] nessa perspectiva, a questão da “aprendizibilidade” da filosofia se resolve: 
a filosofia é aprendizagem! O movimento do filosofar é o mesmo movimento 
do aprender, a contínua passagem de um não saber ao saber. Um processo 
no qual o procedimento, o percurso é sempre mais importante de que o ponto 
de chegada. Aprender filosofia, assim, só pode ser o aprendizado do próprio 
exercício do filosofar (GALLO, 2012, p. 48). 

 

Portanto, seria impossível dissociar as duas práticas, porque elas são 

imanentes uma a outra, ou seja, aprender filosofia é aprender a filosofar e, portanto, 



20 

 

aprender a criar e fazer uso dos conceitos e teorias filosóficas. Logo a filosofia 

enquanto conteúdo (conceitos filosóficos), e prática filosófica (o filosofar) não 

poderiam ser estanques, nem desconexos, pois como explica Gallo no manual do 

professor do seu livro didático Filosofia: experiência do pensamento (2016),  

 

[…] o sentido de ensinar filosofia está em tornar possível sua prática, por meio 
do aprendizado daquilo que foi praticado pelos filósofos na história. O 
propósito, portanto, é deixar explícita a atividade criativa da filosofia, 
apresentando aos estudantes do Ensino Médio um pouco dessa criação, 
convidando-os e estimulando-os para que eles também criem seus próprios 
conceitos, ou ao menos reelaborem criativamente os conceitos com os quais 
terão contato (GALLO, 2016, p. 336).  

 

Portanto, Gallo inspirado em Deleuze6, entende a filosofia como uma caixa 

de ferramentas na qual os conceitos são as ferramentas que nos ajudam a pensar 

sobre nossos problemas, “problema é aquele incômodo que perturba o filósofo, que 

não lhe permite descansar, que o faz aventurar-se no pensamento e fabricar os 

conceitos” (GALLO, 2012, 80). O ensino de filosofia, por sua vez, serve para ensinar 

o manuseio destas ferramentas, ou se preciso, ensina a criar ferramentas novas. 

Nessa medida, para se ensinar filosofia é preciso possibilitar aos estudantes que 

entrem em contato com os conceitos e experienciem por eles mesmos a dificuldade 

de sua produção, assim eles devem fazer uso das ferramentas da filosofia. Entretanto, 

isto não significa tomar os estudantes como filósofos profissionais, ou de formação, 

mas entender que eles deverão ter a oportunidade de fazer a experiência do 

pensamento filosófico por si mesmos, dentro de suas condições e contextos, e 

obviamente, a partir dos problemas que lhes afetam, o que Gallo chama de ter direito 

aos seus próprios problemas. Por isso afirma que 

 

É necessário maior investimento na problematização, na colocação dos 
problemas, do que nas soluções. O produto do pensamento (o conceito) é 
importante; mas ele será mais significativo se nascido da vivência do 

 
6 Deleuze em uma conversa com Foucault, registrada no texto intitulado de Os intelectuais e o Poder, afirma que 
“Uma teoria é como uma caixa de ferramentas. Nada tem a ver com o significante... É preciso que sirva, é preciso 
que funcione. E não para si mesma. Se não há pessoas para utilizá−la, a começar pelo próprio teórico que deixa 
então de ser teórico, é que ela não vale nada ou que o momento ainda não chegou. Não se refaz uma teoria, 
fazem−se outras; há outras a serem feitas. E curioso que seja um autor que é considerado um puro intelectual, 
Proust, que o tenha dito tão claramente: tratem meus livros como óculos dirigidos para fora e se eles não lhes 
servem, consigam outros, encontrem vocês mesmos seu instrumento, que é forçosamente um instrumento de 
combate”. FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder. Rio de Janeiro: Graal, 2000, p. 69-78. 



21 

 

problema. E é igualmente importante que a produção do conceito não seja 
conclusiva, mas investigadora de novas interrogações (GALLO, 2012, p. 83).  

 

Esta perspectiva defende que se aprenda filosofia fazendo filosofia, no 

contato com os conceitos. Para que isto aconteça é importante que nas aulas de 

filosofia se trabalhe com problemas instigadores, mobilizadores do pensamento. Estes 

problemas, por sua vez, não podem ser completamente avessos ou alheios aos 

estudantes e sua realidade concreta, pois se assim o for, não haverá necessidade 

autêntica de pensar sobre tais problemas e logo não haverá filosofia, ou se houver 

será no sentido de uma recognição. Por este motivo ressaltasse a importância de que 

“cada um viva o problema como seu, faça sua própria experimentação, e não assuma 

falsamente o problema imposto por outrem” (GALLO, 2012, p. 116), porque não 

aprendemos imitando um outro, repetindo caminhos já percorridos, mas, retomando 

novamente Deleuze e Guattari, aprendemos nos relacionando com os signos de modo 

singular. Zourabichivili na obra Deleuze: uma filosofia do acontecimento, comenta que 

 

O que escapa a representação é o signo. O mundo exterior devém 
interessante quando ele faz signo e perde, assim, sua unidade tranquilizadora, 
sua homogeneidade, sua aparência verídica. E de certa maneira, com a 
condição de ser sensível a isso, o mundo não para de fazer signo e se 
compõe só de signos. [...] O signo é essa instância positiva que não somente 
remete o pensamento á sua ignorância, mas que o orienta, o conduz consigo, 
o empenha; [...] e que vem sempre de fora. Nem objeto desdobrado na 
representação, significação clara ou explícita, nem simples nada, tal é o signo, 
ou aquilo que força a pensar (ZOUABICHIVILI, 2016, p. 65) 

 

É o encontro com o signo, definido como força exterior, que mobiliza o 

pensamento e a criação conceitual. O aprendizado da filosofia supõe uma relação 

especial entre o filósofo e o conceito. Afirmam Deleuze e Guattari que “O filósofo é o 

amigo do conceito, ele é conceito em potência. […] É porque o conceito deve ser 

criado que ele remete ao filósofo como àquele que o tem em potência, ou que tem sua 

potência e sua competência” (DELEUZE e GUATTARI, 1992, p.11).  

Discutiremos no tópico a seguir como fazer das aulas de filosofia o espaço 

em que os jovens estudantes tenham contato com este modus operandi da pedagogia 

do conceito, tenham a possibilidade de ter acesso aos próprios problemas, de 

exercitar o pensamento filosófico em sua potencialidade e especificidade como 



22 

 

atividade criativa. Exploraremos a metodologia elaborada pelo professor Sílvio Gallo 

que aplica os conceitos aqui discutidos como possibilidade para o ensino de filosofia 

no nível médio. 

 

1.3 As oficinas de conceitos e a criação conceitual nas aulas de filosofia 
 

Retomando os tópicos anteriores, afirmamos que Sílvio Gallo pensa o 

ensino de filosofia e a filosofia da educação a partir do plano conceitual deleuziano e 

deleuzo-guattariano. Para Deleuze e Guattari é a criação do conceito o ponto central 

na definição do que seja o fazer filosófico. Em O que é a filosofia? (1992) eles 

exploram a questão-título, e afirmam que não existe filósofo que não tenha criado seus 

conceitos filosóficos, aliás para eles falar em “conceito filosófico” é algo redundante, 

pois, o conceito seria algo criado exclusivamente pela filosofia, sendo esta a sua 

especificidade e a sua definição: “a filosofia é a arte de formar, de inventar, de fabricar 

conceitos” (DELEUZE; GUATTARI, 1992, p. 08).  

Os conceitos são uma forma de equalizar os problemas, de ordenar o caos, 

e a filosofia possui uma função específica que é criá-los. A filosofia junto à ciência e à 

arte são as três potências do pensamento, três modos de ideação, criadoras de 

diferentes objetos e, ao mesmo tempo, complementares umas às outras, cada uma 

trabalhando dentro do seu próprio território e produzindo objetos distintos, não 

existindo hierarquia entre elas. De acordo com Deleuze e Guattari “O que define o 

pensamento, as três grandes formas do pensamento, a arte, a ciência e a filosofia, é 

sempre enfrentar o caos, traçar um plano, esboçar um plano sobre o caos” (DELEUZE; 

GUATTARI, 1992, p.213). Entre as três somente a filosofia produz conceitos, mas isso 

não lhe dá nenhuma diferença de status em relação às demais, apenas as instala num 

campo de pensamento diferente e implica em um modo de funcionar específico. Sobre 

isto Deleuze e Guattari afirmam que 

 

A exclusividade da criação de conceitos assegura à filosofia uma função, 
mas não lhe dá nenhuma proeminência, nenhum privilégio, pois há outras 
maneiras de pensar e de criar, outros modos de ideação que não tem que 
passar por conceitos, como o pensamento científico (DELEUZE; GUATTARI, 
2012, p. 15). 

  



23 

 

Estes argumentos encontrados em O que é a Filosofia? nos levam a pensar 

sobre a pergunta título da obra, pergunta inquietante que tem mobilizado o 

pensamento filosófico desde suas origens gregas e que encontra-se subjacente na 

prática filosófica de cada filósofo, em seu modo de tratar o conceito mesmo quando 

não aparece explicitamente no seu pensamento e obras. Muitos filósofos se 

dedicaram a responder esta pergunta e todos que se dispõem ao trabalho filosófico 

deveriam fazê-la, mas segundo Gilles Deleuze e Félix Guattari ela acaba sendo feita 

geralmente no final da vida, porque está sempre sendo adiada pela urgência do 

filosofar sobre problemas específicos e, logo, acaba ficando sempre em segundo 

plano. Entendemos esta pergunta e suas possibilidades de respostas como uma 

questão vital para o ensino de filosofia, afinal apenas a partir de certa clareza do que 

seja a filosofia e do que seja ensiná-la é que o professor poderá planejar e efetivar 

sua prática didático-metodológica e filosófica em sala de aula. Alejandro Cerletti 

também corrobora a ideia da impossibilidade de ensinar a partir de “lugar nenhum” e 

afirma que 

 

Não se pode ensinar filosofia “desde lugar nenhum”, com uma aparente 
assepsia ou neutralidade filosófica. Sempre se assume e se parte, explicita 
o (SIC) implicitamente, de certas perspectivas ou condições que convém 
deixar – e também deixar para si – claro, porque em última instância, e 
fundamentalmente, é o que será “aprendido” pelos alunos (CERLETTI, 2009, 
p. 20). 

  

Voltando a concepção filosófica em questão, segundo os autores franceses 

já citados, cada uma das três potências do pensamento é criadora: as ciências criam 

funções, as artes criam blocos de sensação (perceptos e afectos) e a filosofia cria 

conceitos. Logo tanto os conceitos, quanto as funções e os blocos de sensação teriam 

como objetivo ordenar para nos proteger do caos, criando como que uma fenda, para 

que sempre entre um pouco do caos. E pensando na característica de 

complementaridade das três potências do pensamento, podemos considerar que 

oferecer aos estudantes a experiência e o aprendizado da filosofia é possibilitar uma 

formação mais plena no contexto de uma educação extremamente marcada pela 

presença do conhecimento científico. Enfim, a partir da reflexão realizada por Deleuze 



24 

 

e Guattari sobre a especificidade da filosofia, Sílvio Gallo nos apresenta uma proposta 

metodológica para o ensino de filosofia no Brasil.  

Na obra Metodologia do Ensino de Filosofia: Uma didática para o ensino 

médio (2012) Gallo se apropria da noção deleuzo-guattariana sobre a especificidade 

da filosofia, e, por sua vez, propõe que o objetivo das aulas de filosofia seja também 

chegar à criação conceitual, “o fundamental é que a aula garanta o contato dos jovens 

com o instrumental conceitual” (GALLO, 2012, p. 92). O que ele afirma é que o 

caminho metodológico para um ensino filosófico de filosofia deveria permitir aos 

estudantes fazer uma experimentação do pensamento filosófico, isto é, lidar na prática 

a criação conceitual, e por isso afirma que 

 

Nas aulas de filosofia, cada aluno e todos os alunos precisam fazer a 
experiência de lidar com a filosofia. É por isso que essa aula deve ser como 
um laboratório, um lugar de experimentação, ou como disse antes, uma 
oficina, lugar de atividades práticas (GALLO, 2012, p.93). 

 

Ao pensar a aula de filosofia como uma prática ativa e criativa, foge-se um 

pouco do convencional de que a filosofia seria uma atividade de reflexão, 

contemplação ou comunicação, estas seriam máquinas de construir universais em 

qualquer disciplina e não especificamente da filosofia. Deleuze e Guattari assumem 

esta posição em O que é a Filosofia? ao argumentar sobre o que ela não é, e nos 

dizem que 

 

Ela não é contemplação, pois as contemplações são as coisas elas mesmas 
enquanto vistas na criação de seus próprios conceitos. Ela não é reflexão, 
porque ninguém precisa de filosofia para refletir sobre o que quer que seja: 
[…] pois os matemáticos como tais não esperam jamais os filósofos para 
refletir sobre a matemática, nem os artistas sobre a pintura e a música […]. 
E a filosofia não encontra nenhum refúgio último na comunicação, que não 
trabalha em potência a não ser de opiniões, para criar o “consenso” e não o 
conceito (DELEUZE; GUATTARI, 1992, p. 13). 

 

Porém, podemos questionar, como chegar à criação conceitual em aulas 

de filosofia voltadas para o ensino médio? O que isto quer dizer exatamente e como 

chegar neste objetivo? Nas obras Deleuze & a educação (2003) e em Metodologia do 

ensino de filosofia (2012) Sílvio Gallo apresenta dois conceitos importantes para 

entender a sua proposta metodológica para o ensino de filosofia no nível médio: a 



25 

 

“educação menor” e a “pedagogia do conceito”, ambos referenciados no pensamento 

deleuzo-guattariano. Gallo utiliza estes conceitos, e os atualiza numa reflexão 

educacional a fim de construir uma prática pedagógica diferente da transmissão direta 

de conteúdos, ou do que chamou de conhecimento/ensino enciclopédico da filosofia. 

Assim ele incentiva a fazer das aulas de filosofia uma oficina de conceitos na intenção 

de evitar um tipo de ensino que levaria ao que Nietzsche chamou de cultura filisteia 

ou de desprezo pela filosofia. Sobre a crítica nietzschiana ao ensino de filosofia em 

sua época e transpondo esta crítica para a atualidade, Gallo comenta que 

 
O ensino criticado por Nietzsche era um ensino “enciclopédico”: os jovens 
aprendiam uma série de sistemas filosóficos, seus princípios doutrinários e 
as críticas a esses sistemas. E depois deviam fazer uma prova em que 
demonstrassem o aprendizado. Segundo o filósofo o resultado era que os 
estudantes decoravam os sistemas e suas refutações às vésperas do exame, 
faziam a prova e esqueciam de tudo em seguida. Esse era o desprezo pela 
filosofia: algo que se decora para passar num exame e esquecer em seguida 
(GALLO, 2012, p. 121). 

 

Ao pensar a transposição da concepção deleuziana de filosofia como 

criação de conceitos para a prática pedagógica, Gallo sugere quatro passos didáticos, 

ou pistas metodológicas, na tentativa de organizar uma pedagogia do conceito 

aplicável aos estudantes de ensino médio.  

 

No que concerne ao trato com as aulas de filosofia na educação média, 
penso que a pedagogia do conceito poderia estar articulada em torno de 
quatro momentos didáticos: uma etapa de sensibilização; uma etapa de 
problematização; uma etapa de investigação; e, finalmente, uma etapa de 
conceituação (isto é, de criação ou recriação do conceito) (GALLO, 2012, p. 
95). 

 

Estes quatro momentos didáticos da oficina de conceitos sensibilização, 

problematização, investigação e conceituação são apresentados e discutidos em 

artigos e livros em que Gallo discute sobre tema. Note-se que os momentos não 

formam um sistema fechado, engessado, pois como o próprio autor ressalta esta 

estratégia não é um método hermético para se organizar a aula de filosofia, mas “uma 

espécie de bússola, que o professor utilizará para orientar-se em seu contexto 

específico e para traçar seu próprio percurso, escolhendo seus caminhos, suas rotas, 

seus companheiros de viagem” (GALLO, 2012, p. 90). Em outras palavras, trata-se de 



26 

 

uma sugestão filosoficamente fundamentada, mas que pode ser e talvez deva ser 

(re)elaborada a partir da realidade, das condições de trabalho, da intencionalidade e 

das necessidades de cada professor de filosofia em sua prática docente. Sobre os 

momentos didáticos sugeridos explicaremos cada um a seguir, 

O primeiro momento é a sensibilização, ou seja, o momento de “[…] fazer 

com que os estudantes vivam, ‘sintam na pele’, um problema filosófico, a partir de um 

elemento não filosófico” (GALLO, 2012 p. 96). Nesta etapa do processo faz-se uso de 

personagens, materiais e ferramentas que não sejam necessariamente filosóficos a 

fim de que o estudante seja afetado por um problema que instigue um questionamento, 

que o incomode, capture sua atenção, o desloque, coloque o pensamento em 

movimento. Gallo, sugere “o recurso a peças artísticas: uma música, um poema, um 

quadro, um conto, um filme; ou mesmo um desenho animado, uma história em 

quadrinhos”, qualquer elemento que possa produzir empatia por um problema e um 

questionamento inicial sobre um tema que possa ser trabalhado a partir de um 

discurso filosófico. 

A etapa da sensibilização está de acordo com a ideia deleuzo-guattariana 

de que filosofia, arte e ciência, embora sejam distintas são, também, complementares, 

na medida em que “essas três potências do pensamento se interpenetram, se 

atravessam e se transversalizam. Cada uma delas precisa das outras para criar, 

embora crie algo diferente” (GALLO, 2012, p. 66). Neste sentido, é importante 

ressaltar que para Deleuze e Guattari há três tipos de interferências que se operam 

entre as potências do pensamento: 1) interferência extrínseca, quando “cada 

disciplina permanece sobre seu próprio plano e utiliza seus elementos próprios” 

(DELEUZE: GUATTARI, 1992, p. 256), ou seja, filósofos criando conceitos de 

sensações ou funções, cientistas criam funções de sensações, artistas criando puras 

sensações e de conceitos e funções; 2) interferência intrínseca: “quando conceitos e 

personagens conceituais parecem sair de um plano de imanência que lhe 

corresponderia, para escorregar sobre um outro plano” (DELEUZE: GUATTARI, 1992, 

p. 256), por exemplo o Zaratustra na filosofia de Nietzsche que cria conceitos no plano 

da arte, entre a filosofia e a literatura; 3) interferências ilocalizáveis: quando “cada 

disciplina distinta está, à sua maneira, em relação com um negativo” (DELEUZE: 



27 

 

GUATTARI, 1992, p. 256), uma não-filosofia, uma não-arte, a não-ciência, mas que 

não é nem seu começo nem seu fim, pois 

 

A filosofia precisa de uma não-filosofia que a compreenda, ela precisa de 
uma compreensão não filosófica, como a arte precisa da não-arte e a ciência 
da não-ciência. Elas não precisam de seu negativo como começo, nem como 
fim no qual seriam chamadas a desaparecer realizando-se, mas em cada 
instante de seu devir ou de seu desenvolvimento (DELEUZE: GUATTARI, 
1992, p. 257). 

 

Na sequência, temos a etapa da problematização, ou seja, a ação de levar 

professor e estudantes a problematizar um tema e suscitar seu desenvolvimento, seu 

desdobramento em outros problemas, explicitação de seus componentes, ou até 

tentativas que busquem resolvê-lo, tudo isto a partir daquela afetação inicial realizada 

na sensibilização. Neste sentido Gallo orienta que 

  

Podemos promover discussões em torno do tema em pauta, propondo 
situações em que ele possa ser visto por diferentes ângulos e 
problematizado em seus diversos aspectos. Nesta etapa, estimulamos o 
sentido crítico e problematizador da filosofia, exercitamos seu caráter de 
pergunta, de questionamento, de interrogação. Desenvolvemos também a 
desconfiança em relação às informações muito taxativas, em relação às 
certezas prontas e às opiniões cristalizadas (GALLO, 2012, p.97).  

 

Gallo alerta para o cuidado que estas duas etapas não se prolonguem 

demais sob o risco de a aula tornar-se um debate de opiniões esvaziado de teor 

filosófico. O momento de transição entre a sensibilização e problematização pode 

acontecer rapidamente, também, mas isto não é o principal, pois não se trata de levar 

cada um dos momentos a um ápice, mas de vivenciá-los em sua intensidade e 

oportunizar a experiência do pensamento, ou seja, 

 

Mais importante do que resolver um problema, do que declarar a solução do 
problema é vivê-lo, experimentá-lo sensivelmente, pois as soluções são 
engendradas pelo próprio problema, no próprio problema. São os arranjos 
das componentes singulares do problema, por seus encontros e por suas 
vizinhanças, que possibilitarão que se invente uma solução que, se já está 
presente no problema por seus componentes, não está dada, mas precisa 
ser inventada (GALLO, 2012, p.77). 

 



28 

 

As possibilidades de se inventar respostas ou criar conceitos a partir do 

problema engendram multiplicidades 7  a partir da experimentação singular que 

fazemos deles. Entretanto, para que haja um viés filosófico neste trabalho com os 

problemas, é preciso recorrer aos conceitos filosóficos relativos a eles. Neste 

momento o recurso à história da filosofia se faz necessário e constitui a próxima etapa 

da metodologia: a investigação. 

Na investigação, terceiro momento didático, “revisitamos a história da 

filosofia. Aqui ela não é tomada como centro do currículo, mas como um recurso 

necessário para pensar o nosso próprio tempo, nossos próprios problemas” (GALLO, 

2012, p. 97). Neste momento precisamos compreender a posição do autor em relação 

ao paradigma para o ensino de filosofia para que possamos entender o lugar da 

história da filosofia nesta metodologia.  

No artigo Crítica a alguns lugares-comuns ao se pensar a filosofia no ensino 

médio (GALLO; KOHAN, 2000), Sílvio Gallo distingue três paradigmas principais para 

o ensino de filosofia existentes no Brasil: um ensino baseado na história da filosofia, 

outro baseado em problemas filosóficos e um terceiro em habilidades cognitivas e/ou 

atitudes filosóficas. 

O primeiro caso seria um ensino baseado na história da filosofia onde se 

ensinaria cronologicamente tudo o que a filosofia produziu até hoje, ou seja, é quando 

o ensino da filosofia e da história da filosofia se confundem em um só. E isto poderia 

ser feito de duas formas: tomando a história da filosofia como centro, desenvolvendo 

cronologicamente os períodos da filosofia da Antiguidade até a Contemporaneidade, 

listando os filósofos relevantes destes períodos e seus sistemas de pensamento. A 

outra forma seria tomar a história da filosofia como referencial: “É o caso dos 

programas que estudam noções tais como liberdade, verdade, justiça, ou qualquer 

uma daquelas que são consideradas próprias da filosofia” (GALLO; KOHAN, 2000, 

 
7 Deleuze e Guattari dizem sobre Princípio de multiplicidade “é somente quando o múltiplo é efetivamente tratado 
como substantivo, multiplicidade, que ele não tem mais nenhuma relação com o uno como sujeito ou como objeto, 
como realidade natural ou espiritual, como imagem e mundo. As multiplicidades são rizomática e denunciam as 
pseudomultiplicidades arborescentes. [...] Uma multiplicidade não tem nem sujeito nem objeto, mas somente 
determinações, grandezas, dimensões que não podem crescer sem que mude de natureza (as leis de combinação 
crescem então com a multiplicidade). Um agenciamento é precisamente este crescimento das dimensões numa 
multiplicidade que muda necessariamente de natureza à medida que ela aumenta as suas conexões. Não existem 
pontos ou posições num rizoma como se encontra numa estrutura, numa árvore, numa raiz. Existem somente 
linhas”. DELEUZE, G; GUATTARI, F. Mil Platôs. Rio de janeiro: Ed. 34, 2011, v.  1, p23-24. 



29 

 

p.178) e quando se estuda o conceito segundo um filósofo, por exemplo a ideia 

platônica, o cogito cartesiano, o imperativo categórico kantiano. Sobre este paradigma 

os autores destacam que  

 

Um pressuposto dessa forma de ensinar filosofia é que, como as outras 
disciplinas curriculares, a filosofia possui também seus conteúdos próprios, 
específicos […]. É um ensino de filosofia que podemos chamar de 
enciclopédico, e que não tem muita relação direta com o cotidiano de nossos 
jovens estudantes (GALLO; KOHAN, 2000, p.178). 

  

O segundo paradigma do ensino de filosofia seria baseado em problemas 

filosóficos. Os conteúdos não precisam seguir uma ordem cronológica ou histórica, 

mas tratar de questões que inquietam a filosofia e possam ser também 

problematizadas filosoficamente pelos estudantes. Neste modelo “temos um ensino 

menos enciclopédico e mais ativo, uma vez que o referencial de trabalho deixa de ser 

o conteúdo histórico para abarcar problemas a serem repensados, retrabalhados 

pelos alunos” (GALLO; KOHAN, 2000, p. 179). 

Por fim, o terceiro paradigma do ensino de filosofia seria um ensino de 

habilidades cognitivas e/ou atitudes filosóficas, este modelo de ensino de filosofia 

levaria as últimas consequências a máxima kantiana de que não se aprende filosofia 

(conteúdo), mas sim a filosofar (processo). 

 

Segundo os partidários mais cautelosos desta perspectiva, ensinar filosofia a 
um aluno consiste em que ele conheça e compreenda quais são essas 
habilidades de pensamento que conformam o ato de filosofar. Segundo os 
mais ousados nesta postura, ensinar filosofia se concretiza quando os alunos 
de fato praticam essas habilidades em sala de aula, e não apenas as 
conhecem (GALLO; KOHAN, 2000, p. 179). 

  

Gallo, contudo, alerta que neste modelo de ensino corremos um risco, pois 

“muitas vezes o conteúdo estritamente filosófico é desvalorizado em relação à prática 

do ato de filosofar” (GALLO; KOHAN, 2000. p.180). Outra observação importante é 

que no livro Metodologia do ensino de filosofia de 2012, quando Gallo escreve sobre 

os “Três possíveis eixos curriculares” para o ensino de filosofia ele também apresenta 

três eixos: um eixo histórico, um eixo problemático, mas em vez de um eixo de 

habilidades cognitivas e/ou atitudes filosóficas como descrito no artigo com Kohan ele 



30 

 

nos apresenta um eixo temático. No eixo temático se organizam os conteúdos através 

de “temas de natureza filosófica, como a liberdade, a morte ou outro qualquer, os quais 

podem ser tratados ou não, numa abordagem histórica” (GALLO, 2012, p. 122) algo 

similar à abordagem da história da filosofia como referencial do artigo anterior. 

Considere-se aqui que o livro de 2012 é uma reorganização de textos publicados ao 

longo dos anos 2000 e que algumas rearticulações foram necessárias e ocorreram 

durante o processo. 

Encerrando esta questão, Gallo considera que o paradigma problemático é 

mais adequado à realidade do ensino de filosofia no nível médio na medida que 

permite ao estudante desenvolver sua capacidade de produção conceitual e não 

apenas ser receptor e reprodutor de conhecimentos já produzidos. Em Metodologia 

do ensino de filosofia ele justifica sua predileção pelo eixo problemático em relação 

aos outros dois, 

 

Em minha visão, essa abordagem abarca as duas anteriores, na medida em 
que permite tanto o acesso aos temas filosóficos mais relevantes quanto à 
história da filosofia. Mas também avança para além delas, pois toma a 
filosofia como uma ação, uma atividade, posto que se organiza em torno 
daquilo que motiva e impulsiona o filosofar, isto é, o problema. […] O eixo 
problemático, por sua vez, é aquele que pode nos colocar mais próximos da 
lógica da aprendizagem (GALLO, 2012, p 122). 

 

Neste sentido, o autor considera que o ensino centrado na história da 

filosofia é mais enciclopédico, mas não descarta a importância do conhecimento da 

história da filosofia, afinal é nos planos conceituais já existentes que os estudantes e 

professores encontram as ferramentas que os permitem problematizar o caos e criar 

conceitos. Isto significa dizer que na metodologia da oficina de conceitos “a história 

da filosofia não é tomada de forma panorâmica, mas de forma interessada. Isto é, 

revisitamos a história interessados pelo nosso problema, o que faz com que tenhamos 

uma visão particular da história da filosofia” (GALLO, 2012, p. 97).  

Por fim, temos a última etapa da metodologia: a conceituação. Nesta etapa, 

“Trata-se de recriar os conceitos encontrados de modo que equacionem nosso 

problema, ou mesmo de criar novos conceitos” (GALLO, 2012, 97). Neste momento 

da aula/oficina, professores e estudantes terão acumulado um conjunto de 



31 

 

ferramentas úteis para equacionar os problemas que se disponham a resolver. Na 

investigação através do recurso à história da filosofia terão feito o que Gallo chama 

de “ecologia do conceito”, ou seja, buscar os conceitos relativos ao problema em 

questão, os conceitos que já foram utilizados para equacioná-lo por outros filósofos e 

também as transformações históricas do problema que o atualizam e o fazem chegar 

até nós. Com estas condições estarão aptos a deslocar os conceitos para seu próprio 

contexto e tentar equacionar o problema, e se isto não for possível poderão criar novos 

conceitos que busquem resolvê-lo.  

Contudo, uma questão parece ficar em suspenso até aqui e devemos 

dedicar um tempo a ela: Afinal, se a especificidade da filosofia e de seu ensino é 

conceituar, ou seja, criar conceitos, antes de nos dedicar a isto, precisamos explicitar 

a definição de conceito que adotamos. As questões relativas ao conceito deleuzo-

guattariano de conceito e do significado da conceituação nas aulas de filosofia serão 

discutidas, respectivamente, nos tópicos a seguir. 

 

1.4 O conceito deleuzo-guattariano de conceito 
  

Em busca de um entendimento mais preciso sobre a metodologia da oficina 

de conceitos resta-nos aprofundar as reflexões sobre o próprio conceito de conceito. 

Assim, retomamos a descrição feita pelos pensadores franceses Deleuze e Guattari 

em O que é a Filosofia?, a fim de esclarecer o que é isto que deve ser criado na 

atividade filosófica e que deverá ser também objetivo do seu ensino.  

Deleuze e Guattari enfatizam a centralidade do conceito para a filosofia 

desde sua origem grega, e como o conceito é algo criado por alguém seu 

entendimento remonta também ao personagem conceitual que os cria, ou seja, o 

filósofo. Para os pensadores franceses os gregos substituíram o Sábio antigo pelos 

amigos da sabedoria, ou filósofos, que inventaram e pensam o Conceito. A relação 

entre o personagem conceitual, o amigo e a filosofia seria algo intrínseco ao 

pensamento, uma condição de sua possibilidade, assim temos que “O filósofo é o 

amigo do conceito, ele é o conceito em potência” (DELEUZE; GUATTARI, 2012, p. 11) 

e está a seu cargo criá-los inclusive para conhecê-los, pois para os filósofos franceses 



32 

 

“você não conhecerá nada por conceitos se você não os tiver criado, isto é, construído 

numa intuição que lhes é própria: um campo, um plano, um solo, que não se confunde 

com eles, mas que abriga seus germes e os personagens que os cultivam” (DELEUZE; 

GUATTARI, 1992, P. 14). Com relação ao conceito deleuzo-guattariano de conceito, 

podemos destacar as seguintes características: todo conceito é assinado, é uma 

multiplicidade de componentes cifrados, remete a um problema, tem uma história, 

possui um devir, é um incorporal, é absoluto e relativo, e não é discursivo. 

Todo conceito é uma multiplicidade, porque possui múltiplos componentes 

articulados que compõem uma cifra, um todo fragmentário e caleidoscópico que 

desenha um contorno e “remete a um problema, a problemas sem os quais não teria 

sentido, e que só podem ser isolados ou compreendidos na medida de sua solução” 

(DELEUZE; GUATTARI, 2012, p. 24). O conceito é, neste sentido, uma espécie de 

agenciamento8 de elementos. No conceito de conceito, por exemplo, estão imbricados 

o amigo, o pretendente e o rival, e o surgimento do conceito devém da disputa entre 

esses personagens conceituais pela veracidade dos argumentos. Ou seja, em meio 

as diferentes opiniões, o conceito é aquilo que vence os pretendentes ao ser capaz 

de dizer o acontecimento. 

Todo conceito é necessariamente assinado por um filósofo que o cria, seja 

ressignificando uma palavra já existente ou criando uma nova, fazendo uma espécie 

de neologismo filosófico “que constitui na língua uma língua da filosofia, não somente 

um vocabulário, mas uma sintaxe que atinge o sublime ou uma grande beleza” 

(DELEUZE; GUATTARI, 2012, p. 14). O conceito é assim uma espécie de assinatura 

do mundo, daí temos ideia de Platão, substância de Aristóteles, cogito de Descartes. 

Afinal, como indagam os autores de O que é a filosofia?, “Que valeria um filósofo do 

 
8 Sobre o conceito de agenciamento, Deleuze diz nos Diálogos que “há, em um agenciamento, como que duas 
faces ou, ao menos, duas cabeças. Estados de coisas, estados de corpos (os corpos se penetram, se misturam, 
se transmitem afetos); mas também enunciados, regimes de enunciados: os signos se organizam de uma nova 
maneira, novas formulações aparecem, um novo estilo para novos gestos [...]. Os enunciados não são ideologia, 
não há ideologia, os enunciados são peças e engrenagens no agenciamento, não menos que os estados de coisas. 
Não há infra-estrutura nem superestrutura em um agenciamento; um fluxo monetário comporta em si mesmo tantos 
enunciados quanto um fluxo de palavras, por sua conta, pode comportar dinheiro. Os enunciados não se contentam 
em descrever estados de coisas correspondentes: são, antes, como duas formalizações não paralelas, 
formalização de expressão e formalização de conteúdo, tais como nunca se faz o que se diz, nunca se diz o que 
se faz, mas não é por isso que se mente, nem por isso que se engana e se engana a si mesmo, agenciam-se 
apenas signos e corpos como peças heterogêneas da mesma máquina”. DELEUZE; PARNET. Diálogos.  São 
Paulo: Ed. Escuta, 1998, p. 86. 



33 

 

qual não se pudesse dizer: ele não criou um conceitos, ele não criou seus conceitos?” 

(DELEUZE; GUATTARI, 2012, p. 12). 

Prosseguindo na caracterização deleuzo-guattariana do que é o conceito, 

os autores afirmam que o conceito é criado a partir de problemas que nos impulsionam 

a pensar, que nos obrigam a pensar, inclusive problemas já pensados anteriormente, 

mas de certa forma mal colocados. Neste sentido, Deleuze e Guattari entendem que 

o pensamento não é algo natural, mas sim provocado por uma “violência”, por 

problemas que nos capturam e afetam, nos incomodam e nos movem a pensar. 

Todo conceito admite, ainda, a noção de um plano de imanência que é o 

horizonte da filosofia e onde os conceitos se avizinham por “semelhança”, proximidade, 

e não necessariamente por autoria de um filósofo específico, mas por estar na mesma 

“linhagem” conceitual, daí temos o pensamento platônico, hegeliano, marxista etc. O 

Plano e os conceitos coexistem e não são separáveis, e embora não devam ser 

confundidos, só existem conceitos no plano e o plano só existe povoado pelos 

conceitos. 

Os conceitos também possuem uma história, retomam e remetem a outros 

conceitos ou outras fontes não filosóficas, por exemplo, podem remeter à ciência e à 

arte que são as potências do pensamento complementares à filosofia. Contudo a 

história dos conceitos não é linear, mas feita por cruzamentos, uma história em zigue-

zague. Todo conceito é uma heterogênese, uma ordenação de seus componentes por 

zonas de vizinhança, um ponto de condensação ou convergência que permite uma 

significação singular em uma multiplicidade de possibilidades. Contudo, o conceito 

também possui um devir com outros conceitos que se situam no mesmo plano que 

ele, pois: “Um conceito não exige somente um problema sob o qual remaneja ou 

substitui conceitos precedentes, mas uma encruzilhada de problemas em que se alia 

a outros conceitos coexistentes” (DELEUZE; GUATTARI, 1992, p. 26).  

Além disso, todo conceito é um incorporal, que diz o acontecimento e não 

essência ou a coisa, ou seja, “embora se encarne ou se efetue nos corpos […] não se 

confunde com o estado de coisas no qual se efetua. Não tem coordenadas espaço 

temporais, mas apenas ordenadas intensivas” (DELEUZE; GUATTARI, 2012, 29). 

Todo conceito é também relativo aos seus componentes, ao plano e problemas que 



34 

 

supõe resolver, e ao mesmo tempo é absoluto em relação a si mesmo, “pela 

condensação que opera, pelo lugar que ocupa sobre o plano, pelas condições que 

impõe ao problema. É absoluto como todo, mas relativo enquanto fragmentário” 

(DELEUZE; GUATTARI, 2012, p. 30). 

Por fim, o conceito não é discursivo, não é proposicional, pois esta é uma 

singularidade da ciência que produz prospectos, mas não conceitos. Sílvio Gallo 

arremata dizendo que 

 

Há, portanto, um estatuto pedagógico do conceito que delimita as 
possibilidades de sua criação: uma multiplicidade de elementos que ganham 
sentido com o movimento de articulação que o mecanismo de conceituação 
promove. O conceito é um amálgama de elementos singulares que se torna 
uma nova singularidade, que produz/cria uma nova significação (GALLO, 
2000, p.56). 

 

Ao assumir a perspectiva proposta por Deleuze e Guattari de que a filosofia 

é especificamente criação conceitual, Sílvio Gallo se situa em uma filosofia em 

particular, não assumindo-a como única possível, mas como escolha filosófico-

metodológica para que possa pensar a questão do ensino de filosofia. A 

fundamentação filosófica deleuzo-guattariana conduz a compreensão da filosofia 

como uma atividade, a criação de conceitos e esta perspectiva quando agenciada 

para o campo da educação e do ensino traz uma necessidade específica. O ensino   

para além da recognição, enquanto reprodução do mesmo e do ensino enciclopédico 

dos conteúdos filosóficos produzidos pela tradição, deve se preocupar  principalmente 

em ensinar os jovens como utilizar do pensamento filosoficamente, a fim de 

equacionar problemas que tangenciam sua realidade, que podem ou não ´já ter sido 

pensado por algum filósofo. Trata-se de ensinar o uso da filosofia como ferramenta e 

não como objeto contemplativo de um museu. Trata-se de fazer de seu aprendizado 

uma experiência do pensamento como recusa ao império da opinião, como tentativa 

de escapar do caos, mas não por uma via simplista ou já pré-determinada. O trabalho 

filosófico é demorado e não imediatista, não consiste numa arena de opinião, mas em 

exercitar a paciência do conceito. 

 



35 

 

1.5 O significado de conceituação nas aulas de filosofia 
  

Sobre a etapa da criação de conceitos, ou conceituação, da forma pensada 

por Sílvio Gallo no Manual do Professor de seu livro didático Filosofia: experiência do 

pensamento, tópico 3. Aprender filosofia como experiência do pensar o autor 

esclarece uma questão que parece sempre relevante e preocupante para aqueles que 

discutem e debatem sobre a metodologia em questão, a saber: a criação de um 

conceito é fundamental para que o ensino de filosofia seja considerado efetivo? Sílvio 

Gallo, responde que não, embora a possibilidade não esteja descartada, pois isto seria 

negar a própria especificidade da produção filosófica como defendem Deleuze e 

Guattari e também Gallo.  

Entretanto no ensino médio a questão central é oferecer a possibilidade e 

o acesso à experiência conceitual e ao pensar autônomo, buscando na história da 

filosofia, nos textos filosóficos e no exercício do próprio pensamento aprender os usos 

das ferramentas conceituais filosóficas. Nas palavras de Sílvio Gallo 

 

Falar em uma etapa de conceituação não significa, portanto, fazer com que 
cada estudante crie um novo conceito. Não descartamos, em hipótese 
alguma, essa possibilidade. Mas não precisamos exigi-la. Ela pode ser 
decorrência da experiência de pensamento de um ou outro aluno, mas não 
podemos ter como objetivo geral que todos criem conceitos. Nosso 
objetivo é que os estudantes se coloquem em sintonia com os conceitos, que 
sejam capazes de pensar por si mesmos aquilo que já foi pensado. Que eles 
possam experimentar o pensamento no pensamento ou, em outras palavras, 
que tenham a experiência do pensamento próprio, para que possam pensar 
autonomamente e, assim, exercitar uma cidadania de fato. 
Experimentar o pensamento refazendo os percursos do pensamento dos 
filósofos, sendo capazes de dialogar com os textos, de neles encontrar 
ferramentas conceituais para enfrentar os problemas que estamos 
investigando. Essa é a meta da etapa de conceituação, que finaliza os quatro 
passos didáticos de um aprendizado ativo em filosofia (GALLO, 2016, p. 337, 
grifo do autor). 

 

Ainda sobre a questão do que será caracterizado como a etapa de 

conceituação para Sílvio Gallo, destacamos outra passagem em que ele reafirma o 

exposto anteriormente, ao dizer que “se o estudante for capaz de aplicar o conceito 

de um determinado filósofo ao pensar o problema em questão, isso significa que ele 

está conceituando. Ele não precisa criar um novo conceito. Basta apropriar-se de 

conceitos já criados”. (GALLO, 2012, p. 104) Neste sentido, apropriar-se de conceitos 



36 

 

de outros filósofos e elaborar um pensamento a partir daí já é um importante trabalho 

conceitual, entretanto, se no processo acontecer e pode ser que aconteça de um 

estudante desenvolver um conceito próprio, novo é preciso ter consciência que “um 

conceito elaborado, criado por um aluno, não precisa possuir a ‘grandeza’ que o fará 

durar séculos. Basta que seja apropriado para pensar o problema em questão”. 

(GALLO, 2012, p. 104) Essa é o objetivo mais prático da metodologia das oficinas de 

conceitos. No artigo A filosofia e seu ensino: conceito e transversalidade, Gallo 

arremata a discussão ao afirmar contundentemente que: 

 

Uma vez mais, é importante dizer que não estamos em busca da originalidade; 
o que queremos é que os estudantes possam vivenciar a experiência de 
pensamento. E é isso que deverá ser avaliado: a qualidade da experiência, e 
não o fato de um conceito absolutamente novo ter sido ou não criado, e não 
a qualidade do conceito criado, ou recriado ou apropriado. (GALLO, 2007, p. 
27) 

 

Outros pesquisadores também consideram a criação conceitual parte 

relevante no processo de ensino-aprendizagem de filosofia, porém, nem sempre ela 

é considerada como a finalidade do processo e os autores apresentam perspectivas 

diferentes da proposta por Sílvio Gallo. Entendemos como necessário observar outras 

perspectivas na medida em que nos propomos, também, a fazer uma análise das 

possíveis limitações da metodologia em questão e de outras possibilidades de 

reelaboração da mesma, que possam vir a constituir uma adequação a nossa 

realidade, um aprimoramento, ou mesmo uma nova sequência didática a partir da 

oficina de conceitos. No tópico a seguir traremos duas perspectivas teóricas que 

podem enriquecer uma análise crítica dos limites e possibilidades da metodologia 

pesquisada. 

 

1.6 Outras perspectivas metodológicas sobre as aulas de filosofia 
 

No livro Filosofia em sala de aula: teoria e prática para o ensino médio 

(2009), Lídia Maria Rodrigo, por exemplo, também entende a conceituação como 

parte fundamental do ensino de filosofia. A autora destaca que no nível médio as aulas 

de filosofia devem privilegiar o desenvolvimento de três aspectos formais do 



37 

 

pensamento: problematizar, conceituar e argumentar, respectivamente. Entretanto, 

ela afirma que é na argumentação, momento posterior à conceituação, que 

encontramos a finalização da atividade filosófica na medida que o conceito serve de 

instrumento para uma boa argumentação. Rodrigo defende que 

 

Outro aspecto essencial à natureza da atividade filosófica reside na 
fundamentação e validação de suas afirmações por meio da argumentação. 
Enquanto o conceito permite saber precisamente do que se fala, a 
argumentação determina até que ponto aquilo que se diz pode ser 
considerado verdadeiro (RODRIGO, 2009, p. 63).  

 

Em outra passagem, a autora complementa sobre a relevância da 

habilidade argumentativa na sociedade atual. Haveria uma necessidade de 

desenvolvimento desta habilidade no processo educativo, e por consequência no 

ensino de filosofia, com base na intencionalidade pedagógica voltada para a formação 

da cidadania presente na orientação curricular. Esta relevância provavelmente foi 

impulsionada pelo histórico papel social que foi atribuído à filosofia desde o período 

da ditadura civil-militar até o período da redemocratização, quando a filosofia foi 

considerada um conhecimento indispensável para a construção de uma sociedade 

democrática e cidadã. Lídia Maria Rodrigo afirma que  

 

Nos últimos tempos, a relevância atribuída a educação para a cidadania na 
escola de nível médio conduziu a uma valorização pedagógica da capacidade 
de argumentação também do ponto de vista da formação educativa de modo 
geral. Afinal, a competência argumentativa costuma ser requisitada em 
diferentes instâncias da vida social; nos debates jurídicos, nas discussões 
éticas e políticas, no confronto de opiniões etc.  (RODRIGO, 2009, p. 65). 

 

Em contraponto a esta posição, Gallo pensa a formação voltada para a 

cidadania como algo problemático, na medida em que haveria desta forma uma 

instrumentalização da filosofia e sua necessidade seria exterior a ela. Esta crítica, 

parece voltada à definição do ensino descrita na Lei Nacional de Diretrizes e Bases 

de 1996 (Lei nº. 9394/96), que estabelecia o ensino de filosofia e sociologia como os 

conhecimentos necessários ao exercício da cidadania. Para o autor, a generalidade 

da definição alijava tanto a filosofia quanto a sociologia de um caráter específico 

enquanto disciplina. De acordo com Gallo, poderia se argumentar que  



38 

 

 

[…] desde Aristóteles a filosofia se define como um fim em si mesmo, e não 
como um meio para atingir um objetivo determinado. Justificar um espaço 
para a filosofia nos currículos da educação básica apenas de modo 
instrumental – isto é, a filosofia a serviço de algo, como a cidadania – é, 
portanto, essencialmente antifilosófico. (GALLO, 2012, p. 22) 

 

Em uma perspectiva diferente, Evanildo Costeski e José Carlos Almeida 

desenvolveram uma quinta etapa na sequência didática da oficina de conceitos. No 

artigo Experiências metodológicas de ensino no Pibid Filosofia da Universidade 

Federal do Ceará (2016) os autores comentam sobre as metodologias utilizadas pelos 

professores do ensino médio em sala de aula e sugerem que após a etapa da 

conceituação haja uma etapa de “socialização de conceitos” onde  

 

após a criação individual de conceitos filosóficos iniciais, os estudantes do 
ensino médio são encorajados a partilhá-los com os outros colegas da sala. 
Nesse momento, os conceitos poderão ser criticados, possibilitando, assim, 
um amadurecimento do aprendizado filosófico (COSTESKI; ALMEIDA, 2016, 
p. 52). 

  

Este novo momento de socializar os conceitos produzidos, pode ter 

implicações interessantes. Os autores consideram que a socialização dos conceitos 

possui efeitos que extrapolam o espaço da sala de aula, podendo alcançar não apenas 

os estudantes, mas gerar uma espécie de efeito cascata, de tal modo que a filosofia 

seja disseminada em outras atividades a partir da sala de aula, mas para além dela. 

Os autores defendem que 

 

[…] a socialização dos conceitos não pode ser feita apenas em sala de aula, 
mas também na comunidade em que se encontra a escola. A escola não é 
apenas um espaço para o ensino formal. Ela representa um ponto de apoio 
acadêmico, cultural e esportivo para muitas comunidades. As salas de aula 
continuam a ser o foco principal, mas existem muitas outras atividades na 
escola e na comunidade que exigem atenção dos alunos, como as 
preparações específicas para o Enem, para as Olimpíadas de Conhecimento 
etc. (COSTESKI; ALMEIDA, 2016, p. 53) 

  

A partir dessas considerações podemos perceber que embora o ensino de 

filosofia a partir da oficina de conceitos seja uma possibilidade de ensino significativo 

e adequado à realidade da educação de nível médio, não esgota todas as 



39 

 

possibilidades para o ensino de filosofia neste nível, podendo, inclusive, estar 

associada a outras perspectivas e estratégias. Gallo entende a sua proposta de ensino 

de filosofia como pistas metodológicas ou coordenadas, ele diz 

 

Coordenadas e pistas que abrem a possibilidade de um processo, mas que 
não indicam o ponto de chegada nem o percurso correto para lá chegar. 
Coordenadas que significam um convite para o encontro com os signos que 
não podem ser planejados nem definidos de antemão. Inspiro-me aqui na 
equipe de pesquisadores cartógrafos que propuseram “pistas para o método 
da cartografia” (GALLO, 2012, p. 90) 
 

Gallo afirma assim que a suas ideias para o ensino de filosofia são 

experimentais, 

 

As ideias aqui apresentadas são experimentais, pressupõem uma abertura 
do processo de ensinar que convida o estudante a aprender, praticando 
experimentando o pensamento de natureza filosófica. Sua abertura 
pressupõe também a intervenção do professor de filosofia, que se apropria 
dessa metodologia e a transforma a sua maneira, fazendo-a sua, fazendo-a 
diferente, fazendo-a funcionar em seu contexto, em sua sala de aula” (GALLO, 
2012, p. 90).  

 

Neste sentido, é preciso, também, ter em mente que o processo de 

planejamento é de fundamental importância, pois, embora os rumos da aula sejam 

imprevisíveis a partir do momento que os estudantes tiverem contato com os temas, 

conteúdos e conceitos a serem trabalhados, o professor precisa estabelecer alguns 

limites e objetivos de aprendizagem que estejam de acordo com a avaliação que se 

pretende realizar com seus estudantes. A educação institucional também exige que o 

ensino alcance determinados objetivos que devem estar de acordo com a legislação, 

as orientações e diretrizes curriculares vigentes. Estas nos orientam para o 

desenvolvimento de determinadas competências e habilidades que o mundo do 

trabalho e a própria sociedade exigirão como resultado da formação escolar básica. 

Assim, o professor fica sempre em uma posição um pouco ambígua, pois como diz 

Alejandro Cerletti 

 

As próprias características das escolas (enquanto localizações do Estado 
submetidas a uma estrutura de controle) fazem com que os professores 
tenham que cumprir, simultaneamente, a dupla tarefa de mestres e de 
funcionários do Estado. Por um lado, abrem ao mundo do saber e, por outro, 



40 

 

abonam saberes. Tentam despertar a paixão por conhecer e, ao mesmo 
tempo, certificam certos conhecimentos adquiridos pelos alunos. A filosofia, 
desde sua origem, situou-se incomodamente nesse lugar. (CERLETTI, 2009, 
p. 39) 

 

Esta situação exige certa clareza dos professores que optam pelo desafio 

do ensino de filosofia e entendem que há nesta atividade além de um sentido 

pedagógico e filosófico um sentido político. Há na educação e na escola, como seu 

lócus, uma luta contra o caos e contra as forças reagentes da política maior e das 

sociedades de controle. Neste contexto, Sílvio Gallo pensa no ensino de filosofia, 

também, na perspectiva de uma educação menor, adaptando a noção de minoridade 

deleuzo-guattariana para o campo educativo. Este aporte conceitual nos leva a 

necessidade de analisar a relação do ensino de filosofia com a institucionalidade, com 

a legislação, mas também com os mecanismos de controle da governamentalidade 

que os constituem. No tópico a seguir buscaremos compreender o que significa o 

conceito de educação menor como forma de resistência às sociedades de controle. 

 

1.7 Educação menor e o ensino de filosofia como resistência às sociedades de 
controle 

 

A noção de educação menor foi criada por Sílvio Gallo, em seu exercício 

de formulação de uma educação inspirada no pensamento de Deleuze e Guattari. A 

partir dos conceitos de menor e minoria, maior e maioria, encontrados, por exemplo, 

em Mil Platôs e do conceito de literatura menor apresentado em Kafka: por uma 

literatura menor (1975), Gallo cria no campo educacional as noções de educação 

menor e educação maior. Mas, o que significam tais noções de maior e menor?  

Os conceitos de maior e menor aparecem em Mil Platôs inseridos em uma 

discussão sobre os postulados da linguística na qual Deleuze e Guattari explicam que 

estes conceitos “não qualificam duas línguas, mas dois usos ou funções da língua” 

(DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 53). Trata-se de uma questão política do uso da 

língua. Enquanto há uma língua utilizada majoritariamente e que exerce um domínio 

linguístico, há um devir potencial minoritário que pode surgir nessa mesma língua por 

meio de um exercício criativo e desviante do modelo imposto pelo uso majoritário da 

língua. Os autores defendem que majoritário e minoritário não são noções 



41 

 

consideradas quantitativamente, em termos numéricos, mas devem ser pensadas 

qualitativamente, em termos de relações de poder. 

 

Minoria e maioria não se opõem apenas de uma maneira quantitativa. Maioria 
implica uma constante, de expressão ou de conteúdo, como um metro padrão 
em relação ao qual ela é avaliada. […] A maioria supõe um estado de poder 
e dominação, e não o contrário […]. Uma outra determinação diferente da 
constante seria então considerada como minoritária, por natureza e qualquer 
que seja seu número, isto é, como um subsistema ou como um fora do 
sistema (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 55). 

  

Nesta relação de poder o devir minoritário da língua seria um movimento 

criativo e imanente à própria língua que a subverte. O devir é resistência ao controle 

majoritário e faz a língua devir outra, porém ele não existe em si mesmo, mas em 

relação com a primeira. Logo, a questão é o devir de uma língua na outra, pois, como 

dirão Deleuze e Guattari  

 

As línguas menores não existem em si: existindo apenas em relação a uma 
língua maior, são igualmente investimentos dessa língua para que ela 
devenha, ela mesma menor. Cada um deve encontrar a língua menor, dialeto 
ou antes idioleto, a partir do qual tornará menor a sua própria língua maior 
(DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 54-55) 

  

É preciso também dizer que se a maioria é o padrão constante e a minoria 

é sempre um devir, um desviar do modelo da constante, só existe devir minoritário, e 

este devir é genital, criativo. Dessa forma podemos afirmar que 

 

as minorias são estados que podem ser definidos objetivamente, estados de 
língua, de etnia, de sexo, com suas territorialidades de gueto; mas devem ser 
consideradas também como germes, cristais de devir, que só valem enquanto 
detonadores de movimentos incontroláveis e de desterritorializações da 
média ou da maioria (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 56). 

  

Considerando o exposto sobre os conceitos de menor, minorias e devir 

minoritário na questão da linguagem, podemos questionar: qual a relevância destes 

conceitos na concepção de educação menor e na reflexão acerca do ensino de 

filosofia no nível médio brasileiro? Para Sílvio Gallo as relações entre menor e maior, 

também podem ser utilizadas para pensar as relações de poder que estabelecem os 

objetivos e as estratégias que constituem a educação brasileira e seus modelos de 



42 

 

ensino. Esta análise ele faz principalmente na obra Deleuze & a educação (2003) em 

que distingue as noções de educação maior e menor da seguinte forma: 

 

Uma educação maior é aquela dos planos decenais e das políticas públicas 
de educação […] pensada e produzida pelas cabeças bem-pensantes a 
serviço do poder. […] é aquela instituída e que quer instituir-se, fazer-se 
presente, fazer-se acontecer. A educação maior é aquela dos grandes mapas 
e projetos. 
Uma educação menor é um ato de revolta e de resistência. Revolta contra 
fluxos instituídos, resistência às políticas impostas […]. Sala de aula como 
espaço a partir do qual traçamos nossas estratégias, estabelecemos nossa 
militância, produzindo um presente e um futuro aquém ou para além de 
qualquer política educacional. Uma educação menor é um ato de 
singularização e de militância. (GALLO, 2003, pp. 64-65) 

 

O conceito de educação menor é, também, um agenciamento de outro 

conceito deleuzo-guattariano, o de literatura menor. Na obra Kafka: por uma literatura 

menor de 1975, Deleuze e Guattari exploram a noção de que Kafka teria produzido 

uma literatura menor. De acordo com os autores franceses o fato de o escritor ser um 

judeu tcheco e escrever em alemão teria possibilitado a ele operar um devir minoritário 

na literatura maior, aquela dos grandes escritores. Ele pode produzir então uma 

literatura como expressão de resistência e ponto de fuga. Sílvio Gallo se apropria 

desta ideia para formular a tese de que na educação é possível também pensar em 

um devir minoritário dentro da educação maior.  

Entende-se a educação maior como as grandes políticas, macropolíticas 

educacionais, que definem as políticas pedagógicas de formação profissional, de 

elaboração dos sistemas de ensino e dos currículos, e que se apresentam na forma 

de dispositivos legais como a Lei de Diretrizes e Bases da Educação (LDB – Lei nº 

9394/96), os Parâmetros Curriculares Nacionais (PCN) e demais documentos 

produzidos acerca do ensino de modo geral e do ensino de filosofia em particular. A 

crítica feita aqui às macropolíticas é que elas são instituídas como modelo pelos 

poderes hegemônicos e reproduzem as hierarquias e relações de poder das 

chamadas “sociedades de controle”9. Neste sentido, um ensino na perspectiva de uma 

 
9  No texto Post-Scriptum sobre as sociedades de controle publicado em Conversações (1990), Deleuze afirma 
que as sociedades de controle estão substituindo as sociedades disciplinares ao instaurar novas formas de 
controles contínuos em vez das antigas disciplinas de lugares fechados, o que inclui, por sua vez, o “regime das 
escolas” e a introdução da “empresa” em todos os níveis de escolaridade. 



43 

 

educação menor seria resistência às imposições da educação maior e abriria espaço 

para o pensamento e para a criação, em vez de promover a recognição ou a 

reprodução do mesmo. 

Para elaborar melhor o conceito de educação menor, Gallo desloca para o 

campo da educação as características da literatura menor, elaboradas por Deleuze e 

Guattari no livro sobre Kafka, são elas: desterritorialização da língua, ramificação 

política e valor coletivo. A desterritorialização10 no campo da educação seria feita, nos 

processos educativos, na forma de um questionamento sobre “As políticas, os 

parâmetros, as diretrizes da educação maior [que] estão sempre a nos dizer o que 

ensinar, como ensinar, para quem ensinar, porque ensinar” (GALLO, 2003, p. 65). 

Para o autor, a educação maior é uma máquina de produzir indivíduos em série, sem 

rosto, e portanto, a função de uma educação menor seria impedir o funcionamento da 

máquina, resistir ao seu “modus operandi” e possibilitar uma aprendizagem que crie 

novas possibilidades de aprender e existir. 

A ramificação política estaria na ação do professor se entender como 

“militante” e não como “profeta”. Em outras palavras, estaria nas ações cotidianas dos 

professores de resistir aos modelos macropolíticos da educação maior, construindo 

múltiplas possibilidades de conhecimento e de sociabilidade no presente, nas suas 

práticas cotidianas, em vez de apenas anunciar o porvir e alguma verdade última a 

ser conhecida ou alcançada. Neste sentido, Gallo afirma 

 
10  Conforme Zourabichivili no Vocabulário de Deleuze, os conceitos de território, desterritorialização e 
reterritorialização são relativos., de acordo com o autor o conceito de Território foi “Inspirado antes na etologia do 
que na política, o conceito de território decerto implica o espaço, mas não consiste na delimitação objetiva de um 
lugar geográfico. O valor do território é existencial: ele circunscreve, para cada um, o campo do familiar e do 
vinculante, marca as distâncias em relação a outrem e protege do caos. O investimento íntimo do espaço e do 
tempo implica essa delimitação, inseparavelmente material [...] e afetiva [...]. No Anti-Edipo, o território não se 
distinguia do código, pois era antes de tudo um indício de fixidez e fechamento. Em Mil platôs, essa fixidez não 
exprime mais do que uma relação passiva com o território, e eis por que este último se tornou nessa obra um 
conceito distinto: "marca constituinte de um domínio, de uma permanência", não de um sujeito, o território designa 
as relações de propriedade ou de apropriação, e concomitantemente de distância, em que consiste toda 
identificação subjetiva – ‘um ter mais profundo que o ser’ (MP, 387)”. ZOURABICHVILI, François. O vocabulário de 
Deleuze. Rio de Janeiro, 2004. pp. 23-24; Sobre os conceitos de desterritorialização e reterritorialização, Ada Kroef 
comenta que “As possibilidades de escapar e de criar novas relações e sentidos, rompendo com padrões 
preestabelecidos, caracterizam os movimentos de desterritorializações, as linhas de fuga, através dos processos 
criativos de singularização constituem arranjamentos maquínicos do desejo e coletivos de enunciação, conferindo 
novos sentidos às relações impositivas, aos códigos capitalísticos. Simultaneamente, produzem-se 
reterritorializações, ou seja, reapropriações dos processos desterritorializantes, gerando capturas que investem 
num controle sobre condutas e comportamentos previsíveis com base na equivalência”. KROEF, Ada. Escola como 
polo cultural: Contornos mutantes me fronteiras fixas. Fortaleza: imprensa universitária, 2017.  Neste sentido, em 
conformidade com a autora, para Deleuze e Guattari, desterritorialização e reterritorialização significam 
movimentos da subjetividade. 



44 

 

 

A educação menor é rizomática, segmentada, fragmentária, não está 
preocupada com a construção de nenhuma falsa totalidade. Não interessa à 
educação menor criar modelos, propor caminhos, impor soluções. Não se 
trata de buscar a complexidade de uma suposta unidade perdida. Não se trata 
de buscar a integração dos saberes. Importa fazer rizoma. Viabilizar 
conexões; conexões sempre novas. Fazer rizoma com os alunos, viabilizar 
rizomas entre os alunos, fazer rizomas com projetos de outros professores. 
Manter os projetos abertos: “um rizoma não começa nem conclui, ele se 
encontra sempre no meio, entre as coisas, inter-ser, intermezzo” (GALLO, 
2003, p. 68).  

  

Neste argumento Gallo ressalta o caráter rizomático de uma educação 

menor. O rizoma é uma imagem utilizada para se opor a imagem arborescente do 

conhecimento. É mais uma ferramenta do arsenal deleuzo-guattariano que Sílvio 

Gallo incorpora as suas reflexões para pensar alternativas ao modelo majoritário ou 

macropolítico da educação. Esta imagem ou paradigma arborescente é aquele que 

simboliza o conhecimento como unidade dos saberes compartimentalizados. O autor 

explica que  

 

A metáfora tradicional da estrutura do conhecimento é a arbórea: ele é 
tomado como uma grande árvore, cujas extensas raízes devem estar 
fincadas em solo firme (as premissas verdadeiras), com um tronco sólido que 
se ramifica em galhos e mais galhos, estendendo-se assim pelos mais 
diversos aspectos da realidade. […] 
O tronco da “árvore do saber” seria a própria Filosofia, que originariamente 
reunia em seu seio a totalidade do conhecimento; com o crescimento 
progressivo da “árvore” […] ela começa a desenvolver os galhos das mais 
diversas “especializações” que, embora mantenham suas estreitas ligações 
como o tronco […] apontam para as mais diversas direções, não guardando 
entre si ligações que não sejam o tronco comum, que não seja a ligação 
histórica de sua genealogia. (GALLO, 2003, p. 73) 

  

Nesta concepção arborescente do conhecimento a educação teria como 

tarefa tentar propiciar a visão do saber como uma totalidade, porém a especialização 

dos conhecimentos que foram se distanciando de uma visão global da própria 

realidade e do saber impede este retorno ao uno. A estratégia pedagógica pensada 

na educação maior para vencer o desafio de enfrentar essa especialização do saber 

em disciplinas, que é típica de nosso tempo, teria sido a interdisciplinaridade. 

Entretanto a crítica da interdisciplinaridade observa que tentar unir disciplinas já 

separadas buscando uma unidade perdida, que talvez nunca tenha existido, serve 



45 

 

apenas para afirmar os limites que existem entre os conhecimentos e as diferentes 

disciplinas.  

Sílvio Gallo parte da perspectiva da filosofia francesa contemporânea de 

Deleuze, Guattari que entendem a unidade do saber e da realidade como fabulação, 

e afirmam que o real é composto de multiplicidade e diferenças assim como o saber, 

ou melhor, os saberes. E neste sentido eles criam e escolhem a imagem do rizoma e 

o conceito de transversalidade 11  para enfrentar o problema de uma educação 

disciplinar. A transversalidade seria uma matriz de mobilidade que possibilitaria 

incontáveis e inimagináveis conexões, aproximações e cortes entre os rizomas (Cf. 

Gallo, 2003, p.79). Desta forma não caberia a educação a tarefa de unificar o 

conhecimento fragmentado em disciplinas, mas de buscar fazer conexões entre eles, 

interconexões, intercâmbios que expressem a complexidade da realidade e a 

multiplicidade de conhecimentos que temos a disposição para conferir sentido ao caos. 

Sobre a oposição entre a transversalidade rizomática e a interdisciplinaridade 

arborescente Gallo comenta que 

 

[…] a proposta interdisciplinar, em todos os seus matizes, aponta para uma 
tentativa de globalização, este cânone do neoliberalismo, remetendo ao Uno, 
ao Mesmo, tentando costurar o incosturável de uma fragmentação histórica 
dos saberes. A transversalidade rizomática, por sua vez, aponta para o 
reconhecimento da pulverização, da multiplicização, para atenção às 
diferenças e à diferenciação, construindo possíveis trânsitos pela 
multiplicidade dos saberes, sem procurar integrá-los artificialmente, mas 
estabelecendo policompreensões infinitas. (GALLO, 2003, p. 79)  

  

A terceira característica de uma educação menor seria o valor coletivo, 

definido por Gallo na seguinte ideia: “O educador militante, ao escolher sua atuação 

na escola, estará escolhendo para si e para todos aqueles com os quais trabalhará. 

[…] Na educação menor, não há possibilidade de atos solitários, isolados; toda ação 

implicará muitos indivíduos” (GALLO, 2003, p. 68). Entendemos que o processo 

educativo não se dá isoladamente, mas na multiplicidade do real e de relações onde 

estabelecem conexões, interconexões, trocas, vínculos, recortes entre professores, 

 
11 De acordo com GALLO “A noção de transversalidade foi desenvolvida ainda no princípio dos anos sessenta por 
Félix Guattari, ao tratar das questões ligadas a terapêutica institucional, propondo que ela substituísse a noção de 
transferência. GALLO, Silvio. Deleuze e a Educação. Belo Horizonte: Autêntica, 2003, pp. 78-79. 



46 

 

entre estudantes, entre professores e estudantes, entre escola e comunidade, entre 

ações cotidianas e projetos políticos. Os valores que orientam estas ações e projetos 

em uma sociedade múltipla e diversa devem também relacionar-se com as demandas 

dessa coletividade em suas mais diversas expressões, necessidades, desejos e 

conhecimentos e que nem sempre se organizam em torno de uma finalidade 

homogênea, divergindo e convergindo de acordo com as relações estabelecidas entre 

elas.  

Em uma sociedade em que a política se apresenta como biopolítica, para 

usar um termo foucaultiano, ou como sociedade de controle, retornando a Deleuze e 

Guattari, quer dizer sociedades em que existe por parte dos poderes hegemônicos 

uma série de intervenções e controles reguladores da população e “cuja função mais 

elevada já não é mais matar, mas investir sobre a vida de cima a baixo” (FOUCAULT, 

1988, p. 152), a educação menor se apresenta como possibilidade de resistência à 

reprodução massificada do conhecimento e das subjetividades, recusa ao modelo 

majoritário de pensar e existir. A educação menor constitui-se de devires minoritários, 

multiplicidades rizomáticas do real, produção da diferença. Se na literatura menor 

“Uma obra de literatura menor não fala por si mesma, mas fala por milhares, por toda 

a coletividade  […] pois o um que aí se expressa faz parte do muitos, e só pode ser 

visto como um se for identificado também como parte do todo coletivo” (GALLO, 2003, 

p. 63) em uma educação menor a ação dos professores se constrói em ação conjunta 

com muitos outros, estudantes, outros professores, comunidade e também na busca 

de ideais coletivos de emancipação em relação aos mecanismos de controle da 

sociedade hipermoderna. Sílvio Gallo comenta que “Ao assumir a militância numa 

educação menor, o faço em nome de um projeto coletivo, de um projeto que não tem 

sujeito, de um projeto que não tem fim (tanto no sentido teleológico quanto no sentido 

escatológico)” (GALLO, 2003, p. 69). 

Uma educação menor é, portanto, um projeto coletivo forjado em ações 

cotidianas que se projetam como possibilidades de resistência aos modelos 

totalizantes e massificantes da macropolítica, é militância que produz devires 

minoritários nos quais as multiplicidades do real e do saber aparecem e onde se torna 

possível transitar entre elas, reconhecê-las, reinventar nossas relações com elas, ou 



47 

 

seja, “é uma aposta nas multiplicidades, que rizomaticamente se conectam e 

interconectam, gerando novas multiplicidades” (GALLO, 2003, p. 69). É construção de 

pontos de fuga e produção da diferença. A educação menor se faz no espaço público 

da sala de aula, na escola, em ações micropolíticas e cotidianas, mas seus efeitos 

podem ir além e, talvez, a experiência conceitual que postulamos como o principal 

objetivo das aulas de filosofia semeie no presente micropotencialidades 

transformadoras das macrorelações sociais. 



48 

 

CAPÍTULO 2. A LEGISLAÇÃO E APRENDIZAGEM NO CONTEXTO DO ENSINO 
DE FILOSOFIA COMO CRIAÇÃO DE CONCEITOS. 
 

Neste capítulo, analisaremos a legislação, as orientações e as diretrizes 

vigentes para o ensino de filosofia no Brasil, faremos uma análise das competências 

e habilidades a ser desenvolvidas nas aulas de filosofia de acordo com esses 

documentos e tentaremos indicar consonâncias e dissonâncias destas com a proposta 

de uma metodologia de aulas orientadas pela criação de conceitos. A seguir, 

aprofundaremos a nossa reflexão sobre o conceito de aprendizagem, na medida em 

que não podemos pensar sobre ensino de filosofia sem considerar suas 

reverberações no processo de aprendizagem. Partindo da perspectiva da filosofia da 

diferença, temos que a relação entre ensino e aprendizagem não é de 

continuidade/linearidade, mas uma relação de abertura de possibilidades e de 

encontro com o signo. 

  

2.1 Em que realidade nos inserimos? Competências e habilidades no ensino de 
filosofia. 
 

O ensino de filosofia no Brasil está organizado com base em alguns 

documentos legais que orientam sobre as finalidades, as competências e habilidades 

que devem ser desenvolvidas e os valores relevantes no campo da educação básica. 

Consequentemente tais documentos versam sobre o ensino filosofia no contexto da 

educação formal. Os documentos que abordaremos neste tópico são: a Lei de 

Diretrizes e Bases da Educação, LDB – Lei 9394/96 e alterações; os Parâmetros 

Curriculares Nacionais – PCN (1999). Simultaneamente, a partir de tais documentos, 

apontaremos as possíveis aproximações e distanciamentos entre a norma e a 

perspectiva teórica que adotamos como referencial nesta pesquisa, ou seja, a filosofia 

da diferença de Deleuze e Guattari e o ensino de filosofia como experiência de criação 

conceitual, materializado no modelo das oficinas de conceitos proposto por Silvio 

Gallo e discutido no primeiro capítulo.  

  



49 

 

2.1.1 O ensino de filosofia e a Lei de Diretrizes e Bases – LDB – Lei 9394/96 
 

Seguindo a abordagem proposta no parágrafo anterior, iniciamos com a 

análise da principal Lei a respeito da educação no Brasil: a Lei de Diretrizes e Bases 

da Educação Nacional – LDB – Lei nº. 9394 de 1996. A Lei de Diretrizes e Bases 

estabelece como finalidade da educação brasileira no Art. 2º. “[...] o pleno 

desenvolvimento do educando, seu preparo para o exercício da cidadania e sua 

qualificação para o trabalho” e tem como princípio de organização a articulação dos 

entes federados com distribuição de responsabilidades sobre o ensino, de acordo com 

o Art. 8º.: “A União, os Estados, o Distrito Federal e os Municípios organizarão, em 

regime de colaboração, os respectivos sistemas de ensino”. Nesta organização os 

Estados estão incumbidos de “[...] oferecer, com prioridade, o ensino médio a todos 

que o demandarem [...]” de acordo com o Art. 10º., inciso VI. E deste modo, o ensino 

de filosofia estaria, sobretudo,  a cargo dos Estados que ficaram encarregados do 

Ensino Médio como prioridade, e era nesta etapa da educação básica que o ensino 

de filosofia estava inserido no currículo de acordo com o Art. 36º., inciso IV que definia 

como uma das diretrizes do Ensino Médio o “domínio dos conhecimentos de Filosofia 

e de Sociologia necessários ao exercício da cidadania”.   

Vale destacar que o ensino de filosofia nem sempre esteve incluído no 

currículo nacional em nossa história recente, visto que no período da ditatura civil-

militar, o ensino de filosofia foi retirado da base curricular devido o projeto de 

formalização do ensino tecnicista. A reinclusão da filosofia no currículo nacional 

ocorreu após, somente, após a redemocratização e veio recoberta de uma importância 

que podemos atribuir ao contexto histórico e aos argumentos que circulavam em torno 

de sua exclusão e da necessidade de seu retorno à educação básica. Entre os 

argumentos que se colocavam a favor do ensino filosofia falava-se de seu caráter de 

pensamento crítico, interdisciplinar e reflexivo ferramentas consideradas necessárias 

para a retomada da cidadania.  No texto intitulado Ensino de filosofia: avaliação e 

materiais didáticos (2010), Gallo critica tais argumentos a favor da reinserção da 

filosofia no currículo da educação básica, pois, de acordo com ele 

 



50 

 

[...] a justificação para o ensino da filosofia confere a esta disciplina um papel 
que não é e não pode ser exclusivo dela. Isto é, se desejamos uma educação 
que forme a criticidade dos jovens, a filosofia pode ser um dos elementos 
desta formação, mas certamente não é e não pode ser o único. A criticidade 
não é exclusiva da filosofia e não pode ser creditada exclusivamente a ela. 
ou as demais disciplinas também são formadoras da consciência crítica ou 
esta formação é impossível. E o mesmo raciocínio é válido para a 
interdisciplinaridade. (GALLO, 2010, p.160) 

 

Contudo, foi a partir deste argumento de ser conhecimento necessário ao 

exercício da cidadania que a filosofia foi reinserida no currículo, mas ainda não como 

disciplina obrigatória. Esta concepção estava de acordo com o Art. 35º. da Lei de 

Diretrizes e Bases, que dispõe como finalidades do ensino médio “a preparação 

básica para o trabalho e a cidadania do educando, para continuar aprendendo” no 

inciso II e “o aprimoramento do educando, incluindo a formação ética e o 

desenvolvimento da autonomia intelectual e do pensamento crítico” no inciso III.   

Silvio Gallo problematiza esta diretriz a partir de uma ideia simples e 

coerente com a perspectiva filosófica que orienta esta pesquisa e sua proposta 

metodológica de ensino de filosofia. Segundo o pensador, tal diretriz não contempla a 

filosofia em sua especificidade, isto é, enquanto criação de conceitos. Ao contrário 

disto, ele entende que a filosofia foi instrumentalizada para uma finalidade exterior a 

ela mesma e que excede suas possibilidades. Neste sentido Gallo, partindo de uma 

concepção deleuzo-guattariana de filosofia,  comenta que a necessidade desta no 

currículo de uma educação plena reside em sua especificidade enquanto modo de 

ideação que cria conceitos e sua ausência acarretaria prejuízo à educação dos jovens 

estudantes  na medida em que a “ausência da filosofia nos currículos significa o não 

contato dos estudantes com essa importante construção humana, que é o conceito. 

Isso, sim, a filosofia pode oferecer. E apenas ela pode oferecer” (GALLO, 2010, p. 162) 

Portanto, para Gallo, garantir e justificar a presença da filosofia, da ciência 

e da arte no currículo a partir de suas próprias especificidades dentro do campo dos 

saberes torna-se imperativo, mesmo no sentido atribuído à educação em suas 

disposições e documentos oficiais, pois “se procuramos um processo educativo como 

formação humana, minimamente precisamos garantir a todos os estudantes o acesso 

a estas três instâncias de produção de saberes sobre o mundo” (GALLO, 2010, p. 

162).  



51 

 

Em 2008, contudo, o Art. 36º. da LDB foi alterado modificando o lugar da 

filosofia no currículo. Neste ano a obrigatoriedade das disciplinas de filosofia e 

sociologia foi incluída pela Lei nº 11.684 de 2008, que alterava o Art. 36º, inciso IV da 

Lei de Diretrizes e Bases que a partir de então explicitava: “serão incluídas a Filosofia 

e a Sociologia como disciplinas obrigatórias em todas as séries do ensino médio”. Até 

então, por estar vinculada apenas as finalidades de formação cidadã bastante 

genéricas, expostas anteriormente, a filosofia não estava oficializada como disciplina, 

sendo conferido a ela apenas um caráter transdisciplinar ou interdisciplinar. A filosofia 

e Sociologia, nesse caso, poderiam aparecer como disciplinas geralmente em apenas 

um dos anos do ensino médio. Atualmente, com a Reforma do Ensino Médio, proposta 

em 2016 e levada a cabo por meio da Medida Provisória nº. 746 de 2016 e legitimada 

através da Lei nº. 13.415 de 2017 retirou-se do texto da LDB a obrigatoriedade da 

filosofia enquanto disciplina obrigatória no currículo e sua presença no currículo do 

ensino médio foi novamente alterada. De acordo com a alteração do Art. 35º. que 

dispõe sobre “direitos e objetivos de aprendizagem do ensino médio” temos que “A 

Base Nacional Comum Curricular referente ao ensino médio incluirá obrigatoriamente 

estudos e práticas de educação física, arte, sociologia e filosofia”, Art. 35º., § 2º 12. 

 

2.1.2 O ensino de filosofia e o ensino por competências e habilidades nos 
Parâmetros Curriculares Nacionais. 

 

Outro documento que orienta sobre o ensino de filosofia são os Parâmetros 

Curriculares Nacionais – PCN – (1999). Os PCN mantêm o tom a respeito da 

relevância da filosofia como fomentadora de criticidade e formação para a cidadania 

existente na Lei de Diretrizes e Bases da Educação. O diferencial deste documento 

 
12 Neste sentido, com a reforma do ensino médio legitimada pela Lei nº.  13.415 de 2017 a filosofia e a sociologia 
anteriormente dispostas como disciplinas obrigatórias por lei, correm o risco de tornar-se, novamente, disciplinas 
não obrigatórias e apenas de caráter transdisciplinar ou interdisciplinar, tendo seu espaço na escola cada vez mais 
reduzido como atividade ou até mesmo diluído em projetos que não necessariamente contarão com profissionais 
habilitados em filosofia. Acreditamos que tal situação possa fragilizar muito as possibilidades de produzir atividades 
ou projetos de caráter especificamente filosófico, correndo-se o risco de haver uma dissolução da filosofia dentro 
das demais disciplinas da grande área das ciências humanas e uma preocupação cada vez menor com sua 
especificidade e complementaridade em relação as artes e as ciências, tendo como consequência um 
esvaziamento de sentido e limitação de suas potencialidades como experiência do pensamento. 
 
 



52 

 

se encontra na orientação em torno de um conjunto de competências e habilidades 

que devem ser trabalhadas durante todo o ensino médio nas disciplinas em geral e na 

disciplina de filosofia em particular, de modo a proporcionar o um aprendizado efetivo 

durante o ensino básico. Nos termos apresentados nos Parâmetros Curriculares 

Nacionais são consideradas competências e habilidades referentes a disciplina de 

filosofia: 

 

Ler textos filosóficos de modo significativo. 
Ler, de modo filosófico, textos de diferentes estruturas e registros. 
Elaborar por escrito o que foi apropriado de modo reflexivo. 
Debater, tomando posição, defendendo-a argumentativamente e mudando de 
posição face a argumentos mais consistentes. 
Articular conhecimentos filosóficos e diferentes conteúdos e modos 
discursivos nas Ciências Naturais e Humanas, nas Artes e em outras 
produções culturais. 
“Contextualizar conhecimentos filosóficos, tanto no plano de sua origem 
específica, quanto em outros planos: o pessoal-biográfico; o entorno sócio-
político, histórico e cultural; o horizonte da sociedade científico-tecnológica.   
(BRASIL, 1999. p. 125). 

 

Destacamos que os PCN ao discutir como as competências e habilidades 

devem ser desenvolvidas na área das ciências humanas apresentam a reconstrução 

e transposição do conhecimento a situações novas como finalidade da aprendizagem 

por competências. Acreditamos que, em certo sentido, podemos aproximar com 

ressalvas este argumento da ideia de (re)criar conceitos numa perspectiva ativa do 

ensino de filosofia proposta por Gallo. Ressalte-se que os PCN alertam para o fato de 

que o foco nas competências e habilidades não elimina os conteúdos, o que, por sua 

vez, também inviabilizaria qualquer possibilidade de trabalhar a criação de conceitos. 

De acordo com os Parâmetros Curriculares Nacionais, as competências  

 

apenas norteiam a seleção dos conteúdos, para que o professor tenha 
presente que o que importa na educação básica não é a quantidade de 
informações, mas a capacidade de lidar com elas, através de processos que 
impliquem sua apropriação e comunicação, e, principalmente, sua produção 
ou reconstrução, a fim de que sejam transpostas a situações novas.   
Somente quando se dá essa apropriação e transposição de conhecimentos 
para novas situações é que se pode dizer que houve aprendizado. Do 
contrário, o que se dá é um simplório mecanismo de memorização, através 
do qual os fatos, mas não as idéias (sic), circulam de uma folha de papel a 
outra, do livro didático para o caderno e do caderno para a prova, caindo em 
esquecimento no dia seguinte, por não encontrarem ressonância nem 
fazerem sentido para quem lê, fala, ouve ou escreve. (BRASIL, 1999, p. 11) 



53 

 

 

Pensamos que uma possibilidade no sentido de ressignificar a 

argumentação dos PCN sobre a necessidade dos conteúdos e a finalidade da 

reconstrução do conhecimento como finalidade do processo de aprendizagem seria, 

talvez, “distorcer” sua interpretação e sugerir uma aproximação com a noção de 

conceitos filosóficos, que são também criados e “sendo criados, não são jamais  

criados do nada” (DELEUZE; GUATTARI, 2012, p. 26). Logo, faz-se fundamental para 

que haja a aprendizagem o contato com estes conceitos e um espaço-tempo 

apropriado para conhecer os conceitos já existentes, experimentá-los, recriá-los ou 

descartá-los, pois os conceitos são criados a partir de outros conceitos e problemas 

com os quais se relacionam e coexistem em um plano de imanência. E a aula de 

filosofia teria como finalidade possibilitar esta experimentação do pensamento 

conceitual. Neste sentido, é preciso entender que para Deleuze e Guattari o conceito  

 

sempre tem uma história, embora a história se desdobre em zigue-zague, 
embora cruze talvez outros problemas ou outros planos diferentes. Num 
conceito, há, no mais das vezes, pedaços ou componentes vindos de outros 
conceitos, que respondiam a outros problemas e supunham outros planos. 
[...] por outro lado, um conceito possui um devir que concerne, desta vez, a 
sua relação com conceitos situados no mesmo plano (DELEUZE, GUATTARI, 
1992, p. 26). 

 

No entanto, ainda que seja possível realizar uma torção da concepção de 

competências e habilidades em uma aproximação entre os PCNs e um ensino ativo 

de filosofia com foco na criação de conceitos, não podemos ignorar que há uma 

distinção entre os propósitos de  ambas: os PCN tem com finalidade uma educação 

voltada para o exercício da cidadania e para formação profissional através da 

construção de uma identidade adequada aos poderes instituídos socialmente, ou seja, 

a (re)produção de um tipo de sujeito útil à lógica do Estado, uma subjetividade 

capitalística. De acordo com Kroef no livro Escola como polo cultural: contornos 

mutantes em fronteiras fixas (2017), a subjetividade capitalística é um dos modos de 

subjetivação que tem como finalidade a reprodução da lógica do capital, nas palavras 

da autora 

 



54 

 

Esta subjetividade, a capitalística investe na sujeição pelo controle do signo 
através da produção de sentidos (modelos). Estereótipos são produzidos de 
forma semelhante às linhas de montagens e incorporados nas existências 
particulares, modelando comportamentos, distribuindo as pessoas em 
identidades já conhecidas, padronizando ações pelas representações. Este é 
um processo de homogeneização onde as diferenças são absorvidas e 
distribuídas em identidades, idades, sexos, etnias com comportamentos 
preestabelecidos e previsíveis. (KROEF, 2017, p. 45) 

 

Por outro lado, e em oposição a estratégia identitária, um ensino ativo de 

filosofia teria como orientação possibilitar a criação singular de conceitos, “a filosofia 

como uma lógica das multiplicidades” (DELEUZE, 1992a, p.188), de microresistências 

ao instituído como modelo maior, produção de devires minoritários. Sobre a oposição 

minorias e maiorias, na entrevista intitulada Controle e devir que compõe as 

Conversações (1992a) Deleuze diz: 

 

As minorias e as maiorias não se distinguem pelo número. Uma minoria pode 
ser mais numerosa que uma maioria. O que define a maioria é um modelo ao 
qual é preciso estar conforme: por exemplo, o europeu médio adulto macho 
habitante das cidades... Ao passo que uma minoria não tem modelo, é um 
devir, um processo. Pode-se dizer que a maioria não é ninguém. Todo mundo, 
sob um ou outro aspecto, está tomado por um devir minoritário que o 
arrastaria por caminhos desconhecidos caso consentisse seguí-lo (DELEUZE, 
1992a, p. 218). 

 

 Deste modo, se pensamos nessa “aproximação” é apenas no sentido de 

encontrar um argumento, mesmo que frágil, que produza uma fresta, uma rachadura 

pela qual a filosofia possa se instalar/ocupar esse espaço da educação formal 

construída em volta desse aparato pedagógico-legal que são os documentos oficiais. 

Porém, não podemos nos aproximar demais sob o perigo de instrumentalizar a 

filosofia, ou sermos cooptados pelos aparelhos de Estado enquanto tentamos 

constituir a filosofia como máquina de guerra. Kroef aponta as diferenças entre os 

conceitos de máquinas de guerra e de máquinas de Estado, e sua relação de oposição 

 

As máquinas de guerra e as máquinas de Estado produzem espaços 
diferentes: [...] Enquanto a máquina de guerra, tenta construir o espaço liso 
sobre as linhas de fuga, os aparelhos de estado instauram o espaço estriado 
da coerção. O espaço é estriado por muros, cercados, e caminhos entre os 
cercados. O espaço nômade é liso, marcado apenas por traços que se 
apagam e se deslocam com o trajeto. A variação, a polivacidade, a 
diversidade de direções é um traço essencial dos espaços lisos. O espaço 



55 

 

estriado é, ao mesmo tempo, limitado e limitante nas suas partes, às quais 
são atribuídas direções constantes, divisíveis por fronteiras. 
Uma das tarefas fundamentais do estado é estriar o espaço liso, vencer o 
nomadismo, controlar as migrações. [...] 
A máquina de guerra é um arranjamento que se constrói sobre linhas de fuga. 
(KROEF, 2017, pp. 54-55, grifo do autor) 

 

Isto não significa dizer, porém, que a filosofia não esteja envolvida com os 

conceitos e finalidades propostas pelos documentos legais, como a criticidade, a 

interdisciplinaridade e a cidadania. O ensino de filosofia pode trabalhar com estes 

critérios, desde que não seja essa a única justificativa para sua presença no currículo, 

nem a definição de sua especificidade, afinal na medida que estas características são 

amplas e genéricas elas podem ser compartilhadas por outras disciplinas. Por outro 

lado, ao estar inserida no contexto da educação formal, há certa imposição para se 

atender estes critérios. Em artigo intitulado Em torno da especificidade da filosofia: 

uma leitura das Orientações Curriculares Nacionais de filosofia para o Ensino Médio 

(2010), Márcio Danelon escreve sobre uma orientação macropolítica que define 

valores éticos para o ensino de filosofia no Brasil no contexto de sua institucionalidade.   

A partir de documentos que versam sobre sua orientação e diretrizes curriculares ele 

diz 

 

Ora, na medida em que a LDB aponta a necessidade de conhecimentos de 
filosofia para o exercício da cidadania, ou define a filosofia como disciplina 
obrigatória, o ensino de filosofia não está descolado desses documentos 
normativos, como uma ilha. Como ela está no aparato escolar na forma de 
uma disciplina, a filosofia responde também a esses documentos oficiais que 
regulam e organizam a educação nacional. [...] Isso procede porque os 
documentos não são neutros e desinteressados. Pelo contrário, postulam 
valores de interesse do legislador, estando a filosofia, como disciplina, 
inserida nesses discursos. (DANELON, 2010.  p. 199) 

 

Entender e construir um ensino de filosofia no nível médio através da 

criação conceitual está no sentido distinto de uma política maior, ou macropolítica, tem 

a ver com a construção de espaços lisos, mesmo habitando o espaço estriado. É um 

ensino-máquina-de-guerra (guerra no sentido de uma política prolongada por outros 

meios) que funciona mais como um tipo de resistência, como uma micropolítica. Então 

a questão do ensino de filosofia dentro da institucionalidade apresenta-se como 

problemática, tendo por um lado que atender as demandas de ordem macropolítica e 



56 

 

de reprodução da subjetividade capitalística e por outro promover a possibilidade de 

encontrar ou criar rupturas e linhas de fuga que produzam novos sentidos e escapem 

a ordem regida por esta lógica da representação, constituindo-se em tentativas de 

resistência e devir minoritário, uma educação menor13. 

Neste sentido, pensamos que talvez seja possível realizar pequenas 

torções dos conceitos de modo a traçar linhas de fuga e resistência mesmo dentro 

destas limitações. Por exemplo, fazer da ideia de uma formação ética algo diferente 

de uma formação moral, ou deslocar o ideal de autonomia intelectual para a 

concepção de criação de conceitos, e ainda, fazer do pensamento crítico um 

movimento no sentido de um pensar contra os mecanismos da sociedade de controle 

e crítica do Estado parecem horizontes possíveis de se trabalhar a partir da ótica da 

filosofia da diferença, resistir dentro do aparelho de Estado como máquina de guerra.  

Propomos em nossas atividades, por exemplo, a problematização da 

questão da banalidade do mal em Hannah Arendt, da desobediência civil em Thoreau 

na perspectiva que estes problemas fariam contraponto a outros problemas como o 

da a justiça em Platão, virtude em Aristóteles, da obrigação moral em Kant no sentido 

de produzirem questionamentos acerca de uma ligação necessária entre ética com a 

obediência ou e a da lei como se fossem valores universalizados, atemporais ou 

desprovidos de humanização, ou seja, transcendentes. Dentro de nossas limitações, 

buscamos problematizar e investigar conceitos diversos no tocante ao tema da ética 

e dos valores a fim de evitar um direcionamento monopolizado por valores normativos 

e sempre transcendentes, buscamos possibilitar o encontro com signos, constituir 

nossos problemas, experimentar e criar conceitos distintos e em diferentes 

perspectivas. Mas, após tudo isto, caberia uma inquietação central, como se dá ao 

final a aprendizagem a partir das aulas de filosofia como criação de conceitos? Neste 

sentido o próximo subtópico apresentará algumas reflexões sobre o conceito de 

aprendizagem. 

  

 
13 Sobre o conceito de educação menor ver o Capítulo 1 – A oficina de conceitos e seus referenciais teóricos, 
sessão 1.7 Educação menor e o ensino de filosofia como resistência as sociedades de controle. 



57 

 

2.2 Aprendizagem e o ensino de filosofia. 
 

Como esta pesquisa discute sobre ensino de filosofia, faz-se também 

necessário a abordagem do conceito de aprendizagem. Afinal, como pensar a questão 

da aprendizagem a partir de uma perspectiva da filosofia da diferença de Deleuze e 

Guattari? Neste contexto surgem questões da seguinte ordem: Como se aprende 

filosofia? O aprendizado é imediato ou mediato? Aprende-se na sala de aula ou fora 

dela? Quem está envolvido no processo? Qual a importância das partes envolvidas? 

De antemão, é necessário demarcar que Deleuze e Guattari não trataram 

sistematicamente em suas obras da questão da educação, do ensino e da 

aprendizagem. Então o que fazer? Seguindo o exemplo de autores como 

ZOURABICHVILI (2016), MARINHO (2014), GRISOTTO (2012), BIANCO (2002), 

GALLO (2006) e outros, buscaremos em fragmentos dispersos nas obras destes dois 

filósofos e nas leituras possíveis destes fragmentos os sentidos do conceito de 

aprendizagem interessantes a esta pesquisa. 

 

2.2.1 Aprendizagem para Deleuze e Guattari: o encontro com o signo. 
 

Na concepção filosófica da filosofia da diferença, a aprendizagem está 

vinculada ao encontro com os signos, consistindo em um acontecimento singular e 

em uma sensibilidade interessada relativa a este encontro. Zourabichvili na sua obra 

Deleuze: uma filosofia do acontecimento, explica que “Encontro é o nome de uma 

relação absolutamente exterior na qual o pensamento entra em conexão com aquilo 

que não depende dele” (Zourabichvili, 2016, p. 52). O autor também comenta, a partir 

da filosofia deleuziana que  

 

[...] pensar está numa conexão fundamental com o afeto. Não se pensa sem 
ser sensível a algo, a signos, a isto mais que aquilo, contrariamente à opinião, 
assaz propalada em filosofia, segundo a qual há tão pouco compromisso 
entre paixão e pensamento (compreendido como razão) quanto entre 
violência e discurso.” (ZOURABICHVILLI, 2016, p. 70). 

 

Em outro trecho Zourabichvili continua a comentar sobre o pensamento afetado 

pelo signo, ele diz que  



58 

 

 

“Um encontro é um afeto, ou dito de outro modo, um signo que põe em 
comunicação os pontos de vista e os torna sensíveis enquanto pontos de 
vista. O signo força o pensamento, conecta-o com novas forças. Enquanto 
pensa, o pensamento está afetado [...]” (ZOURABICHVILI, 2016, p.71) 

 

Desta relação de afetação ou de sensibilidade do pensamento pelos signos, 

podemos entender a oposição da filosofia da diferença em relação ao que Deleuze 

chama de imagem dogmática do pensamento. A imagem dogmática pensamento está 

vinculada a ideia que pensamos e aprendemos porque há uma disposição natural do 

pensamento e uma ligação necessária deste com a verdade do mundo, reconhecível 

por meio da submissão ao critério de identidade, previamente estabelecido pelo 

pensamento racional como condição de pensar o mundo exterior a ele. Zourabichvili 

comenta que “A imagem dogmática deriva da interiorização da conexão filosofia-fora 

ou filosofia-necessidade. Ela exprime: 1) na crença num pensamento natural; 2) no 

modelo geral da recognição; 3) na pretensão ao fundamento” (ZOURABICHVILI, 2016, 

p. 39). 

A esta imagem do pensamento, Deleuze opõe uma outra concepção que 

chamou de Pensamento sem imagem, que não supõe um liame natural entre 

pensamento e verdade e, sendo assim, defende a ideia que o pensamento é algo 

forçado, pois como dirá o próprio Deleuze “Há sempre a violência de um signo que 

nos força a buscar, que nos rouba  a paz... A verdade nunca é o produto de uma boa 

vontade prévia, mas o resultado de uma violência no pensamento [...]”, ou seja, o 

choque do pensamento com o fora desencadeia os mais imprevisíveis efeitos, e neste 

sentido podemos dizer que “O pensador é inicialmente um paciente; é arrombado por 

um signo que coloca em perigo a coerência ou o horizonte relativo de pensamento no 

qual até então ele se movia”(ZOURABICHVILLI, 2016, p.51). Portanto, temos que o 

pensamento depende de uma lógica do fora, e não de uma capacidade e vontade 

natural ao pensamento.  

No caso da filosofia, e do seu ensino, por exemplo, a relação entre aprendiz 

e signos pode se estabelecer a partir de um encontro afetivo com conceitos filosóficos 

já existentes ou com elementos não-filosóficos, como aqueles da ciência e da arte, 

culminando na criação de novos conceitos. Sendo complementares e não 



59 

 

hierarquizáveis entre si, as três caóides14 do pensamento operam entre si diferentes 

tipos de interferências: intrínsecas, extrínsecas e ilocalizáveis (Cf. DELEUZE; 

GUATTARI, 2012, pp.255-256). A interferências ilocalizáveis são aquelas que colocam 

cada disciplina em relação com um negativo o que para eles tem um valor importante 

pois.  

 

Não se trata de dizer somente que a arte deve nos formar, nos despertar, nos 
ensinar a sentir, nós que não somos artistas – e a filosofia ensinar-nos a 
conceber, e a ciência a conhecer. Tais pedagogias só são possíveis, se cada 
uma das disciplinas, por sua conta, está numa relação essencial com o Não 
que a ela concerne. [...] A filosofia precisa de uma não-filosofia que a 
compreenda, ela precisa de uma compreensão não filosófica, como a arte 
precisa da não-arte e a ciência da não-ciência. Elas não precisam de seu 
negativo como começo, nem como fim no qual seriam chamadas a 
desaparecer realizando-se, mas em cada instante de seu devir ou de seu 
desenvolvimento. (DELEZE; GUATTARI, 1992, p. 256) 

 

Complementarmente Deleuze na entrevista intitulada Sobre a Filosofia, 

explica que seus anos como professor haviam lhe dado entendimento que 

 

[...] a filosofia tinha necessidade, não só de uma compreensão filosófica, por 
conceitos, mas de uma compreensão não filosófica, a que opera por 
perceptos e afectos. Ambas são necessárias. A filosofia está numa relação 
essencial e positiva com a não-filosofia: ela se dirige diretamente aos não 
filósofos” (DELEUZE, 1992a, p. 178). 

 

O ensino pode ser mediado por um professor, como é o caso nas escolas 

e universidades, mas independente disso, a aprendizagem nunca ocorre como uma 

transmissão direta de conhecimento. O professor é entendido como personagem que 

media ou apresenta as condições de possibilidade para que haja este encontro do 

aprendiz com os signos. A partir deste encontro constitui-se um 

agenciamento/arranjamento15  dos elementos filosóficos ou não filosóficos em um 

novo conceito resultante de uma experiencia singular na qual o estudante reinventa 

 
14 “Numa palavra, o caos tem três filhas segundo o plano que o recorta são as Caóides, a arte, a ciência e a filosofia, 
como formas do pensamento ou da criação. Chamam-se de caóides as realidades produzidas em planos que 
recortam o caos”. DELEUZE, G.; GUATTARI, F. O que é a filosofia? Rio de janeiro: Ed. 34,1992, p. 245) 
15 KROEF (2017) explica em nota: “Sobre a expressão agenciamento: do francês, agencement tem sido traduzida 
para o português como agenciamento. Porém, a versão mais próxima da ideia de agencement, apontada por 
Deleuze e Guattari, é arranjamento, na acepção de arrumação, distribuição, disposição, composição”, In: KROEF, 
A. Escola como polo cultural: Contornos mutantes em fronteiras fixas. Fortaleza: Imprensa Universitária, 2017. 
p.45. 



60 

 

os conceitos  num efeito bumerangue que o professor não tem controle, pois ao 

encontra-se com o signo, reverberam outros encontros, deslocamentos, 

agenciamentos de tal modo que há a produção de um novo conceito 

No artigo intitulado Pensar a pedagogia com Deleuze e Guattari: amizade 

na perspectiva do aprender (2006), Cardoso Jr. comenta a respeito dessa relação 

pedagógica na perspectiva deleuziana com base na entrevista do filósofo francês 

intitulada de o Abdecedário de Deleuze. Cardoso Jr. argumenta que 

 

Os problemas da relação pedagógica, aqueles que conduzem o aprendizado 
e não o senso comum, somente retornam, se retornam, como bumerangues. 
Como estes, surgem totalmente deslocados do contexto em que foram 
gerados. Após descrever sua parábola, o bumerangue já não mais responde 
às condições de seu lançamento (a sala de aula). Ele obedece, isso sim, a 
um trajeto intensivo que afeta campos e situações não previstos inicialmente, 
isto é, o conteúdo que o professor ensina faz um contorno por paisagens não 
visitadas, por mundos desconhecidos para a escola. As questões de uma aula, 
somente na condição de sofrerem um tal deslocamento parabólico, retornam 
à sala de aula (CARDOSO JR., 2006, p. 40) 

 

Isto justifica-se de um lado pela argumentação deleuziana de que a 

discussão é uma atividade que não condiz com os filósofos, porque, como o próprio 

Deleuze afirma na entrevista Sobre a filosofia publicada nas Conversações (1992a) 

“já se tem bastante dificuldade em compreender qual o problema que cada um coloca 

e como o coloca, sendo preciso apenas enriquecê-lo, variar suas condições, 

acrescentar, ajustar, sem jamais discutir” (DELEUZE, 1992a, p. 178). Em O que é a 

filosofia?  (1992) Deleuze e Guattari afirmam ainda: “As discussões, o mínimo que se 

pode dizer é que elas não fariam avançar o trabalho, já que os interlocutores nunca 

falam da mesma coisa. [...] Não estamos nunca sobre o mesmo plano”. (DELEUZE; 

GUATTARI, 1992, p. 37). Deste modo, durante a aula o professor precisa possibilitar 

aos estudantes encontros com os signos que mobilizam e sensibilizam o aprendiz. 

Por este motivo buscamos na intervenção prática desta pesquisa realizar atividades 

diversas que pudessem sensibilizar o pensamento dos estudantes em função dos 

temas discutidos: música, vídeos, dinâmicas, leitura, debate, seminários foram os 

meios utilizados para  mobilizar o pensamento e assim traçar o  plano de imanência, 

colocar os problemas e (re)criar os conceitos.  



61 

 

Pensando com Deleuze, consideramos que o tracejamento do plano de 

imanência, nos possibilita estar dentro do problema, constituí-lo, construí-lo, vivenciá-

lo e nos faz aprender, no sentido de que o aprender se constitui o próprio movimento 

de resolver o problema, de buscar busca de horizontes e possibilidades, de uma “a 

aprendizagem do lado do rato no labirinto ou do prisioneiro da caverna em busca de 

saídas (Cf. GALLO, 2002, p. 47). A aprendizagem nas aulas de filosofia está no 

processo de experenciar o problema e tentar equacioná-lo para além da reprodução, 

na criação dos estudantes de suas próprias versões ou “sub-versões”16 do mundo. 

Durante as aulas da intervenção prática desta pesquisa, por exemplo, tentamos, trata-

se sempre de tentativas, que os estudantes (re) construíssem o problema da ética na 

medida em que surgiam questões como: O que é a ética? Como podemos ter 

comportamentos éticos? Para que isto seria necessário?  Em que situações se 

aplicaria? Quais valores consideramos ao tomar decisões sobre nossas ações? Não 

considerar nenhum? Como a ética influencia a vida das pessoas em sociedade? 

Como isto influencia a vida pessoal de cada um? Um comportamento ético afeta a 

relação com os outros? Teria a ética relação com a consciência? Por que as pessoas 

falam tanto sobre ética, mas nem sempre agem de acordo com o que falam? Há uma 

ligação entre ser ético e o cumprimento necessário da lei? Que ferramentas os 

filósofos nos oferecem para pensar sobre ética?  

Deste modo, na perspectiva do pensamento sem imagem, de um ensino 

inspirado na filosofia da diferença como tentativa de (re)criar conceitos que 

equacionem os problemas, procedemos nas aulas por “construtivismo”. De acordo 

com C. Marinho: “Deleuze afirma que a filosofia é um construtivismo que tem dois 

aspectos complementares, mas diversos: criação de conceitos e tracejamento de um 

plano de imanência” (MARINHO, 2014, p.237). A partir desta concepção, podemos 

entender que a criação conceitual, o tracejamento do plano e o surgimento de 

 
16 Conforme Renata Aspis e Sílvio Gallo, “Imaginamos ser possível um ensino de filosofia para jovens que seja 
uma arma de produção de suas próprias versões do mundo, ou seja, de sub-versões. Um ensino que se dê de 
maneira tal que leve ao desenvolvimento de uma disciplina filosófica no pensamento. Além da forma de pensar da 
ciência, para a qual treinamos tão bem os jovens, além da lógica do mercado, suas seduções, o marketing, para 
além das tradições e senso comum, apresentar aos jovens a oportunidade de ensaiarem uma outra forma de 
pensar: a filosófica. [...] Que os faça sentir que cada um deles pode ser uma máquina de criação de versões, as 
suas próprias versões, e saber que a submissão não é a única saída. [...] Tal ação educativa dentro da escola será 
ela também uma subversão da versão maior praticada nas escolas.  ASPIS, Renata Lima; GALLO, Silvio. Ensinar 
filosofia: um livro para professores. São Paulo: Atta Mídia e Educação, 2009, p. 15. 



62 

 

problemas são simultâneos, pois um só existe em relação aos outros. Sobre esta 

relação entre o plano de imanência e os conceitos, Gallo comenta: 

 

Os conceitos são criados a partir de problemas, colocados sobre um plano 
de imanência. Esse plano é o próprio solo dos conceitos e, portanto, da 
filosofia, e é traçado pelo filósofo tendo como elementos o tempo e o lugar 
em que vive, suas leituras, suas afinidades e desavenças. É nesse plano que 
surgem os problemas, e são os problemas que movem a produção conceitual. 
Cada filósofo ou traça seu próprio plano, ou então escolhe transitar por um 
plano já traçado [...] (GALLO, 2012, p.63) 

 

2.2.2 Aprendizagem em filosofia: entre ensinar o que não se sabe e aprender o 
que interessa. 

 

Em função do exposto anteriormente, o recurso à história da filosofia 

também constitui ferramenta importante do processo de ensino e de aprendizagem da 

filosofia. No texto intitulado A filosofia e seu ensino: conceito e transversalidade (2006), 

Gallo afirma a este respeito que “a história da filosofia, mais do que o inventário 

cronológico das soluções, é como que um arsenal, um repositório dos conceitos 

criados, que podem ou não servir como ferramentas, instrumentos para nosso próprio 

pensamento” (GALLO, 2006, p. 24), mas ele também alerta que  na aula de filosofia 

como oficina de conceitos faz-se uso da história da filosofia como referencial para se 

(re)criar conceitos e não como conteúdo a ser transmitido como modo de treinamento 

em competências e habilidades filosóficas. É sobretudo no momento didático da 

investigação que fazemos uso da história da filosofia, e isto se faz na medida em que 

 

A partir do problema vivido, podemos investigar na história da filosofia 
conceitos criados para equacionar esse problema ou problemas próximos a 
ele. E testar esses conceitos em relação a nosso problema, saber se eles nos 
servem ou não, se precisam ser adaptados, recriados, ou se podem ser 
descartados. Por fim, o momento da experiência filosófica de pensamento 
propriamente dita: o equacionamento do problema através de um conceito, 
seja ele um conceito apropriado de um filósofo, um conceito recriado ou um 
conceito realmente novo, criado com originalidade (GALLO, 2006, p. 26) 

  

Ainda de acordo com Gallo (2006), deve-se considerar que a história da 

filosofia mesmo tomada como referencial sempre é revisitada de forma interessada a 

fim de que os conceitos e planos de outros filósofos e outros períodos possam ser 



63 

 

úteis na equalização do problema em questão na aula ou na investigação em curso. 

Deste modo, podemos compreender o papel do professor de filosofia como agente 

que emite signos e que possibilita a experiência com os conceitos, por meio da 

sensibilização, da problematização e da investigação tomando como referencial uma 

imersão interessada na história da filosofia. Diversamente, em seu artigo intitulado 

Filosofia da diferença: apontamento em torno da aprendizagem do pensamento em 

filosofia (2012), Américo Grisotto alerta para o fato que 

 

embora se ensine filosofia, é somente por meio de um processo de 
envolvimento, experimentação etc., entre o aprendiz e o pensamento, que a 
aprendizagem filosófica pode ocorrer. Ensinar é sempre possível, mas a 
aprendizagem, por ser intransferível, só acontece se o aprendiz tomar o que 
se ensina para si; e, neste aspecto, o que foi ensinado já se torna outra coisa. 
Trata-se de uma relação vital com o pensamento, forjada numa solidão 
povoada por encontros, para usar uma expressão de Deleuze, cabendo 
somente ao aprendiz tirar-lhe proveito e o que lhe é de direito: reinventar a 
sua forma de pensar.  (GRISOTTO, 2012, p.179-198.) 

 

Giuseppe Bianco em seu texto intitulado Gilles Deleuze educador: sobre a 

pedagogia do conceito (2002) afirma que na concepção deleuziana “pensa-se sempre 

au milieu, no meio de alguma coisa, por causa de alguma coisa que força o pensador 

a pensar. Essa "alguma coisa" pode ser um acontecimento, uma pessoa, um texto, 

um encontro qualquer que provoca uma distorção (sic) e uma desorientação dos 

sentidos” (BIANCO, 2002, p. 188) que desencadeia um processo criativo. Logo, nesta 

concepção da filosofia da diferença, ou do pensamento sem imagem, não há busca 

por uma essência,  identidade ou representação, semelhança com o modelo, “a 

gênese do pensamento não deve ser obrigada a remontar a um suposto ato voluntário 

de fundação que elimina os pressupostos para iniciar do zero” (BIANCO, 2002, p. 188).  

Em outras palavras na concepção da filosofia da diferença, o ensino de filosofia 

é possível, sempre é, mas a aprendizagem em filosofia depende muito mais do 

encontro interessado do aprendiz com o signo. Deleuze afirma que 

 

Aprender diz respeito essencialmente aos signos. Os signos são objeto de 
um aprendizado temporal, não de um saber abstrato. Aprender é, de início, 
considerar uma matéria, um objeto, um ser, como se emitissem signos a 
serem decifrados, interpretados. [...] Alguém só se torna marceneiro 
tornando-se sensível aos signos da madeira, e médico tornando-se sensível 
aos signos da doença. A vocação é sempre uma predestinação com relação 



64 

 

a signos. Tudo que nos ensina alguma coisa emite signos, todo ato de 
aprender é uma interpretação de signos ou de hieróglifos. (DELEUZE, 1987, 
p. 4) (Apud. BIANCO, 2002, p. 189)  

 

Por estes motivos o pensamento da diferença, de Deleuze não estabelece 

um método que garanta a aprendizagem do conceito, por que “Não há método para 

encontrar tesouros nem para aprender, mas um violento adestramento, uma cultura 

ou paidéia que percorre inteiramente todo indivíduo” (DELEUZE, 2006a, pp 237-238- 

apud. GALLO, 2012, p. 47) e Gallo ao comentar sobre o assunto aponta que “Pode 

até haver métodos para ensinar [...], mas não há métodos para aprender. O método é 

uma máquina de controle, mas a aprendizagem está para além de qualquer controle” 

(GALLO, 2012, p.47). Entretanto, se a filosofia da diferença se opõe a ideia de método, 

Deleuze recorre a concepção nietzschiana de cultura como inspiração, pois neste 

contexto e de acordo com Bianco  

 

[...] a noção de método -que pressupõe a boa vontade do pensador e a sua 
determinação para eliminar todo obstáculo na obtenção da verdade - é 
substituída pela de "cultura". Na acepção nietzschiana, a cultura consiste em 
uma "educação" que vai de encontro ao Fora e à produção de novidade: o 
seu objetivo é o de favorecer o encontro com as forças que impulsionam as 
faculdades a ultrapassarem seus limites, impulsionando o pensamento a 
superar o seu estado natural de torpor. (BIANCO, 2002, p. 188-189) 

 

Ainda sobre a questão da “aprendizibilidade”17 da filosofia, Gallo  explica 

que “o processo do filosofar é análogo ao processo da aprendizagem: o hiato entre o 

saber e o não -saber; phylo-sophya, movimento do não saber à sabedoria, sem nunca 

atingir esta última, mas jamais retornando ao primeiro” (GALLO, 2012, 47), inspirado 

obviamente em Deleuze que afirma “Aprender vem a ser tão-somente o intermediário 

entre não-saber e saber, a passagem viva de um ao outro” (DELEUZE, 1988, p. 271). 

Assim, a aprendizagem do conceito, ou aprendizagem em filosofia, entendida como 

criação conceitual se configura como processo em andamento, é movimento, 

deslocamento do pensamento, devir, tentativa de fazer multiplicidade e diferença, é 

criação e não reprodução do já pensado. Entretanto, a função criativa da filosofia não 

acontece sem ser mediada pelos conceitos criados anteriormente pelos filósofos, na 

 
17 Gallo cria e utiliza este neologismo em Metodologia do Ensino de Filosofia: uma didática para o ensino médio 
(2012). 



65 

 

medida que é no fluxo ocasionando pelo choque entre pensador/aprendiz com os 

signos que se promovem deslocamentos, aproximações, agenciamentos que 

produzem novos conceitos e planos, ou, reorganizam os já existentes a fim de se 

equacionar os próprios problemas. Neste contexto, Zourabichvili corrobora com 

seguinte argumento: “Ora, pensar não é saber e nem ignorar, mas procurar, e só se 

procura quando já se encontrou o mínimo envolvido – signo – que leva o pensamento 

a um movimento de busca” (ZOURABICHVILI, 2016, p. 87). 

No contexto de investigação do significado da aprendizagem como 

encontro com os signos, em Deleuze é famoso o recurso ao ensino de natação para 

exemplificar o que Deleuze entende por aprendizagem. Nesta situação o filósofo 

explica que um aprendiz de nadador não apende a nadar tentando reproduzir os 

movimentos que o professor ensina na areia, nem se assemelhando ao movimento 

das ondas no mar, mas é o encontro dele com os signos do movimento das ondas que 

irrompe um aprendizado na prática, pois  

 

O movimento do nadador não se assemelha ao movimento da onda; e, 
precisamente, os movimentos do professor de natação, movimentos que 
reproduzimos na areia, nada são em relação aos movimentos da onda, 
movimentos que só aprendemos a prever quando os apreendemos 
praticamente como signos. Eis porque é tão difícil dizer como alguém aprende: 
há uma familiaridade prática, inata ou adquirida, com os signos, que faz de 
toda educação alguma coisa amorosa, mas também mortal (Deleuze, 1988, 
p. 54). 

 

Desse modo, reafirma-se que a aprendizagem não corresponde a um 

movimento de repetição do Mesmo, mas consiste em um movimento de reprodução 

da Diferença mobilizada pelo encontro interessado com os signos com os quais ainda 

não havíamos conectado e não por uma busca de identidade ou semelhança com o 

modelo. Cristiane Marinho comenta a respeito que 

 

para Deleuze, aprender não é mimetizar de forma harmônica e ordeira, mas se 
apropriar de signos de coisas que nos interessem, pois somos movidos pelo 
interesse, pelo interessante, pelo notável e que nos mobiliza a ação. A 
aprendizagem é uma violência que nos tira da tranquilidade em que nos 
encontrávamos quando desconhecíamos aqueles signos que passam a nos 
interessar. Na aprendizagem, a diferença ocorre, então, quando repetimos de 
forma nova os signos que nos chegam. Na aprendizagem, portanto, há morte 



66 

 

na medida em que não repetimos o Mesmo e sim o Outro, o dessemelhante, o 
Diferente. (MARINHO, 2014, p. 249) 

 

Deste modo, podemos considerar que nesta perspectiva o critério mais 

interessante de avaliação da aprendizagem é a observação do processo de 

construção do pensamento, na medida em que “Os processos são devires, e estes 

não se julgam pelo resultado que os findaria, mas pela qualidade dos seus cursos e 

pela potência de sua continuação [...]” (DELEUZE, 1992 conversações, 187). Neste 

sentido, o ensino e a aprendizagem de filosofia são movidos pelo interesse pelos 

movimentos que se realiza para se recriar os conceitos, pelos percursos, 

atravessamentos, aproximações, rupturas entre conceitos, pelos os problemas que se 

põe e se enfrentam, pelos conceitos que se avizinham, ou, pelos planos que se 

ocupam e sobre os quais se desloca, que levam Gallo a  afirmar contundentemente 

que “[...] o procedimento, o percurso é sempre mais importante do que o ponto de 

chegada. Aprender filosofia, assim, só pode ser o aprendizado do próprio exercício do 

filosofar” (GALLO, 2012, 48).  

Se o professor não é do mestre detentor de todo conhecimento que explica 

o modelo a ser copiado e reproduzido e o aprendiz não é aquele que apenas copia e 

reproduz sempre o mesmo que lhe foi ensinado, a aprendizagem depende de outra 

relação entre professor e aprendiz. Podemos dizer que  a aprendizagem para Deleuze 

ocorre num duplo movimento, do professor que emite signos e do aluno é sensibilizado 

pelos signos, ao mesmo tempo este processo não se enquadra como repetição do 

Mesmo, ou simples reprodução, pois “Na aprendizagem, a diferença ocorre, então, 

quando repetimos de forma nova os signos que nos chegam. Na aprendizagem, 

portanto, há morte na medida em que não repetimos o Mesmo e sim o Outro, o 

dessemelhante, o Diferente” (MARINHO, 2014, p. 249).  

O aprendiz não aprende fazendo como o professor, ou apenas sendo 

conduzido por uma interrogação com resposta já colocada previamente pelo mestre18, 

mas ao entrar em contato com o signo o aluno aprende fazendo com o professor, 

 
18 Zourabichvili diz que Deleuze elabora uma teoria do problema e denuncia o procedimento interrogativo como 
falso processo de aprendizagem, pois na medida em que fazemos uma pergunta e pressupomos uma resposta 
preexistente de direito em um céu teórico-ontológico retornamos ao nível do postulado da recognição. 
ZOURABICHVILI, F. Deleuze: uma filosofia do acontecimento. São Paulo: ed. 34, 2016 pp.56-57. 



67 

 

tornando-se capaz de criar o conceito a partir do contato com o signo e de um ponto 

de vista singular. Nas palavras de Deleuze “Nada aprendemos com aquele que nos 

diz: faça como eu. Nossos únicos mestres são aqueles que nos dizem ‘faça comigo’ 

e que, em vez de nos propor gestos a serem reproduzidos, sabem emitir signos a 

serem desenvolvidos no heterogêneo” (DELEUZE, 1988, pp. 54). Sobre a relação 

professor-aluno no ensino de filosofia Gallo comenta que 

 

O professor de filosofia, então, é aquele que faz a mediação de uma primeira 
relação com a filosofia, que instaura um novo começo, para então sair de 
cena e deixar que os alunos sigam suas próprias trilhas. Sem Sócrates, 
Platão não teria se iniciado em filosofia; mas sem o desaparecimento (a morte) 
de Sócrates, Platão não teria feito o movimento de um novo começo, 
produzindo, ele mesmo, filosofia. o professor de filosofia é aquele 
personagem que, a um só tempo, sabe e ignora; com isso, não explica, mas 
media a relação dos alunos com os conceitos, saindo de cena em seguida 
para que a relação com os conceitos seja feita por cada um e por todos. 
(GALLO, 2010, p. 164) 

 

Porém, para que esta relação professor-aluno seja produtiva, faz-se 

necessário que haja um tempo para que o aluno processe aquilo que foi apresentado 

pelo professor durante a aula, e assim realize ele mesmo a experiência do 

pensamento. É neste sentido que Deleuze também comenta que as melhores 

perguntas são aquelas feitas na aula seguinte quando já houve tempo para realizar 

esse movimento singular da aprendizagem. Importante, também, ressaltar que as 

perguntas feitas posteriormente são também interessantes porque não produzem 

discussão, discussões são feitas de opiniões e em especial porque os alunos ainda 

não foram expostos aos signos em sua totalidade naquela ocasião, acabam por levar 

a necessidade do consenso forçado ou falso sobre o problema. A partir de comentários 

de Deleuze na entrevista conhecida como Abecedário de Deleuze, Cardoso Jr. 

comenta as impressões do filósofo da diferença, 

 

Uma aula, pensa Deleuze, por melhor que seja preparada e por mais que 
envolva treinamento, somente produz ínfimos e imprevisíveis momentos de 
inspiração. E esses pequenos momentos produtivos não geram no aluno 
reações imediatas. É de um outro tipo de alegria que fala Deleuze. O 
momento da aula é aquele que injeta no aluno vacúolos de silêncio, de não 
resposta. É nessa lacuna da aparente passividade que os verdadeiros 
problemas se afirmam. Esses não aparecem no calor da hora, pois sua 
apresentação requer um timing próprio. (CARDOSO JR., 2006, p. 40) 



68 

 

 

Uma referência interessante para se pensar em alternativas de como compor 

uma pedagogia do conceito e da diferença é aquela apresentada por Jacques 

Rancière na obra O mestre ignorante19, este mestre só ensina aquilo que  não sabe e 

deste modo deixa seus estudantes-aprendizes livres para aprender por si mesmos 

aquilo que despertar seu interesse, o que parece paradoxal se pensarmos numa ótica 

da representação e dos métodos pedagógicos mais conservadores. Contudo parece 

que a possibilidade em aberto do mestre ignorante constitui experiencia interessante 

ao considerar um ensino de filosofia inspirado na filosofia da diferença, como dirá 

Deleuze “Dá-se um curso sobre aquilo que se busca e não sobre aquilo que se sabe”. 

Se não há métodos para aprender, se o professor é apenas meio para o movimento 

do aprendiz entre o não saber e o saber, entre o encontro forçado com o signo e os 

processos de criação (de planos, do problema, de conceitos) ensinar o que não se 

sabe consiste em não ceder à tentação da lógica da reprodução, de estabelecer um 

modelo e um critério transcendente a ser alcançado, é insistir na experimentação do 

pensamento e em seu caráter imprevisível, é entender o pensamento como 

possibilidade e não capacidade natural, é devir minoritário, é insistir na criação como 

resistência (re-existência), produção de sub-versões, criação de outros mundos por 

vir. 

  

 
19 Na obra de Jacques Rancière intitulada O mestre ignorante, ele apresenta história de um professor que mesmo 
sem conhecer uma determinada língua estrangeira deve ensinar esta língua a uma turma de estudantes. Porém 
ele não o faz através do ensino convencional, transmissão direta de conteúdos, até porque não poderia, mas 
fazendo um gesto que possibilita o contato de seus estudantes com a língua ele os ensina mesmo ignorante, ele 
os ensina na medida que proporciona a eles uma certa emancipação intelectual. Rancière critica a lógica da 
desigualdade do pensamento, um tipo de professor explicador e um ensino embrutecedor. Para ele o mestre 
ignorante aprende e faz aprender na medida que não se coloca acima dos estudantes, ou os faz dependentes dele 
par aprender, mas em sua ignorância torna-se suporte da decisão de aprender do aluno. 



69 

 

CAPÍTULO 3. RELATO DE EXPERIÊNCIA: A OFICINA DE CONCEITO NA PRÁTICA  
 

 Neste capítulo apresentaremos as inspirações metodológicas e a 

estrutura das atividades desenvolvidas na intervenção prática. A seguir faremos o 

relato de experiência das atividades realizadas em sala de aula inspiradas no 

referencial teórico discutido nos capítulos anteriores, na legislação e construídas a 

partir da metodologia das oficinas de conceitos proposta por Silvio Gallo. O relato de 

experiência está dividido por aulas que ao total foram seis, seguida da análise das 

produções textuais e encerrando com a análise dos questionários aplicados ao final 

das atividades com a turma participante. 

 

3.1 Metodologias e estrutura da intervenção prática 
  

Inicialmente neste capítulo comentaremos sobre as inspirações metodológicas 

da pesquisa, em seguida faremos o relato de experiência da intervenção prática e 

comentários a respeito das atividades e questionários. Neste sentido, a priori, como o 

objetivo principal era experimentar, descrever e analisar aulas voltadas para o ensino 

de filosofia no ensino médio a partir da metodologia das oficinas de conceitos, 

proposta por Silvio Gallo, consideramos que a presente pesquisa assumia um caráter 

interventivo e descritivo com base na pesquisa-ação, definida por Thiollent como  

 

um tipo de pesquisa social com base empírica que é concebida e realizada 
em estreita associação com uma ação ou com a resolução de um problema 
coletivo e no qual os pesquisadores e os participantes representativos da 
situação ou do problema estão envolvidos de modo cooperativo ou 
participativo (THIOLLENT, 1986, p. 14).  

 

Por outro lado, consideramos interessante e pertinente a pista do método da 

cartografia que a caracteriza como “método de pesquisa-intervenção” na medida em 

que  

 

a intervenção sempre se realiza por um mergulho na experiência que agencia 
sujeito e objeto, teoria e prática, num mesmo plano de produção ou de 
coemergência – o que podemos designar como plano da experiência.  A 
cartografia como método de pesquisa é o traçado desse plano da experiencia, 
acompanhando os efeitos (sobre o objeto, o pesquisador e a produção do 



70 

 

conhecimento) do próprio percurso da investigação. (PASSOS; KASTRUP; 
ESCOSSIA, 2015, p. 17) 

 

O método da cartografia, que por sua vez, tem como referência o pensamento 

de Deleuze e Guattari não tem como pretensão fazer um decalque da realidade, ou 

representa-la, ele não opera por unificação mas “ convoca a uma decisão 

metodológica ,ou melhor, a uma atitude (ethos da pesquisa) que tem como sentido o 

‘acompanhamento de percursos, implicação em processos de produção, conexão de 

redes ou rizomas’ ” (PASSOS; KASTRUP; ESCOSSIA, 2015, p. 17). 

Assumindo elementos das duas metodologias prosseguimos a pesquisa no 

sentido de produzir, acompanhar e analisar o processo de ensino de filosofia no 

modelo da oficina de conceitos em um campo onde o pesquisador e os participantes 

estão diretamente implicados.  

A aplicação da metodologia das oficinas de conceito em sala de aula pelo 

pesquisador e teve como público alvo uma turma composta por 31 alunos de primeiro 

ano do ensino médio regular, na Escola de Ensino Fundamental e Médio Professora 

Maria Margarida de Castro Almeida20, localizada a Av. Contorno Sul, 960, Conjunto 

Esperança, Fortaleza – CE). Neste sentido, num primeiro momento, trata-se de relatar 

descritivamente o planejamento e a realização das atividades desenvolvidas em sala 

de aula com os estudantes.  

Ressaltamos que o projeto de pesquisa foi antecipadamente apresentado 

ao diretor da escola onde ocorreu a intervenção através de uma Carta de 

Apresentação e este, por sua vez, assinou o documento de Autorização institucional 

à realização de projeto de pesquisa. Em seguida os estudantes foram apresentados 

a pesquisa e convidados a participar da mesma. Foram entregues aos pais e/ou 

responsáveis pelos menores os Termos de Consentimento Livre e Esclarecido (TCLE) 

e aos estudantes os Termos de Assentimento Livre e Esclarecido (TALE) a fim de 

esclarecer os objetivos, alertar dos riscos e firmar o compromisso da pesquisa com o 

sigilo das informações, bem como o respeito as determinações do Conselho de Ética 

 
20  Atualmente a escola mudou de nomenclatura passando a se chamar Escola de Ensino em Tempo Integral 
Professora Maria Margarida de Castro Almeida, ressaltamos que quando foi realizada a intervenção prática na 
escola as turmas possuíam apenas regime de tempo parcial não havendo qualquer relação da turma selecionada 
com o regime e a pedagogia de escolas de tempo integral. 



71 

 

da Universidade Federal do Ceará. O projeto também foi submetido à análise na 

Plataforma Brasil e aprovado.  

As atividades ocorreram entre os meses de novembro e dezembro do ano 

letivo de 2018, correspondendo a 4ª etapa do ano letivo em curso. Foram planejadas 

e ministradas 06 aulas no total21. As aulas foram ministradas em horário regular da 

turma, no turno diurno, com duração de uma hora-aula, ou cinquenta minutos, cada. 

As atividades foram planejadas a partir do modelo das oficinas de conceitos propostas 

por Silvio Gallo, e, portanto, divididas nos quatro momentos didáticos sugeridos pelo 

autor, a saber: sensibilização, problematização, investigação, conceituação. Com 

base em tais momentos, as aulas foram desenvolvidas em torno da temática ética, de 

acordo com o planejamento anual previsto para o ano de 2018 e de acordo com os 

documentos oficiais que dão as diretrizes curriculares do ensino de Filosofia a nível 

federal e estadual. 

Ao final das atividades, foi proposto aos estudantes a produção de dois 

materiais para fins de avaliação que deveriam ter como  referência o tema geral e/ou 

os temas específicos trabalhados durante as aulas: uma produção textual, dissertação 

filosófica a ser realizada de individualmente e a outra atividade uma produção livre a 

ser apresentada em um seminário ao final do curso, podendo ser realizada em grupo. 

Foi orientado que esta atividade em grupo poderia ser realizada a partir de diversos 

modos de expressão, podendo ser um produto cênico, audiovisual, performático, 

musical, plástico ou outro de modo que apresentasse, expresse e/ou dialogasse com 

os conceitos filosóficos trabalhados em sala de aula durante aquele período. A 

atividade em grupo foi pensada como possibilidade de explorar diversos modos de 

expressão, as inteligências múltiplas e a construção coletiva de conhecimentos como 

exercício de socialização22 dos conceitos trabalhados durante as aulas de filosofia.  

Ao final do processo das aulas os estudantes responderam um questionário 

semiestruturado específico e planejado pelo pesquisador 23  Os objetivos do 

 
21 Considerando que a carga horária da disciplina de filosofia nas escolas da rede estadual do Ceará é de apenas 
uma hora-aula, exceções a parte, as atividades planejadas e realizadas neste projeto ocorreram no decorrer de 
seis semanas durante o ano letivo de 2018. 
22 A socialização de conceitos é uma proposta de COSTEKI e ALMEIDA em artigo já citado no cap. I como atividade 
a ser acrescentada como um dos momentos da aula de filosofia. 
23 O modelo do questionário aplicado nesta pesquisa segue em anexo ao final do texto. 



72 

 

questionário eram analisar qualitativamente como os estudantes: a) interpretavam a 

experiência da metodologia aplicada nas aulas, b) como autoavaliavam sua 

participação, interesse e aprendizados durante o processo, c) qual a relevância da 

disciplina de filosofia no seu processo de aprendizagem.  

A primeira parte do questionário buscava identificar o perfil do público-alvo, 

estudantes participantes da pesquisa através de dados referentes à idade, 

sexo/gênero e informações relativas à vida escolar e contato prévio com a filosofia 

partindo do entendimento que o processo de ensino-aprendizagem também deve 

considerar com que público se trabalha a fim de traçar estratégias que alcancem este 

público.  

Na segunda parte do questionário foram realizadas perguntas referentes à 

metodologia aplicada e as percepções dos estudantes relativas a mesma, por 

exemplo: identificação dos momentos didáticos nas aulas e os impactos destes 

momentos no processo de aprendizagem, identificação de interesses e dificuldades 

no manuseio dos conceitos e na (re)criação do pensamento conceitual filosófico.  

Na terceira parte do questionário intitulada “Olhar do aluno” seis questões 

abertas foram propostas de modo que os estudantes pudessem se expressar mais 

livremente e comentassem suas impressões individuais de como foi o processo das 

aulas pra eles, o que os sensibilizou a produzir o seus trabalhos e se esta experiência 

foi capaz ou não de modificar sua relação com a disciplina de filosofia e o pensamento 

filosófico.  

 

3.2 Mais perguntas que respostas: relato de experiência da oficina de conceitos 
em sala de aula 
 

Neste tópico faremos o relato de experiência a partir do trabalho realizado 

em sala de aula com a turma apresentada anteriormente. Os subtópicos apresentarão 

as atividades desenvolvidas em cada aula e sua articulação com os momentos 

didáticos da proposta da oficina de conceitos. Na última aula comentaremos os 

trabalhos produzidos pelos estudantes como resultado do processo de (re) criação 

conceitual. 

 



73 

 

3.2.1 Aula 01: quais as diferenças entre humanos e robôs? 
 

Iniciamos a primeira aula com a música “admirável chip novo” de Pitty. A 

música traz um eu lírico que questiona sua própria forma de existência na medida em 

que não sabe se é orgânico/humano ou máquina, mas sente-se “programado” a seguir 

determinadas ordens. A letra diz: 

 
Pane no sistema, alguém me desconfigurou 
Aonde estão meus olhos de robô? 
Eu não sabia, eu não tinha percebido 
Eu sempre achei que era vivo 
Parafuso e fluído em lugar de articulação 
Até achava que aqui batia um coração 
Nada é orgânico, é tudo programado 
E eu achando que tinha me libertado 
Mas lá vem eles novamente e eu sei o que vão fazer 
Reinstalar o sistema 
Pense, fale, compre, beba 
Leia, vote, não se esqueça 
Use, seja, ouça, diga 
Tenha, more, gaste e viva. 
 
(Pitty, Deck Disc, 2003). 

 

A partir da interpretação da música fizemos abriu-se um debate entre 

semelhanças e diferenças entre ser humano e máquina/robô. Para além da 

composição física, o que faria de um distinto do outro, ou ainda, o que poderia 

aproximá-los? Logo foram surgindo as primeiras respostas, “os robôs não pensam, os 

seres humanos pensam”, outros refutaram “os robôs são inteligentes sim”, outros 

afirmavam “não, os robôs apenas seguem ordens”. Levantamos as seguintes 

questões: Se os robôs possuem inteligência, de que tipo seria? Igual à inteligência 

dos seres humanos? Como os robôs reagem em situações de tomar decisões ou ao 

receber ordens? São capazes de realizar escolhas ou apenas obedecem ao comando? 

E os seres humanos como reagem? Como humanos realizam escolhas? Baseados 

em que? Como o ser humano define seu comportamento em cada situação da vida? 

Quais valores os interessa ao tomar decisões? Logo surgiram no debate ideias como 

bem, mal, certo, errado, permitido, proibido consciência, liberdade, responsabilidade, 

religião, deus, livre arbítrio. 



74 

 

Fizemos breve leitura do livro didático adotado na escola 24  que 

apresentava na introdução do capítulo intitulado “O que são os valores? A reflexão 

sobre o ser humano” uma proposta de debate a respeito da questão da inteligência 

artificial. O texto falava das três leis da robótica de Asimov, conhecido autor de livros 

de ficção científica, que imagina e discute questões da interação entre homens e 

máquinas e suas possíveis implicações. No seu mundo ficcional Asimov imagina um 

mundo onde máquinas dotadas de inteligência precisam de leis que norteiem seu 

comportamento. São elas: 

 

1º lei: um robô não pode ferir um ser humano [...]. 2º lei: um robô deve 
obedecer às ordens que lhe sejam dadas por seres humanos, exceto nos 
casos em que tais ordens contrariem a primeira lei. 3º lei: um robô deve 
proteger a sua própria existência, desde que tal proteção não entre em 
conflito com a primeira e a segunda leis (ASIMOV, 1969). 

 

A partir daí, questionamentos surgiram ou foram propostos: Por que um 

robô deveria seguir aquelas ordens? Ele poderia desobedecê-las? Por que as ordens 

valorizavam mais a vida humana que a existência dos robôs? Quem haveria dado 

aquelas ordens? O que isto significava em termos de ética? O ser humano também 

seguiria regras como os robôs de Asimov? Teria isto a ver com ética? O que seria ética 

para além da situação com a inteligência artificial? Haveria alguma ligação com a ética 

tanto falada em jornais? Por que se falava tanto em ética quando se noticia questões 

sobre políticos, por exemplo? Teria a ética relação com o fenômeno da corrução? E 

com nosso cotidiano teria relação? Ao final, como tarefa de casa solicitamos que os 

estudantes pesquisassem os significados que encontrassem sobre o termo ética, em 

dicionários, na internet, em livros, notícias e pensassem sobre as questões que 

havíamos colocado naquele primeiro momento. Na primeira aula permanecemos entre 

os momentos da sensibilização e problematização. 

  

 
24 MELANI, Ricardo. Diálogo: primeiros estudos em filosofia. São Paulo: Moderna, 2016. 



75 

 

3.2.2 Aula 02: Como decidimos o que é certo ou errado? 
 

Nesta aula partimos da ideia de que o momento didático privilegiado seria 

o da investigação. O tema escolhido para aula foi a ética na filosofia antiga. O objetivo 

era investigar o significado de ética a partir das concepções de Sócrates sobre as 

virtudes e o homem. De início a pergunta que fizemos aos estudantes foi o que haviam 

encontrado em suas pesquisas sobre o conceito de ética, apenas mencionada na aula 

anterior. Lemos uma conceituação bem geral obtida no próprio livro didático sobre o 

conceito de ética: “Ética é o campo de reflexão sobre a prática, nossas ações e o que 

as motiva, e sobre os valores que orientam nosso comportamento: o que é bom ou 

ruim, bem ou mal, justo ou injusto etc” (MELANI, 2016, p.52). A partir dessa conversa 

inicial e da conceituação, fizemos os seguintes questionamentos: quando nos 

deparamos com questões éticas no cotidiano? Como resolvê-los? Ou seja, como 

decidimos as nossas ações em cada situação? Como avaliamos o que é importante?  

Com a temática: dilemas éticos e morais, fizemos então uma dinâmica que 

pode ser interpretada como um novo momento de sensibilização e problematização. 

Separamos a turma em grupos de quatro ou cinco pessoas e distribuímos para cada 

grupo uma situação em que eles teriam que fazer duas coisas: a) discutir sobre a 

situação e chegar num acordo sobre que atitude teriam se vivenciassem tal situação; 

b)Estabelecer as motivações que os fariam tomar aquela atitude, explicar por que o 

fariam. Ao final, todos os grupos apresentariam a situação, a decisão do grupo e suas 

motivações. As situações envolviam decisões que ponderavam entres vida e morte; 

mentir por um amigo ou dizer a verdade independente das consequências, esperar 

pela justiça ou planejar uma vingança, ser egoísta ou altruísta, obedecer a uma lei ou 

ajudar alguém em desacordo com a lei, etc. Os grupos se engajaram bastante na 

discussão e ao final apresentaram seus argumentos. Contudo, nem sempre chegaram 

ao consenso, o que permitiu abrir também espaço para aqueles que discordavam da 

posição tomada pela maioria do grupo expusessem suas ideias. Na dinâmica proposta, 

observou-se que o consenso nem sempre foi possível, pois valores, ideias e culturas, 

pontos de vista diferentes estavam em jogo. Nesta aula uma das equipes apresentou 

uma esquete em que encenava a seguinte situação problema: um policial deveria 

decidir se torturaria ou não um suspeito para obter informações sobre um crime em 



76 

 

andamento, a fim de saber se agir de modo violento se justificaria no intuito de ajudar 

alguém, ou seja, os fins justificam os meios? 

A seguir, iniciamos a investigação do pensamento socrático, a partir da 

leitura de textos do livro didático. O capítulo estudado apresentava trecho dos diálogos 

platônicos A defesa de Sócrates e A República e abordavam os seguintes conceitos: 

o cuidado da alma, virtude, justiça e moralidade socrática. Como atividade de casa os 

estudantes deveriam reler os textos e pensar que problemas filosóficos estavam 

presentes neles. 

 

3.2.3 Aula 03:Que valores mobilizam nossos comportamentos? 
 

Nesta aula retomamos a aula a partir da investigação dos conceitos ligados 

à ética na filosofia clássica grega iniciados na aula anterior coma leitura dos trechos 

de Platão. As perguntas que nortearam a aula foram: O que é o ser humano? Como 

fazer para viver bem? Quais valores são importantes considerar a fim de tomar 

decisões éticas? A partir da leitura livro didático apresentou-se as algumas ideias: 

primeiro a moralidade socrática, ou seja, a ideia de que para Sócrates o ser humano 

deve cuidar sobretudo da alma, da verdade e da razão. Viver bem é ser virtuoso, mas 

para praticar as virtudes é preciso conhecê-las. Em seguida, a desconstrução feita por 

Sócrates da definição de justiça do sofista Trasímaco presente no trecho de A 

República. 

A outra perspectiva apresentada foi a de Aristóteles onde as ideias 

apresentadas foram: a ética como a busca do bem, e saber prático; além do conceito 

de mediania aristotélica, que propõe agir com moderação, nem por falta nem por 

excesso o que caracterizaria os vícios, pois a virtude é um hábito e se aprende por 

repetição. Ao final, como atividade domiciliar propusemos a leitura e interpretação do 

texto de Platão sobre o mito do anel de Giges e o conceito de Justiça extraída do 

diálogo A República e disponível no final do capítulo do livro didático. 

  



77 

 

3.2.4 Aula 04: O comportamento ético é uma obrigação?  
 

Nesta aula seguimos no momento didático da investigação dos conceitos 

de ética. Iniciamos fazendo a leitura em grupo do texto de Platão sobre o mito do anel 

de Giges e o conceito de justiça. Debatemos sobre os conceitos de justiça, injustiça, 

bem e mal, natureza humana e convenção. Debatemos, também, sobre a importância 

da consciência como elemento que orienta nossa orientação ético-moral. 

Na segunda parte da aula, distribuímos aos estudantes outros dois textos 

para ser lidos e debatidos em grupos menores e depois ter suas impressões 

socializadas com a turma toda. Os textos eram comentários e pequenos fragmentos 

da filosofia de Aristóteles sobre os conceitos de meio termo, vício e virtude, bem 

comum e eudaimonia; o outro texto era sobre a ética deontológica de Immanuel Kant 

e os conceitos de imperativo categórico, de esclarecimento, dever ético universal e 

homem como fim em si mesmo.  

Cada um dos grupos recebeu um dos textos devendo ler, estudá-lo e 

apresentar o que havia compreendido aos demais no final da aula de forma resumida. 

Nesta atividade podemos apontar talvez um pequeno exercício de recriação filosófica, 

pois a partir do que foi aprendido na leitura dos textos os estudantes reelaboraram as 

ideias a fim de explicá-las aos demais. Embora pareça uma atividade só de 

reprodução dos textos, a leitura interessada e mobilizada por diferentes experiências 

acaba gerando chaves de interpretação diferentes em grupos que trabalharam o 

mesmo texto, nem que seja a postura de um que concorda com as ideias do autor e 

o outro que discorda. Cumprimos a atividade e, ao final, comentamos sobre os 

conceitos dos filósofos esclarecendo dúvidas. 

 

3.2.5 Aula 05: Será que nascemos bons ou maus? 
 

Nesta aula investigamos a questão da natureza humana. Será que 

nascemos bons ou maus? Ou ambos? Ou nenhuma das alternativas? O que teriam a 

dizer os filósofos sobre a possibilidade de uma natureza humana predeterminada ou 

propensa a um tipo de comportamento ou outro? A aula iniciou com a sensibilização 

através da exibição de dois vídeos, em que crianças eram colocadas em situações 



78 

 

que as faziam questionar as ordens que recebiam ao perceber, mesmo que 

inocentemente, o teor violento racista, ou machista dos comandos que recebiam de 

um adulto. Um dos vídeos era uma campanha publicitária de combate a violência 

contra a mulher, o outro vídeo, vinculado no programa criança esperança de 2017 

tinha como tema o combate ao racismo.  Lançamos então a problematização: o que 

aconteceu nos vídeos? Por que as crianças desobedeceram às ordens? Será que 

todos reagiríamos assim? Será que as pessoas são violentas, racistas ou machistas 

por que já nascem assim ou tem uma propensão natural a agir de tais maneiras?  Ou 

aprendemos esses valore de bem ou mal? E se aprendemos, como aprendemos?  

Investigamos a questão apresentando as ideias de dois filósofos em 

perspectivas divergentes a respeito, mas que consideram um estado de natureza 

humano, os contratualistas: Thomas Hobbes e Jean Jacques Rousseau. Hobbes 

admite que “o homem é o lobo do homem” e que o pacto social seria o modo de 

controlar seu comportamento belicoso natural, limitando a sal liberdade absoluta em 

favor da segurança e sobrevivência. Rousseau, por sua vez, discorda de Hobbes e 

admite que o homem naturalmente seria um “bom selvagem” corrompido pelos maus 

hábitos que aprenderia com a sociedade em seus valores degenerados, o que o 

tornava infeliz e menos livre.  

Continuamos a problematizar e questionamos: Desobedecer ao que foi 

aprendido como regra pode ser considerado um comportamento ético em alguma 

situação? Será que a desobediência é em si algo bom ou mau? Exibimos, então uma 

cena do filme Gandhi (referências) em que o personagem principal faz um discurso 

na assembleia e conclama os seus concidadãos a desobediência pacífica como forma 

de protesto contra os poderes do colonizador inglês. Neste momento introduzimos 

aqui o conceito de desobediência civil de Henry David Thoreau, como possibilidade 

de resistir aos poderes estabelecidos em situações de opressão, ou seja, quando a 

lei, que a princípio deveria ser boa e justa atua em outro sentido, ou atua de modo 

parcial, oprimindo determinados grupos e privilegiando outros. A partir desse conceito 

inicial, aproveitamos para expor outro conceito o de banalidade do mal de Hannah 

Arendt. Para isto, recorremos a um vídeo em que se noticiava o assassinato de um 

cão no estacionamento de uma grande rede de supermercados. O vídeo em questão 



79 

 

expõe a motivação que levou o segurança a matar o animal violentamente, segundo 

o próprio segurança, ele apena cumprira ordens. Outro vídeo utilizado na aula diz 

respeito a  uma cena do filme Hannah Arendt ´(2016?) também, onde a personagem 

que representa a filósofa explica o conceito que chamou de banalidade do mal, 

abordando a desumanização extrema ao se abrir mão do pensamento racional em 

função de obedecer cegamente ordens de outrem sem considerar as consequências 

dos próprios atos. Como seria possível agir eticamente sem considerar a 

racionalidade? A partir dos vídeos, foi aberto um debate sobre o assunto. Encerradas 

as discussões com propôs-se a atividade final: organizar em grupos uma 

apresentação que tivesse como tema a ética em filosofia abordando um ou mais dos 

conceitos apresentados em sala de aula, ou outros, e também redigir uma redação 

como o tema “A Ética na atualidade”. 

 

3.2.6 Aula 06: Apresentação dos trabalhos. 
 

O dia de apresentação dos trabalhos foi um dia de avaliações finais do ano 

letivo, 17 de dezembro de 2018. Os trabalhos apresentados pelas equipes naquele 

dia substituiriam o teste final objetivo aplicado em todos os outros semestres. Nem 

todos quiseram realizar a atividade proposta, alguns poucos alunos, cinco ou seis 

decidiram fazer o teste com as outras turmas e assim fizeram. Mas a manhã foi intensa, 

preparou-se uma sala para receber os estudantes depois dos outros testes finais que 

fariam naquele dia. Havia uma confraternização em andamento para comemorar o fim 

das atividades da pesquisa de campo e do ano letivo que se encerrava. Os alunos 

ficaram animados com a confraternização e até aqueles que não se apresentariam 

trabalhos compareceram para participar do momento.  

Ao total, quatro equipes apresentaram trabalhos finais. A primeira equipe 

composta de seis alunos apresentou um trabalho em que explicavam os diversos 

significados de ética estudados em sala de aula. Iniciaram com uma definição geral 

da ética “parte da filosofia responsável pela investigação dos princípios que motivam, 

distorcem, disciplinam e orientam o comportamento humano, refletindo a respeito da 

essência das normas, valores, prescrições e exortações presentes em qualquer 



80 

 

realidade social”, citaram valores associados a ética no dia-a-dia “responsabilidade, 

ajuda, igualdade, respeito, educação” e apresentaram brevemente conceitos da 

filosofias de Aristóteles,  Sócrates e Kant. Eles destacaram o vínculo entre ética, 

política e felicidade no pensamento aristotélico, (já) no pensamento socrático 

destacaram o desenvolvimento das virtudes também com o objetivo de alcançar uma 

vida plena e feliz e na filosofia kantiana destacaram o conceito de imperativo 

categórico. Eles elaboraram cartazes que ilustravam a apresentação e realizaram um 

panorama geral dos conteúdos estudados nas aulas de filosofia. 

A segunda equipe apresentou um trabalho a partir de frases sobre ética 

inscritas em um cartaz, alguns exemplos: “chamamos de ética o conjunto de coisas 

que as pessoas fazem quando todos estão olhando. Oscar Wilde”, “Ética é um 

conjunto de valores e princípios que nós usamos para decidir as três grandes questões 

da vida. Quero? Devo? Posso? Mario Sérgio Cortella”, “Ética é uma das maiores 

virtudes do homem, assumir um erro é uma atitude ética” Amadeu Andrade, “Ética é 

algo que todos precisam ter, existem até alguns que dizem ter mas poucos levam a 

sério, na verdade ninguém é ético à risca”. O cartaz também trazia trechos recortados 

do texto sobre Aristóteles que trabalhamos em sala de aula. Em outro cartaz traziam 

o título “Ética – Frases de Aristóteles” e uma sequência de frases atribuídas 

supostamente a Aristóteles, por exemplo “Nosso caráter é resultado de nossa 

conduta”, “Os homens são bons de um modo apenas, porém são maus de muitos 

modos”. Breve pesquisa na internet descobrimos que a fonte são sites de frase 

famosas, contudo consideramos valida a atitude de buscar referencias filosóficas que 

complementassem sua atividade e consideramos interessante a forma que buscaram 

apresentar o conceito de ética partir de frases aleatórias, mas que compunham uma 

colagem, um quadro de deias plural ou temático sobre o tema. 

A terceira equipe produziu três pequenos poemas a partir do que fora 

discutido em sala que foi lido por um dos integrantes do grupo ao final de sua 

apresentação. Eis os poemas: 

 

Poema 1 
 
A ética é a inversão do silêncio... 
Como quando algo que é errado parece ser certo... 



81 

 

E algo que é certo parece ser errado... 
Como um espelho despedaçado  
Que ainda sim reflete a essência da sua alma. 

 

Poema 2 
 
Quando falamos de ética  
Não falamos somente de sociedade 
Falamos de solidariedade,  
Empatia pelo próximo... 
As vezes nos colocamos nos lugares dos outros  
Com pequenos gestos do nosso dia a dia 
 
Poema 3 
 
A ética deve estar vestida 
Da verdade plena e pura, 
Se não há verdade 
Camufla-se a censura. 
 
(autoria coletiva dos estudantes) 

 

Ao produzir os mini-poemas como parte de um exercício proposto na aula 

como oficina de conceitos, os estudantes rompem com uma lógica da representação, 

tanto relativa à forma do texto produzido quanto no conteúdo. O poema difere da forma 

canônica do texto filosófico e escapa para o plano da arte. O que ocorre não é apenas 

a reprodução de conceitos, uma tentativa de explicar o que se entendeu a respeito do 

tema, mas um processo criativo que devolve num efeito bumerangue o resultado da 

mobilização do pensamento em torno da questão da ética, renunciando a 

representação filosófica tradicional do problema e expressando de forma nova e 

irreconhecível aquilo que foi aprendido. De acordo com Kroef, 

 

Os processos criativos compõem um cruzamento de multiplicidades, sendo, 
por isso, coletivos, polifônicos, heterogêneos. [...] Os processos são criativos 
quando rompem com as reproduções de valores, de ideias, de 
comportamentos, de relações de fora e renunciam as representações nos 
mais diversos planos: estéticos, éticos e políticos. Eles produzem conceitos, 
engendrando os conceptos, os perceptos e os afectos. [...] Tanto quanto a 
arte,a filosofia opera criações e não reflexões. (KROEF, 2017, p. 84) 

 

 O processo criativo ocorre na medida em que há o deslocamento dos 

conceitos de ética do plano de imanência filosófico para ocupar o plano o plano de 

composição da arte, realizando numa interferência extrínseca entre os planos. Deste 



82 

 

modo o pensamento experiencia o movimento entre os perceptos, afectos e os 

conceitos “potencias inseparáveis, que vão da arte à filosofia e vice-versa” (DELEUZE, 

1992a, 175). Sobre a importância dos processos criativos e artísticos no plano da 

educação enquanto práticas que subvertem o instituído e produzem sentido, Kroef 

ressalta 

 

As produções criativas desterritorializam a Educação, enquanto função 
normativa. A aprendizagem está inserida nos processos criativos, importa em 
gerar e aprender universos referenciais que escapam dos limites territoriais, 
instituindo novos limiares, novas aberturas, ou seja, trânsitos por novos 
territórios. As produções artísticas e criativas não possuem compromisso com 
as coordenadas espaço-temporais que organizam as proposições de uma 
ciência régia. Elas são transformadoras, porque desestabilizam o instituído, 
escapam a ordem regida pela razão, misturam os códigos, produzem novos 
sentidos, saindo dos espaços de composição já conhecidos (KROEF, 2017, 
p. 84) 

 

A quarta equipe utilizou a produção textual que haviam escrito para 

apresentar suas ideias. Separaram um dos textos em três partes e o leram como se 

fosse um jogral, um tipo de declamação em grupo em que cada participante 

alternadamente, declama uma parte do texto. O texto escrito e lido retomava ideias 

de Aristóteles sobre as virtudes serem resultado do hábito e, portanto, seriam os 

nossos hábitos e posturas frente as situações vividas que definiriam nosso 

comportamento como ético. Em dado momento uma das integrantes afirmava: “Nós 

nos tornamos justos ao praticarmos atos justos, controlados ao praticarmos atos de 

autocontrole, corajosos ao praticarmos atos de bravura”. No final dessa apresentação 

as integrantes questionaram a postura das pessoas que exigem comportamentos 

considerados éticos das outras pessoas, mas não cuidam dos próprios hábitos no 

cotidiano. 

Ao final das apresentações foram distribuídos os questionários da pesquisa 

e solicitado aos estudantes que os preenchessem individualmente e os entregassem 

logo em seguida. As apresentações contaram com boa adesão dos estudantes, todos 

apresentaram referências a conteúdos estudados durante as aulas dentre os mais 

citados a filosofia de Aristóteles. Notou-se que,  Dentro de suas possibilidades os 

estudantes se demonstraram capazes de recriar os conceitos e apresenta-los a seu 

modo, demonstraram ainda capacidade de articular os conceitos com situações 



83 

 

concretas e inclusive de expressar de modo diferente e artístico os conceitos 

filosóficos estudados, cumprindo assim o que as metodologias do pesquisador com 

base no pensamento de Silvio Gallo, Deleuze e Guattari propôs nesta pesquisa. 

 

3.3 Análise das produções textuais. 
 

Como uma das atividades proposta na oficina os estudantes deveriam 

escrever uma redação sobre o tema “A ética nos dias de hoje”. A produção escrita faz 

parte das competências que devem ser desenvolvidas por estudantes do ensino 

médio e, também, a produção de textos filosóficos é um exercício recomendado por 

Sílvio Gallo na aplicação de sua metodologia da oficina de conceitos para o ensino de 

filosofia. Neste sentido, propomos aos estudantes que escreveram seus textos na 

forma de uma dissertação filosófica. Como dissertação filosófica compreendemos o 

que Jaqueline Russ, segundo a autora, a dissertação filosófica  

 

(...) designa uma ‘demonstração-argumentação’ rigorosa e metódica, 
convertendo sempre um enunciado em problema, de maneira a trabalhar para 
a resolução deste, a determinar o problema sem jamais desintegrá-lo e a 
responder ao título do tema. Definitivamente, a dissertação assemelha-se a 
um exercício espiritual. (RUSS, J. 2010, p. 89) 
 

Para Silvio Gallo “ a dissertação é um exercício privilegiado e completo, 

pois pressupõe a leitura e o estudo de textos filósofos, bem como a materialização do 

pensamento próprio no texto escrito” (GALLO, 2017, p. 341), mais ainda, o autor 

considera que tomar a dissertação filosófica com exercício espiritual é considera-lo 

um trabalho de constituição de si sobre si mesmo 

 

O exercício espiritual é um trabalho de subjetivação, de constituição do sujeito. 
Por meio do trabalho do pensamento nós nos tornamos nós mesmos. Se 
tomarmos então, a dissertação filosófica como este tipo de atividade, ela se 
coloca bem mais além de um mero exercício de escrita. Praticando a 
dissertação filosófica entramos no movimento da filosofia, da experimentação 
do pensamento e, com isso, nos construímos como sujeitos e como cidadãos” 
(GALLO, 2017, p. 341) 
 

Para além do tipo de texto foi recomendado que utilizassem como 

referência ou inspiração um ou mais conceitos filosóficos estudados durante as aulas.  



84 

 

A partir da leitura do trabalho, fazemos uma autocritica que estabelecer o 

formato dissertativo, embora importante dentro da perspectiva do exercício necessário 

as exigências curriculares e das avaliações externas (ENEM), também acaba 

limitando as possibilidades de desenvolver o texto escrito de outras formas como 

através de poesia, narrativas, relatos ou outros. Sendo assim, embora não 

consideremos o texto dissertativo como única maneira de realizar o trabalho neste tipo 

de experiência, este foi o modelo escolhido nesta experiência determinada, podendo 

ser alterado, modificado ou servir de inspiração para outros experimentos posteriores.  

Não obstante, entendemos que o incentivo ao desenvolvimento das competências e 

habilidades de leitura e escrita, argumentação, coerência, lógica são requisitos para o 

aprendizado da filosofia de acordo com os dispositivos legais em vigência no Brasil25.  

Sobre os textos escritos analisaremos alguns dados que nos chamaram a 

atenção a partir de sua leitura. De modo geral os textos conseguiram associar os 

conceitos dos filósofos discutidos em sala de aula com valores e situações concretas 

que refletem noções do que foi construindo cobre o conceito de ética a partir de 

compreensões diversas. 

Uma das associações mais comuns foi a ideia de ética a comportamentos 

que coincidam com valores como certo, justo, bem. Acreditamos que, talvez, a escolha 

dos filósofos trabalhados em sala tenha acarretado este tipo de argumento. Houveram 

também problematizações a respeito da ideia de obediência a leis e regras e como 

isto acaba por complexificar a compreensão de ética para além do cumprimento de 

exigência ou obrigação associada a análise do valor dos comportamentos em uma 

sociabilidade determinada, histórico, social e culturalmente, nas dualidade entre 

justiça e injustiça, bem coletivo, bem individual, bem e mal embora expressem 

julgamento moral das ações tem um valor prático na vivencia em sociedade.  

Contudo, os conceitos mais recorrentes nos textos foram os conceitos da ética 

aristotélica, como por exemplo, a virtude como hábito, e a ética kantiana com a 

obrigatoriedade do dever moral – imperativo categórico. Sobre a possibilidade ser ou 

não ético em nosso tempo, houve argumentos que colocaram as ações morais e éticas 

 
25 Sobre as competências e habilidades que norteiam o ensino de filosofia no Brasil ver o capítulo II desta pesquisa; 
ver também os Parâmetros Curriculares Nacionais (PCN). 



85 

 

como fruto do livre arbítrio e das decisões individuais, outras argumentaram que as 

ações éticas têm como finalidade o bem-estar coletivo, o bem comum. 

Notamos, nas dissertações filosóficas, que os estudantes conseguem se 

apropriar das ideias mais centrais dos conceitos filosóficos e apresentá-las como parte 

dos seus argumentos mesmo que nem sempre de forma aprofundada. Contudo, 

entendemos que isto não seja o principal, pois se o estudante consegue dentro de sua 

lógica argumentativa citar conceitos de Kant ou Aristóteles como base para defender 

seus pontos de vista, de modo coerente e lógico, não terá ele aprendido e (re) criado 

o conceito que foi capaz de utilizar como ferramenta no texto? Acreditamos que sim, 

pois como afirma Gallo  

 

Nosso objetivo é que os estudantes se coloquem em sintonia com os 
conceitos, que sejam capazes de pensar por si mesmos aquilo que já foi 
pensado. [...]  
Experimentar o pensamento refazendo os percursos do pensamento dos 
filósofos, sendo capazes de neles encontrar ferramentas conceituais para 
enfrentar os problemas que estamos investigando. Essa é a meta da etapa 
de conceituação, que finaliza os quatro passos didáticos de um aprendizado 
ativo em filosofia. (GALLO, 2016, p. 337, grifo do autor) 
 

3.4 Análise dos questionários. 
 

Nesta pesquisa decidimos aplicar questionários semiestruturados ao final 

das atividades práticas a fim de avaliar a visão dos estudantes do processo de ensino-

aprendizagem durante as aulas de filosofia no módulo sobre ética, no qual aplicamos 

as estratégias da oficina de conceitos. Para a análise dos questionários, no entanto, 

não nos deteremos apenas na perspectiva quantitativa, dando ênfase também ao que 

foi respondido de forma livre nas questões abertas e analisando estes textos. Esta 

posição está de acordo com Thiollent ao compreender que “Na pesquisa ação o 

questionário não é suficiente em si mesmo. [...] O processamento adequado sempre 

requer uma função argumentativa dando relevo e conteúdo social às interpretações” 

(THIOLLENT, p. 65). 

Ao final da intervenção prática foi aplicado um questionário (disponível no 

anexo X) aos estudantes que participaram das atividades. O questionário subdivide-

se me três partes: parte 1 – Perfil dos estudantes; parte 2 – Sobre a metodologia; 



86 

 

parte 3 – Olhar do estudante. O questionário também classificado como 

semiestruturado continha questões objetivas de múltipla escolha (Partes 1 e 2) e 

questões subjetivas ou abertas (parte 3). O objetivo do questionário era coletar dados 

para análise da experiência com a metodologia da aula de filosofia enquanto oficina 

de conceitos a partir da perspectiva dos próprios estudantes que participaram das 

atividades. Propomos no questionário questões que tangenciavam a relação dos 

estudantes com a filosofia, os modos como vivenciaram o processo e se houve alguma 

mudança nesta relação ao final do processo. A seguir apresentaremos alguns dados 

objetivos sobre os questionários. 

Foram aplicados ao total 26 questionários entre os estudantes da turma 

que participaram das atividades de intervenção prática. Dentre os questionários 

aplicados 17 estudantes responderam todas as questões (objetivas e subjetivas – 

partes 1, 2 e 3) e 9 estudantes responderam apenas as questões objetivas (partes 1 

e 2). Durante a aplicação dos questionários que foi realizado no último dia de 

atividades planejadas, os estudantes foram orientados a responder os questionários 

individualmente e de forma livre e assentida, explicitado apenas a relevância do 

material a ser coletado para a pesquisa, o anonimato das informações e vetado ao 

pesquisador influenciar o teor das respostas. O questionário aplicado foi submetido 

ao Conselho de Ética da Universidade Federal do Ceará e está de acordo com os 

critérios destes. 

 

3.4.1 Parte I – Perfil dos estudantes. 
 

A primeira parte do questionário traçava um perfil dos estudantes 

considerando os critérios de faixa etária e sexo/gênero. A princípio, trata-se de 

identificar o público participante das atividades desta pesquisa26. Dos estudantes que 

responderam o questionário 84, 6% (22 estudantes no total) tinham entre 15 e 16 anos 

e 15,3% tinham entre 17-18 anos (4 estudantes), a maioria se identificou como sendo 

 
26 Ressalte-se que todos os estudantes participantes da pesquisa cursavam o 1º ano do Ensino Médio durante o 
desenvolvimento das atividades no ano letivo de 2018 em uma escola pública localizada em zona periférica da 
cidade de Fortaleza – Ceará, na qual o pesquisador trabalhava como professor titular da disciplina de filosofia no 
ano letivo de 2018(colocaria como nota). 



87 

 

do sexo feminino correspondendo a 57,6% (15 estudantes) e 42, 3% (11 estudantes) 

se identificou como sendo do sexo/gênero masculino. 

Na segunda metade da primeira parte do questionário verificamos se os 

estudantes já haviam tido contato como a Filosofia na escola em anos anteriores ao 

primeiro ano do Ensino Médio. Dos estudantes que responderam o questionário a 

maioria 65, 3% (17 estudantes) afirmou nunca ter estudado filosofia na escola 

anteriormente, 15, 3% (4 estudantes) afirmaram já ter estudado filosofia durante o 

Ensino Fundamental II (6º ao 9º ano), 11, 5% (3 estudantes) afirmaram ter estudado 

filosofia durante todo o ensino fundamental e apenas 3,8% (1 estudante) afirmou ter 

estudado filosofia apenas no 9º ano do Ensino Fundamental. Ressalte-se que neste 

item 1 dos estudantes marcou tanto os itens b) sim, no ensino fundamental II (6º ao 

9º ano) e e) não, nunca havia estudado filosofia na escola, sendo considerado nula 

sua resposta e descontada na composição percentual destes dois itens.  

A pergunta seguinte verificava a origem escolar dos estudantes 

participantes da pesquisa, indagava se já haviam estudado na escola pública antes. 

Nesta questão 50% (13 estudantes) afirmaram que haviam cursado todo o Ensino 

Fundamental na escola pública e 23% (6 estudantes) haviam cursado o Ensino 

fundamental II também na escola pública. Não por coincidência, este excede apenas 

em 2 o número de estudantes que nunca tiveram contato com filosofia durante anos 

anteriores na escola, isto porque de acordo com a Lei de Diretrizes e Bases – LDB Lei 

n. 9.394/96: a Filosofia é componente curricular do Ensino Médio, sendo 

historicamente problemática as questões relativas a sua obrigatoriedade total ou 

parcial no currículo ou, ainda, seu caráter de disciplinaridade 27. Ainda sobre a questão 

anterior, 3 estudantes (11,5%) haviam estudado na escola pública nos anos finais do 

Ensino Fundamental II (8º e 9º anos) e apenas 2 estudantes (7,6%) nunca haviam 

frequentado a escola pública antes do Ensino Médio. Ressaltamos que 2 estudantes 

(7,6%). não responderam à questão 

Acreditamos que estas informações tenham alguma relevância na medida 

em que o primeiro ano do Ensino Médio é o primeiro momento em que os estudantes 

 
27 Sobre isto ver análise realizada no Capítulo II – Legislação e aprendizagem no contexto do ensino de filosofia 
como criação de conceitos; ver, também, Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional, Lei n. 9. 394/96 e 
Parâmetros Curriculares Nacionais. 



88 

 

entram contato formal com esta disciplina na escola. Ao chegar no Ensino Médio já 

estão na fase final da educação básica, com conhecimentos sobretudo científicos que 

já foram se consolidando desde as series iniciais, em especial destaque 

principalmente aos conhecimentos de língua portuguesa e matemática que possuem 

a maior carga horária dos currículos 28.  

Assim, enquanto português e matemática aparecem na base de formação 

dos alunos desde o ensino fundamental, a Filosofia aparece tardiamente na vida 

escolar dos estudantes, o que torna desafiador fazer com eles este esforço de pensar 

filosoficamente ao lado do pensar cientifico já tão difundido e do fazer artístico também 

relegado ao papel de coadjuvante na educação básica em detrimento do pensamento 

cientifico, cartesiano, e resultante de uma imagem dogmática do pensamento e de um 

modelo arborescente de ensinar, aprender e pensar. A metodologia de ensino de 

filosofia que pretendemos analisar nesta pesquisa tem com proposta também resistir 

a estes modelos, sendo tarefa árdua e tardia neste sistema de ensino estruturado com 

base em um modelo arborescente.  

 

3.4.2 Parte II – Sobre a metodologia. 
 

A segunda parte do questionário – Sobre a metodologia, corresponde as 

questões que investigavam as percepções dos estudantes a respeito dos 

procedimentos, atividades, materiais e competências e habilidades desenvolvidas nas 

aulas de filosofia realizadas durante a intervenção pratica desta pesquisa. A primeira 

questão desta parte do questionário tomou como base o momento didático nomeado 

por Silvio Gallo de sensibilização. Neste momento, procuramos capturar a atenção do 

estudante sobre um assunto ou tema a ser desenvolvido durante as aulas usando 

como base os recursos não filosóficos que correspondem a ideia deleuzo-guattariana 

de que o pensar filosófico começa instigado ou provocado por algo de não filosófico. 

Com base nessa ideia chave, perguntou-se aos estudantes se os materiais (músicas, 

 
28 Português e matemática que agora figuram como disciplinas curriculares fundamentais da Nova Base nacional 
Curricular Comum, inclusive já tendo sido consideradas como únicas disciplinas obrigatórias deste novo 
documento que versa sobre a composição curricular para a educação básica no Brasil e tem sido alvo de diversas 
controvérsias e críticas devido a exclusão da obrigatoriedade de disciplinas como filosofia e sociologia tratadas a 
partir de agora como saberes e práticas. 



89 

 

textos, vídeos e outros) utilizados no início das aulas ajudaram na compreensão dos 

temas estudado. Nesta questão 19 estudantes (73%) consideraram que o uso de 

elementos não filosóficos foi relevante na compreensão dos temas estudados, pois 

estes momentos capturaram sua atenção e despertaram seu interesse para o tema 

da aula. Outros 7 estudantes (26,9%) afirmaram que nestes momentos perceberam 

alguma relação do tema da aula com a realidade vivida. Por fim, 5 estudantes (19,2%) 

assinalaram a alternativa de que o recurso não filosófico presente na sensibilização 

favoreceu a percepção de que os temas da filosofia podem ser vistos por outros 

pontos de vista. Estas respostas podem ser associadas a ideia de uma relação 

imanente da filosofia com a realidade vivida, e também a relação entre as potências 

do pensamento filosofia, ciência e arte como três forças complementares que 

possibilitam dar ordenamento ao caos da realidade que na perspectiva deleuzo-

guattariana é multiplicidade e composta de diversas facetas e entradas que podem 

ser acessadas por qualquer parte num modelo rizomático, ou seja, adentramos pelo 

meio nos problemas, nos cortes que podem ser feitos em qualquer parte do plano 

conceitual. 

A segunda questão da segunda parte do questionário objetivava saber 

sobre a percepção que os estudantes tinham da Filosofia na escola. Nesta questão 

19 estudantes (73%) corroboraram a ideia de que a filosofia é um saber que pode ser 

utilizado como ferramenta para pensar nossos próprios problemas e a realidade em 

que vivemos e assim criar nossos próprios conceitos. Ao mesmo tempo, 7 estudantes 

(26,9%) afirmaram que a filosofia é um saber enciclopédico em que se decoraram 

conceitos e pensamentos produzidos pelos filósofos para passar na prova.  

É importante destacar que os itens propostos como resposta a esta questão 

referem-se as concepções de deleuzo-guattariana e nietzschiana sobre a filosofia e 

seu ensino. Para Nietzsche o ensino de filosofia como saber enciclopédico era uma 

espécie de decadência da filosofia esvaziada de sentido e potência, para Deleuze e 

Guattari isto era o próprio modus operandi de uma imagem dogmática do pensamento 

que reduz o pensamento a reprodução do Mesmo. Para tais pensadores, a filosofia 

possui uma potência criadora, na medida em que somente se faria filosofia criando os 

próprios conceitos, e estes, por sua vez, seriam criados a partir de problemas que 



90 

 

surgem do confronto com a multiplicidade do real e as singularidades no seu próprio 

tempo, não havendo um pensamento universal, uma verdade última ou essencial a 

ser desvelada, mas  multiplicidades que poderiam ser conhecidas e ordenadas num 

plano de pensamento conceitual singular  ao próprio filosofo que as cria. 

A seguir, foi questionado se os estudantes conseguiriam estabelecer 

relação dos temas debatidos nas aulas com a realidade em que vivem. Neste item 24 

estudantes (92,3%) assinalaram que conseguiam perceber que o pensamento 

filosófico apesar de ser abstrato29 tem relação com problemas reais que enfrentamos 

em nossas vidas. Reafirmando a percepção comentada no item anterior, a maior parte 

dos estudantes da turma afirmou conceber uma relação entre a filosofia e a realidade 

concreta, no mesmo sentido, a maioria também reconheceu que a experiencia 

filosófica possibilita também construir ferramentas para equacionar os problemas que 

devém da multiplicidade do real.  Nesta questão, apenas 1 estudante (3,8%) afirmou 

não conseguir relacionar filosofia e realidade, porque os temas filosóficos seriam muito 

abstratos e pareciam não ter relação com a sua realidade e outro não respondeu esta 

questão. 

As questões seguintes desta segunda parte do questionário referiam-se ao 

desenvolvimento de competências e habilidades nas aulas de filosofia. Esta questão 

foi pensada de acordo com as orientações dos Parâmetros Curriculares Nacionais 

(PCN) e das matrizes curriculares que dispõem sobre os objetivos do ensino de 

filosofia  e as competências e habilidades a ser desenvolvidas de acordo com a política 

educacional vigente, macropolítica, em consonância com a Lei de Diretrizes e Bases 

da Educação Nacional (LDB), Lei n. 9.394/96 30.  

Na quarta questão da segunda parte do questionário, “Quais atividades 

foram mais trabalhadas nas aulas de filosofia?”, a resposta mais assinalada pelos 

estudantes foi leitura e interpretação de textos filosóficos (trechos, frases, 

pensamentos e conceitos escritos por filósofos), aqui 11 estudantes (42,3%) 

assinalaram este item. Logo depois, 9 estudantes, (34,6%) disseram que debate, 

 
29 Retificamos que a ideia do pensamento filosófico como  abstração se aplica a imagem dogmática do pensamento 
referindo-se ao transcendental, já em uma concepção da filosofia da diferença o pensamento está numa relação 
com a concretude da multiplicidade do real, referente a imanência. 
30 A análise destes documentos, suas orientações e valores norteadores foi discutida no Capítulo 2. A legislação e 
aprendizagem no contexto do ensino de filosofia como criação de conceitos. 



91 

 

argumentação e socialização de ideias em grupo, ou seja, o compartilhamento com 

os colegas das conclusões sobre um tema a partir do pensamento dos filósofos foi a 

atividade mais desenvolvida nas aulas. Em seguida 5 estudantes (19,2%) assinalaram 

que as atividades mais trabalhadas foram a escrita e argumentação sobre os temas 

discutidos nas aulas a partir do pensamento dos filósofos podendo-se mudar de 

posição e respeitando as diferentes posições debatidas.  

Ainda no que diz respeito à quarta questão, Leitura e interpretação filosófica 

de textos não filosóficos (músicas, poesia, notícias, literatura ou outros) foi a atividade 

entendida por 4 estudantes (15,3%) como as mais trabalhadas em sala de aula. E por 

fim, a capacidade crítica para analisar a realidade em que vivemos e relacioná-la com 

o pensamento dos filósofos a fim de melhor entendê-la ou buscar soluções para os 

problemas foi a atividade elegida como a mais desenvolvida por 3 estudantes (11,5%) 

da turma participante da pesquisa. Note-se, também, que 4 estudantes (15,3%) 

afirmaram que todas as habilidades foram trabalhadas um pouco nas aulas de filosofia. 

Perguntados na quinta questão “Em quais atividades você se desenvolveu 

mais nas aulas?”, as respostas dos estudantes foram as seguintes: 10 estudantes 

(38,4%) assinalaram que o desenvolvimento de capacidade crítica e contextualização 

foi a atividade que melhor se desenvolveram durante o processo, porém entre os  

estudantes que assinalaram este item 2 (7,6%) assinalaram esta opção 

conjuntamente à opção debate e argumentação oral e outros 2 (7,6%) também 

assinalaram leitura e interpretação de textos filosóficos como atividades que se 

desenvolveram melhor; do total de questionários 8 participantes (30,7%) afirmaram 

que seu maior desenvolvimento ocorreu na capacidade de debater e argumentar 

oralmente, contudo entre os  estudantes que assinalaram este item, 2 (7,6%) 

assinalaram  ao mesmo tempo o desenvolvimento de capacidade crítica e 

contextualização, 1 estudante (3,8%) também assinalou escrita e argumentação por 

escrito como atividade em que mais se desenvolveu; por sua vez, 7 estudantes (26,9%) 

afirmaram melhor desenvoltura na leitura, e interpretação de textos filosóficos, 

contudo, entre estes 2 estudantes (7,6%) também assinalaram desenvolvimento de 

capacidade crítica e contextualização como atividades mais desenvolvidas, enquanto 

1 (3,8%) assinalou também o desenvolvimento em debate  e argumentação oral; 



92 

 

outros 5 estudantes (19,2%) disseram que se desenvolveram mais nas atividades de 

escrita e argumentação por escrito e, entre eles, 1 estudante (3,8%) também assinalou 

desenvolvimento em debate e argumentação oral; por fim, apenas 1 estudante (3,8%) 

considerou que sua melhor desenvoltura foi na capacidade de leitura, e interpretação 

filosófica de textos não filosóficos. 

Estes resultados fazem pensar que ainda é muito arraigada a noção de que 

a filosofia é uma disciplina que tem como princípio norteador exercitar a capacidade 

crítica, indicada como a mais desenvolvida pelos estudantes. Esta noção que vem 

desde o movimento pela reinclusão da filosofia no currículo pós-ditadura civil-militar 

esteve presente explicitamente na Lei de Diretrizes e bases (LDB) – Lei n. 9.394/96e 

nos Parâmetros Curriculares Nacionais (PCN) e continua presente nas diretrizes e 

finalidades da educação básica. Interessante notar também, que um ¼ da turma 

afirmou ter desenvolvido habilidade na leitura e interpretação de textos filosóficos 

contemplando item da lista de competências e habilidades presente nos PCNs. 

Sabemos da dificuldade que os estudantes têm com a leitura e por isso é 

interessante este dado pois faz pensar também na posição de Lídia Maria Rodrigo ao 

defender que se há dificuldade com a leitura poderíamos ensinar os estudantes a ler 

utilizando como base os textos filosóficos. Complementar as habilidades de leitura e 

interpretação textual precisamos melhorar as habilidades de escrita e argumentação 

por escrito assinalada por poucos estudantes como bem desenvolvida, pois esta 

habilidade é indispensáveis no sistema de avaliações internas e externas, em especial 

quando pensamos em redação de textos como aqueles cobrados em vestibulares, 

concursos e testes do tipo ENEM, onde a  redação geralmente pode ser construída 

ou atravessada por argumentos filosóficos . Neste sentido que decidimos pela 

dissertação filosófica como um dos trabalhos que os estudantes deveriam apresentar 

ao final do curso, isto porque a atividade tanto atenderia as demandas institucionais 

do  desenvolvimento das habilidades e competências prevista nos PCN, inclusive 

considerando aqui o caráter de interdisciplinaridade da filosofia com a área das 

linguagens e códigos, como também constituiria um exercício do pensamento 

filosófico a ser realizado individualmente e utilizado como forma de avaliação dos 

estudantes. 



93 

 

A questão seguinte, explorava o inverso da questão anterior e indagava os 

estudantes sobre em quais atividade tiveram mais dificuldade nas aulas de filosofia. 

Neste item três itens ficaram empatados: 8 estudantes (30,7%) assinalaram que 

tiveram mais dificuldade tanto em ler e compreender os textos filosóficos, quanto em 

escrever e argumentar por escrito e a mesma quantidade afirmou dificuldade em 

debater e argumentar oralmente.  

O que podemos avaliar até aqui, com base nas respostas é que a 

dificuldade relatada nas habilidades de leitura, interpretação e escrita reafirma sua 

relação intrínseca em que o desenvolvimento de uma das habilidades é fator 

preponderante para que haja bom desenvolvimento nas outras. Quanto a oralidade e 

poder argumentativo, é possível que não haja ligação direta com escrita e leitura 

textual. Contudo, como o conteúdo filosófico tendo sido tradicionalmente transmitido 

da mesma forma que os conhecimentos científicos, isto é, através da escrita nota-se 

que a impossibilidade ou dificuldade de acesso a este conhecimento torna o orador 

mais frágil, se não mais pobre argumentativamente, quando este precisar argumentar 

oralmente em uma situação dada. O item desenvolvimento de capacidade crítica e 

contextualização foi assinalado apenas por 1 estudante (3,8%) da turma participante 

da pesquisa. 

Após esta fase de perguntas a respeito da interpretação textual e escrita os 

estudantes foram convidados a avaliar porque tiveram esta dificuldade durante as 

aulas. Nesta questão 13 estudantes (50%) afirmaram que tinham dificuldade de 

trabalhar com temas muito abstratos, preferindo temas mais concretos. Isto tem uma 

ambivalência, porque podemos pensar que a filosofia trata de problemas que surgem 

concretamente na realidade e não tratam de essências ou abstrações puras, mas são 

imanentes a realidade. Encarar a filosofia como atividade puramente abstrata tem a 

ver com uma imagem dogmática do pensamento e representacional da filosofia, como 

se o pensar filosófico fosse um mero ato de representar um fora do pensamento a fim 

de encontrar alguma identidade original entre o fora e o pensamento. Sobre esta 

questão do pensamento abstrato ou concretude do pensamento Deleuze diz 

 

O Abstrato nada explica, devendo ser ele próprio explicado: não há universais, 
nada de transcendentes, de Uno, de sujeito (nem de objeto), de Razão, há 



94 

 

somente processos, que podem ser de unificação, de subjetivação, de 
racionalização, mas nada mais. Esses processos operam em “multiplicidades” 
concretas, sendo a multiplicidade o verdadeiro elemento onde algo se passa. 
(DELEUZE, 1992a, p. 186) 

 

Para Deleuze o pensamento surge de um encontro singular com o fora, em 

relação com a multiplicidade e sua concretude, mas não se constitui como abstração 

e sim como prolongamento, desenvolvimento de suas linhas, produção do novo (Cf. 

DELEUZE, 1992a, p. 186-187)  

Retornando ao questionário, de acordo com outros 10 estudantes (38,4%) 

os textos trabalhados nas aulas tinham uma linguagem muito difícil e ideias muito 

complexas de entender. Além destes, 1 estudante (3,8%) afirmou que não conseguiu 

entender a relação dos textos com a realidade em que vivemos e outro assinalou a 

opção que teve dificuldade por causa da linguagem do professor, pois havia muitas 

palavras e expressões que ele não conhecia o significado.  

Ao final da sessão as questões tratavam de avaliar a metodologia utilizada 

pelo professor e o trabalho final proposto nas aulas. O resultado foi o seguinte: 14 

estudantes (53,8%) consideraram que a metodologia havia sido satisfatória, porque 

conseguira despertar o interesse pelo pensamento dos filósofos e sua relação com a 

realidade em que vivemos, outros 6 estudantes (23%) consideraram que havia sido 

satisfatória porque haviam conseguido apresentar suas ideias e debatê-las com os 

demais em um ambiente de respeito mútuo e compreensão das diferenças, além 

destes mais 5 estudantes (19,2%) consideraram a metodologia satisfatória, por 

perceber que poderiam elaborar seus próprios conceitos sobre a realidade em que 

vivemos, e entenderam que isto é um exercício filosófico, e ainda, outros 3 estudantes 

(11,5%) da turma consideraram a metodologia satisfatória, porque conseguiram 

aprender os conceitos filosóficos, ou seja, aquilo que os filósofos pensaram e 

disseram sobre várias questões. 3 (11,5%). Apenas dois estudantes consideraram 

contrariamente, 1 estudante (3,8%) assinalou a avaliação da metodologia como 

insatisfatória, por que não conseguiu entender os conceitos filosóficos, ou seja, aquilo 

que os filósofos pensaram e disseram sobre várias questões, outro estudante (3,8%), 

também considerou a experiência como insatisfatória, pois não conseguiu entender a 

relação entre o pensamento dos filósofos e a realidade em que vivemos. Ressaltamos 



95 

 

que nenhum estudante que assinalou o item do questionário que considerava a 

metodologia insatisfatória, porque não pode elaborar seus próprios conceitos, mas 

apenas repetir o que os filósofos o ou o professor diziam sobre os temas. Além destes, 

apenas 1 estudante (3,8%) outra pessoa não respondeu esta questão 

A pergunta final desta sessão referia-se ao trabalho em grupo realizado ao 

final das aulas que tinha o objetivo de promover uma experiência de criação e 

socialização de conceitos. Respondendo a questão “Você considera que a produção 

coletiva final foi?” as respostas forma as seguintes: 14 estudantes (53,8%) 

consideraram que a produção coletiva foi satisfatória, pois pode-se trabalhar em grupo 

ao mesmo tempo que expor seus pontos de vista e criar coletivamente algo que 

expressava o que o grupo de compreendeu dos temas discutidos nas aulas; 7 

estudantes (26,9%) consideraram satisfatória, porque conseguiram expressar 

criativamente o que pensavam sobre os temas discutidos na aula e que achava muito 

difícil expressar apenas escrevendo. Outros 2 estudantes (7,6%) assinalaram a opção 

“insatisfatória, porque tive que acatar o que a maioria pensava sobre o assunto e não 

pude expressar minhas ideias sobre os temas discutidos nas aulas” e 3 estudantes 

(11,5%) consideraram que o trabalho em grupo foi insatisfatório, porque preferiam se 

expressar individualmente e sustentar sua posição mesmo diante de outras pessoas 

que discordam do seu ponto de vista, preferindo, portanto, a produção escrita 

individual. 

Ressaltamos que a produção individual aconteceu na forma de produção 

textual sobre o tema ética o mesmo tema gerador que foi utilizado para se criar os 

trabalhos dos seminários ou produção coletiva. Neste ponto também, lembramos de 

Deleuze ao considerar que os filósofos detestariam o debate,, por que para ele a 

criação filosófica não está baseada em um consenso mas num dissenso, aquilo que 

um filosofo pensa e fala, o seu plano de ideias não tem necessidade de ser o mesmo 

plano de outro que pode muito bem apresentar argumento que o contradigam, o 

neguem, ou apresentem outras perspectiva diferente daquela que ele apresenta sobre 

um problema em questão. Contudo, o mesmo Deleuze não descarta e estimula a 

atividade da conversação, onde podemos ver a interação entre estas perspectivas 

diferentes do pensamento singular de modo que uma pode vir a enriquecer ou até 



96 

 

mesmo oferecer elementos que modifiquem, transformem, intensifiquem os conceitos 

postos pelo outro e quem sabe assim cria-se um novo ou novos planos, conceitos, 

argumentos.  

Nesse sentido, consideramos que O encontro com o signo é uma 

experiência imprevisível e é neste contato que ocorre o aprendizado, logo a 

conversação traz a luz uma multiplicidade de signos pode nos dar uma possibilidade 

maior de compor nosso próprio arsenal de conceitos e assim favorece o movimento 

do pensar filosoficamente. Por fim, 2 estudantes (7,6%) assinalaram que a experiência 

de produção coletiva foi insatisfatória, porque tiveram que acatar o que a maioria 

pensava sobre o assunto e não conseguiram expressar suas ideias sobre os temas 

discutidos nas aulas,  abrindo  assim o precedente para pensar na questão da 

discussão e do consenso. Deleuze já diria que os filósofos não são adeptos da 

discussão, em entrevista à Didier Éribon, o filósofo da diferença afirma que 

 

Discutir é um exercício narcísico em que cada um, na sua vez, se exibe: e 
logo em seguida já não se sabe do que se fala. É muito difícil determinar o 
problema a que tal ou qual proposição corresponde. Ora, quando, se 
compreendo problema levantado por alguém, não há necessidade alguma de 
discutir com ele: ou levanta-se o mesmo problema ou, então, levanta-se outro; 
e, com isso, o que se tem é sobretudo a necessidade de avançar um ao lado 
do outro. Como discutir se não se tem um fundo em comum de problemas, e 
por que se discutir quando se tem um? (Entrevista com Didier Éribon, Le 
Nouvel Observateur, 12-18 de setembro de 1991.) (Apud. Zourabichvili, 2016, 
p. 81). 

 

O consenso, por sua vez, resulta dessas discussões apressadas e consiste 

numa tentativa de homogeneizar o pensamento, indo no sentido oposto do 

pensamento como heterogênese e da filosofia como lógica das multiplicidades31 . 

Diversamente a essas ideias da discussão e do consenso, na mesma entrevista, 

Deleuze fala sobre estabelecer conversações 

 

Quanto às conversações, elas são outra coisa. Sem dúvida é preciso 
estabelecer a conversação. Mas a menor conversação é um exercício 
altamente esquizofrênico, exercício que se passa entre indivíduos que têm 
um fundo comum e um grande gosto pelas elipses e pelos atalhos. A 
conversação implica um repouso segmentado por longos silêncios; ela pode 

 
31 Deleuze diz na entrevista Sobre a filosofia: “Concebo a filosofia como uma lógica das multiplicidades”. DELEUZE, 
G. Conversações. São Paulo: Ed. 34,1992a, p.188. 



97 

 

dar ideias. Mas de modo algum a discussão faz parte do trabalho filosófico. 
(Entrevista com Didier Éribon, Le Nouvel Observateur, 12-18 de setembro de 
1991.) (Apud. Zourabichvili, 2016, p. 81). 
 

A conversação com seus longos silêncios permite que a aprendizagem 

aconteça na medida em que não busca o consenso, ou a compreensão imediata do 

problema, mas permite enriquecê-lo, variar suas condições, acrescentar, ajustá-lo (Cf. 

DELEUZE, 1992a, p. 178) e assim (re)criá-lo em novas condições. Nesse contexto, 

Gallo fala do exercício de uma paciência do conceito, um garimpo de ideias, mesmo 

na pressa das discussões e na vivência dos tempos acelerados hipermodernos em 

que vivemos, a paciência do conceito seria um exercício de resistência 

 

Se nos for possível discutir pacientemente, podemos ter a chance de 
garimpar gemas que permitam a criação de conceitos interessantes. Se a 
discussão por si mesma não cria o conceito – certamente está longe disso –, 
em contrapartida pode nos dar elementos para tal, se nos permitirmos a 
paciência do garimpo. 
Não se faz filosofia sem a “paciência do conceito”. E tal paciência nem é 
preciso argumentar, não é exercitada em nossos “tempos hipermodernos” [...]. 
Ao contrário, somos levados – em todas as áreas e também na educação – 
a buscar rapidez, os fluxos acelerados. A fluidez das opiniões está bem de 
acordo com nosso tempo; mas a paciência do conceito não. A paciência do 
conceito implica uma recusa a este tempo, num exercício de 
extemporaneidade, de resistência, de produção da diferença” (GALLO, 2012, 
p. 156) 

 

3.4.3 Parte III - O Olhar do estudante. 
 

Na terceira parte do questionário intitulada Olhar do estudante foi pedido 

aos estudantes participantes da pesquisa que respondessem cinco questões 

subjetivas sobre como perceberam e vivenciaram o processo das aulas como oficinas 

de conceitos. Os participantes ficaram livres para redigir suas respostas 

individualmente sendo resguardados os princípios éticos e de anonimato dos 

questionários, como a finalidade especifica de fornecer dados a ser utilizados nesta 

pesquisa. 

  



98 

 

Questão 01. Os trabalhos. 

 

Na primeira questão “Como você descreveria o trabalho que realizou ao 

final da oficina de conceitos nas aulas de filosofia (tema, objetivos, processos criativos, 

conceito(s) trabalhado(s)?”, os estudantes destacaram a possibilidade de expressar 

suas ideias através da criatividade. Um(a) estudante escreveu “eu descreveria como 

um trabalho fácil, pois eu pude mostrar meus pontos de vista através da minha 

criatividade”. Possibilitou também certo prazer na medida em que outro(a) estudante 

comentou “foi um trabalho muito bom porque além de nós ganhar (sic) nota boa nós 

nos divertimos”.  O trabalho em grupo ofereceu a oportunidade de compreender 

melhor as ideias dos colegas que o construíram, um(a) terceiro(a) estudante 

comentou “muito bom, pois conheci os conceitos que meus amigos tinham e não 

falava (sic), juntamos nossos conhecimentos e deu certo”, ao passo que o estudante  

E disse “um trabalho fácil pois pude aprender muitas coisas e pude também 

compartilhar como os membros do meu grupo”.   

Os estudantes relataram ainda que a relação com a filosofia se aprofundou 

com o trabalho realizado. Outro(a) estudante afirmou que a atividade “despertou em 

nós um novo olhar sobre a filosofia” e o estudante F arrematou dizendo que o trabalho 

“nos ajudou a entender ainda mais sobre filosofia, sobre filósofos e sobre ética”. Com 

base nestas respostas, podemos notar que a socialização dos conceitos, tanto com o 

grupo de trabalho quanto com o restante da turma, validam a importância de 

momentos de socialização do que é produzido pelos estudantes melhorando a auto 

estima proporcionada pelo sentimento de ser capaz de produzir algo e enfrentar a 

dificuldade da exposição em público daquilo que foi pensado para produzir a 

apresentação. 

 

Questão 02. Modos de expressão. 

 

Na segunda questão desta sessão perguntamos “por que escolheu esta 

linguagem/forma de expressão (vídeo, texto, fotografia, pintura, poesia, música, 

teatro...)? Por exemplo, foi motivado por um sentimento, um texto lido, uma frase, um 



99 

 

vídeo assistido, um problema, um debate ou outro?”. Ao que os estudantes 

destacaram que os modos de expressão que escolheram para chegar ao conteúdo 

filosófico foram motivados tanto por aptidões pessoais, um(a) estudante disse “porque 

eu acho que sou bom em me expressar em escrever”, como pela possibilidade de 

ampliar ou facilitar a percepção do público para as ideias que desejavam expor, tal 

como outro(a) estudante comentou: “porque com cartaz eu pensei que o público 

absorve mais informações”. Já um(a) terceiro(a) estudante condensa as duas 

posições em uma só resposta ao dizer que “Escolhi uma palestra porque escrever 

sobre um tema que eu entendo não é tanto assim uma dificuldade, e porque assim eu 

poderia deixar o tema trabalhado mais próximo dos meus colegas”.  

Os modos de expressão citados nas respostas foram o debate, palestra, 

cartaz, texto. Ressaltamos aqui a produção de dois textos, um que foi lido em forma 

de jogral e produzido a partir da escrita da redação que já havia sido elaborada 

anteriormente e outros três pequenos textos em forma de poesia, também lida durante 

apresentação oral do grupo32 . Em tais formas de apresentação textual e oral, os 

estudantes citaram como motivação também a influência do pensamento dos filósofos 

e de novas ideias que não conheciam anteriormente.  

 

Questão 03. Criamos nossos próprios conceitos? 

 

Na terceira questão indagamos aos estudantes: “Como você descreveria a 

experiência de desenvolver este trabalho em torno de um conceito filosófico? Entende 

que criou um conceito novo, acrescentou algo pensado por você/pelo grupo no 

trabalho, ou apenas reproduziu e copiou algo que já existia?”. Nas respostas à questão 

os estudantes destacaram a possibilidade de injetar um pouco de suas ideias junto ao 

que haviam apreendido dos conceitos dos filósofos, um dos(as) estudantes afirma: 

“Foi interessante trabalhar em torno de um conceito filosófico porque eu sempre tive 

interesse pela filosofia, e sim, adicionei meus próprios pensamentos e usei citações 

dos filósofos”. Esta declaração caracteriza claramente a noção de roubo de conceitos, 

isto é, quando nos apropriamos dos conceitos de outro e os tornamos nossos, 

 
32 Comentamos sobre estes trabalhos no subtópico deste capítulo 3.2.6. Aula 06: apresentação dos trabalhos. 



100 

 

servindo assim de ferramenta para construir nossa argumentação e nosso próprio 

plano conceitual.  

Ao conseguirem utilizar conceitos filosóficos de acordo com o próprio 

pensamento, os estudantes, foram capazes de desterritorializar os conceitos dos 

filósofos trabalhados em sala de aula, e assim, realizaram a criação de seus próprios 

conceitos sobre valores, ética e justiça com o auxílio do exercício da conversação 

sobre os problemas relativos a temática escolhida. Outro fator a ser destacado a partir 

dessa compreensão da capacidade de criação conceitual dos estudantes, diz respeito 

a um certo sentimento de empatia na produção destes novos conceitos e um 

aprendizado coletivo. Por exemplo, um(a) das alunas comentou “com a ajuda da 

minha colega pude desenvolver mais em mim a forma de apresentar o trabalho”.  

Desta forma os estudantes apresentaram, ainda, o pensamento filosófico 

em modos não canônicos de expressão como a poesia, como disse um(a) aluno(a) 

“criamos temas; vários poemas sobre o assunto e falamos sobre um conceito dos 

filósofos”. Mesmo para aqueles estudantes que não tinham de antemão uma afinidade 

com a filosofia, percebemos que as atividades propostas geraram resultados 

inesperados, operando ruptura até mesmo na vontade de aprender dos estudantes, 

neste sentido, (a) outro(a) estudante respondeu da seguinte forma: “Copiei o que já 

existia mais(sic) com isso eu consegui entender mais e ter um interesse a mais”, o 

que leva  apensar que mesmo que tenha havido um simples exercício de cópia ou 

repetição, na verdade o resultado inesperado dessa atividade tenha sido um 

intensificação da própria vontade do(a) estudante de aprender representado pela ideia 

de aumentar o interesse pela filosofia.  

Neste sentido, a reflexão obtida com as atividades e as respostas dos 

estudantes, corrobora com o pensamento de Alejandro Cerletti, quando este afirma 

que ao ensinar filosofia e a filosofar apresenta-se uma possibilidade para o estudante, 

ensinar é incentivar ou estimular a atividade filosófica pois “[...] em última instância, 

cada um escolherá se filosofa ou não, mas deve saber que pode fazê-lo, que não é 

um mistério insondável que apenas alguns atesouram. E, nisso, o professor tem uma 

tarefa fundamental em estimular a vontade”. (CERLETTI, 2009, p. 87) 

 



101 

 

Questão 04. O mais importante foi? 

 

Na questão 04 da parte III do questionário perguntamos aos (as) 

estudantes: “O que você aprendeu de mais importante nas aulas de filosofia e ao 

desenvolver o trabalho final da oficina de conceitos?”. Entre as respostas que 

afirmavam “aprendi muito sobre ética e valores, a pensar sobre o que é certo e errado”, 

duas respostas chamam atenção, a saber: na primeira delas o(a) estudante 

respondeu: “aprendi bastante coisa agora me acho até uma pessoa melhor”; ao que 

outro(a) respondeu: “aprendi a me questionar mais sobre todos os assuntos”.   

Tais respostas fazem pensar, afinal qual a finalidade do ensino e da 

aprendizagem em filosofia? Poderíamos dizer que a finalidade aqui nesta metodologia 

seria realizar uma experiência do pensamento e a partir dela criar conceitos, mas 

afinal para que nos servem os conceitos se não forem capazes de atravessar nossa 

vida e transformá-la em outra coisa, se não for para devir outro? Essas duas respostas 

fazem pensar que todo esse processo da aula de filosofia como oficina de conceitos 

seja, também, possibilidade de abrir espaço para o pensar em devir infinito, abrir o 

pensamento para outras questões “sobre todos os assuntos” como disse o(a) 

estudante, fazer o pensamento deslocar-se para além do que a sociedade impõe 

como controle, nomadizar o pensamento a fim de que isto possa, por sua vez, 

mobilizar o desejo e transformar-nos em outro e quem sabe “até [em] uma pessoa 

melhor”.  

A filosofia pode ser abertura para um pensamento que não esteja cooptado 

pelos poderes da sociedade de controle, que assujeita, disciplina, controla até os 

mínimos detalhes de nossos corpos e mentes, de modo difuso e constante, sobre isto 

Kroef comenta 

 

“O controle não é um domínio coercitivo ou disciplinar, mas um domínio de 
informação e de comunicação que, por meio de significantes, implica em 
representações e não criações. As interceptações, que esbarram as 
modulações de controle, formam vacúolos possíveis de desembocar me 
processos criativos. (KROEF, 2017, p. 60) 

 



102 

 

Entendemos que a aula de filosofia pode incentivar o desenvolvimento de 

processos criativos. A partir de uma inquietação profunda sobre todas as coisas, nas 

aulas de filosofia pode-se mobilizar o pensamento e alertá-lo para as linhas de força 

que prendem, docilizam (para utilizar uma noção foucaultiana) ou mesmo controlam o 

espaço escolar, o trabalho, o cotidiano e que tem por objetivo uma subjetividade 

homogeneizada através de estratégias de saber-poder e controle. Entendemos que o 

ensino de filosofia pode se constituir em linha de fuga, resistência ao que se coloca 

como hegemônico, totalizante, inclusive no âmbito do pensar, e assim possibilita 

resistir a uma imagem dogmática do pensamento, fazendo diferença, criando e não 

apenas reproduzindo o já pensado.  

 

Questão 05. Pensar e sentir. 

 

Na questão 05 da parte III do questionário, perguntamos aos estudantes 

“Como você se sentia e o que pensava das aulas de filosofia antes da oficina? E agora, 

como se sente e o que pensa das aulas de filosofia e sobre o trabalho com os 

conceitos filosóficos?”. Como resposta, alguns estudantes relataram que não 

entendiam e inclusive achavam a disciplina chata no início, mas com o tempo 

passaram a se interessar pela filosofia e pelos temas discutidos nas aulas. Nesse 

quesito, um(a) estudante comentou “acho que houve um amadurecimento em 

filosofia”, outro(a) estudante comentou “agora tenho mais capacidade de entender e 

praticar o que aprendi”. Ante tal resposta, podemos dizer que aquilo que é produzido 

e pensado nas aulas de filosofia ganha mais significado quando os estudantes 

percebem que além de ser um conteúdo teórico, a filosofia tem uma ralação com o 

que é vivido, com a realidade em que estão inseridos e com a possibilidade de intervir 

nesta realidade na prática, nem que esta intervenção seja no sentido de pensar 

filosoficamente sobre um problema enfrentado na experiência cotidiana, pois 

constata-se aqui que o ato de pensar filosoficamente já se constitui numa pratica.  

Neste ponto também nos deparamos com o dilema entre ensinar filosofia 

ou ensinar a filosofar, ensinar o produto do pensamento ou o ato de filosofar e 

entendemos que talvez o modo mais completo de o fazer seja apostar na 



103 

 

complementaridade dos dois polos associando teoria e prática no ensino de filosofia. 

É neste sentido que Gallo define um caráter ativo do ensino de filosofia ao considerá-

la uma atividade de pensamento, ele diz 

 

(...)considerar a filosofia uma atividade de pensamento é recusar seu ensino 
como um desfile de ideias a serem assimiladas ou decoradas. Ao contrário, o 
sentido de ensinar filosofia está em tornar possível sua prática, por meio do 
aprendizado daquilo que foi praticado pelos filósofos na história. O propósito, 
portanto, é deixar explícita a atividade criativa da filosofia, apresentando aos 
estudantes do Ensino Médio um pouco dessa criação, convidando-os e 
estimulando-os para que eles também criem seus próprios conceitos, ou ao 
menos reelaborem criativamente os conceitos com os quais terão contato. 
(GALLO, S. Filosofia: experiencia do pensamento: Scipione, 2017, p. 336. 
(manual do professor)).  

 

Considerando o pensamento de Gallo, podemos afirmar que teoria e prática 

estão intensamente conectadas, tanto no ensinar como no aprender, pois os 

estudantes percebem a relevância daquilo que é aprendido quando são incluídos 

ativamente no processo e não tratados e como expectadores. Assim a aprendizagem 

ocorre no encontro com o signo, na vivência do problema e quando o estudante realiza 

esta tarefa por si há a compreensão de que o a aprendizagem foi relevante na sua 

vida, tornando esta experiência do pensamento singular. Desta forma, também ocorre 

o que alguns relataram não compreender o que o professor dizia no começo e depois 

ao final das aulas afirmaram já conseguir decifrar os signos que ele emitia, “me sentia 

sem entender nada, mais (sic) agora entendo tudo”. Obviamente não entende tudo, 

mas se alarga a compreensão do mundo quando se exercita o pensamento sobre o 

mundo e seus problemas e o ensino escolar pode propiciar este alargamento da 

experiência do pensamento. 

 

Questão 06. Ideias, sugestões, críticas. 

 

Na questão 06 perguntou-se aos estudantes se havia “Alguma observação 

sobre a oficina de conceitos na aula de filosofia (ideias, sugestões, críticas)?”. Vários 

estudantes responderam esta questão monossilábicos, destacaremos duas respostas. 

Na primeira o(a) estudante relatou “Eu gosto muito das aulas pois o professor faz a 

gente vê(sic) um lado em que não pensamos”, a segunda o(a) estudante lamenta 



104 

 

“deveria ter tido mais envolvimento dos outros alunos”. Como interpretar estas 

reações? Sobre a primeira levantamos a reflexão a respeito do papel do professor 

neste processo, pois ao dizer que  o professor faz ver, pode significar que ele já 

apresenta respostas aos problemas que os estudantes tentam enfrentam na busca da 

criação conceitual, ou, pode significar ele que estimula o processo sem contudo 

apresentar resposta prévia ao problemas colocados.  

Se pensarmos no primeiro sentido, o professor seria como um mestre 

explicador de Rancière33  que faz replicar o já pensado em seu modo de ensinar, 

ensina o que sabe e estimula apenas a repetição do Mesmo. Nesse sentido cria-se 

suma relação de dependência do mestre que sempre sabe mais que o aprendiz e 

pode ensiná-lo, ou seja, se reproduz uma desigualdade do pensamento. Porém, ao 

ensinar que o professor age como um vetor que dissemina em seus estudantes o 

contágio por perspectivas diferentes daquelas do senso comum causando certo 

estranhamento e desejo por informações, ideias, conceitos até então desconhecidos, 

por seus estudantes, talvez estejamos mais próximos de nos tornarmos como o 

mestre ignorante de Rancière, aquele que se coloca no mesmo patamar de 

conhecimento que seus aprendizes e não “ensina o que sabe”, mas faz um gesto que 

possibilita que eles aprendam por si mesmos.  Assim, temos uma postura mais 

adequada à metodologia proposta por Sílvio Gallo e inspirada por Deleuze e Guattari. 

Nesta perspectiva o ensino passa tanto pelo que é familiar, ou mesmo estranho ao 

olhar do estudante, mas de certo instigante durante a sensibilização, avança pelos 

questionamentos da problematização, mergulha no arsenal de ferramentas 

conceituais existentes na história da filosofia, para, por fim, utilizá-las como recurso 

que leve os estudantes a criar as suas próprias chaves de interpretação da realidade, 

favorecendo o alargamento de horizontes culturais, de vocabulário, de possibilidades 

argumentativas e de conceitos.  

A segunda resposta destacada, “deveria ter tido mais envolvimento dos 

outros alunos”, nos conduz a uma breve reflexão sobre o que leva os estudantes a se 

envolverem nas atividades escolares e nas aulas de filosofia em particular? 

 
33 Ver nota 12. 



105 

 

Retornamos aqui a ideia de problema e de como somos afetados por ele, recorremos 

a reflexão de Gallo ao comentar que 

 

Segundo Gilles Deleuze, em livros como Diferença e repetição e Lógica do 
sentido, o problema não é algo racional, mas algo da natureza do sensível. O 
problema é algo que experimentamos, que sentimos. Que não sabemos 
ainda o que é. [...] Segundo esse filósofo, o problema é o “motor do 
pensamento” aquilo que nos tira do lugar-comum, nos provoca incomodo e 
por isso pensamos. Toda criação provém de um problema: aquilo que se cria 
é a forma de enfrentar o problema, não necessariamente sua resolução. 
Desse modo, em filosofia, o problema mobiliza o pensamento e provoca a 
criação de conceitos. (GALLO, 2016, p. 336.) 

 
É por isso que a etapa da sensibilização é tão crucial quanto as demais 

para a criação de conceitos e o ensino de filosofia, pois é somente a partir da 

mobilização dos estudantes em torno de um tema que os chame a atenção, que 

desperte sua curiosidade, que os incomode, que se começa o processo de 

aprendizagem. De certo que em turmas numerosas como é o caso da realidade das 

escolas brasileiras, a probabilidade de utilizar recursos capazes de atingir a todos os 

estudantes com a mesma intensidade é bastante difícil, contudo a possibilidade de o 

professor variar estes recursos na medida do possível em sua realidade facilita ou 

aumenta as chances de conseguir capturar o interesse de mais estudantes. Nas 

atividades desenvolvidas em nossa pesquisa, foram utilizados recursos de vídeo 

(trechos de filmes, reportagens jornalísticas, campanhas publicitárias), música, 

dinâmica em grupo, textos de conteúdo filosófico na etapa da sensibilização a fim de 

iniciar a conversação em torno do problema da ética. 

Em uma aula específica aonde foram apresentados vídeos: uma campanha 

publicitária que discutia violência contra a mulher, outro vídeo que apresentava uma 

situação de racismo e uma reportagem jornalística sobre a morte violenta de um 

cachorro, houve maior disposição dos estudantes para emitir suas opiniões, debater 

ideias e participar mais ativamente da aula. A seguir foram introduzidos cenas de 

filmes que discutiam conceitos como banalidade do mal, e desobediência civil, o 

interesse mobilizado pelos primeiros vídeos e as situações de violência que se 

apresentam no cotidiano e, infelizmente, de fácil reconhecimento por parte dos 

estudantes que vivenciam situações semelhantes ou que sabem da relevância da 



106 

 

discussão sobre estes tópicos diretamente vinculados a problemática da ética que 

propiciou um ambiente mais receptivo e participativo para conhecer e debater 

conceitos filosóficos como os também introduzidos na aula através de recursos 

audiovisual, mas seguidos de exposição dialogada. 

Outras atividades bastante produtivas, no sentido de maior adesão e 

engajamento por parte dos estudantes, foram uma dinâmica de grupo em que se 

discutiam situações de dilemas éticos onde cada grupo deveria discutir e apresentar 

argumentos que defendessem a tomada de posição em uma dada situação 

problemática eticamente, e ainda, outro trabalho em grupo onde deveriam ler um texto 

e apresentar sua compreensão sobre os conceitos de mediania entre vícios e virtudes 

em Aristóteles e de menoridade, maioridade e imperativo categórico de Kant. 

Percebemos nestas atividades que a produção coletiva do conhecimento é uma 

ferramenta potente no contexto do ensino de filosofia na escola. Como afirma Cerletti 

“A filosofia não é uma questão privada, ela se constrói no diálogo. Ensinar significa 

retirar a filosofia do mundo privado e exclusivo de uns poucos para colocá-la aos olhos 

de todos, na construção coletiva de um espaço público” (CERLETTI, 2009, p. 87). 

O processo de pensar o ensino de filosofia em consonância com a filosofia 

da diferença de Deleuze e Guattari, e realizá-la a partir da metodologia das oficinas 

de conceito de Silvio Gallo, constitui-se como empreendimento de (re) construção de 

todo o contexto de planejamento, execução e avaliação da prática docente em filosofia. 

neste sentido, abandonar uma perspectiva pautada na reprodução de uma imagem 

dogmática do pensamento é desafio que depende de uma mobilização colaborativa 

entre professor e estudantes, e do deslocamento dos perfis clássicos de professor 

como aquele que sabe e ensina e do estudante com aquele que não sabe e aprende. 

Deste modo eles devém outros para assumir outras funções: o professor torna-se 

aquele que está aberto ao aprender e possibilitar o jogo do aprendizado e o encontro 

dos estudantes com os signos da filosofia. Os estudantes tornam-se aqueles que 

devem entrar no jogo, interessar-se e engajar-se no processo de vivenciar os 

problemas a fim de ressignificá-los e construir eles mesmo o conhecimento de modo 

singular, (re)criando conceitos e não reproduzindo o que o mestre ensinou. De acordo 

com Gallo 



107 

 

 

Se a aprendizagem é o hiato entre saber e não saber, em filosofia a 
aprendizagem é o hiato entre o não filósofo e o filósofo. O professor de 
filosofia é aquele personagem que, sendo filósofo (no sentido simples de 
alguém que exercita filosofia), deve fazer-se não filósofo para, no contato com 
seus alunos, (re)descobrir o ato filosófico, na medida em que eles, os alunos, 
o descobrem. [...] 
Tentando colocar de outra maneira: é preciso que o professor se apresente 
não como “aquele que sabe”, mas como aquele que está aberto para 
descobrir, para possibilitar o jogo do aprendizado. Buscar a linguagem dos 
alunos, identificar-se com eles, sem tornar-se mais um deles, sentir e pensar 
com eles, para que o ato filosófico se dê. (GALLO, 2012, pp. 56-57) 

 

A intervenção relatada aqui foi uma tentativa de vivenciar o problema do 

ensino de filosofia como criação de conceitos como possibilidade de resistir (re-existir), 

como um exercício de educação menor, de uma micropolítica, num contexto cada vez 

mais conservador em que se intensificam as tentativas macropolíticas do Estado de 

capturar, descaracterizar e instrumentalizar a filosofia para fazer dela parte dos 

aparelhos de Estado enquanto tentamos fazer dela máquina de guerra.  

  



108 

 

CONSIDERAÇÔES FINAIS 
 

Consideramos que o desenvolvimento da presente pesquisa, até aqui, 

possibilitou fazer uma experimentação e análise do que seria o ensino de filosofia a 

partir da metodologia das aulas de filosofia como oficinas de conceitos proposta por 

Silvio Gallo, metodologia inspirada na filosofia da diferença de Deleuze e Guattari. A 

pesquisa de caráter teórico-prático, foi realizada em três momentos, a pesquisa 

bibliográfica dos referenciais teóricos; a intervenção prática com uma turma específica 

de ensino médio e por fim, uma breve análise destas experiências em sala de aula. 

 De início o objetivo da pesquisa era averiguar a aplicabilidade, as 

possibilidades e os limites desta metodologia enquanto proposta de ensino de filosofia 

para o ensino médio. Entretanto, no decorrer da pesquisa entendemos que houve um 

deslocamento no sentido do trabalho a fim de acompanhar o processo de elaboração 

e aplicação desta metodologia e compreender o tracejado de linhas em sua 

composição. Isto foi também resultado da necessidade de revisão dos referenciais 

teóricos e práticos envolvidos na construção de uma prática  de ensino inspirada  na 

filosofia da diferença como possibilidade de propiciar uma experiência do pensamento 

como força criativa e de resistência em relação a  uma educação reprodutora e pouco 

ou nada inventiva, vinculada a filosofia da representação com a qual estávamos 

bastante habituados. 

Entendemos que as discussões e pesquisas em torno da questão do ensino 

de filosofia se fazem cada vez mais necessárias devido aos constantes embates entre 

a filosofia e os poderes instituídos que hora tentam eliminá-la do contexto educacional, 

hora apropriar-se dela para fazê-la parte dos aparelhos de Estado. A história recente 

da educação brasileira da redemocratização até aqui tem demonstrado que a 

condição de permanência da filosofia como campo do saber e parte dos currículos 

oficiais tem sido sempre questionada e revista. A crítica feita por Silvio Gallo à história 

recente da filosofia no cenário educacional brasileiro nas últimas décadas argumenta 

que a compreensão da filosofia explicitada nas políticas educacionais não levou em 

conta sua especificidade como atividade de criação conceitual. 

 Nesse contexto, podemos destacar que o que aconteceu foi a constituição 

de um sentido da filosofia a partir de argumentos exteriores a ela mesma. Fizeram-na 



109 

 

flutuar entre leis que hora a consideravam um saber interdisciplinar, depois um 

conhecimento voltado para a cidadania, uma disciplina obrigatória voltada para o 

desenvolvimento de competências e habilidades, e, por último, a definiram 

simplesmente como um tipo de “saberes e práticas”. Foi nestes termos que a 

legislação educacional recente pretendeu determinar o espaço dedicado a filosofia na 

educação básica brasileira.  

Porém, dentre as possibilidades que a filosofia nos oferece em termos de 

diversidade conceitual e de pensamento, recorremos aquela desenvolvida por 

Deleuze e Guattari que defendem a especificidade da filosofia como criação de 

conceitos. No Brasil, Silvio Gallo propôs uma metodologia de ensino inspirada nos 

conceitos da filosofia da diferença destes pensadores franceses. A filosofia da 

diferença é criativa, não reprodutora do já pensado, imanente, ao invés de 

transcendente, ligada a multiplicidade e não ao uno, produtora de diferença e não 

representação da realidade. É assim que a metodologia estudada nesta pesquisa se 

vincula à concepção da filosofia da diferença, uma teoria do pensamento sem imagem 

que se opõe à filosofia da representação chamada por Deleuze de imagem dogmática 

do pensamento.  

Contudo, não podemos esquecer que a filosofia e seu ensino têm uma 

dimensão política. Neste sentido, se por um lado a institucionalização do ensino de 

filosofia foi celebrada como possibilidade de acesso ao pensamento filosófico através 

de sua reinclusão no currículo, ou, de sua mais recente obrigatoriedade (esta já 

obsoleta) a institucionalização do ensino de filosofia também pode ser criticada e 

analisada com vistas à instrumentalização que a política maior, macropolítica, tem 

feito dela, mesmo que a serviço de um ideal de cidadania. É nessa tensão que o 

ensino de filosofia está situado no Brasil.  Ao pensar tais questões a partir da 

inspiração deleuzo-guattariana, podemos compreender a filosofia como possibilidade 

de não sucumbir inteiramente ao modo como ela tem sido planejada pelos poderes 

instituídos do Estado, mas de fazer dela algo diferente. 

A filosofia na concepção da filosofia da diferença se apresenta como 

potencialidade para, mesmo dentro das relações de poder instituídas, compor linhas 

de força para fazer irromper a novidade, traçar linhas de fuga, constituir-se em 



110 

 

possibilidade de pensar de outra forma. A filosofia e seu ensino se constituem como 

experiência de criação de conceitos, como resistência em níveis micropolíticos, no 

sentido uma educação menor. Educação menor ou minoritária no sentido de 

experiencias não cooptadas pelos modelos maiores impostos pelo Estado em 

movimento constante de reterritorialização, desterritorialização. Neste sentido, o 

ensino de filosofia tenta sabotar o funcionamento das estratégias de controle, ou, 

escapar da reprodução de um modelo de subjetividade específica, a subjetividade 

capitalística, única forma aceitável e útil de subjetividade para a lógica do capital e sua 

estrutura macropolítica. Mas esta insiste em capturar os movimentos que lhe escapam, 

desencadeando a produção de novas linhas de fuga, desterritorializações e devires 

minoritários. 

É importante lembrarmos que neste contexto de contradições, disputas e 

diversidade conceitual, e desde antes da disciplina de filosofia tornar-se obrigatória no 

currículo ou ser novamente relativizada, já se desenvolviam estratégias e 

metodologias que dessem conta do ensino de filosofia escolar no Brasil. Dentre as 

estratégias existentes escolhemos para esta pesquisa a metodologia de aulas de 

filosofia como oficinas de conceitos proposta por Silvio Gallo. Partindo da 

compreensão de que a função da filosofia e sua especificidade é a criação de 

conceitos, Gallo lança a ideia de que podemos fazer da aula momento de 

experimentação, do modo de pensar próprio da filosofia. Próprio da filosofia em 

relação a outros modos de pensar que seriam a ciência e a arte, que embora também 

sejam criadoras (a ciência cria funções e a arte blocos de sensação), atuam em planos 

diferentes e criam objetos diferentes da filosofia.  

Entendemos, a partir desta concepção que o pensamento filosófico cria 

conceitos para equacionar problemas e que os conceitos são criados, não são 

imagens, ou essências ou objetos transcendentes que guardam uma relação de 

identidade com um modelo ideal do qual seriam cópias semelhantes. Isto quem busca 

é a filosofia como imagem dogmática do pensamento, ou o pensamento 

representacional que apenas representa o real em abstrações universalizantes. A 

filosofia da diferença tem a ver com a produção de multiplicidade, com a diferença 



111 

 

positiva, não reproduz a semelhança com modelos ideais, é um pensamento sem 

imagem.  

O conceito de acordo com Deleuze e Guattari, em uma concepção do 

pensamento sem imagem, é um arranjamento ou agenciamento de elementos 

articulados que expressam a multiplicidade do real sem reduzi-lo a uma identidade, 

ou essência. São elementos que se conectam em rede, fazem rizoma e por isto estão 

sempre no meio, entre outros elementos e relações diversas. Os conceitos habitam e 

compõem um plano de imanência, mas não se confundem com ele.  No plano de 

imanência eles podem se conectar com outros conceitos, avizinhar-se ou ainda 

deslocar-se no mesmo plano ou deslocar-se entre planos diferentes. Sob este aspecto 

os conceitos mantêm relações não só com a filosofia, mas com sua negação, a não-

filosofia. O pensamento filosófico é aqui concebido como construtivismo realizado pelo 

filósofo que constitui problemas, inventa personagens conceituais e cria de conceitos 

para equacionar o problema, tudo isso a partir do encontro com o fora, que força o 

pensamento através do encontro com os signos  

Na tentativa de experimentar e analisar a transposição destes elementos 

conceituais para uma prática de ensino em filosofia, planejamos e realizamos 

atividades com um grupo determinado a partir dos momentos didáticos propostos por 

Gallo em sua metodologia das oficinas de conceitos: sensibilização, problematização, 

investigação, conceituação. Em meio a este processo nos deparamos com ideias que 

a princípio pareceram contraditórias, pois Deleuze, por exemplo, não existem métodos 

para aprender. Logo, considerando que a criação conceitual depende do encontro com 

o fora, que o encontro é imprevisível e que seus efeitos dependem dos de uma 

experiencia singular, não há algo que possa ser ensinado em termos de transmissão 

de conteúdo. Pois se a teoria deleuzo-guattariana se opõe a recognição, o 

pensamento não reproduz o fora como se houvesse uma verdade a ser encontrada e 

representada, não há identidade entre ser e pensamento, o que há é a criação no 

sentido de expressar a multiplicidade através dos conceitos filosóficos. Cada conceito 

é uma singularidade resultante do encontro do sujeito com o signo, mas remetida a 

outros conceitos, aos perceptos, aos afectos, aos personagens conceituais que se 

cria e que servem de intercessores ao pensamento. Os conceitos habitam um plano 



112 

 

de imanência onde o conceito faz conexão com outros conceitos, de modo tal que o 

aprendizado se constitui num construtivismo (posição do problema, invenção dos 

personagens conceituais e constituição do plano). Grosso modo o conceito filosófico 

não comunica, mas expressa recortes da multiplicidade.  

Logo, se não pode ensinar a alguém, porque o aprendizado depende da 

relação do aprendiz com o fora do pensamento e porque a aprendizagem refere-se a 

uma certa sensibilidade para com o signo, com uma reação que produz ao ser afetado 

e com um interesse pelo que lhe afeta e o força a pensar. Assim, resta ao professor 

se virar do avesso e reavaliar os pressupostos do que entende por ensinar. Com 

Deleuze Guattari e intermediado por Gallo, compreendemos que a concepção de 

filosofia e de ensino proposta nos termos da filosofia da diferença demandam do 

professor um devir outro, abandonar a imagem daquele que sabe e portanto ensina, 

para assumir a máscara daquele que não sabe e está disposto a aprender, fazendo 

com os estudantes o movimento do pensamento e possibilitando o contato deles com 

signos até então desconhecidos. O professor deve tornar-se um mestre ignorante 

como na obra de Rancière.  Assim o professor mobiliza o aprendizado dos seus 

estudantes sem ensiná-los o que pensar, mas ensinando, ou sensibilizando, que 

pensar é possível de diversas formas, inclusive de forma filosófica e que este pensar 

não é pura representação da realidade, contemplação, mas criação e expressão da 

multiplicidade.  

Uma ferramenta indispensável para o ensino de filosofia é o recurso a 

história da filosofia, pois se por um lado as orientações macropoliticas do Estado, 

exigem-na como conteúdo necessário ao desenvolvimento de competências e 

habilidades exigidas pelos Parâmetros Curriculares Nacionais ( leitura e interpretação 

de textos e contextos filosóficos e não-filosóficos, desenvolvimento de mecanismos 

de argumentação oral e escrita a partir da apropriação dos textos filosóficos e dos 

conceitos já existentes na filosofia e articulação com outros conhecimentos) é através 

do recurso a ela que paralelamente ou em sobreposição a estas orientações 

fomentamos experiencias de reinvenção, ressignificação e (re)criação conceitual 

exercitando assim um devir minoritário de oposição ao modelo da recognição.  



113 

 

Compreendemos também que o exercício com os conceitos filosóficos é 

apenas uma das possibilidades de pensar. Ou seja, conceituar tem a ver com as 

conexões feitas entre os elementos num plano de imanência a partir de um problema 

e sua ressignificação a partir de uma perspectiva singular, porém, isto não significa 

um fim do processo de conhecer a realidade, o desvelamento de uma verdade 

essencial que corresponda a realidade, pois existem outros modos de pensamento, 

ou seja, arte e a ciência. Neste sentido, se a filosofia é um entre outros modos do 

pensamento, um argumento suficiente para justificar sua permanência no currículo 

escolar poderia ser o de propiciar aos estudantes o contato com este modo de 

pensamento em particular, ou seja, a possibilidade a ser oferecida aos estudantes de 

experienciar o pensamento filosófico em sua especificidade como acontece com as 

ciências e as artes. Este seria um modo de promover uma educação que contemple 

as diferentes dimensões do que o pensamento humano é capaz de produzir, 

argumento capturado e ressignificado dos documentos oficiais que orientam sobre o 

ensino de filosofia na educação básica brasileira. 

A partir deste embasamento teórico planejamos e realizamos as atividades 

em sala de aula. Utilizamos a metodologia das oficinas de conceito conforme o que 

Silvio Gallo propõe, tomando-a como sugestão a ser implementada de acordo com a 

realidade e as condições especificas da turma e do professor. Portanto, a metodologia 

não foi considerada um método rígido a ser reproduzido com a finalidade alcançar um 

resultado pré-definido, mas entendemos a metodologia como uma inspiração, como 

pistas metodológicas para construir uma prática na aula de filosofia que tentasse fugir 

do pensamento por representação e da recognição. Tarefa árdua, pois o ensino de 

filosofia inspirado na filosofia da deleuzo-guattariana traz em seu conceito a noção de 

imprevisibilidade da aprendizagem e da singularidade. 

Ao se preocupar com a singularidades e comprometer-se com a 

multiplicidade buscamos escapar ou resistir ao pensamento comum, a opinião, a 

reprodução do modelo pelos poderes instituído, à recognição. Tentamos fazer o 

ensino de filosofia funcionar no sentido de uma educação menor ou minoritária. A 

minoridade estaria na possibilidade de romper com o modelo maior, da recognição ou 

da reprodução da subjetividade capitalística. Uma educação menor tem a intensão de 



114 

 

produzir conexões que permitam aos estudantes criar suas próprias versões do 

mundo, micro-versões ou sub-versões, para assim dar sentido ao mundo em que 

vivem e não apenas reproduzir sentidos já prontos. Assim o ensino de filosofia não se 

restringe ao conhecimento das escolas, teorias e conceitos filosóficos, mas tem como 

função fazer proliferar ideias, ideias que os próprios estudantes podem criar a partir 

de seus próprios problemas a exemplo dos filósofos que problematizaram e criaram 

ferramentas conceituais para equacionar problemas de seu tempo. Neste sentido, 

entendemos que ensinar é dar condições de possibilidade para que os estudantes 

possam aprender a fazer o mesmo, mas sem copiar o que já foi pensado, mas 

concordando ou divergindo, acrescentando ou recortando, fazendo conexões, 

operando deslocamentos, desterritorializando a si mesmo nesse movimento, 

habitando novos territórios e compondo novos planos de imanência a fim de (re)criar 

e atribuir sentido ao mundo em que vivem. Criando ou (re)criando seus próprios 

conceitos. 

As atividades realizadas em sala de aula nesta pesquisa problematizaram 

o(s) conceito(s) de ética. Escolhemos o conceito de ética porque na sociedade 

brasileira contemporânea, e sobretudo no contexto atual, as questões éticas têm sido 

tema constante de debates e problematizações, e por isso seriam campo fértil para 

ser investigadas, ressignificadas, recriadas, subvertidas. Além disso a Ética faz parte 

dos conteúdos que devem ser trabalhados nas aulas de filosofia, de acordo com o 

currículo escolar. Nas aulas, fizemos uso de alguns problemas, filósofos e conceitos 

de modo a sensibilizar os estudantes para possíveis interpretações sobre os 

problemas que envolvem os comportamentos humanos, os valores éticos e morais 

que balizam nossas decisões, nossos pensamentos e ações, no âmbito púbico e 

privado, na esfera individual ou coletiva. Sendo a aprendizagem é imprevisível, como 

podemos pensar a partir de Deleuze e Guattari, notamos que enquanto alguns 

estudantes logo mostram-se dispostos ao exercício de filosofar, talvez  por  maior  

sensibilidade aos signos emitidos na aula, ou, ao tema, para outros o processo de 

aprendizagem  aconteceu com certa demora, num silencio necessário que demorou 

algum tempo até que os conceitos e os signos emitidos durante a aula pudessem 

compor um plano de pensamento, realizar conexões com outras ideias e retornar 



115 

 

diferentes, mas nunca os mesmos na forma de perguntas, de dúvidas, de comentários 

sobre os problemas debatidos em sala de aula. 

Nas atividades tanto escritas, quanto orais, avaliamos que alguns 

estudantes desenvolveram argumentos mais elaborados a partir dos conceitos 

estudados e conseguiram articular suas ideias a partir deles, resultado esperado na 

etapa da conceituação, de acordo com Silvio Gallo. Outros estudantes conseguiram 

realizar um deslocamento entre planos transitando da filosofia para a arte compondo 

o que Deleuze chamou de interferência externa entre os planos. Tanto em um como 

no outro exemplo observamos o movimento em direção ao objetivo da proposta de 

experienciar o pensamento filosófico na medida que os estudantes demonstraram 

cada um a seu modo um mergulho no plano conceitual, mesmo que de outros filósofos 

considerados intercessores do pensamento filosófico.  

No que diz respeito aos questionários, ressaltamos os relatos onde o 

interesse pela filosofia provocou mudanças no modo de alguns estudantes 

enxergarem a própria filosofia, mas  também, aqueles que declararam que a filosofia 

os  inspirou a fazer um exercício de repensar a própria vida, os valores que assumem 

e o comportamento. Entendemos que esse movimento de auto avaliação é um tipo de 

exercício espiritual, uma forma de criação ou constituição de si mesmo que se opõe a 

uma reprodução massificada de subjetividades homogeneizadas, de sujeitos sem 

rosto capturados pela lógica do capital. 

Avaliando o processo no todo, a pesquisa e intervenção prática também 

produziram efeitos no pesquisador-professor. Este ao munir-se de todo o referencial 

da pesquisa e ao experienciar a metodologia nota uma mudança em si mesmo e em 

sua prática de ensino.  Consideramos que problematizar sobre o ensino e sobre esta 

proposta metodológica em particular nos fez repensar o próprio trabalho, e isto por si 

só já modifica a relação entre o professor e sua prática. No contexto específico da 

aprendizagem e do ensino na perspectiva da filosofia da diferença, modificar-se a si 

mesmo parece obrigatório, na medida em que o professor precisa desterritorializar-se 

de si para poder exercer outro papel, a saber, o de ser o fator externo de sensibilização 

dos aprendizes, e não um mestre explicador.  



116 

 

Sensibilizar os estudantes, nesse caso, pode ser apontado não só o ponto 

de partida, mas um ponto chave do processo de aprendizagem, pois se configura o 

momento de afetar o estudante para o pensar. Sem este momento não há 

aprendizagem. Talvez por isso seja necessário constantemente nas aulas 

desencadear um processo de sensibilização dos estudantes. Portanto, o ensino de 

filosofia é também experiência de sensibilidade, no que diz respeito a pensar o 

problema filosófico a partir daquilo que afeta o pensamento. Ressaltamos que a 

metodologia das oficinas de conceitos abre possibilidades para inúmeros tipos de 

trabalhos, afinal a produção de conceitos pode ser remodelada, desmontada, 

rearticulada em diferentes formas, não é um método engessado, mas uma orientação 

geral das possibilidades daquilo que o ensino de filosofia pode ser no nível médio.  

 
  



117 

 

 

REFERÊNCIAS 
 

ASPIS, Renata Lima; GALLO, Sílvio. Ensinar filosofia: um livro para professores. São 
Paulo: Atta Mídia e Educação, 2009. 

 
BIANCO, Giuseppe. Gilles Deleuze educador: Sobre a pedagogia do conceito. In: 
Educação & Realidade. v. 27, n. 2, pp. 179-204, jul./dez., 2002. Disponível em: 
https://seer.ufrgs.br/educacaoerealidade/article/view/25927. Acesso em: abr. 2019. 
 
BRASIL. Ministério de Educação e Cultura. Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996. 
Estabelece as diretrizes e bases da Educação Nacional. Brasília: MEC, 1996. Disponível 
em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/LEIS/L9394.htm. Acesso em: jan. de 2019. 
 

BRASIL. Ministério da educação/Secretaria de Educação Média e Tecnológica. 
Parâmetros Curriculares Nacionais para o Ensino Médio – Ciências Humanas e suas 
Tecnologias. Brasília: MEC/SEMT, 1999. Disponível em: 
portal.mec.gov.br/seb/arquivos/pdf/cienciah.pdfc. Acesso em: jan. 2019. 

 
CARDOSO JR, Hélio Rebello. Pensar a pedagogia com Deleuze e Guattari: amizade na 
perspectiva do aprender. In: Educação & Realidade. v. 31, n. 1, pp. 37-52, jul./dez., 2006. 
Disponível em: https: https://seer.ufrgs.br/educacaoerealidade/article/view/23000. Acesso 
em: abr. 2019. 

 
CERLETTI, Alejandro. O ensino de filosofia como problema filosófico. Trad. Ingrid Müller 
Xavier. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2009. 

 
COSTESKI, E.; ALMEIDA, José Carlos Silva de. Experiências metodológicas de ensino 
no Pibid Filosofia da Universidade Federal do Ceará. In: Revista Digital de Ensino de 
Filosofia, Santa Maria, vol.2., n.2 – jul./dez. 2016. Disponível em: 
https://periodicos.ufsm.br/refilo/article/view/24788/15030. Acesso em: jun. 2016. 

 
DANELON, Márcio. Em torno da especificidade da filosofia: uma leitura das Orientações 
Curriculares Nacionais de filosofia para o Ensino Médio. In: Filosofia: ensino médio/ 
Coordenação, Gabriele Cornelli, Marcelo Carvalho e Márcio Danelon. Brasília: Ministério 
da Educação, Secretaria e Educação Básica, 2010. pp. 185-202. (Coleção Explorando o 
Ensino; v. 14). Disponível em: https://docplayer.com.br/16476957-Colecao-explorando-o-
ensino-filosofia-volume-14.html. Acesso em: abr. 2019. 

 
DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. O que é a filosofia?. Trad. de Bento Prado Jr. E 
Alberto Alonso Muñoz. Rio de Janeiro: Editora 34, 1992. 
 
DELEUZE, Gilles. Conversações (1972 – 1990). Trad. Peter Pál Pelbart. 3º ed. São Paulo: 
editora 24, 2013 (1992a). 
 

https://seer.ufrgs.br/educacaoerealidade/article/view/25927
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/LEIS/L9394.htm
https://seer.ufrgs.br/educacaoerealidade/article/view/25927
https://periodicos.ufsm.br/refilo/article/view/24788/15030


118 

 

_____________. Mil platôs: capitalismo e esquizofrenia, vol. 1. Trad. de Ana Lúcia de 
oliveira, Aurélio guerra Neto e Célia Pinto Costa. São Paulo: Editora 34, 2011. 

 
_____________. Mil platôs: capitalismo e esquizofrenia, vol. 2. Trad. Ana Lúcia de oliveira 
e Lúcia Cláudia Leão. São Paulo: Editora 34, 2011. 

 
_____________. Kafka: por uma literatura menor (1975). Trad. de Cíntia Vieira da Silva. 
1 ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2015. 
 
DELEUZE, Gilles; PARNET, Claire. Diálogos.  Trad. Eloísa Araújo Ribeiro. São Paulo: Ed. 
Escuta, 1998. 

 
FOUCAULT, Michel. Vigiar e Punir: nascimento da prisão. Trad. de Raquel ramalhete. 
Petrópolis, Vozes, 1987. (1975) 

 
_____________. História da sexualidade I: a vontade de saber. Trad. Maria Thereza da 
Costa Albuquerque e J. A. Ghilhon Albuquerque. Rio de Janeiro: Graal, 1988. 
 
_____________. Os intelectuais e o poder – conversa entre Michel Foucault e Gilles 
Deleuze. In: FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder. Org. Roberto Machado. Rio de 
Janeiro: Graal, 2000. 

 
GADELHA, Sylvio. De fardos que podem acompanhar a atividade docente ou de como o 
mestre. In: Educação & Sociedade, Campinas, vol. 26, n. 93, p. 1257-1272, set./dez. 2005. 
Disponível em: http://www.cedes.unicamp.br/. Acesso em: jul. 2018. 

 
GALLO, Sílvio. Metodologia do ensino de filosofia: Uma didática para o ensino médio. 
Campinas: Papirus, 2012.  

 
_____________. A filosofia e seu ensino: conceito e transversalidade. In: SILVEIRA, J. T. 
Renê; GOTO, Roberto [org.]. Filosofia no ensino médio: Temas, problemas e propostas. 
São Paulo: Loyola, 2007.  

 
_____________. Deleuze & a educação. 3 ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2016. 

 
_____________. Filosofia: experiência do pensamento. Volume único. 2 ed. São Paulo: 
Scipione, 2016. (Manual do professor) 
 
____________. Ensino de filosofia: avaliação e materiais didáticos. In: Filosofia: ensino 
médio/ Coordenação, Gabriele Cornelli, Marcelo Carvalho e Márcio Danelon. Brasília: 
Ministério da Educação, Secretaria e Educação Básica, 2010. pp. 159 -170. (Coleção 
Explorando o Ensino; v. 14). Disponível em:  https://docplayer.com.br/16476957-Colecao-
explorando-o-ensino-filosofia-volume-14.html. Acesso em: abr. 2019. 
 
GALLO, Sílvio; KOHAN, Walter O. Crítica de alguns lugares-comuns ao se pensar a 
filosofia no ensino médio. In: GALLO, Sílvio; KOHAN, Walter O. [org.]. Filosofia no ensino 
médio. Petrópolis: Vozes, 2000. 

 

http://www.cedes.unicamp.br/


119 

 

GRISOTTO, Américo. Filosofia da diferença:  apontamentos em torno da aprendizagem 
do pensamento em filosofia. In: Educação temática digital. v. 14 n.1, pp.179-198, jan./jun. 
2012. Disponível em: 
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/etd/article/view/1246. Acesso em:  abr. 
2019.  

 
KOHAN, Walter O. Entre Deleuze e a educação: notas para uma política do pensamento, 
2002. In: Educação & Realidade, vol.27, n.2 – jul./dez. 2002. Disponível em: < 
http://seer.ufrgs.br/educacaoerealidade/article/view/25922 > Acesso em: jun.  2017. 
 
KROEF, Ada Beatriz Gallicchio. Escola como polo cultural: Contornos mutantes em 
fronteiras fixas. Fortaleza: Imprensa Universitária UFC, 2017. 

 
MARINHO, Cristiane. M. Filosofia e educação no Brasil: Da identidade à diferença. São 
Paulo: Edições Loyola, 2014. 
 
MARINHO, Cristiane. Maria. A filosofia da diferença de Gilles Deleuze na filosofia da 
educação no Brasil. Relatório final (pós-doutorado) – Universidade Estadual de Campinas, 
Faculdade de Educação. Campinas, 2012. Disponível em: 
http://repositorio.unicamp.br/jspui/bitstream/REPOSIP/251133/1/Marinho_CristianeMaria
_D.pdf . Acesso em: dez. 2018. 
 
MELANI, Ricardo. Diálogo: primeiros estudos em filosofia. São Paulo: Moderna, 2016. 
 
PASSOS, Eduardo; KASTRUP, Virgínia; ESCÓSSIA, Liliana da. Pistas do Método da 
cartografia: pesquisa intervenção e produção de subjetividade. Porto Alegre: Sulina, 2015. 
 
RANCIÈRE, Jacques. O mestre ignorante: Cinco lições sobre a emancipação intelectual. 
Belo Horizonte: Autêntica: 2007. 

 
RODRIGO, Lídia Maria. Filosofia em sala de aula: teoria e prática para o ensino médio. 
São Paulo: Autores Associados, 2009. 

 
THIOLLENT, Michel. Metodologia da pesquisa-ação. São Paulo: Cortez – Autores 
Associados, 1986. 

TRIPP, David. Pesquisa-ação: uma introdução metodológica. In: Educação e Pesquisa 
[online]. 2005, vol.31, n.3, pp.443-466. Disponível em:  http://dx.doi.org/10.1590/S1517-
97022005000300009. Acesso em: dez. 2017. 

ZOURABICHVILI, François. Deleuze: uma filosofia do acontecimento. Tradução de Luiz 
B. L. Orlandi. São Paulo: Ed. 34, 2016. 
 
ZOURABICHVILI, François. O vocabulário de Deleuze. Trad. André Telles. Rio de Janeiro, 
2004. Disponível em: http://www.escolanomade.org/wp-content/downloads/deleuze-
vocabulario-francois-zourabichvili.pdf. Acesso em: abr, 2019.  

https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/etd/article/view/1246
http://repositorio.unicamp.br/jspui/bitstream/REPOSIP/251133/1/Marinho_CristianeMaria_D.pdf
http://repositorio.unicamp.br/jspui/bitstream/REPOSIP/251133/1/Marinho_CristianeMaria_D.pdf
http://www.scielo.br/cgi-bin/wxis.exe/iah/?IsisScript=iah/iah.xis&base=article%5Edlibrary&format=iso.pft&lang=i&nextAction=lnk&indexSearch=AU&exprSearch=TRIPP,+DAVID
http://www.escolanomade.org/wp-content/downloads/deleuze-vocabulario-francois-zourabichvili.pdf
http://www.escolanomade.org/wp-content/downloads/deleuze-vocabulario-francois-zourabichvili.pdf


120 

 

ANEXO A – QUESTIONÁRIO APLICADO AOS ESTUDANTES PARTICIPANTES DA 
PESQUISA. 

 

PARTE 1 – Perfil dos participantes. 

Informe os dados a seguir: 

 

01. Qual a sua idade? 

a) entre 13-14 anos. 

b) entre 15-16 anos. 

c) entre 17-18 anos. 

d) acima de 18 anos. 

 

02. Como se identifica em termos de sexo/gênero? 

a) masculino 

b) feminino 

 

03. Você já estudou Filosofia na escola antes deste ano? 

a) sim, durante todo o ensino fundamental (1º ao 9º ano) 

b) sim, no ensino fundamental II (6º ao 9º ano) 

c) sim, nos anos finais do ensino fundamental II (8º e 9º ano) 

d) sim, apenas um ano durante o ensino fundamental (9º ano). 

e) não, nunca havia estudado filosofia na escola. 

 

04. Você já estudou na escola pública antes? 

a) sim, durante todo o ensino fundamental (1º ao 9º ano) 

b) sim, no ensino fundamental II (6º ao 9º ano) 

c) sim, nos anos finais do ensino fundamental II (8º e 9º ano) 

d) sim, apenas um ano durante o ensino fundamental (9º ano). 

e) não, nunca havia estudado filosofia na escola antes deste ano. 



121 

 

PARTE II – Sobre a metodologia. 

 

01. Você considera que os materiais (músicas, textos, vídeos e outros) utilizados no 

início das aulas ajudaram na compreensão dos temas estudado? 

a) Sim, pois estes momentos capturou minha atenção e despertou meu 

interesse para o tema da aula. 

b) Sim, pois nestes momentos percebi alguma relação do tema da aula com 

a realidade em que vivemos. 

c) Sim, pois percebi que os temas da filosofia podem ser vistos por outros 

pontos de vista. 

d) Não, estes momentos foram apenas mais uma distração durante a aula 

e não despertaram meu interesse para o tema da aula. 

e) Não, pois não consegui perceber a relação do que era apresentado com 

a realidade em que vivemos. 

f) Não, pois não percebi a relação destes outros materiais com a filosofia. 

 

02. Como você compreende a filosofia na escola?  

a) é um saber enciclopédico em que temos que decorar conceitos e 

pensamentos produzidos pelos filósofos para passar na prova. 

b) é um saber que pode ser utilizado como ferramenta para pensar nossos 

próprios problemas e a realidade em que vivemos e assim criar nossos próprios 

conceitos. 

c) é uma aula em que discutimos vários assuntos sem nunca chegar a 

nenhuma conclusão, traz mais dúvidas que respostas. 

 

03. Você consegue estabelecer relação dos temas debatidos nas aulas com a 

realidade em que vivemos? 

a) não, porque os temas são muito abstratos e parecem não ter relação 

com a minha realidade. 

b) sim, consigo perceber que o pensamento filosófico apesar de ser 

abstrato tem relação com problemas reais que enfrentamos em nossas vidas. 



122 

 

 

04. Quais atividades foram mais trabalhadas nas aulas de filosofia? 

a) Leitura, e interpretação de textos filosóficos (trechos, frases, 

pensamentos e conceitos escritos  por filósofos). 

b) Leitura, e interpretação filosófica de textos não filosóficos (músicas, 

poesia, notícias, literatura ou outros) 

b) Escrita e argumentação sobre os temas discutidos nas aulas a partir do 

pensamento dos filósofos podendo mudar de posição e respeitando as diferentes 

posições debatidas. 

c) Capacidade critica para analisar a realidade em que vivemos e relacioná-

la com o pensamento dos filósofos a fim de melhor entendê-la ou buscar soluções 

para os problemas. 

d) Debate, argumentação e socialização de ideias em grupo, quando 

compartilhamos com os colegas as nossas conclusões sobre um tema a partir do 

pensamento dos filósofos. 

e) Todas as habilidades foram trabalhadas um pouco. 

 

05. Em quais atividades você se desenvolveu mais nas aulas: 

a) Leitura, e interpretação de textos filosóficos 

b) Leitura, e interpretação filosófica de textos não filosóficos 

c) Escrita e argumentação por escrito. 

d) Desenvolvimento de capacidade critica e contextualização. 

e) Debate e argumentação oral. 

 

06. Em quais atividade teve mais dificuldade nas aulas de filosofia? 

a) Ler e compreender os textos filosóficos 

b) Ler e compreender filosoficamente textos não filosóficos. 

c) Escrever e argumentar por escrito. 

d) Desenvolvimento de capacidade crítica e contextualização. 

e) Debater e argumentar oralmente. 

 



123 

 

07. Você acredita que teve esta dificuldade porque 

a) os textos tinham uma linguagem muito difícil e ideias muito complexas 

de entender. 

b) não consegui entender a relação dos textos com a realidade em que 

vivemos. 

c) a linguagem do professor era muito difícil de entender, havia muitas 

palavras e expressões que eu não conhecia o significado. 

d) tenho dificuldade de trabalhar com temas muito abstratos, prefiro temas 

mais concretos. 

 

08. Você considera que a metodologia utilizada pelo professor foi: 

a) satisfatória, porque conseguiu despertar em mim o interesse pelo 

pensamento dos filósofos e sua relação com a realidade em que vivemos. 

b) satisfatória porque consegui apresentar minhas ideias e debatê-las com 

os demais em um ambiente de respeito mútuo e compreensão das diferenças. 

c) satisfatório, porque percebi que posso elaborar meus próprios conceitos 

sobre a realidade em que vivemos, e entendi que isto é um exercício filosófico. 

d) satisfatório, porque consegui aprender os conceitos filosóficos, ou seja, 

aquilo que os filósofos pensaram e disseram sobre várias questões. 

e) insatisfatório, porque não consegui entender os conceitos filosóficos, ou 

seja, aquilo que os filósofos pensaram e disseram sobre várias questões. 

f) insatisfatório, pois não consegui entender a relação entre o pensamento 

dos filósofos e a realidade em que vivemos. 

g) insatisfatório, porque não pude elaborar meus próprios conceitos, 

apenas repetir o que os filósofos o ou o professor diziam sobre os temas. 

 

09. Você considera que a produção coletiva final foi: 

a) satisfatória, pois pude trabalhar em grupo e expor meus pontos de vista 

e criar coletivamente algo que expressava o que o grupo de compreendeu dos temas 

discutidos nas aulas. 



124 

 

b) insatisfatória, porque tive que acatar o que a maioria pensava sobre o 

assunto e não pude expressar minhas ideias sobre os temas discutidos nas aulas. 

c) satisfatória, porque consegui expressar criativamente o que penso sobre 

os temas discutidos na aula e que achava muito difícil expressar apenas escrevendo. 

d) insatisfatória, porque prefiro me expressar individualmente e sustento 

minha posição mesmo diante de outras pessoas que discordam do meu ponto de vista, 

prefiro a produção escrita individual. 

 

PARTE III – O Olhar do estudante 

 

01. Como você descreveria o trabalho que realizou ao final da oficina de conceitos 

nas aulas de filosofia (tema, objetivos, processos criativos, conceito(s) trabalhado(s)?” 

 

02. por que escolheu esta linguagem/forma de expressão (vídeo, texto, fotografia, 

pintura, poesia, música, teatro...)? Por exemplo, foi motivado por um sentimento, um 

texto lido, uma frase, um vídeo assistido, um problema, um debate ou outro?”.  

 

03. Como você descreveria a experiência de desenvolver este trabalho em torno de 

um conceito filosófico? Entende que criou um conceito novo, acrescentou algo 

pensado por você/pelo grupo no trabalho, ou apenas reproduziu e copiou algo que já 

existia?”.  

 

04. O que você aprendeu de mais importante nas aulas de filosofia e ao desenvolver 

o trabalho final da oficina de conceitos?”.  

 

05. Como você se sentia e o que pensava das aulas de filosofia antes da oficina? E 

agora, como se sente e o que pensa das aulas de filosofia e sobre o trabalho com os 

conceitos filosóficos?”. 

 

06. Alguma observação sobre a oficina de conceitos na aula de filosofia (ideias, 

sugestões, críticas)?”.   



125 

 

ANEXO B– TEXTOS PRODUZIDOS NA OFICINA DE CONCEITOS 
(DISSERTAÇÕES FILOSÓFICAS) 
 

 
Figura 1 



126 

 

 
Figura 2 



127 

 

 
Figura 3 



128 

 

 
Figura 4 



129 

 

 
Figura 5 



130 

 

 
Figura 6 



131 

 

 
Figura 7 



132 

 

 
Figura 8 



133 

 

 
Figura 9 



134 

 

 
Figura 10 



135 

 

 
Figura 11 



136 

 

 
Figura 12 



137 

 

 
Figura 13 



138 

 

 
Figura 14 



139 

 

 
Figura 15 



140 

 

 
Figura 16 



141 

 

 
Figura 17 



142 

 

 
Figura 18 
  



143 

 

ANEXO C – CARTAZES PRODUZIDOS NA OFICINA DE CONCEITOS 
 

Figura 19 
 

 
Figura 20 



144 

 

 
Figura 21 
 

 
Figura 22 



145 

 

 
Figura 23 
 

 
Figura 24 



146 

 

 
Figura 25 

 
Figura 26 



147 

 

 
Figura 27 
 

 
Figura 28 



148 

 

 
Figura 29 
 

 
Figura 30 



149 

 

 
Figura 31 
 

 
Figura 32 



150 

 

 
Figura 33 
 

 
Figura 34 
 


