UNIVERSIDADE FEDERAL DO CEARA
INSTITUTO DE CULTURA E ARTE
MESTRADO PROFISSIONAL EM FILOSOFIA

EMILSON SILVA LOPES

OFICINA DE CONCEITOS NO ENSINO DE FILOSOFIA: LIMITAGOES E
POSSIBILIDADES DE UMA METODOLOGIA FILOSOFICA PARA O ENSINO
MEDIO.

FORTALEZA
2019



EMILSON SILVA LOPES

OFICINA DE CONCEITOS NO ENSINO DE FILOSOFIA: LIMITACOES E
POSSIBILIDADES DE UMA METODOLOGIA FILOSOFICA PARA O ENSINO
MEDIO.

Texto apresentado a Banca examinadora
do Mestrado Profissional em Filosofia —
PROFILO da Universidade Federal do
Ceara - UFC, como requisito para
obtencao do titulo de Mestre em Filosofia.
Area de concentracdo: Ensino de Filosofia.

Orientador: Prof. Dr. Evanildo Costeski

FORTALEZA
2019



EMILSON SILVA LOPES

OFICINA DE CONCEITOS NO ENSINO DE FILOSOFIA: LIMITACOES E
POSSIBILIDADES DE UMA METODOLOGIA FILOSOFICA PARA O ENSINO
MEDIO.

Texto apresentado a Banca examinadora
do Mestrado Profissional em Filosofia —
PROFILO da Universidade Federal do
Ceara - UFC, como requisito para
obtencgao do titulo de Mestre em Filosofia.
Area de concentracdo: Ensino de Filosofia.

BANCA EXAMINADORA

Prof. Dr. Evanildo Costeski

Prof@. Dr2. Cristiane Maria Marinho

Prof. Dr2. Ada Kroef

Fortaleza
2019



A minha mae e ao meu pai, por tudo.

A minha avd Maria do Carmo, in memoriam.



AGRADECIMENTOS

A minha mae Dulce e ao meu pai Erivaldo, pelo amor, incentivo e trabalho duro de
toda uma vida, por todos os ensinamentos que me fizeram chegar até aqui.

Aos meus estudantes que apoiaram e participaram das atividades desta pesquisa e
sem 0s quais ela nao existiria.

Ao professor Evanildo Costeski, pela orientagéo, paciéncia e todo apoio durante esta
pesquisa.

As professoras Cristiane Marinho e Ada Kroef, pela disposicdo, pelas valiosas
contribuicdes e colaboragao nesta pesquisa.

A CAPES pelo apoio financeiro e incentivo & producéo cientifica.

Aos professores do Mestrado profissional em Filosofia PROF-FILO da Universidade
Federal que contribuiram com esta caminhada.

A Secretaria do Mestrado na figura de Sebastido sempre disposto a nos ajudar, e a
todos os trabalhadores e servidores que fazem a universidade funcionar.

Aos colegas e amigos do Mestrado com quem compartiihamos as angustias, as
dificuldades e os prazeres de pesquisar, aprender e reinventar nossa pratica cotidiana
como professores de filosofia na educacgéo basica

A gestdo da EETI Prof. Maria Margarida de Castro Aimeida por toda compreenséo e
apoio durante esta pesquisa.

A Raquel Rocha pela amizade e parceria, pelas leituras e colaboracdo durante o
processo de escrita.

Aos familiares, amigos e amigas que sempre apoiaram e me deram forgas para seguir
em frente e n&o desistir.

A todos e todas que fazem da filosofia e da educagdo uma trincheira de lutas e de
resisténcia (re-existéncia) em tempos tao dificeis.

A todos meu muito obrigado e meu afeto.



Acreditar no mundo é o que mais nos falta; nés perdemos
completamente o mundo, nos desapossaram dele.
Acreditar no mundo significa principalmente suscitar
acontecimentos, mesmo pequenos, que escapem ao
controle, ou engendrar novos espagos-tempos, mesmo de
superficie ou volumes reduzidos.

DELEUZE, Gilles — Controle e devir. In: Conversagées.



RESUMO

A pesquisa Oficina de conceitos no ensino de filosofia: limitagbes e
possibilidades de uma metodologia filoséfica para o ensino médio pretende
experienciar e analisar a oficina de conceitos como metodologia de ensino de Filosofia
para o nivel médio. Esta pesquisa se insere no contexto de crescente necessidade de
desenvolvimento e aprimoramento de metodologias e didaticas especificas para o
ensino de filosofia no nivel médio, e de defesa de sua permanéncia no curriculo frente
as disputas ideoldgicas que marcam a politica educacional no Brasil. Seguindo a
vertente que entende o ensino de filosofia como problema filoséfico, analisaremos a
metodologia proposta pelo professor Silvio Gallo na obra Metodologia do ensino de
filosofia (2012) de inspiragcdo deleuzo-guattariana, onde ele propde aulas de filosofia
como oficinas de conceitos filoséficos. Nestas oficinas o principal objetivo ou fungao
das aulas seria colocar em pratica a definicao de filosofia apresentada por Deleuze e
Guattari na obra O que € a Filosofia? (1992), onde os autores estabelecem que a
especificidade da filosofia é criar conceitos. Neste contexto, conceitos como
pedagogia do conceito e educagdo menor surgem como ferramentas para se pensar
possibilidades de uma educacao filosofica. A partir destes referenciais esta pesquisa
pretende analisar como ocorrem os processos de planejamento e aplicagao da oficina
de conceitos, além de compreender os beneficios e limites desta metodologia para
um ensino de filosofia mais satisfatério na realidade escolar. A pesquisa seguira
metodologia de pesquisa-agao e algumas pistas do método cartografico. O capitulo 1
consiste na pesquisa bibliografica e estudo tedrico que justificam e fundamentam a
metodologia estudada e que sera aplicada em aulas de filosofia a serem realizadas
pelo pesquisador. No capitulo 2 faremos uma breve discussdo sobre a legislagao
educacional brasileira, abordando a teoria das competéncias e habilidades a ser
desenvolvidas nas aulas de filosofia, em seguida, nos aprofundaremos no conceito de
aprendizagem. Neste sentido, buscaremos explicitar o(s) sentido(s) da aprendizagem
a partir da perspectiva da filosofia da diferengca de Deleuze e Guattari e outros
pensadores que seguem esta mesma linha de pensamento. O capitulo 3, tera como
foco principal as intervengdes realizadas em sala de aula pelo pesquisador tendo
como publico-participante uma turma selecionada de estudantes do ensino médio.
Trata-se de relatar descritivamente o planejamento e a realizagdo das atividades
desenvolvidas em sala de aula com os estudantes a partir da metodologia da oficina
de conceitos. As aulas serdo organizadas a partir de quatro momentos didaticos:
sensibilizagdo, problematizacdo, investigagao e conceituagdo. No final os estudantes
serdo convidados a responder um questionario sobre a metodologia aplicada, as
habilidades desenvolvidas e seu olhar sobre a experiencia de criacdo conceitual.
Realizaremos um relato de experiéncia destas aulas, dos materiais produzidos no
processo e dos dados coletados nos questionarios, analisando a experiéncia da
oficina de conceitos em sala de aula. Esta pesquisa apresenta beneficio social no
desenvolvimento de estratégias que melhorem o ensino de filosofia na escola,
melhorem a aprendizagem dos estudantes e contribuam para estudos sobre a
tematica. A pesquisa se compromete com o respeito aos direitos humanos e as
exigéncias do Comité de Etica em Pesquisa.

Palavras-chave: Ensino de Filosofia. Oficina de Conceitos. Pedagogia do
conceito. Educagao menor.



SUMARIO

INTRODUGAOD ...ttt n e 5

CAPITULO 1. A OFICINA DE CONCEITOS E SEUS REFERENCIAIS TEORICOS11

1.1 O ensino de filosofia como problema filoséfico, a formacédo docente e a

(L= =T oo - NSRRI 11
1.2 O ensino de filosofia e a filosofia da diferenca de Deleuze e Guattari .......... 14
1.3 As oficinas de conceitos e a criacdo conceitual nas aulas de filosofia.......... 22
1.4 O conceito deleuzo-guattariano de CONCEILO .........cevvvvviiiiiiiiiiiiiiiiiiieieeeeeeeeee 31
1.5 O significado de conceituacéo nas aulas de filosofia..........ccccccvvveiiiiiieneennnn, 35
1.6 Outras perspectivas metodoldgicas sobre as aulas de filosofia.................... 36

1.7 Educacdo menor e o ensino de filosofia como resisténcia as sociedades de
(o0 ] 010 ] [ SURPPPPPRPN 40

CAPITULO 2. A LEGISLACAO E APRENDIZAGEM NO CONTEXTO DO ENSINO
DE FILOSOFIA COMO CRIACAO DE CONCEITOS. ....cooeeieeeeeeceeeeeee e 48
2.1 Em que realidade nos inserimos? Competéncias e habilidades no ensino de
111020 { = VPP 48
2.1.1 O ensino de filosofia e a Lei de Diretrizes e Bases — LDB — Lei 9394/96 ..49
2.1.2 O ensino de filosofia e o ensino por competéncias e habilidades nos

Parametros Curriculares NaCIONAIS. ........coeveeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 51
2.2 Aprendizagem e 0 ensino de filosofia. ..........ccccevviiiiiiii 57
2.2.1 Aprendizagem para Deleuze e Guattari: 0 encontro com o Signo.............. 57

2.2.2 Aprendizagem em filosofia: entre ensinar o que néo se sabe e aprender o
(o U T 0 o (=S S7- VR 62

CAPITULO 3. RELATO DE EXPERIENCIA: A OFICINA DE CONCEITO NA

PRATICA <.ttt ettt ettt s et n e 69
3.1 Metodologias e estrutura da intervengao pratiCa ............cccoeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee, 69
3.2 Mais perguntas que respostas: relato de experiéncia da oficina de conceitos
€M SAIA UE AUIA......eeeeee e 72
3.2.1 Aula 01: quais as diferencas entre humanos € rob0S? .............evvvvvvvennnnnns 73
3.2.2 Aula 02: Como decidimos 0 que € certo ou errado? ...........cccovvvervvvieeeennnn. 75

3.2.3 Aula 03:Que valores mobilizam nossos comportamentos? .............ccc....... 76



3.2.4 Aula 04: O comportamento ético € uma obrigacao? ...........ccccevvvvvvvcieeeeennn. 77

3.2.5 Aula 05: Sera que nascemos boNS OU MAUS? .......ccuvvveiiiieeeeeeeeeiiiiiieeee e 77
3.2.6 Aula 06: Apresentacdo dos trabalhos. ...............eeeiiiiiiiiiiiiiiiiis 79
3.3 Analise das produGOes tEXIUAIS. ........ueiiiieiiiiiiiiiiiiiie e 83
3.4 Analise dOS QUESHIONANIOS. ....ccoiiuiiiiiiiiiee et 85
3.4.1 Parte | — Perfil dOos eStudantes. ..........coouuuiuiiiiiieeiiiieiiii e 86
3.4.2 Parte Il — Sobre a metodologia. ..........ccoeveeeiiiiieiiiiii e 88
3.4.3 Parte [l - O Olhar do eStudante. ............uuuuuiuiriiriiiiiiiiiiiiiiiiii. 97
CONSIDERAQOES FINAILS o e e 108
REFERENCIAS . .....coiiiiiictee ettt 117

ANEXO A — QUESTIONARIO APLICADO AOS ESTUDANTES PARTICIPANTES
DA PESQUISA . ... e 120

ANEXO B - TEXTOS PRODUZIDOS NA OFICINA DE CONCEITOS
(DISSERTACOES FILOSOFICAS) ...ttt ettt 125

ANEXO C - CARTAZES PRODUZIDOS NA OFICINA DE CONCEITOS.............. 143



INTRODUGAO

Pensar o ensino de filosofia no nivel médio e trabalhar com ele requer lidar
com desafios diversos, em funcdo das condicbes materiais e efetivas para a
realizacado do trabalho docente, ou, muitas vezes, da falta delas. Considerando que
somente em 2008 a Lei de Diretrizes e Bases da Educag¢do Nacional, lei n. 9.394/96,
incluiu a filosofia como disciplina obrigatéria durante os trés anos do ensino médio e
que tal disposicdo legal foi recentemente alterada pela Medida Provisoria n.
746/2016%, tornada Lei n. 13.415/2017, a lei ndo define mais o carater disciplinar da
filosofia no curriculo da educacgao basica. Além disso, ponderando que a filosofia tem
uma abrangéncia diversificada em suas concepg¢des, escolas de pensamento,
tematicas a serem trabalhadas e € alvo de questionamentos constantes acerca do
tempo e lugar que seu ensino deve ocupar na educacgao escolar, podemos inferir que
até mesmo definir o significado de ensinar filosofia, ou se ha espago para tal em nossa
sociedade, torna-se algo problematico e filoséfico.

No contexto de construcdo e de insercio efetiva do ensino de filosofia no
ensino medio, e na escola publica em especial, temos nos questionado sobre o papel
que a filosofia deve ter no contexto escolar, na educagao formal e para além dela.
Podemos pensar, por exemplo, como tornar o ensino de uma disciplina que entra
tardiamente no curriculo escolar ndo apenas objeto de estranhamento, mas um
processo de ensino-aprendizagem significativo para vida dos estudantes? Como fazer
do ensino de filosofia na escola uma ferramenta de critica da realidade e criacado de
novas possibilidades de atuagdo no mundo e n&o apenas mais um dispositivo
disciplinar dos corpos e mentes?? Como fazer da educacao, do ensino e aprendizado
da filosofia uma forma de resistir aos controles sociais hegemdnicos e produzir formas
de autonomia e emancipagdo, mesmo em niveis micropoliticos ou minoritarios? Na
busca de elucidar questdes deste tipo, e a partir da pesquisa acerca da tematica,

pretendemos buscar uma experiéncia outra para o ensino de filosofia.

1A Lein® 11. 684, de 2008 que alterava a Lei de Diretrizes e Bases 9.394/96, e dispunha sobre a obrigatoriedade
do ensino de Filosofia no Ensino Médio foi alterada recentemente pela Medida Proviséria n°® 746, de 2016 que
reescreveu o art. 36 passando a néo fazer referéncia ao ensino de filosofia como disciplina obrigatéria, ou como
tema transversal, apenas refere-se de forma genérica ao ensino de ciéncias humanas sem especificar quais
disciplinas devem compor os curriculos do nivel médio.

2 Sobre a escola como dispositivo de disciplina ver: FOUCAULT, Michel. Vigiar e punir: nascimento da priséo (1987).



6

Entre as diferentes propostas metodologicas para a filosofia no ensino
médio, escolhemos trabalhar com o viés que assume a filosofia nd&o como um saber
fechado em si mesmo, mas como uma relagao de aproximagao e desejo pelo saber,
uma amizade pelo saber, entendendo este como um produto da relagdo que se
estabelece entre o proprio homem e a realidade que se lhe apresenta de forma
problematica. Ainda neste sentido, optamos por um viés filosofico que nos permitisse
pensar o ensino de filosofia como uma relacdo nao hierarquica entre professor e
aprendiz, entre um que ensina e o0 outro que aprende, mas como uma atividade
colaborativa em que se produz ou cria algo junto em vez de apenas reproduzir
conceitos ja pensados. Partimos do entendimento que um ensino de filosofia nestes
termos poderia ser uma abertura para se pensar coletivamente questdes que surgem
concretamente no cotidiano dos estudantes e que podem ser problematizadas
filosoficamente. Este viés metodoldgico tornaria a filosofia no ambito escolar mais
significativa, pois o professor, ao assumir uma postura diferente da simples
transmissao do saber, propiciaria ao estudante realizar sua propria experiéncia do
pensamento a partir de seus préprios problemas.

Estes sdo alguns dos argumentos utilizados por Silvio Gallo, para propor
uma metodologia para o ensino de filosofia no nivel médio, uma metodologia que
trabalhe na perspectiva de um ensino ativo da filosofia, como uma oficina de conceitos.
Esta metodologia havia sido apresentada de modo disperso em varios textos e artigos
e foi sistematizada na obra Metodologia do ensino de filosofia (2012). De acordo com
Gallo, o ensino de filosofia ndo pode ser pensado apenas como um tipo especial de
pedagogia, que segue as mesmas orientagdes gerais para transmissao de conteudos
que outras disciplinas escolares, o que faria dele somente um ensino enciclopédico,
critica de matriz nietzschiana. Ao invés disso, seria preciso fazer do ensino da filosofia
uma atividade de criacdo de conceitos, como pensado por Deleuze e Guattariem O
que é a filosofia? (1992), exercitando assim uma pedagogia do conceito.

Neste sentido, a presente pesquisa tem como objetivo principal
desenvolver e analisar criticamente atividades voltadas para o ensino de filosofia no
nivel médio a partir da metodologia da oficina de conceitos de Silvio Gallo. Esta
metodologia é fundamentada na perspectiva deleuzo-guatarriana de que a

especificidade da filosofia é criar conceitos. Seguido este viés filosofico e transpondo



esta especificidade para o ensino da disciplina de Filosofia, a aula tornar-se-ia espaco
para estimular o pensamento filosofico, critico e reflexivo, mas também criativo. Desta
forma pretende-se proporcionar ao estudante a possibilidade de nao apenas ser
apresentado aos conceitos filosoficos, mas de (re)cria-los a partir de problemas e do
arcabouco tedrico apresentado pela histdria da filosofia.

Esta dissertacéo esta dividida em trés capitulos:.

O capitulo 1 consiste na pesquisa bibliografica e estudo tedrico que
justificam e fundamentam a metodologia estudada e que sera aplicada em aulas de
filosofia a serem realizadas pelo pesquisador. Trata-se, neste capitulo, de explicitar a
posicao tedrica adotada, ou seja, o pensamento filoséfico de Deleuze e Guattari, da
filosofia da diferenca, as reflexées sobre o ensino de filosofia de Silvio Gallo e outros
autores que discutem sobre a questdo do ensino de filosofia e da criagdo de conceitos.
Sao discutidas a questdo do ensino de filosofia como problema filoséfico, a relagao
entre ensino de filosofia e as filosofias da diferencga, a criagao conceitual nas aulas de
filosofia através da metodologia das oficinas de conceitos, e os conceitos deleuzo-
guattarianos de pedagogia do conceito e educagdo menor no contexto educacional.

No capitulo 2 faremos uma breve discussao sobre a legislagdo educacional
brasileira, abordando a teoria das competéncias e habilidades a ser desenvolvidas
nas aulas de filosofia. Neste momento, através dos documentos que versam sobre
orientagdes e diretrizes para o ensino de filosofia no Brasil analisaremos a adequacéao
da metodologia pesquisada em relagéo a estas. A questao a ser analisada é se o foco
no desenvolvimento das competéncias e habilidades pode ser ferramenta para
desenvolver o ensino de filosofia no nivel médio com vistas a sua especificidade
filosdfica, ou, é utilizado como forma de controle social voltado para o mercado de
trabalho, para a vida politica, para a cidadania ou para a constru¢ao de valores , sejam
eles éticos, estéticos, politicos ou outros.

A seguir, ainda no capitulo 2, nos aprofundaremos no conceito de
aprendizagem, afinal ndo ha como pensar o ensino sem pensar esta outra questao.
Neste sentido, buscaremos explicitar o(s) sentido(s) da aprendizagem a partir da
perspectiva da filosofia da diferenca e de Deleuze e Guattari e outros pensadores que
seguem esta mesma linha de pensamento. A fim de analisar qual a concepcao de

aprendizagem a partir desta concepgao especifica de filosofia, levantamos as



8

seguintes questdes que inquietam e interessam discutir: Qual o papel do professor-
filbsofo neste processo? E o do aprendiz? Ha como dira Silvio Gallo uma
“ensinabilidade” e uma “aprendizibilidade” especifica da filosofia? E havendo, como
estas ideias se articulam e reverberam na pratica docente do professor do ensino
médio? Elas mobilizam o mesmo a repensar sua atuacdo enquanto professor e
filosofo?

O capitulo 3, tera como foco principal as intervencdes realizadas em sala
de aula pelo pesquisador tendo como publico-participante uma turma selecionada de
estudantes do ensino médio. Trata-se de relatar descritivamente o planejamento e a
realizagao das atividades desenvolvidas em sala de aula com os estudantes.
Destacamos aqui que o projeto de pesquisa foi antecipadamente apresentado ao
diretor da escola onde ocorrerdo as intervencdes praticas, através de Carta de
Apresentacgao, e este, por sua vez, assinou o documento de Autorizagao institucional
a realizacao de projeto de pesquisa. Em seguida os estudantes foram apresentados
a pesquisa e convidados a participar da mesma. Foram entregues aos pais e/ou
responsaveis pelos menores os Termos de Consentimento Livre e Esclarecido (TCLE)
e aos estudantes foram entregues os Termos de Assentimento Livre e Esclarecido
(TALE) a fim de esclarecer os objetivos, os beneficios sociais da pesquisa, alertar dos
riscos e firmar o compromisso da pesquisa com o sigilo das informagdes, bem como
o respeito as determinagdes do Comité de Etica em Pesquisa da Universidade Federal
do Ceara — CEP/UFC/PROPESAQ. Esta pesquisa foi submetida a analise do Comité
de Etica em Pesquisa através da Plataforma Brasil e aprovada.

Consideramos que a presente pesquisa tem carater interventivo e
descritivo, e se classifica como uma pesquisa-acido definida por Thiollent como “um
tipo de pesquisa social com base empirica que € concebida e realizada em estreita
associaciao com uma agao ou com a resolugdo de um problema coletivo e no qual os
pesquisadores e os participantes representativos da situacdo ou do problema estao
envolvidos de modo cooperativo ou participativo” (THIOLLENT, 1986, p. 14). Também
tomamos como referéncia, alguns elementos do método da cartografia entendo o seu
sentido como “acompanhamento de percursos, implicagédo em processos de produc¢ao,
conexdo de redes, ou rizomas” (PASSOS; KASTRUP; ESCOSSIA, 2009, p.10), pois

consideramos a pesquisa como uma experiéncia de imersido e intervengao em um



campo de implicagdes cruzadas, linhas de forga, interesses, valores que se abrem ao
pesquisador na medida que ele mesmo habita o campo.

Com relagao as atividades interventivas, foram planejadas e ministradas 06
aulas com uma turma do primeiro ano do ensino médio regular, em uma escola publica
de ensino médio regular na cidade de Fortaleza. A turma era composta de 31 alunos.
As aulas foram ministradas em horario regular da turma, no turno diurno, com duragéo
de uma hora-aula, ou cinquenta minutos, cada. As atividades foram planejadas a partir
do modelo das oficinas de conceitos (divididas em quatro momentos didaticos:
sensibilizagcdo, problematizagdo, investigagdo, conceituagdo). As aulas foram
desenvolvidas em torno da tematica: ética. Ao final das atividades os estudantes
deveriam produzir duas atividades sobre a tematica trabalhada nas aulas: uma
producado textual individual (dissertacao filoséfica) e outra producéo “livre, podendo
ser um produto cénico, audiovisual, performatico, musical, ou plastico que
reapresentasse, expressasse ou dialogasse com os conceitos filosoficos trabalhados
em sala de aula. Esta segunda atividade podia ser realizada coletivamente,
exercitando as diversas possibilidades de expressao, as inteligéncias multiplas e a
construgcao coletiva de conhecimentos a partir da socializagdo dos conceitos
trabalhados durante as aulas de filosofia.

Ao final do processo das aulas os estudantes responderam a um
questionario semiestruturado especifico e planejado pelo pesquisador (ANEXO A). O
objetivo do questionario € analisar qualitativamente como os estudantes interpretaram
a experiéncia da metodologia aplicada nas aulas e como auto-avaliavam sua
participacao, interesse e aprendizados, além da relevancia da disciplina no seu
processo de ensino-aprendizagem. A primeira parte do questionario busca identificar
o perfil do publico-alvo (estudantes) que serdo participantes da pesquisa. Seréo
coletados dados referentes a idade, género e questdes relativas a vida escolar e
sociocultural, partindo o entendimento que o processo de ensino-aprendizagem e o
tipo de trabalho pedagdgico que pretendemos desenvolver também depende de
algum conhecimento sobre o publico com o qual trabalhamos. Na segunda parte do
questionario serdo colhidas informacbes referentes a metodologia aplicada e as
percepcdes dos estudantes relativas a mesma, por exemplo, identificagcdo dos

momentos didaticos e os impactos destes momentos no processo de aprendizagem,



10

no manuseio e na (re)criacdo do pensamento conceitual filosofico. A terceira parte do
questionario € composta de cinco questdes subjetivas a fim de avaliar ou analisar as
motivacdes e as referéncias que os estudantes utilizaram em seus trabalhos, suas
percepgcdes e afetos sobre a metodologia, a criagdo de conceitos, o trabalho do
professor, bem como alguma percepgdo de possiveis mudangas em suas vidas
ocasionadas pelo contato com a filosofia. Por meio de comentarios analisamos os
processos de aprendizagem nas aulas através dos materiais produzidos no processo
e dos dados coletados nos questionarios. No geral pretendemos avaliar todo o
processo de construgdo e realizagdo da metodologia da oficina de conceitos aplicada
na pratica ao ensino de filosofia de nivel médio.

Finalizando, pretendemos refletir em que sentido podemos, na pratica
docente, trabalhar as aulas de filosofia no contexto de uma educagdo menor. Em
outras palavras, pensar como o ensino de filosofia pode ser também mecanismo de
criacdo de sub-versdes da realidade e de resisténcia as sociedades de controle que
produzem sujeitos massificados e sem rosto, inclusive através da instituicao escola e
da educagao como processo de formacao de subjetividades. Sera a aula de filosofia
tomada como oficina de criagdo conceitual um diferencial no modo como os
estudantes se relacionam com a filosofia, com o mundo e com o pensamento?
Pretendemos desdobrar todas estas questdes em uma problematizacdo acerca da
prépria pratica pedagogica do ensino de filosofia no nivel médio, tanto a partir do
referencial tedrico, quanto da analise da experiéncia em sala de aula a ser relatada, a
fim de produzir uma experiencia do ensino de filosofia na escola como uma

experiéncia do pensamento criativa, problematizadora e de resisténcia.



11

CAPITULO 1. A OFICINA DE CONCEITOS E SEUS REFERENCIAIS TEORICOS

O aprender esta no meio do saber e do nao saber.
No meio. Para aprender ha que se mover entre um
e outro, sem ficar parado em nenhum dos dois.
Aqueles que sabem e aqueles que ndo sabem nao
aprendem, ndao podem aprender. O aprender esta
no fluir do movimento do pensar, nos prisioneiros
que continuam presos na imanéncia do interior da
caverna e nao naquele que se libertou para
aprender a ideia transcendente. Aprender € uma
velocidade, um movimento infinito e ilimitado
(KOHAN, 2002, p. 129).

Neste capitulo inicial apresentaremos os principais pressupostos e
referenciais tedricos acerca da metodologia da oficina de conceitos que é o objeto
central desta pesquisa. A proposta das aulas como oficina de conceitos é do professor
e filésofo Silvio Gallo e tem como principais interlocutores ou inspiradores os
pensadores franceses Gilles Deleuze e Félix Guattari, renomados pensadores da
contemporaneidade e importantes representantes da filosofia da diferenca.
Aprofundaremos a nocao de filosofia como criagcdo de conceitos e a pedagogia do
conceito, explicitaremos os momentos didaticos da metodologia das oficinas nas aulas
de filosofia, e apresentaremos sobre o conceito de educagao menor, suas

caracteristicas e implicagdes para o ensino.

1.1 O ensino de filosofia como problema filoséfico, a formagcao docente e a
pedagogia

A ideia de que o ensino de filosofia deve ser um problema filosofico, tem
ganhado cada vez mais relevancia. Ensinar filosofia apenas a partir de instrumentais
exclusivamente pedagdgicos aplicados aos conteudos filosoficos em sala de aula
parece nao ser mais suficiente, principalmente quando o referencial utilizado € a
pedagogia tradicional pensada como um método de ensinar tudo a todos e herdeira
da Didatica Magna, obra de 1649 de Comenius. Isto acontece porque a filosofia tem
uma especificidade que implica uma determinada concepg¢ao de ensino. Nesta

pesquisa adotaremos a nocdo de que para ensinar filosofia deve-se partir de uma



12

determinada perspectiva filosofica ou definigdo conceitual de filosofia. Considerando
que existem diversas concepgdes de filosofia, diferentes escolas filosoéficas e que o
conteudo a ser ensinado em filosofia ndo pode estar separado do como sera ensinado,
este processo supde um conjunto de decisdes também filosoficas. Esta abordagem
se situa na mudanca conceitual de perspectiva da relagao entre saberes filoséficos e
didaticos explicitada por Cerletti na obra O ensino de filosofia como problema filoséfico

(2009) na qual o autor afirma

Na atualidade, comegou-se a interpretar o ensino de filosofia como um
campo complexo de problematizagéo filosofica, com teorias e questbes
singulares estabelecidas com base na pratica concreta de ensinar filosofia e
da reflexdo que a proépria filosofia faz sobre o sentido e as condigdes de sua
transmissdo. Essa mudanga de perspectiva serviu ndo somente para
redefinir e enriquecer o espago da “didatica especial em filosofia”’, mas
também possibilitou que a relagao entre o ensino de filosofia e as diferentes
disciplinas do campo da educagao tivesse deixado de ser uma simples
aplicagao das segundas a primeira para converter-se em um importante
ambito de dialogo interdisciplinar (CERLETTI, 2009, p. 90).

O problema é que ao nos depararmos com os modelos histéricos de
formagdo de professores de filosofia nas universidades brasileiras a situagao de
muitos cursos € a seguinte: nas licenciaturas, as disciplinas voltadas para o ensino
sdo, ou foram durante muito tempo, espacos ocupados por docentes dos
departamentos de Pedagogia e ndo dos departamentos de Filosofia. Sendo assim,
houve um acirramento da divisdo entre duas modalidades de formagao, o bacharelado
e a licenciatura. Enquanto o bacharelado permaneceu mais voltado para a pesquisa
académica essencialmente filoséfica e na pds-graduagdo também voltado para o
ensino superior, nas licenciaturas os futuros professores e professoras da educagao
basica frequentemente foram formados nos conteudos filoséficos pelos professores
de Filosofia, mas nas questdes didaticas e pedagdgicas por pedagogos e profissionais
da area da educacao, ndo necessariamente familiarizados ou instrumentalizados com
0 arcabouco tedrico da filosofia e suas questdes especificas. Neste sentido, podemos
afirmar com notoriedade que as licenciaturas em filosofia se organizavam a partir de
conteudos filoséficos, por um lado, mas em bases pedagdgicas mais gerais por outro.

Esta situagcao foi e é, ainda, questionada por autores que pesquisam e

discutem o ensino de filosofia, a formacdo de professores e as metodologias



13

adequadas ou inovadoras para o ensino de filosofia no Brasil, tanto o €, que podemos
vislumbrar nos ultimos anos, e conjuntamente ao processo de reinsergcéo da filosofia
nos curriculos oficiais do ensino médio e ainda no periodo anterior a Reforma do
Ensino Médio consolidada na Lei n°. 13.415/173, uma mudanga nesta maneira de lidar
com as questdes pedagogicas, metodoldgicas e didaticas do ensino de filosofia na
formagao de professores e consequentemente na docéncia voltada para o ensino
médio brasileiro.

Esta pesquisa insere-se, ainda, neste contexto de crescente necessidade
de desenvolvimento de metodologias e didaticas especificas para o ensino de filosofia
no nivel médio, e de defesa de sua permanéncia no curriculo frente as disputas
politicas que marcam a educag¢ao no Brasil. Seguindo a vertente que defende um
ensino filosofico de filosofia, analisaremos a metodologia proposta pelo professor
Silvio Gallo, de inspiragdo deleuzo-guattariana, onde ele propde aulas de filosofia
como oficinas de conceitos filosoficos. Nestas oficinas a fungdo das aulas seria
colocar em pratica a definicao de filosofia apresentada por Deleuze e Guattari na obra
O que ¢ a Filosofia? (1992), onde os autores estabelecem que a especificidade da

filosofia é criar conceitos. Os autores afirmam que

Afilosofia, mais rigorosamente, € a disciplina que consiste em criar conceitos.
[...] Criar conceitos sempre novos € o objeto da filosofia. [...] Os conceitos
nao nos esperam inteiramente feitos, como corpos celestes. Nao ha céu para
os conceitos. Eles devem ser inventados, fabricados ou antes criados, e ndo
seriam nada sem a assinatura daqueles que os criam (DELEUZE; GUATTARI,
1992, p. 11).

A filosofia da diferenga de Deleuze e Guattari, e sua reflexdo sobre a

especificidade da filosofia, sdo fundamentais para a metodologia desenvolvida por

3 No ano de 2008 a Lei n° 11. 684/2008 alterou a Lei de Diretrizes e Bases Lei n°9.394/96, tornando obrigatério o
ensino da disciplina de Filosofia e Sociologia nos trés anos do Ensino Médio. Esta lei representou um avango no
ensino de filosofia que ndo havia sido alcangado na lei anterior que foi alterada, que nido dispunha da Filosofia e
sociologia como disciplinas curriculares. Recentemente essa lei foi novamente alterada, dessa vez através de uma
Medida Proviséria de n°® 746/16 que foi em seguida legitimada na forma da Lei n°® 13.415/17 que reescreveu o art.
36 da LDB passando a nao fazer referéncia ao ensino de filosofia como disciplina obrigatéria, ou como tema
transversal, apenas referindo-se de forma genérica ao ensino de ciéncias humanas sem especificar quais
disciplinas devem compor os curriculos do nivel médio. Isto é considerado um retrocesso em termos de politicas
publicas para a educacao e para o ensino de filosofia em particular. Os movimentos sociais de professores e de
trabalhadores da educagdo tém questionado a forma autoritaria como as mudangas foram decididas e
implementadas e o projeto politico que as motivaram



14

Silvio Gallo que pretendemos analisar nesta pesquisa. Por este motivo, faz-se
necessario estabelecer uma relagéo entre a definicdo deleuzo-guattariana de filosofia
e o ensino de filosofia proposto por Gallo, enquanto fundamentagao tedérico-pratica
das atividades a serem realizadas, relatadas e analisadas nos capitulos subsequentes

desta dissertacao.

1.2 O ensino de filosofia e a filosofia da diferenca de Deleuze e Guattari

O ensino de filosofia € uma questdo complexa, envolve tanto questbes
especificamente filosoficas, como também, pedagdgicas, didaticas, metodoldgicas e
politicas. Esta pesquisa assume a posicao de que nao existe uma unica forma para
tal empreendimento, ao mesmo tempo, defende que para haver um carater filoséfico
nas aulas de filosofia é preciso fazer escolhas tedricas, ou seja, o trabalho do docente
em filosofia depende da adogdo de uma postura filoséfica, pedagogica e politica

determinada. Silvio Gallo comenta que

Ora, se sao multiplas as filosofias, se sdo variados os estilos do filosofar,
multiplas e variadas sdo também as perspectivas do ensinar a filosofia e o
filosofar. Assim, quando tratamos do ensino de filosofia € necessario que
tomemos uma posigao, que nos coloquemos no campo de uma determinada
concepcdo de filosofia. E, fundamental, que deixemos isso claro; que
evidenciemos a posigao filoséfica com base na qual pensamos e ensinamos
(GALLO, 2012, p. 39).

Na busca de uma perspectiva adequada aos objetivos que buscamos
alcancgar, escolhemos aquela que nos permitiu o entendimento da filosofia e de seu
ensino escolar como uma atividade que, para além da reprodugao de conteudos a
serem decorados para a proxima prova e esquecidos logo em seguida, pensasse
possibilidades de produzir com os jovens estudantes afetos que mobilizassem seu
pensamento a fim de problematizar a realidade e criar novos mundos possiveis, em
outras palavras “um ensino de filosofia para jovens que seja uma arma de produgéao
de suas proprias versées do mundo, ou seja, de sub-versées” (ASPIS; GALLO, 2009,
p. 14). Elegemos as problematiza¢des do professor Silvio Gallo a respeito do ensino
de filosofia como ponto de partida e objeto de estudo.



15

Inspirado pelo pensamento dos filosofos franceses Deleuze e Guattari,
Silvio Gallo considera que nao se faz filosofia a partir do nada, mas sempre a partir
de algum territorio ja criado e explorado de antemao por outros, de onde partimos para
construir nosso proprio plano conceitual, para povoa-lo com nossos préprios conceitos.
Por este motivo ele recorre, em suas problematizagdes, ao plano de imanéncia
conceitual deleuzo-guattariano, onde vai buscar ferramentas para elaborar uma
filosofia do ensino de filosofia e também uma metodologia adequada ao ensino médio.

Ressaltamos, desde ja, que Deleuze e Guattari ndo sdo pensadores que
se ocuparam especificamente dos problemas relativos a filosofia da educagao ou ao
ensino de filosofia, porém os seus escritos podem nos oferecer pistas para pensar
sobre estas questdes e podem ser utilizados como ferramentas para problematiza-las.
No Brasil, por exemplo, a corrente da filosofia da diferenga ganhou espago entre
pensadores que se ocuparam das questdes educacionais e do ensino nos ultimos
anos. Estes pensadores, inspirados nas filosofias de Deleuze, Guattari, Nietzsche e
Foucault, por exemplo, se ocuparam de transpor ou de agenciar os conceitos
filosoficos desses autores para o campo educacional a fim de equacionar seus
problemas. Cristiane Marinho nos apresenta um grupo representativo destes
pesquisadores na obra Filosofia e educag¢édo no Brasil: da identidade a diferenga (2014)
onde comenta as contribuigdes e a relevancia de pensadores como Tomazetti, Daniel
Lins, Walter Kohan e Silvio Gallo nesta mudanca de paradigmas do pensamento
educacional tradicional da representacao, para um paradigma da filosofia da diferenga
no Brasil.

O termo filosofia da diferenca é utilizado para englobar pensadores
contemporaneos que rompem com a filosofia tradicional da representacdo e
apresentam outras possibilidades de se pensar os problemas contemporaneos,
inclusive a educagao, em um viés diferente da Modernidade, percebendo a
complexidade das relagbes entre saber, poder e liberdade que os constituem®. Sobre
a influéncia contemporanea da filosofia da diferenca nas questdes educacionais e da

filosofia da educacéo, Cristiane Marinho comenta que

4 Destacamos que, mesmo trabalhando com foco no conceito de diferenga ha fildsofos contemporaneos que nao
se encaixam na definicéo de fildsofos da diferenga, como Baudrillard e Vattimo.



16

O conceito tido como central nesse pensamento é o da diferenca, dai este
ser conhecido também como filosofia da diferencga. [...] Assim, se para as
vertentes filoséficas educacionais, inspiradas no pensamento pés-moderno,
0 saber, a razdo e o conhecimento ndo sdo mais sinbnimos de liberdade
como fora na modernidade, pois agora significam poder, entdo a educagao
nao pode mais ser somente transmissao de saber, aperfeicoamento da razao
e producao de conhecimento. Agora é exigido dela um pensamento criativo
e contestador e uma pratica libertadora dos desejos e afetos em relagao aos
poderes estabelecidos (MARINHO, 2014, p. 21).

Se pensarmos sobre a educacao na perspectiva tradicional, os processos
de ensinar e aprender e, portanto, também de ensinar e aprender filosofia na escola,
estariam ligados as concepgdes moderna e iluminista que preconizavam uma
educacgao universalizada como possibilidade de emancipacéo da humanidade a partir
da transmissao dos conhecimentos acumulados ao longo da histéria. Neste contexto,
aprender seria reproduzir tais modelos exemplares e submeter-se docilmente as
fungcdes que a sociedade impde, ou seja, tornar-se util e nisto consistiria ser um
cidadao bem-educado. Em outras palavras, deveria se reproduzir um modelo que a
sociedade impde como sendo o mais produtivo, inclusive dentro da légica capitalista
de produgdo. Sobre o sentido tradicional ou moderno de ensinar e, por conseguinte,

de aprender, Sylvio Gadelha comenta que

Muito sucintamente, ensinar seria “passar adiante”, transmitir, tal e qual, o
que anteriormente ja havia sido pensado, “descoberto”, feito, cultivado e
praticado por outros homens, por suas instituicdes, pela cultura etc., em suma,
tudo aquilo que, nestes termos, teria assumido o sentido de exemplar,
modelar. A aprendizagem, por seu turno, estaria vinculada a recognicao, isto
€, ao reconhecimento e a repeticdo do que havia sido ensinado, transmitido.
Assim, tanto a pratica do ensino quanto a pratica da aprendizagem foram
associadas a reprodugédo e a repeticdo do mesmo, do igual, do semelhante
(GADELHA, 2005, p. 1264).

Contudo, o que os filésofos da diferengca contestam é uma ambiguidade
nesta perspectiva moderna, pois ao mesmo tempo que prometia liberdade e progresso,
0 que nao chegou a se realizar, este modelo de praticas educacionais estaria
comprometido com a reproducdo do mesmo e constituido a partir de disciplinas que
agiriam sobre os individuos, ou, controles a serem realizados sobre as populagdes.

Se pensarmos a partir de um viés foucaultiano e deleuziano, a escola e os processos



17

educativos seriam identificados como formas de dominagao e exercicio de poder. Na
obra Vigiar e Punir: nascimento das prisées de 1975, Michel Foucault, por exemplo,
pensa a escola como uma das varias instituicdes de disciplina e assujeitamento da
sociedade moderna, onde o dispositivo disciplinar de vigilancia e punigéo foi utilizado
como uma anatomo-politica dos corpos doéceis. A disciplina se realizava através de
estratégias de saber-poder e de uma estrutura arquiteténica, o panodptico®, que
permitia o policiamento, a vigilancia e a punigao dos individuos, na medida em que
eles eram distribuidos e ordenados em determinados espacos que podiam ser a
prisdo, a fabrica, o hospital ou a escola para um bom adestramento. Sobre o

dispositivo disciplinar Foucault afirma,

O momento histérico das disciplinas € o momento em que nasce uma arte do
corpo humano [...]. Forma-se entdo uma politica das coergdes que sdo um
trabalho sobre o corpo, uma manipulagédo calculada de seus elementos, de
seus gestos, de seus comportamentos. O corpo humano entra numa
maquinaria de poder que o esquadrinha, o desarticula e o recompde. Uma
“anatomia politica”, que é também igualmente uma “mecéanica do poder” [...];
ela define como se pode ter dominio sobre o corpo dos outros, nao
simplesmente para que fagam o que se quer, mas para que operem como se
quer, com as técnicas, segundo a rapidez e a eficacia que se determina. A
disciplina fabrica assim corpos submissos e exercitados, corpos “doceis”. A
disciplina aumenta as forgas do corpo (em termos econdmicos de utilidade) e
diminui essas mesmas forgas (em termos politicos de obediéncia)
(FOUCAULT, 1987, p119).

Deleuze, por sua vez, identificaria na educacao tornada empresa um tipo
de controle ainda mais cruel e atual. No texto Post-scriptum das sociedades de
controle, Deleuze fala que a organizagcao das sociedades disciplinares como pensado
por Foucault, deslocou-se para um modelo de sociedade onde os controles sociais
nao se dao mais num ambiente fechado de confinamento, como a fabrica, a escola ou

a prisdo, mas ao ar livre. Desta forma os poderes nunca param de atuar sobre os

5 Foucault destaca afirma que o pandptico “é o diagrama de um mecanismo de poder levado a sua forma ideal;
seu funcionamento [...] pode ser bem representado como um puro sistema arquitetural e éptico: é na realidade
uma figura de tecnologia politica que se pode e se deve destacar de qualquer uso especifico. E polivalente em
suas aplicagbes: serve para emendar os prisioneiros, mas também para cuidar dos doentes, instruir os escolares,
guardar os loucos, fiscalizar os operarios, fazer trabalhar os mendigos e ociosos. E um tipo de implantagéo dos
corpos no espaco, de distribuicdo dos individuos em relagdo mutua, de organizagao hierarquica, de disposi¢éo dos
centros e dos canais de poder, de definigdo de seus instrumentos e de modos de intervengao, que se podem utilizar
nos hospitais, nas oficinas, nas escolas, nas prisdes. Cada vez que se tratar de uma multiplicidade de individuos
a que se deve impor uma tarefa ou um comportamento, o esquema panoptico podera ser utilizado”. FOUCAULT,
M. Vigiar e punir: nascimento da prisdo. Petropolis: Vozes, 1987, p.170.



18

sujeitos, tornam-se continuos, ilimitados, rompendo os espagos de confinamento e
produzindo a subjetividade capitalistica. As relagdes entre liberagdes e sujeigdes séo
flutuantes, mudam constantemente e se tornam menos visiveis. Gallo afirma que “Na
medida em que o controle escapa das instituicdes e € feito fora delas, ele se torna
mais ténue, mais fluido, mas mesmo por isso mais poderoso, uma vez que se infiltra
melhor e mais sorrateiramente por todas as frestas” (GALLO, 2003, p.88). Nestas
sociedades de controle em que os poderes estao dispersos, a escola, antes sistema
fechado, passa a funcionar no modelo da empresa como sistema aberto através de
um novo regime de poder onde “a formagao permanente tende a substituir a escola,
e o controle continuo substitui o exame” (DELEUZE, 1992, p. 225), ou seja, onde ha
aparéncia de autonomia e liberdade temos mais do que nunca um sistema de
dominacdo, cabendo também aos professores tomar uma posicao frente a este
cenario desafiador.

Ao seguir a inspiragao do pensamento deleuziano, a proposta metodologica
de Silvio Gallo situa-se dentro desta perspectiva das filosofias da diferenca, e,
portanto, possui um sentido distinto do que poderia ser pensado a partir da tradicéo
moderna, tanto filosoficamente quanto pedagogicamente. Ndo a recogni¢céo e sim a
criacdo. O ensino de filosofia deveria ser ativo, criativo e desta forma também deveria
ser resisténcia. Ensinar na perspectiva de uma pedagogia do conceito constituiria,
portanto, uma negativa a palavra de ordem como controle, um tipo de resisténcia aos
poderes instituidos nas sociedades de controle, assumindo assim um carater politico.

Para o autor,

Um ensino ativo da filosofia como “convite” ao aprendizado, a uma pedagogia
do conceito, significa uma resisténcia a sociedade pedagogizada. [...]
Resisténcia & morte, que significa sucumbir a sociedade de controle que se
erige sob nossos olhos. E um dos aspectos dessa sociedade de controle é a
sociedade pedagogizada, que procura controlar o que cada um aprende,
como aprende, quando aprende, ao manter o aprendiz sob o dominio de um
mestre explicador (GALLO, 2012, p.117).

Silvio Gallo ao mobilizar ou agenciar os conceitos deleuzo-guattarianos no
territério da educacao nos instiga a pensar o ensino de filosofia como uma pedagogia

do conceito. A ideia da filosofia como criagéo conceitual ou da pedagogia do conceito



19

esta em oposicdo as outras idades do conceito, que seriam a enciclopédia e a
formagao comercial profissional. Gallo explica esta divisao feita por Deleuze e Guattari

da seguinte maneira,

Em O que ¢ a filosofia? (1992, p. 21), tratam de trés idades do conceito: a
enciclopédia, que remete a uma espécie de “colecdo” de conceitos e ideias,
sem a maior preocupagao com seu uso, sua operatividade; a formacao
profissional comercial, que remete a um uso a uma operatividade absoluta,
na qual o conceito € mais um produto, uma mercadoria; e, por fim, a
pedagogia, apenas esta centrada no aprendizado do conceito e em sua

operatividade como experiéncia do pensamento (GALLO, 2012, p. 51).
Afirmar que existe “um aprendizado em torno do ato criativo de um conceito”
(GALLO, 2012, p. 95) significa dizer que € na criagao conceitual que se aprende os
conceitos fazendo-os, manipulando-os, tanto aqueles que pertencem a planos de
imanéncia de outros fildsofos, como aqueles que podem vir a equacionar nossos
proprios problemas. E exercitando o pensamento filoséfico que aprendemos o devir
do préprio pensamento, pois “se os conceitos ndo estdo dados, mas sao criados, é
possivel se desvendarem as regras, 0s processos, 0s caminhos de criagdo dos
conceitos” (GALLO, 2012, 95). Neste sentido, ao considerar que “Aprender é tao
somente o intermediario entre ndo saber e saber, a passagem viva de um a outro”
(DELEUZE, 2006 a, p.238) ou como afirma Cerletti que “0 que move alguém a filosofar
€ o desafio de ter que dar conta, permanentemente, de uma distancia ou de um vazio
que nunca é preenchido, satisfeito” (CERLETTI, 2009, p. 27) entendemos a filosofia
como um movimento incessante de problematizagcdo e produc¢édo de sentido. Para
Gallo este argumento implica uma solugao para o problema da dicotomia entre ensinar

filosofia ou ensinar a filosofar, pois

[...] nessa perspectiva, a questao da “aprendizibilidade” da filosofia se resolve:
a filosofia é aprendizagem! O movimento do filosofar € 0 mesmo movimento
do aprender, a continua passagem de um nao saber ao saber. Um processo
no qual o procedimento, o percurso € sempre mais importante de que o ponto
de chegada. Aprender filosofia, assim, sé pode ser o aprendizado do proprio
exercicio do filosofar (GALLO, 2012, p. 48).

Portanto, seria impossivel dissociar as duas praticas, porque elas séo

imanentes uma a outra, ou seja, aprender filosofia € aprender a filosofar e, portanto,



20

aprender a criar e fazer uso dos conceitos e teorias filosdficas. Logo a filosofia
enquanto conteudo (conceitos filosoficos), e pratica filoséfica (o filosofar) néo
poderiam ser estanques, nem desconexos, pois como explica Gallo no manual do

professor do seu livro didatico Filosofia: experiéncia do pensamento (2016),

[...] o sentido de ensinar filosofia esta em tornar possivel sua pratica, por meio
do aprendizado daquilo que foi praticado pelos filésofos na histéria. O
propésito, portanto, & deixar explicita a atividade criativa da filosofia,
apresentando aos estudantes do Ensino Médio um pouco dessa criagao,
convidando-os e estimulando-os para que eles também criem seus proprios
conceitos, ou ao menos reelaborem criativamente os conceitos com os quais
terdo contato (GALLO, 2016, p. 336).

Portanto, Gallo inspirado em Deleuze®, entende a filosofia como uma caixa
de ferramentas na qual os conceitos sao as ferramentas que nos ajudam a pensar
sobre nossos problemas, “problema é aquele incbmodo que perturba o filésofo, que
nao lhe permite descansar, que o faz aventurar-se no pensamento e fabricar os
conceitos” (GALLO, 2012, 80). O ensino de filosofia, por sua vez, serve para ensinar
0 manuseio destas ferramentas, ou se preciso, ensina a criar ferramentas novas.
Nessa medida, para se ensinar filosofia € preciso possibilitar aos estudantes que
entrem em contato com os conceitos e experienciem por eles mesmos a dificuldade
de sua producéo, assim eles devem fazer uso das ferramentas da filosofia. Entretanto,
isto ndo significa tomar os estudantes como filésofos profissionais, ou de formacéo,
mas entender que eles deverdo ter a oportunidade de fazer a experiéncia do
pensamento filoséfico por si mesmos, dentro de suas condigdes e contextos, e
obviamente, a partir dos problemas que Ihes afetam, o que Gallo chama de ter direito

aos seus proprios problemas. Por isso afirma que

E necessario maior investimento na problematizagdo, na colocacdo dos
problemas, do que nas solugdes. O produto do pensamento (o conceito) é
importante; mas ele sera mais significativo se nascido da vivéncia do

6 Deleuze em uma conversa com Foucault, registrada no texto intitulado de Os intelectuais e o Poder, afirma que
“Uma teoria é como uma caixa de ferramentas. Nada tem a ver com o significante... E preciso que sirva, & preciso
que funcione. E n&o para si mesma. Se ndo ha pessoas para utiliza-la, a comegar pelo proprio tedrico que deixa
entdo de ser tedrico, é que ela ndo vale nada ou que o momento ainda ndo chegou. Nao se refaz uma teoria,
fazem-se outras; ha outras a serem feitas. E curioso que seja um autor que é considerado um puro intelectual,
Proust, que o tenha dito tdo claramente: tratem meus livros como 6culos dirigidos para fora e se eles ndo lhes
servem, consigam outros, encontrem vocés mesmos seu instrumento, que é forgosamente um instrumento de
combate”. FOUCAULT, Michel. Microfisica do poder. Rio de Janeiro: Graal, 2000, p. 69-78.



21

problema. E é igualmente importante que a produg¢do do conceito ndo seja
conclusiva, mas investigadora de novas interrogagdes (GALLO, 2012, p. 83).

Esta perspectiva defende que se aprenda filosofia fazendo filosofia, no
contato com os conceitos. Para que isto acontega é importante que nas aulas de
filosofia se trabalhe com problemas instigadores, mobilizadores do pensamento. Estes
problemas, por sua vez, ndo podem ser completamente avessos ou alheios aos
estudantes e sua realidade concreta, pois se assim o for, ndo havera necessidade
auténtica de pensar sobre tais problemas e logo nao havera filosofia, ou se houver
sera no sentido de uma recognigdo. Por este motivo ressaltasse a importancia de que
“cada um viva o problema como seu, faca sua propria experimentacao, e ndo assuma
falsamente o problema imposto por outrem” (GALLO, 2012, p. 116), porque nao
aprendemos imitando um outro, repetindo caminhos ja percorridos, mas, retomando
novamente Deleuze e Guattari, aprendemos nos relacionando com os signos de modo

singular. Zourabichivili na obra Deleuze: uma filosofia do acontecimento, comenta que

O que escapa a representacdo € o signo. O mundo exterior devém
interessante quando ele faz signo e perde, assim, sua unidade tranquilizadora,
sua homogeneidade, sua aparéncia veridica. E de certa maneira, com a
condi¢cdo de ser sensivel a isso, o mundo ndo para de fazer signo e se
compde so de signos. [...] O signo é essa instancia positiva que ndo somente
remete 0 pensamento a sua ignorancia, mas que o orienta, o conduz consigo,
o empenha; [...] e que vem sempre de fora. Nem objeto desdobrado na
representagao, significagao clara ou explicita, nem simples nada, tal é o signo,
ou aquilo que forgca a pensar (ZOUABICHIVILI, 2016, p. 65)

E o encontro com o signo, definido como forga exterior, que mobiliza o
pensamento e a criacao conceitual. O aprendizado da filosofia supde uma relacao
especial entre o fildsofo e o conceito. Afirmam Deleuze e Guattari que “O filésofo € o
amigo do conceito, ele é conceito em poténcia. [...] E porque o conceito deve ser
criado que ele remete ao fildsofo como aquele que o tem em poténcia, ou que tem sua
poténcia e sua competéncia” (DELEUZE e GUATTARI, 1992, p.11).

Discutiremos no topico a seguir como fazer das aulas de filosofia o espaco
em que os jovens estudantes tenham contato com este modus operandi da pedagogia
do conceito, tenham a possibilidade de ter acesso aos proprios problemas, de

exercitar o pensamento filoséfico em sua potencialidade e especificidade como



22

atividade criativa. Exploraremos a metodologia elaborada pelo professor Silvio Gallo
que aplica os conceitos aqui discutidos como possibilidade para o ensino de filosofia

no nivel médio.

1.3 As oficinas de conceitos e a criagao conceitual nas aulas de filosofia

Retomando os tdpicos anteriores, afirmamos que Silvio Gallo pensa o
ensino de filosofia e a filosofia da educacgao a partir do plano conceitual deleuziano e
deleuzo-guattariano. Para Deleuze e Guattari é a criagdo do conceito o ponto central
na definicdo do que seja o fazer filosofico. Em O que é a filosofia? (1992) eles
exploram a questao-titulo, e afirmam que nao existe fildsofo que n&o tenha criado seus
conceitos filosoficos, alias para eles falar em “conceito filoséfico” € algo redundante,
pois, o conceito seria algo criado exclusivamente pela filosofia, sendo esta a sua
especificidade e a sua definicdo: “a filosofia é a arte de formar, de inventar, de fabricar
conceitos” (DELEUZE; GUATTARI, 1992, p. 08).

Os conceitos sdo uma forma de equalizar os problemas, de ordenar o caos,
e a filosofia possui uma fungéo especifica que é cria-los. A filosofia junto a ciéncia e a
arte sdo as trés poténcias do pensamento, trés modos de ideacao, criadoras de
diferentes objetos e, ao mesmo tempo, complementares umas as outras, cada uma
trabalhando dentro do seu préprio territorio e produzindo objetos distintos, nao
existindo hierarquia entre elas. De acordo com Deleuze e Guattari “O que define o
pensamento, as trés grandes formas do pensamento, a arte, a ciéncia e a filosofia, é
sempre enfrentar o caos, tragar um plano, esbogar um plano sobre o caos” (DELEUZE;
GUATTARI, 1992, p.213). Entre as trés somente a filosofia produz conceitos, mas isso
nao Ihe da nenhuma diferenca de status em relacdo as demais, apenas as instala num
campo de pensamento diferente e implica em um modo de funcionar especifico. Sobre

isto Deleuze e Guattari afirmam que

A exclusividade da criacdo de conceitos assegura a filosofia uma fungao,
mas nao lhe d4 nenhuma proeminéncia, nenhum privilégio, pois ha outras
maneiras de pensar e de criar, outros modos de ideagao que nao tem que
passar por conceitos, como o pensamento cientifico (DELEUZE; GUATTARI,
2012, p. 15).



23

Estes argumentos encontrados em O que é a Filosofia? nos levam a pensar
sobre a pergunta titulo da obra, pergunta inquietante que tem mobilizado o
pensamento filoséfico desde suas origens gregas e que encontra-se subjacente na
pratica filoséfica de cada fildsofo, em seu modo de tratar o conceito mesmo quando
nao aparece explicitamente no seu pensamento e obras. Muitos filosofos se
dedicaram a responder esta pergunta e todos que se dispdem ao trabalho filosoéfico
deveriam fazé-la, mas segundo Gilles Deleuze e Félix Guattari ela acaba sendo feita
geralmente no final da vida, porque estd sempre sendo adiada pela urgéncia do
filosofar sobre problemas especificos e, logo, acaba ficando sempre em segundo
plano. Entendemos esta pergunta e suas possibilidades de respostas como uma
questao vital para o ensino de filosofia, afinal apenas a partir de certa clareza do que
seja a filosofia e do que seja ensina-la € que o professor podera planejar e efetivar
sua pratica didatico-metodologica e filosofica em sala de aula. Alejandro Cerletti
também corrobora a ideia da impossibilidade de ensinar a partir de “lugar nenhum” e

afirma que

Nao se pode ensinar filosofia “desde lugar nenhum”, com uma aparente
assepsia ou neutralidade filoséfica. Sempre se assume e se parte, explicita
o (SIC) implicitamente, de certas perspectivas ou condigbes que convém
deixar — e também deixar para si — claro, porque em ultima instancia, e
fundamentalmente, é o que seré “aprendido” pelos alunos (CERLETTI, 2009,
p. 20).

Voltando a concepgao filoséfica em questao, segundo os autores franceses
ja citados, cada uma das trés poténcias do pensamento é criadora: as ciéncias criam
funcdes, as artes criam blocos de sensagao (perceptos e afectos) e a filosofia cria
conceitos. Logo tanto os conceitos, quanto as funcdes e os blocos de sensacao teriam
como objetivo ordenar para nos proteger do caos, criando como que uma fenda, para
que sempre entre um pouco do caos. E pensando na caracteristica de
complementaridade das trés poténcias do pensamento, podemos considerar que
oferecer aos estudantes a experiéncia e o aprendizado da filosofia é possibilitar uma
formagdo mais plena no contexto de uma educagédo extremamente marcada pela

presenca do conhecimento cientifico. Enfim, a partir da reflexado realizada por Deleuze



24

e Guattari sobre a especificidade da filosofia, Silvio Gallo nos apresenta uma proposta
metodoldgica para o ensino de filosofia no Brasil.

Na obra Metodologia do Ensino de Filosofia: Uma didatica para o ensino
meédio (2012) Gallo se apropria da nogao deleuzo-guattariana sobre a especificidade
da filosofia, e, por sua vez, propde que o objetivo das aulas de filosofia seja também
chegar a criagao conceitual, “o fundamental € que a aula garanta o contato dos jovens
com o instrumental conceitual” (GALLO, 2012, p. 92). O que ele afirma é que o
caminho metodologico para um ensino filoséfico de filosofia deveria permitir aos
estudantes fazer uma experimentacao do pensamento filosdfico, isto €, lidar na pratica

a criagcao conceitual, e por isso afirma que

Nas aulas de filosofia, cada aluno e todos os alunos precisam fazer a
experiéncia de lidar com a filosofia. E por isso que essa aula deve ser como
um laboratério, um lugar de experimentagdo, ou como disse antes, uma
oficina, lugar de atividades praticas (GALLO, 2012, p.93).

Ao pensar a aula de filosofia como uma pratica ativa e criativa, foge-se um
pouco do convencional de que a filosofia seria uma atividade de reflexao,
contemplagdo ou comunicagao, estas seriam maquinas de construir universais em
qualquer disciplina e nao especificamente da filosofia. Deleuze e Guattari assumem
esta posicdo em O que ¢é a Filosofia? ao argumentar sobre o que ela ndo é, e nos

dizem que

Ela n&o é contemplagéo, pois as contemplagdes sdo as coisas elas mesmas
enquanto vistas na criagdo de seus préprios conceitos. Ela ndo é reflexao,
porque ninguém precisa de filosofia para refletir sobre o0 que quer que seja:
[...] pois os matematicos como tais ndo esperam jamais os filésofos para
refletir sobre a matematica, nem os artistas sobre a pintura e a musica [...].
E a filosofia ndo encontra nenhum refugio Ultimo na comunicagao, que nao
trabalha em poténcia a ndo ser de opinides, para criar o “consenso” e néo o
conceito (DELEUZE; GUATTARI, 1992, p. 13).

Porém, podemos questionar, como chegar a criagdo conceitual em aulas
de filosofia voltadas para o ensino médio? O que isto quer dizer exatamente e como
chegar neste objetivo? Nas obras Deleuze & a educagéao (2003) e em Metodologia do
ensino de filosofia (2012) Silvio Gallo apresenta dois conceitos importantes para

entender a sua proposta metodoldgica para o ensino de filosofia no nivel médio: a



25

“‘educagao menor” e a “pedagogia do conceito”, ambos referenciados no pensamento
deleuzo-guattariano. Gallo utiliza estes conceitos, e os atualiza numa reflexdo
educacional a fim de construir uma pratica pedagodgica diferente da transmisséao direta
de conteudos, ou do que chamou de conhecimento/ensino enciclopédico da filosofia.
Assim ele incentiva a fazer das aulas de filosofia uma oficina de conceitos na intencao
de evitar um tipo de ensino que levaria ao que Nietzsche chamou de cultura filisteia
ou de desprezo pela filosofia. Sobre a critica nietzschiana ao ensino de filosofia em
sua época e transpondo esta critica para a atualidade, Gallo comenta que
O ensino criticado por Nietzsche era um ensino “enciclopédico”: os jovens
aprendiam uma série de sistemas filosdéficos, seus principios doutrinarios e
as criticas a esses sistemas. E depois deviam fazer uma prova em que
demonstrassem o aprendizado. Segundo o filésofo o resultado era que os
estudantes decoravam os sistemas e suas refutagdes as vésperas do exame,
faziam a prova e esqueciam de tudo em seguida. Esse era o desprezo pela

filosofia: algo que se decora para passar num exame e esquecer em seguida
(GALLO, 2012, p. 121).

Ao pensar a transposicdo da concepcg¢ao deleuziana de filosofia como
criagao de conceitos para a pratica pedagdgica, Gallo sugere quatro passos didaticos,
ou pistas metodoldgicas, na tentativa de organizar uma pedagogia do conceito

aplicavel aos estudantes de ensino médio.

No que concerne ao trato com as aulas de filosofia na educacdo média,
penso que a pedagogia do conceito poderia estar articulada em torno de
quatro momentos didaticos: uma etapa de sensibilizagdo; uma etapa de
problematizacdo; uma etapa de investigagéo; e, finalmente, uma etapa de
conceituacao (isto é, de criagcao ou recriagdo do conceito) (GALLO, 2012, p.
95).

Estes quatro momentos didaticos da oficina de conceitos sensibilizagao,
problematizacao, investigagdo e conceituagdo sao apresentados e discutidos em
artigos e livros em que Gallo discute sobre tema. Note-se que os momentos nao
formam um sistema fechado, engessado, pois como o proprio autor ressalta esta
estratégia ndo € um método hermético para se organizar a aula de filosofia, mas “uma
espécie de bussola, que o professor utilizara para orientar-se em seu contexto
especifico e para tracar seu préprio percurso, escolhendo seus caminhos, suas rotas,

seus companheiros de viagem” (GALLO, 2012, p. 90). Em outras palavras, trata-se de



26

uma sugestao filosoficamente fundamentada, mas que pode ser e talvez deva ser
(re)elaborada a partir da realidade, das condi¢gbes de trabalho, da intencionalidade e
das necessidades de cada professor de filosofia em sua pratica docente. Sobre os
momentos didaticos sugeridos explicaremos cada um a seguir,

O primeiro momento é a sensibilizagdo, ou seja, o momento de “[...] fazer
com que os estudantes vivam, ‘sintam na pele’, um problema filoséfico, a partir de um
elemento nao filoséfico” (GALLO, 2012 p. 96). Nesta etapa do processo faz-se uso de
personagens, materiais e ferramentas que ndo sejam necessariamente filoséficos a
fim de que o estudante seja afetado por um problema que instigue um questionamento,
que o incomode, capture sua atencdo, o desloque, coloque o pensamento em
movimento. Gallo, sugere “o recurso a pecas artisticas: uma musica, um poema, um
quadro, um conto, um filme; ou mesmo um desenho animado, uma histéria em
quadrinhos”, qualquer elemento que possa produzir empatia por um problema e um
questionamento inicial sobre um tema que possa ser trabalhado a partir de um
discurso filosofico.

A etapa da sensibilizagédo esta de acordo com a ideia deleuzo-guattariana
de que filosofia, arte e ciéncia, embora sejam distintas séo, também, complementares,
na medida em que “essas trés poténcias do pensamento se interpenetram, se
atravessam e se transversalizam. Cada uma delas precisa das outras para criar,
embora crie algo diferente” (GALLO, 2012, p. 66). Neste sentido, & importante
ressaltar que para Deleuze e Guattari ha trés tipos de interferéncias que se operam
entre as poténcias do pensamento: 1) interferéncia extrinseca, quando “cada
disciplina permanece sobre seu proprio plano e utiliza seus elementos proprios”
(DELEUZE: GUATTARI, 1992, p. 256), ou seja, filésofos criando conceitos de
sensacoes ou fungdes, cientistas criam fungdes de sensacoes, artistas criando puras
sensacgoes e de conceitos e fungdes; 2) interferéncia intrinseca: “quando conceitos e
personagens conceituais parecem sair de um plano de imanéncia que lhe
corresponderia, para escorregar sobre um outro plano” (DELEUZE: GUATTARI, 1992,
p. 256), por exemplo o Zaratustra na filosofia de Nietzsche que cria conceitos no plano
da arte, entre a filosofia e a literatura; 3) interferéncias ilocalizaveis: quando “cada
disciplina distinta esta, a sua maneira, em relagdo com um negativo” (DELEUZE:



27

GUATTARI, 1992, p. 256), uma nao-filosofia, uma n&o-arte, a ndo-ciéncia, mas que

nao € nem seu comego nem seu fim, pois

A filosofia precisa de uma nao-filosofia que a compreenda, ela precisa de
uma compreenséo nao filoséfica, como a arte precisa da ndo-arte e a ciéncia
da ndo-ciéncia. Elas nao precisam de seu negativo como comego, nem como
fim no qual seriam chamadas a desaparecer realizando-se, mas em cada
instante de seu devir ou de seu desenvolvimento (DELEUZE: GUATTARI,
1992, p. 257).

Na sequéncia, temos a etapa da problematizagéo, ou seja, a agao de levar
professor e estudantes a problematizar um tema e suscitar seu desenvolvimento, seu
desdobramento em outros problemas, explicitacdo de seus componentes, ou até
tentativas que busquem resolvé-lo, tudo isto a partir daquela afetacao inicial realizada

na sensibilizagdo. Neste sentido Gallo orienta que

Podemos promover discussbes em torno do tema em pauta, propondo
situagdbes em que ele possa ser visto por diferentes angulos e
problematizado em seus diversos aspectos. Nesta etapa, estimulamos o
sentido critico e problematizador da filosofia, exercitamos seu carater de
pergunta, de questionamento, de interrogagao. Desenvolvemos também a
desconfianga em relagdo as informagdes muito taxativas, em relagao as
certezas prontas e as opinides cristalizadas (GALLO, 2012, p.97).

Gallo alerta para o cuidado que estas duas etapas n&do se prolonguem
demais sob o risco de a aula tornar-se um debate de opinides esvaziado de teor
filosofico. O momento de transicdo entre a sensibilizagcdo e problematizacdo pode
acontecer rapidamente, também, mas isto nao € o principal, pois nao se trata de levar
cada um dos momentos a um apice, mas de vivencia-los em sua intensidade e

oportunizar a experiéncia do pensamento, ou seja,

Mais importante do que resolver um problema, do que declarar a solugao do
problema é vivé-lo, experimenta-lo sensivelmente, pois as solugdes sao
engendradas pelo préprio problema, no préprio problema. Sdo os arranjos
das componentes singulares do problema, por seus encontros e por suas
vizinhangas, que possibilitardao que se invente uma solugado que, se ja esta
presente no problema por seus componentes, ndo esta dada, mas precisa
ser inventada (GALLO, 2012, p.77).



28

As possibilidades de se inventar respostas ou criar conceitos a partir do
problema engendram multiplicidades ’ a partir da experimentagdo singular que
fazemos deles. Entretanto, para que haja um viés filosoéfico neste trabalho com os
problemas, € preciso recorrer aos conceitos filoséficos relativos a eles. Neste
momento o recurso a histéria da filosofia se faz necessario e constitui a préxima etapa
da metodologia: a investigacgao.

Na investigagéo, terceiro momento didatico, “revisitamos a histéria da
filosofia. Aqui ela ndo é tomada como centro do curriculo, mas como um recurso
necessario para pensar 0 nosso proprio tempo, nossos préprios problemas” (GALLO,
2012, p. 97). Neste momento precisamos compreender a posi¢cao do autor em relagao
ao paradigma para o ensino de filosofia para que possamos entender o lugar da
histéria da filosofia nesta metodologia.

No artigo Critica a alguns lugares-comuns ao se pensar a filosofia no ensino
médio (GALLO; KOHAN, 2000), Silvio Gallo distingue trés paradigmas principais para
o ensino de filosofia existentes no Brasil: um ensino baseado na histéria da filosofia,
outro baseado em problemas filoséficos e um terceiro em habilidades cognitivas e/ou
atitudes filosoficas.

O primeiro caso seria um ensino baseado na histéria da filosofia onde se
ensinaria cronologicamente tudo o que a filosofia produziu até hoje, ou seja, € quando
o ensino da filosofia e da histéria da filosofia se confundem em um soé. E isto poderia
ser feito de duas formas: tomando a histéria da filosofia como centro, desenvolvendo
cronologicamente os periodos da filosofia da Antiguidade até a Contemporaneidade,
listando os fildsofos relevantes destes periodos e seus sistemas de pensamento. A
outra forma seria tomar a histéria da filosofia como referencial: “E o caso dos
programas que estudam nocgdes tais como liberdade, verdade, justigca, ou qualquer

uma daquelas que sado consideradas proprias da filosofia” (GALLO; KOHAN, 2000,

" Deleuze e Guattari dizem sobre Principio de multiplicidade “é somente quando o muiltiplo é efetivamente tratado
como substantivo, multiplicidade, que ele ndo tem mais nenhuma relagdo com o uno como sujeito ou como objeto,
como realidade natural ou espiritual, como imagem e mundo. As multiplicidades s&o rizomatica e denunciam as
pseudomultiplicidades arborescentes. [...] Uma multiplicidade ndo tem nem sujeito nem objeto, mas somente
determinagdes, grandezas, dimensbes que ndo podem crescer sem que mude de natureza (as leis de combinacéo
crescem entdo com a multiplicidade). Um agenciamento é precisamente este crescimento das dimensées numa
multiplicidade que muda necessariamente de natureza a medida que ela aumenta as suas conexdes. Nao existem
pontos ou posi¢gdes num rizoma como se encontra numa estrutura, numa arvore, numa raiz. Existem somente
linhas”. DELEUZE, G; GUATTARI, F. Mil Platés. Rio de janeiro: Ed. 34, 2011, v. 1, p23-24.



29

p.178) e quando se estuda o conceito segundo um filésofo, por exemplo a ideia
platénica, o cogito cartesiano, o imperativo categorico kantiano. Sobre este paradigma

os autores destacam que

Um pressuposto dessa forma de ensinar filosofia € que, como as outras
disciplinas curriculares, a filosofia possui também seus conteudos proéprios,
especificos [...]. E um ensino de filosofia que podemos chamar de
enciclopédico, e que ndo tem muita relagao direta com o cotidiano de nossos
jovens estudantes (GALLO; KOHAN, 2000, p.178).

O segundo paradigma do ensino de filosofia seria baseado em problemas
filosoficos. Os conteudos nao precisam seguir uma ordem cronolégica ou histoérica,
mas tratar de questbes que inquietam a filosofia e possam ser também
problematizadas filosoficamente pelos estudantes. Neste modelo “temos um ensino
menos enciclopédico e mais ativo, uma vez que o referencial de trabalho deixa de ser
o0 conteudo histérico para abarcar problemas a serem repensados, retrabalhados
pelos alunos” (GALLO; KOHAN, 2000, p. 179).

Por fim, o terceiro paradigma do ensino de filosofia seria um ensino de
habilidades cognitivas e/ou atitudes filoséficas, este modelo de ensino de filosofia
levaria as ultimas consequéncias a maxima kantiana de que nao se aprende filosofia

(conteudo), mas sim a filosofar (processo).

Segundo os partidarios mais cautelosos desta perspectiva, ensinar filosofia a
um aluno consiste em que ele conhega e compreenda quais s&o essas
habilidades de pensamento que conformam o ato de filosofar. Segundo os
mais ousados nesta postura, ensinar filosofia se concretiza quando os alunos
de fato praticam essas habilidades em sala de aula, e ndo apenas as
conhecem (GALLO; KOHAN, 2000, p. 179).

Gallo, contudo, alerta que neste modelo de ensino corremos um risco, pois
“‘muitas vezes o conteudo estritamente filosofico € desvalorizado em relagao a pratica
do ato de filosofar” (GALLO; KOHAN, 2000. p.180). Outra observagao importante é
que no livro Metodologia do ensino de filosofia de 2012, quando Gallo escreve sobre
os “Trés possiveis eixos curriculares” para o ensino de filosofia ele também apresenta
trés eixos: um eixo histérico, um eixo problematico, mas em vez de um eixo de

habilidades cognitivas e/ou atitudes filos6ficas como descrito no artigo com Kohan ele



30

nos apresenta um eixo tematico. No eixo tematico se organizam os conteudos através
de “temas de natureza filosofica, como a liberdade, a morte ou outro qualquer, os quais
podem ser tratados ou ndo, numa abordagem histérica” (GALLO, 2012, p. 122) algo
similar a abordagem da histéria da filosofia como referencial do artigo anterior.
Considere-se aqui que o livro de 2012 é uma reorganizagao de textos publicados ao
longo dos anos 2000 e que algumas rearticulagdes foram necessarias e ocorreram
durante o processo.

Encerrando esta questédo, Gallo considera que o paradigma problematico &
mais adequado a realidade do ensino de filosofia no nivel médio na medida que
permite ao estudante desenvolver sua capacidade de produgédo conceitual e nao
apenas ser receptor e reprodutor de conhecimentos ja produzidos. Em Metodologia
do ensino de filosofia ele justifica sua predilegcdo pelo eixo problematico em relagao

aos outros dois,

Em minha visédo, essa abordagem abarca as duas anteriores, na medida em
que permite tanto o acesso aos temas filoséficos mais relevantes quanto a
histéria da filosofia. Mas também avanca para além delas, pois toma a
flosofia como uma agdo, uma atividade, posto que se organiza em torno
daquilo que motiva e impulsiona o filosofar, isto é, o problema. [...] O eixo
problematico, por sua vez, é aquele que pode nos colocar mais proximos da
I6gica da aprendizagem (GALLO, 2012, p 122).

Neste sentido, o autor considera que o ensino centrado na histéria da
filosofia € mais enciclopédico, mas nao descarta a importancia do conhecimento da
histéria da filosofia, afinal € nos planos conceituais ja existentes que os estudantes e
professores encontram as ferramentas que os permitem problematizar o caos e criar
conceitos. Isto significa dizer que na metodologia da oficina de conceitos “a histéria
da filosofia ndo é tomada de forma panoramica, mas de forma interessada. Isto &,
revisitamos a historia interessados pelo nosso problema, o que faz com que tenhamos
uma visao particular da historia da filosofia” (GALLO, 2012, p. 97).

Por fim, temos a ultima etapa da metodologia: a conceituagéo. Nesta etapa,
“Trata-se de recriar os conceitos encontrados de modo que equacionem nOSSO
problema, ou mesmo de criar novos conceitos” (GALLO, 2012, 97). Neste momento

da aula/oficina, professores e estudantes terdo acumulado um conjunto de



31

ferramentas uteis para equacionar os problemas que se disponham a resolver. Na
investigacao através do recurso a histéria da filosofia terdo feito o que Gallo chama
de “ecologia do conceito”, ou seja, buscar os conceitos relativos ao problema em
questao, os conceitos que ja foram utilizados para equaciona-lo por outros filésofos e
também as transformacgdes histéricas do problema que o atualizam e o fazem chegar
até nés. Com estas condi¢des estardo aptos a deslocar os conceitos para seu proprio
contexto e tentar equacionar o problema, e se isto n&o for possivel poderao criar novos
conceitos que busquem resolvé-lo.

Contudo, uma questao parece ficar em suspenso até aqui e devemos
dedicar um tempo a ela: Afinal, se a especificidade da filosofia e de seu ensino é
conceituar, ou seja, criar conceitos, antes de nos dedicar a isto, precisamos explicitar
a definicdo de conceito que adotamos. As questdes relativas ao conceito deleuzo-
guattariano de conceito e do significado da conceituagao nas aulas de filosofia seréo

discutidas, respectivamente, nos tdpicos a seguir.

1.4 O conceito deleuzo-guattariano de conceito

Em busca de um entendimento mais preciso sobre a metodologia da oficina
de conceitos resta-nos aprofundar as reflexées sobre o proprio conceito de conceito.
Assim, retomamos a descri¢ao feita pelos pensadores franceses Deleuze e Guattari
em O que é a Filosofia?, a fim de esclarecer o que é isto que deve ser criado na
atividade filosdfica e que devera ser também objetivo do seu ensino.

Deleuze e Guattari enfatizam a centralidade do conceito para a filosofia
desde sua origem grega, e como 0 conceito é algo criado por alguém seu
entendimento remonta também ao personagem conceitual que os cria, ou seja, 0
filésofo. Para os pensadores franceses os gregos substituiram o Sabio antigo pelos
amigos da sabedoria, ou filésofos, que inventaram e pensam o Conceito. A relagao
entre o personagem conceitual, o amigo e a filosofia seria algo intrinseco ao
pensamento, uma condicdo de sua possibilidade, assim temos que “O filésofo € o
amigo do conceito, ele é o conceito em poténcia” (DELEUZE; GUATTARI, 2012, p. 11)

e esta a seu cargo cria-los inclusive para conhecé-los, pois para os filésofos franceses



32

“vocé nao conhecera nada por conceitos se vocé nao os tiver criado, isto €, construido
numa intuicao que lhes é prépria: um campo, um plano, um solo, que nao se confunde
com eles, mas que abriga seus germes e os personagens que os cultivam” (DELEUZE;
GUATTARI, 1992, P. 14). Com relagdo ao conceito deleuzo-guattariano de conceito,
podemos destacar as seguintes caracteristicas: todo conceito € assinado, € uma
multiplicidade de componentes cifrados, remete a um problema, tem uma histéria,
possui um devir, € um incorporal, € absoluto e relativo, e ndo € discursivo.

Todo conceito € uma multiplicidade, porque possui multiplos componentes
articulados que compdem uma cifra, um todo fragmentario e caleidoscépico que
desenha um contorno e “remete a um problema, a problemas sem os quais nao teria
sentido, e que s6 podem ser isolados ou compreendidos na medida de sua solugao”
(DELEUZE; GUATTARI, 2012, p. 24). O conceito &, neste sentido, uma espécie de
agenciamento? de elementos. No conceito de conceito, por exemplo, estéo imbricados
0 amigo, o pretendente e o rival, e 0 surgimento do conceito devém da disputa entre
esses personagens conceituais pela veracidade dos argumentos. Ou seja, em meio
as diferentes opinides, o conceito é aquilo que vence os pretendentes ao ser capaz
de dizer o acontecimento.

Todo conceito é necessariamente assinado por um filésofo que o cria, seja
ressignificando uma palavra ja existente ou criando uma nova, fazendo uma espécie
de neologismo filoséfico “que constitui na lingua uma lingua da filosofia, ndo somente
um vocabulario, mas uma sintaxe que atinge o sublime ou uma grande beleza”
(DELEUZE; GUATTARI, 2012, p. 14). O conceito € assim uma espécie de assinatura
do mundo, dai temos ideia de Platdo, substancia de Aristoteles, cogito de Descartes.

Afinal, como indagam os autores de O que ¢ a filosofia?, “Que valeria um filésofo do

8 Sobre o conceito de agenciamento, Deleuze diz nos Dialogos que “hd, em um agenciamento, como que duas
faces ou, ao menos, duas cabegas. Estados de coisas, estados de corpos (os corpos se penetram, se misturam,
se transmitem afetos); mas também enunciados, regimes de enunciados: os signos se organizam de uma nova
maneira, novas formulagdes aparecem, um novo estilo para novos gestos [...]. Os enunciados nao sdo ideologia,
nao ha ideologia, os enunciados sdo pegas e engrenagens no agenciamento, ndo menos que os estados de coisas.
N&o ha infra-estrutura nem superestrutura em um agenciamento; um fluxo monetario comporta em si mesmo tantos
enunciados quanto um fluxo de palavras, por sua conta, pode comportar dinheiro. Os enunciados n&do se contentam
em descrever estados de coisas correspondentes: sdo, antes, como duas formalizagbes n&o paralelas,
formalizagéo de expressao e formalizagéo de conteudo, tais como nunca se faz o que se diz, nunca se diz o que
se faz, mas nado é por isso que se mente, nem por isso que se engana e se engana a si mesmo, agenciam-se
apenas signos e corpos como pegas heterogéneas da mesma maquina”. DELEUZE; PARNET. Dialogos. Sao
Paulo: Ed. Escuta, 1998, p. 86.



33

qual ndo se pudesse dizer: ele nao criou um conceitos, ele ndo criou seus conceitos?”
(DELEUZE; GUATTARI, 2012, p. 12).

Prosseguindo na caracterizagao deleuzo-guattariana do que € o conceito,
os autores afirmam que o conceito é criado a partir de problemas que nos impulsionam
a pensar, que nos obrigam a pensar, inclusive problemas ja pensados anteriormente,
mas de certa forma mal colocados. Neste sentido, Deleuze e Guattari entendem que
0 pensamento ndo € algo natural, mas sim provocado por uma “violéncia”, por
problemas que nos capturam e afetam, nos incomodam e nos movem a pensar.

Todo conceito admite, ainda, a nogdo de um plano de imanéncia que € o
horizonte da filosofia e onde os conceitos se avizinham por “semelhanca”, proximidade,
e nao necessariamente por autoria de um filésofo especifico, mas por estar na mesma
“linhagem” conceitual, dai temos o pensamento platdnico, hegeliano, marxista etc. O
Plano e os conceitos coexistem e ndo sao separaveis, e embora ndo devam ser
confundidos, s6 existem conceitos no plano e o plano s6 existe povoado pelos
conceitos.

Os conceitos também possuem uma historia, retomam e remetem a outros
conceitos ou outras fontes nao filosoficas, por exemplo, podem remeter a ciéncia e a
arte que sao as poténcias do pensamento complementares a filosofia. Contudo a
histéria dos conceitos nao é linear, mas feita por cruzamentos, uma histéria em zigue-
zague. Todo conceito € uma heterogénese, uma ordenagéo de seus componentes por
zonas de vizinhanga, um ponto de condensagédo ou convergéncia que permite uma
significagao singular em uma multiplicidade de possibilidades. Contudo, o conceito
também possui um devir com outros conceitos que se situam no mesmo plano que
ele, pois: “Um conceito ndo exige somente um problema sob o qual remaneja ou
substitui conceitos precedentes, mas uma encruzilhada de problemas em que se alia
a outros conceitos coexistentes” (DELEUZE; GUATTARI, 1992, p. 26).

Além disso, todo conceito € um incorporal, que diz 0 acontecimento e nao
esséncia ou a coisa, ou seja, “embora se encarne ou se efetue nos corpos [...] ndo se
confunde com o estado de coisas no qual se efetua. Nao tem coordenadas espaco
temporais, mas apenas ordenadas intensivas” (DELEUZE; GUATTARI, 2012, 29).
Todo conceito € também relativo aos seus componentes, ao plano e problemas que



34

supde resolver, e ao mesmo tempo € absoluto em relacdo a si mesmo, “pela
condensagao que opera, pelo lugar que ocupa sobre o plano, pelas condi¢gdes que
impde ao problema. E absoluto como todo, mas relativo enquanto fragmentario”
(DELEUZE; GUATTARI, 2012, p. 30).

Por fim, o conceito ndo € discursivo, ndo € proposicional, pois esta € uma
singularidade da ciéncia que produz prospectos, mas nao conceitos. Silvio Gallo

arremata dizendo que

Ha, portanto, um estatuto pedagoégico do conceito que delimita as
possibilidades de sua criagdo: uma multiplicidade de elementos que ganham
sentido com o movimento de articulagdo que o mecanismo de conceituagao
promove. O conceito € um amalgama de elementos singulares que se torna
uma nova singularidade, que produz/cria uma nova significagdo (GALLO,
2000, p.56).

Ao assumir a perspectiva proposta por Deleuze e Guattari de que a filosofia
€ especificamente criacdo conceitual, Silvio Gallo se situa em uma filosofia em
particular, ndo assumindo-a como unica possivel, mas como escolha filosdéfico-
metodolégica para que possa pensar a questdo do ensino de filosofia. A
fundamentacgéo filosofica deleuzo-guattariana conduz a compreensédo da filosofia
como uma atividade, a criagdo de conceitos e esta perspectiva quando agenciada
para o campo da educacao e do ensino traz uma necessidade especifica. O ensino
para além da recognigao, enquanto reproducdo do mesmo e do ensino enciclopédico
dos conteudos filoséficos produzidos pela tradigao, deve se preocupar principalmente
em ensinar os jovens como utilizar do pensamento filosoficamente, a fim de
equacionar problemas que tangenciam sua realidade, que podem ou n&o ’ja ter sido
pensado por algum filésofo. Trata-se de ensinar o uso da filosofia como ferramenta e
nao como objeto contemplativo de um museu. Trata-se de fazer de seu aprendizado
uma experiéncia do pensamento como recusa ao império da opinido, como tentativa
de escapar do caos, mas nao por uma via simplista ou ja pré-determinada. O trabalho
filosofico € demorado e ndo imediatista, ndo consiste numa arena de opinido, mas em

exercitar a paciéncia do conceito.



35

1.5 O significado de conceituacao nas aulas de filosofia

Sobre a etapa da criagao de conceitos, ou conceituacio, da forma pensada
por Silvio Gallo no Manual do Professor de seu livro didatico Filosofia: experiéncia do
pensamento, topico 3. Aprender filosofia como experiéncia do pensar o autor
esclarece uma questao que parece sempre relevante e preocupante para aqueles que
discutem e debatem sobre a metodologia em questdo, a saber: a criagdo de um
conceito é fundamental para que o ensino de filosofia seja considerado efetivo? Silvio
Gallo, responde que nao, embora a possibilidade nao esteja descartada, pois isto seria
negar a propria especificidade da producao filosoéfica como defendem Deleuze e
Guattari e também Gallo.

Entretanto no ensino médio a questao central é oferecer a possibilidade e
0 acesso a experiéncia conceitual e ao pensar autbnomo, buscando na histéria da
filosofia, nos textos filoséficos e no exercicio do préprio pensamento aprender 0s usos

das ferramentas conceituais filosoficas. Nas palavras de Silvio Gallo

Falar em uma etapa de conceituagédo nao significa, portanto, fazer com que
cada estudante crie um novo conceito. Ndo descartamos, em hipotese
alguma, essa possibilidade. Mas ndo precisamos exigi-la. Ela pode ser
decorréncia da experiéncia de pensamento de um ou outro aluno, mas nao
podemos ter como objetivo geral que todos criem conceitos. Nosso
objetivo é que os estudantes se coloquem em sintonia com os conceitos, que
sejam capazes de pensar por si mesmos aquilo que ja foi pensado. Que eles
possam experimentar o pensamento no pensamento ou, em outras palavras,
que tenham a experiéncia do pensamento préprio, para que possam pensar
autonomamente e, assim, exercitar uma cidadania de fato.

Experimentar o pensamento refazendo os percursos do pensamento dos
fildsofos, sendo capazes de dialogar com os textos, de neles encontrar
ferramentas conceituais para enfrentar os problemas que estamos
investigando. Essa é a meta da etapa de conceituagao, que finaliza os quatro
passos didaticos de um aprendizado ativo em filosofia (GALLO, 2016, p. 337,
grifo do autor).

Ainda sobre a questdo do que sera caracterizado como a etapa de
conceituagao para Silvio Gallo, destacamos outra passagem em que ele reafirma o
exposto anteriormente, ao dizer que “se o estudante for capaz de aplicar o conceito
de um determinado fil6sofo ao pensar o problema em questao, isso significa que ele
esta conceituando. Ele ndo precisa criar um novo conceito. Basta apropriar-se de

conceitos ja criados”. (GALLO, 2012, p. 104) Neste sentido, apropriar-se de conceitos



36

de outros filésofos e elaborar um pensamento a partir dai ja € um importante trabalho
conceitual, entretanto, se no processo acontecer e pode ser que acontega de um
estudante desenvolver um conceito proprio, novo é preciso ter consciéncia que “um
conceito elaborado, criado por um aluno, ndo precisa possuir a ‘grandeza’ que o fara
durar séculos. Basta que seja apropriado para pensar o problema em questao”.
(GALLO, 2012, p. 104) Essa é o objetivo mais pratico da metodologia das oficinas de
conceitos. No artigo A filosofia e seu ensino: conceito e transversalidade, Gallo

arremata a discuss&o ao afirmar contundentemente que:

Uma vez mais, é importante dizer que ndo estamos em busca da originalidade;
0 que queremos € que os estudantes possam vivenciar a experiéncia de
pensamento. E é isso que devera ser avaliado: a qualidade da experiéncia, e
n&o o fato de um conceito absolutamente novo ter sido ou nao criado, e nao
a qualidade do conceito criado, ou recriado ou apropriado. (GALLO, 2007, p.
27)

Outros pesquisadores também consideram a criacdo conceitual parte
relevante no processo de ensino-aprendizagem de filosofia, porém, nem sempre ela
€ considerada como a finalidade do processo e os autores apresentam perspectivas
diferentes da proposta por Silvio Gallo. Entendemos como necessario observar outras
perspectivas na medida em que nos propomos, também, a fazer uma analise das
possiveis limitagcdbes da metodologia em questdo e de outras possibilidades de
reelaboracdo da mesma, que possam vir a constituir uma adequacdo a nossa
realidade, um aprimoramento, ou mesmo uma nova sequéncia didatica a partir da
oficina de conceitos. No tépico a seguir traremos duas perspectivas teoricas que
podem enriquecer uma analise critica dos limites e possibilidades da metodologia

pesquisada.

1.6 Outras perspectivas metodoldgicas sobre as aulas de filosofia

No livro Filosofia em sala de aula: teoria e pratica para o ensino médio
(2009), Lidia Maria Rodrigo, por exemplo, também entende a conceituagdo como
parte fundamental do ensino de filosofia. A autora destaca que no nivel médio as aulas

de filosofia devem privilegiar o desenvolvimento de trés aspectos formais do



37

pensamento: problematizar, conceituar e argumentar, respectivamente. Entretanto,
ela afirma que é na argumentacdo, momento posterior a conceituagdao, que
encontramos a finalizagdo da atividade filoséfica na medida que o conceito serve de

instrumento para uma boa argumentagao. Rodrigo defende que

Outro aspecto essencial a natureza da atividade filosofica reside na
fundamentacgéo e validagcdo de suas afirmagdes por meio da argumentagao.
Enquanto o conceito permite saber precisamente do que se fala, a
argumentacdo determina até que ponto aquilo que se diz pode ser
considerado verdadeiro (RODRIGO, 2009, p. 63).

Em outra passagem, a autora complementa sobre a relevancia da
habilidade argumentativa na sociedade atual. Haveria uma necessidade de
desenvolvimento desta habilidade no processo educativo, e por consequéncia no
ensino de filosofia, com base na intencionalidade pedagdgica voltada para a formagéo
da cidadania presente na orientagao curricular. Esta relevancia provavelmente foi
impulsionada pelo histérico papel social que foi atribuido a filosofia desde o periodo
da ditadura civil-militar até o periodo da redemocratizagdo, quando a filosofia foi
considerada um conhecimento indispensavel para a construcdo de uma sociedade

democratica e cidada. Lidia Maria Rodrigo afirma que

Nos ultimos tempos, a relevancia atribuida a educagéo para a cidadania na
escola de nivel médio conduziu a uma valorizagdo pedagégica da capacidade
de argumentacao também do ponto de vista da formac&o educativa de modo
geral. Afinal, a competéncia argumentativa costuma ser requisitada em
diferentes instancias da vida social; nos debates juridicos, nas discussdes

éticas e politicas, no confronto de opinides etc. (RODRIGO, 2009, p. 65).
Em contraponto a esta posicdo, Gallo pensa a formacéo voltada para a
cidadania como algo problematico, na medida em que haveria desta forma uma
instrumentalizagao da filosofia e sua necessidade seria exterior a ela. Esta critica,
parece voltada a definicdo do ensino descrita na Lei Nacional de Diretrizes e Bases
de 1996 (Lei n°. 9394/96), que estabelecia o ensino de filosofia e sociologia como os
conhecimentos necessarios ao exercicio da cidadania. Para o autor, a generalidade
da definicdo alijava tanto a filosofia quanto a sociologia de um carater especifico

enquanto disciplina. De acordo com Gallo, poderia se argumentar que



38

[...] desde Aristételes a filosofia se define como um fim em si mesmo, e nao
como um meio para atingir um objetivo determinado. Justificar um espago
para a filosofia nos curriculos da educagao basica apenas de modo
instrumental — isto é, a filosofia a servigo de algo, como a cidadania — &,
portanto, essencialmente antifilosofico. (GALLO, 2012, p. 22)

Em uma perspectiva diferente, Evanildo Costeski e José Carlos Almeida
desenvolveram uma quinta etapa na sequéncia didatica da oficina de conceitos. No
artigo Experiéncias metodologicas de ensino no Pibid Filosofia da Universidade
Federal do Ceara (2016) os autores comentam sobre as metodologias utilizadas pelos
professores do ensino médio em sala de aula e sugerem que apds a etapa da

conceituacao haja uma etapa de “socializacdo de conceitos” onde

apos a criagao individual de conceitos filosoéficos iniciais, os estudantes do
ensino médio s&o encorajados a partilha-los com os outros colegas da sala.
Nesse momento, os conceitos poderao ser criticados, possibilitando, assim,
um amadurecimento do aprendizado filoséfico (COSTESKI; ALMEIDA, 2016,
p. 52).

Este novo momento de socializar os conceitos produzidos, pode ter
implicagdes interessantes. Os autores consideram que a socializagdo dos conceitos
possui efeitos que extrapolam o espacgo da sala de aula, podendo alcangar ndo apenas
os estudantes, mas gerar uma espécie de efeito cascata, de tal modo que a filosofia
seja disseminada em outras atividades a partir da sala de aula, mas para além dela.

Os autores defendem que

[...] a socializagao dos conceitos nao pode ser feita apenas em sala de aula,
mas também na comunidade em que se encontra a escola. A escola nao é
apenas um espacgo para o ensino formal. Ela representa um ponto de apoio
académico, cultural e esportivo para muitas comunidades. As salas de aula
continuam a ser o foco principal, mas existem muitas outras atividades na
escola e na comunidade que exigem atencdo dos alunos, como as
preparagdes especificas para o Enem, para as Olimpiadas de Conhecimento
etc. (COSTESKI; ALMEIDA, 2016, p. 53)

A partir dessas consideragcdes podemos perceber que embora o ensino de
filosofia a partir da oficina de conceitos seja uma possibilidade de ensino significativo
e adequado a realidade da educacao de nivel médio, ndo esgota todas as



39

possibilidades para o ensino de filosofia neste nivel, podendo, inclusive, estar
associada a outras perspectivas e estratégias. Gallo entende a sua proposta de ensino

de filosofia como pistas metodolégicas ou coordenadas, ele diz

Coordenadas e pistas que abrem a possibilidade de um processo, mas que
ndo indicam o ponto de chegada nem o percurso correto para la chegar.
Coordenadas que significam um convite para o encontro com 0s signos que
ndo podem ser planejados nem definidos de antem&o. Inspiro-me aqui na
equipe de pesquisadores cartdgrafos que propuseram “pistas para o método
da cartografia” (GALLO, 2012, p. 90)

Gallo afirma assim que a suas ideias para o ensino de filosofia sao

experimentais,

As ideias aqui apresentadas sdo experimentais, pressupdem uma abertura
do processo de ensinar que convida o estudante a aprender, praticando
experimentando o pensamento de natureza filoséfica. Sua abertura
pressupde também a intervengao do professor de filosofia, que se apropria
dessa metodologia e a transforma a sua maneira, fazendo-a sua, fazendo-a
diferente, fazendo-a funcionar em seu contexto, em sua sala de aula” (GALLO,
2012, p. 90).

Neste sentido, & preciso, também, ter em mente que o processo de
planejamento é de fundamental importancia, pois, embora os rumos da aula sejam
imprevisiveis a partir do momento que os estudantes tiverem contato com os temas,
conteudos e conceitos a serem trabalhados, o professor precisa estabelecer alguns
limites e objetivos de aprendizagem que estejam de acordo com a avaliagdo que se
pretende realizar com seus estudantes. A educacao institucional também exige que o
ensino alcance determinados objetivos que devem estar de acordo com a legislacéo,
as orientagbes e diretrizes curriculares vigentes. Estas nos orientam para o
desenvolvimento de determinadas competéncias e habilidades que o mundo do
trabalho e a prépria sociedade exigirdo como resultado da formagéo escolar basica.
Assim, o professor fica sempre em uma posicdo um pouco ambigua, pois como diz

Alejandro Cerletti

As proprias caracteristicas das escolas (enquanto localizagbes do Estado
submetidas a uma estrutura de controle) fazem com que os professores
tenham que cumprir, simultaneamente, a dupla tarefa de mestres e de
funcionarios do Estado. Por um lado, abrem ao mundo do saber e, por outro,



40

abonam saberes. Tentam despertar a paixdo por conhecer e, a0 mesmo
tempo, certificam certos conhecimentos adquiridos pelos alunos. A filosofia,
desde sua origem, situou-se incomodamente nesse lugar. (CERLETTI, 2009,
p. 39)

Esta situacéo exige certa clareza dos professores que optam pelo desafio
do ensino de filosofia e entendem que ha nesta atividade além de um sentido
pedagodgico e filosofico um sentido politico. Ha na educagao e na escola, como seu
I6cus, uma luta contra o caos e contra as forgas reagentes da politica maior e das
sociedades de controle. Neste contexto, Silvio Gallo pensa no ensino de filosofia,
também, na perspectiva de uma educagao menor, adaptando a nogao de minoridade
deleuzo-guattariana para o campo educativo. Este aporte conceitual nos leva a
necessidade de analisar a relacdo do ensino de filosofia com a institucionalidade, com
a legislagdo, mas também com os mecanismos de controle da governamentalidade
que os constituem. No topico a seguir buscaremos compreender o que significa o

conceito de educagao menor como forma de resisténcia as sociedades de controle.

1.7 Educagao menor e o ensino de filosofia como resisténcia as sociedades de
controle

A nocao de educacao menor foi criada por Silvio Gallo, em seu exercicio
de formulagdo de uma educacgao inspirada no pensamento de Deleuze e Guattari. A
partir dos conceitos de menor e minoria, maior € maioria, encontrados, por exemplo,
em Mil Platés e do conceito de literatura menor apresentado em Kafka: por uma
literatura menor (1975), Gallo cria no campo educacional as nog¢des de educacao
menor e educagao maior. Mas, o que significam tais no¢gdes de maior e menor?

Os conceitos de maior e menor aparecem em Mil Platés inseridos em uma
discussao sobre os postulados da linguistica na qual Deleuze e Guattari explicam que
estes conceitos “ndao qualificam duas linguas, mas dois usos ou fung¢des da lingua”
(DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 53). Trata-se de uma questao politica do uso da
lingua. Enquanto ha uma lingua utilizada majoritariamente e que exerce um dominio
linguistico, ha um devir potencial minoritario que pode surgir nessa mesma lingua por
meio de um exercicio criativo e desviante do modelo imposto pelo uso majoritario da

lingua. Os autores defendem que majoritario e minoritdrio ndo sao nogodes



41

consideradas quantitativamente, em termos numéricos, mas devem ser pensadas

qualitativamente, em termos de relagdes de poder.

Minoria e maioria ndo se opdem apenas de uma maneira quantitativa. Maioria
implica uma constante, de expressao ou de conteldo, como um metro padrao
em relagao ao qual ela é avaliada. [...] A maioria supde um estado de poder
e dominacao, e ndo o contrario [...]. Uma outra determinagao diferente da
constante seria entdo considerada como minoritaria, por natureza e qualquer
gue seja seu numero, isto €, como um subsistema ou como um fora do
sistema (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 55).

Nesta relagao de poder o devir minoritario da lingua seria um movimento
criativo e imanente a prépria lingua que a subverte. O devir é resisténcia ao controle
majoritario e faz a lingua devir outra, porém ele ndo existe em si mesmo, mas em
relagdo com a primeira. Logo, a questao € o devir de uma lingua na outra, pois, como

dirdo Deleuze e Guattari

As linguas menores nao existem em si: existindo apenas em relagdo a uma
lingua maior, sdo igualmente investimentos dessa lingua para que ela
devenha, ela mesma menor. Cada um deve encontrar a lingua menor, dialeto
ou antes idioleto, a partir do qual tornara menor a sua propria lingua maior
(DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 54-55)

E preciso também dizer que se a maioria é o padrdo constante e a minoria
€ sempre um devir, um desviar do modelo da constante, sé existe devir minoritario, e

este devir é genital, criativo. Dessa forma podemos afirmar que

as minorias sdo estados que podem ser definidos objetivamente, estados de
lingua, de etnia, de sexo, com suas territorialidades de gueto; mas devem ser
consideradas também como germes, cristais de devir, que sé valem enquanto
detonadores de movimentos incontrolaveis e de desterritorializacbes da
média ou da maioria (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 56).

Considerando o exposto sobre os conceitos de menor, minorias e devir
minoritario na questao da linguagem, podemos questionar: qual a relevancia destes
conceitos na concepcao de educacdo menor e na reflexdo acerca do ensino de
filosofia no nivel médio brasileiro? Para Silvio Gallo as relagdes entre menor e maior,
também podem ser utilizadas para pensar as relagdes de poder que estabelecem os

objetivos e as estratégias que constituem a educacgao brasileira e seus modelos de



42

ensino. Esta analise ele faz principalmente na obra Deleuze & a educagdo (2003) em

que distingue as nog¢des de educagao maior e menor da seguinte forma:

Uma educacao maior € aquela dos planos decenais e das politicas publicas
de educacgao [...] pensada e produzida pelas cabegas bem-pensantes a
servico do poder. [...] é aquela instituida e que quer instituir-se, fazer-se
presente, fazer-se acontecer. A educagado maior é aquela dos grandes mapas
e projetos.

Uma educagao menor é um ato de revolta e de resisténcia. Revolta contra
fluxos instituidos, resisténcia as politicas impostas [...]. Sala de aula como
espacgo a partir do qual tragamos nossas estratégias, estabelecemos nossa
militancia, produzindo um presente e um futuro aquém ou para além de
qualquer politica educacional. Uma educagdo menor é um ato de
singularizagao e de militancia. (GALLO, 2003, pp. 64-65)

O conceito de educagcao menor &, também, um agenciamento de outro
conceito deleuzo-guattariano, o de literatura menor. Na obra Kafka: por uma literatura
menor de 1975, Deleuze e Guattari exploram a nogao de que Kafka teria produzido
uma literatura menor. De acordo com os autores franceses o fato de o escritor ser um
judeu tcheco e escrever em alemao teria possibilitado a ele operar um devir minoritario
na literatura maior, aquela dos grandes escritores. Ele pode produzir entdo uma
literatura como expressao de resisténcia e ponto de fuga. Silvio Gallo se apropria
desta ideia para formular a tese de que na educagao é possivel também pensar em
um devir minoritario dentro da educacao maior.

Entende-se a educagdo maior como as grandes politicas, macropoliticas
educacionais, que definem as politicas pedagodgicas de formacéo profissional, de
elaboracao dos sistemas de ensino e dos curriculos, e que se apresentam na forma
de dispositivos legais como a Lei de Diretrizes e Bases da Educagéo (LDB — Lei n°
9394/96), os Parametros Curriculares Nacionais (PCN) e demais documentos
produzidos acerca do ensino de modo geral e do ensino de filosofia em particular. A
critica feita aqui as macropoliticas € que elas sao instituidas como modelo pelos
poderes hegemdnicos e reproduzem as hierarquias e relagdes de poder das

chamadas “sociedades de controle” Neste sentido, um ensino na perspectiva de uma

9 No texto Post-Scriptum sobre as sociedades de controle publicado em Conversagées (1990), Deleuze afirma
que as sociedades de controle estdo substituindo as sociedades disciplinares ao instaurar novas formas de
controles continuos em vez das antigas disciplinas de lugares fechados, o que inclui, por sua vez, o “regime das
escolas” e a introdugéo da “empresa” em todos os niveis de escolaridade.



43

educacgao menor seria resisténcia as imposi¢cées da educacédo maior e abriria espaco
para o pensamento e para a criagdo, em vez de promover a recognicdo ou a
reprodugao do mesmo.

Para elaborar melhor o conceito de educacédo menor, Gallo desloca para o
campo da educagao as caracteristicas da literatura menor, elaboradas por Deleuze e
Guattari no livro sobre Kafka, sdo elas: desterritorializagdo da lingua, ramificagéo
politica e valor coletivo. A desterritorializagdo!® no campo da educacgéo seria feita, nos
processos educativos, na forma de um questionamento sobre “As politicas, os
parametros, as diretrizes da educacdo maior [que] estdo sempre a nos dizer o que
ensinar, como ensinar, para quem ensinar, porque ensinar’ (GALLO, 2003, p. 65).
Para o autor, a educagao maior € uma maquina de produzir individuos em série, sem
rosto, e portanto, a fungédo de uma educagao menor seria impedir o funcionamento da
maquina, resistir ao seu “modus operandi” e possibilitar uma aprendizagem que crie
novas possibilidades de aprender e existir.

A ramificacdo politica estaria na agdo do professor se entender como
“‘militante” e ndo como “profeta”. Em outras palavras, estaria nas acdes cotidianas dos
professores de resistir aos modelos macropoliticos da educacdo maior, construindo
multiplas possibilidades de conhecimento e de sociabilidade no presente, nas suas
praticas cotidianas, em vez de apenas anunciar o porvir e alguma verdade ultima a

ser conhecida ou alcancgada. Neste sentido, Gallo afirma

10 Conforme Zourabichivili no Vocabulario de Deleuze, os conceitos de territério, desterritorializagdo e
reterritorializagao sao relativos., de acordo com o autor o conceito de Territério foi “Inspirado antes na etologia do
que na politica, o conceito de territorio decerto implica o espago, mas ndo consiste na delimitagao objetiva de um
lugar geografico. O valor do territério é existencial: ele circunscreve, para cada um, o campo do familiar e do
vinculante, marca as distancias em relagédo a outrem e protege do caos. O investimento intimo do espacgo e do
tempo implica essa delimitagdo, inseparavelmente material [...] e afetiva [...]. No Anti-Edipo, o territério ndo se
distinguia do codigo, pois era antes de tudo um indicio de fixidez e fechamento. Em Mil platés, essa fixidez ndo
exprime mais do que uma relagao passiva com o territério, e eis por que este ultimo se tornou nessa obra um
conceito distinto: "marca constituinte de um dominio, de uma permanéncia", ndo de um sujeito, o territorio designa
as relagbes de propriedade ou de apropriagdo, e concomitantemente de distancia, em que consiste toda
identificagdo subjetiva — ‘um ter mais profundo que o ser’ (MP, 387)". ZOURABICHVILI, Frangois. O vocabulario de
Deleuze. Rio de Janeiro, 2004. pp. 23-24; Sobre os conceitos de desterritorializacao e reterritorializagao, Ada Kroef
comenta que “As possibilidades de escapar e de criar novas relagdes e sentidos, rompendo com padrdes
preestabelecidos, caracterizam os movimentos de desterritorializagdes, as linhas de fuga, através dos processos
criativos de singularizagao constituem arranjamentos maquinicos do desejo e coletivos de enunciacéo, conferindo
novos sentidos as relacdes impositivas, aos cddigos capitalisticos. Simultaneamente, produzem-se
reterritorializagdes, ou seja, reapropriagdes dos processos desterritorializantes, gerando capturas que investem
num controle sobre condutas e comportamentos previsiveis com base na equivaléncia”’. KROEF, Ada. Escola como
polo cultural: Contornos mutantes me fronteiras fixas. Fortaleza: imprensa universitaria, 2017. Neste sentido, em
conformidade com a autora, para Deleuze e Guattari, desterritorializagdo e reterritorializagdo significam
movimentos da subjetividade.



44

A educagdo menor é rizomatica, segmentada, fragmentaria, ndo esta
preocupada com a construgdo de nenhuma falsa totalidade. Nao interessa a
educagao menor criar modelos, propor caminhos, impor solugdes. Nao se
trata de buscar a complexidade de uma suposta unidade perdida. Nao se trata
de buscar a integracdo dos saberes. Importa fazer rizoma. Viabilizar
conexoes; conexdes sempre novas. Fazer rizoma com os alunos, viabilizar
rizomas entre os alunos, fazer rizomas com projetos de outros professores.
Manter os projetos abertos: “‘um rizoma n&do comega nem conclui, ele se
encontra sempre no meio, entre as coisas, inter-ser, intermezzo” (GALLO,
2003, p. 68).

Neste argumento Gallo ressalta o carater rizomatico de uma educagéao
menor. O rizoma € uma imagem utilizada para se opor a imagem arborescente do
conhecimento. E mais uma ferramenta do arsenal deleuzo-guattariano que Silvio
Gallo incorpora as suas reflexdes para pensar alternativas ao modelo majoritario ou
macropolitico da educagao. Esta imagem ou paradigma arborescente é aquele que
simboliza o conhecimento como unidade dos saberes compartimentalizados. O autor

explica que

A metafora tradicional da estrutura do conhecimento € a arbérea: ele é
tomado como uma grande arvore, cujas extensas raizes devem estar
fincadas em solo firme (as premissas verdadeiras), com um tronco sélido que
se ramifica em galhos e mais galhos, estendendo-se assim pelos mais
diversos aspectos da realidade. [...]

O tronco da “arvore do saber” seria a prépria Filosofia, que originariamente
reunia em seu seio a totalidade do conhecimento; com o crescimento
progressivo da “arvore” [...] ela comega a desenvolver os galhos das mais
diversas “especializagdes” que, embora mantenham suas estreitas ligagbes
como o tronco [...] apontam para as mais diversas dire¢cdes, ndo guardando
entre si ligacbes que ndo sejam o tronco comum, que nao seja a ligacéo
histérica de sua genealogia. (GALLO, 2003, p. 73)

Nesta concepcao arborescente do conhecimento a educacao teria como
tarefa tentar propiciar a visdo do saber como uma totalidade, porém a especializagao
dos conhecimentos que foram se distanciando de uma visdao global da propria
realidade e do saber impede este retorno ao uno. A estratégia pedagdgica pensada
na educacao maior para vencer o desafio de enfrentar essa especializagdo do saber
em disciplinas, que é tipica de nosso tempo, teria sido a interdisciplinaridade.
Entretanto a critica da interdisciplinaridade observa que tentar unir disciplinas ja
separadas buscando uma unidade perdida, que talvez nunca tenha existido, serve



45

apenas para afirmar os limites que existem entre os conhecimentos e as diferentes
disciplinas.

Silvio Gallo parte da perspectiva da filosofia francesa contemporanea de
Deleuze, Guattari que entendem a unidade do saber e da realidade como fabulagéao,
e afirmam que o real € composto de multiplicidade e diferengas assim como o saber,
ou melhor, os saberes. E neste sentido eles criam e escolhem a imagem do rizoma e
o conceito de transversalidade ' para enfrentar o problema de uma educacgéo
disciplinar. A transversalidade seria uma matriz de mobilidade que possibilitaria
incontaveis e inimaginaveis conexdes, aproximagdes e cortes entre os rizomas (Cf.
Gallo, 2003, p.79). Desta forma nao caberia a educagdao a tarefa de unificar o
conhecimento fragmentado em disciplinas, mas de buscar fazer conexdes entre eles,
interconexdes, intercambios que expressem a complexidade da realidade e a
multiplicidade de conhecimentos que temos a disposi¢ao para conferir sentido ao caos.
Sobre a oposicdo entre a transversalidade rizomatica e a interdisciplinaridade

arborescente Gallo comenta que

[...] a proposta interdisciplinar, em todos os seus matizes, aponta para uma
tentativa de globalizacao, este canone do neoliberalismo, remetendo ao Uno,
ao Mesmo, tentando costurar o incosturavel de uma fragmentacéo histérica
dos saberes. A transversalidade rizomatica, por sua vez, aponta para o
reconhecimento da pulverizagdo, da multiplicizacdo, para atencido as
diferencas e a diferenciagdo, construindo possiveis transitos pela
multiplicidade dos saberes, sem procurar integra-los artificialmente, mas
estabelecendo policompreensées infinitas. (GALLO, 2003, p. 79)

A terceira caracteristica de uma educagao menor seria o valor coletivo,
definido por Gallo na seguinte ideia: “O educador militante, ao escolher sua atuagao
na escola, estara escolhendo para si e para todos aqueles com os quais trabalhara.
[...] Na educagéao menor, ndo ha possibilidade de atos solitarios, isolados; toda agao
implicara muitos individuos” (GALLO, 2003, p. 68). Entendemos que o processo
educativo n&o se da isoladamente, mas na multiplicidade do real e de relagdes onde

estabelecem conexdes, interconexdes, trocas, vinculos, recortes entre professores,

11 De acordo com GALLO “A nogéo de transversalidade foi desenvolvida ainda no principio dos anos sessenta por
Félix Guattari, ao tratar das questdes ligadas a terapéutica institucional, propondo que ela substituisse a nogao de
transferéncia. GALLO, Silvio. Deleuze e a Educagéo. Belo Horizonte: Auténtica, 2003, pp. 78-79.



46

entre estudantes, entre professores e estudantes, entre escola e comunidade, entre
acgdes cotidianas e projetos politicos. Os valores que orientam estas ag¢des e projetos
em uma sociedade multipla e diversa devem também relacionar-se com as demandas
dessa coletividade em suas mais diversas expressdes, necessidades, desejos e
conhecimentos e que nem sempre se organizam em torno de uma finalidade
homogénea, divergindo e convergindo de acordo com as relagdes estabelecidas entre
elas.

Em uma sociedade em que a politica se apresenta como biopolitica, para
usar um termo foucaultiano, ou como sociedade de controle, retornando a Deleuze e
Guattari, quer dizer sociedades em que existe por parte dos poderes hegeménicos
uma série de intervengdes e controles reguladores da populagao e “cuja fungao mais
elevada ja ndo é mais matar, mas investir sobre a vida de cima a baixo” (FOUCAULT,
1988, p. 152), a educacédo menor se apresenta como possibilidade de resisténcia a
reproducao massificada do conhecimento e das subijetividades, recusa ao modelo
majoritario de pensar e existir. A educagao menor constitui-se de devires minoritarios,
multiplicidades rizomaticas do real, producado da diferenca. Se na literatura menor
“Uma obra de literatura menor nao fala por si mesma, mas fala por milhares, por toda
a coletividade [...] pois 0 um que ai se expressa faz parte do muitos, e sé pode ser
visto como um se for identificado também como parte do todo coletivo” (GALLO, 2003,
p. 63) em uma educagado menor a agao dos professores se constréi em agao conjunta
com muitos outros, estudantes, outros professores, comunidade e também na busca
de ideais coletivos de emancipagao em relagcdo aos mecanismos de controle da
sociedade hipermoderna. Silvio Gallo comenta que “Ao assumir a militdncia numa
educacado menor, o fago em nome de um projeto coletivo, de um projeto que ndo tem
sujeito, de um projeto que nao tem fim (tanto no sentido teleolégico quanto no sentido
escatoldgico)” (GALLO, 2003, p. 69).

Uma educacado menor €, portanto, um projeto coletivo forjado em acbes
cotidianas que se projetam como possibilidades de resisténcia aos modelos
totalizantes e massificantes da macropolitica, € militdncia que produz devires
minoritarios nos quais as multiplicidades do real e do saber aparecem e onde se torna

possivel transitar entre elas, reconhecé-las, reinventar nossas relagdes com elas, ou



47

seja, “@ uma aposta nas multiplicidades, que rizomaticamente se conectam e
interconectam, gerando novas multiplicidades” (GALLO, 2003, p. 69). E construcdo de
pontos de fuga e producéao da diferenca. A educagao menor se faz no espacgo publico
da sala de aula, na escola, em ag¢des micropoliticas e cotidianas, mas seus efeitos
podem ir além e, talvez, a experiéncia conceitual que postulamos como o principal
objetivo das aulas de filosofia semeie no presente micropotencialidades

transformadoras das macrorelacdes sociais.



48

CAPITULO 2. A LEGISLAGAO E APRENDIZAGEM NO CONTEXTO DO ENSINO
DE FILOSOFIA COMO CRIAGAO DE CONCEITOS.

Neste capitulo, analisaremos a legislagao, as orientagcdes e as diretrizes
vigentes para o ensino de filosofia no Brasil, faremos uma anélise das competéncias
e habilidades a ser desenvolvidas nas aulas de filosofia de acordo com esses
documentos e tentaremos indicar consonancias e dissonancias destas com a proposta
de uma metodologia de aulas orientadas pela criagdo de conceitos. A seguir,
aprofundaremos a nossa reflexdao sobre o conceito de aprendizagem, na medida em
que nado podemos pensar sobre ensino de filosofia sem considerar suas
reverberagdes no processo de aprendizagem. Partindo da perspectiva da filosofia da
diferengca, temos que a relacdo entre ensino e aprendizagem nao ¢é de
continuidade/linearidade, mas uma relacdo de abertura de possibilidades e de

encontro com o signo.

2.1 Em que realidade nos inserimos? Competéncias e habilidades no ensino de
filosofia.

O ensino de filosofia no Brasil esta organizado com base em alguns
documentos legais que orientam sobre as finalidades, as competéncias e habilidades
que devem ser desenvolvidas e os valores relevantes no campo da educacgéao basica.
Consequentemente tais documentos versam sobre o ensino filosofia no contexto da
educacao formal. Os documentos que abordaremos neste tépico sdo: a Lei de
Diretrizes e Bases da Educacgdo, LDB — Lei 9394/96 e alteragdes; os Parametros
Curriculares Nacionais — PCN (1999). Simultaneamente, a partir de tais documentos,
apontaremos as possiveis aproximacoes e distanciamentos entre a norma e a
perspectiva tedrica que adotamos como referencial nesta pesquisa, ou seja, a filosofia
da diferenca de Deleuze e Guattari e o ensino de filosofia como experiéncia de criacao
conceitual, materializado no modelo das oficinas de conceitos proposto por Silvio

Gallo e discutido no primeiro capitulo.



49

2.1.1 O ensino de filosofia e a Lei de Diretrizes e Bases — LDB - Lei 9394/96

Seguindo a abordagem proposta no paragrafo anterior, iniciamos com a
analise da principal Lei a respeito da educagao no Brasil: a Lei de Diretrizes e Bases
da Educacdo Nacional — LDB — Lei n° 9394 de 1996. A Lei de Diretrizes e Bases
estabelece como finalidade da educacdo brasileira no Art. 2°. “[...] o pleno
desenvolvimento do educando, seu preparo para o exercicio da cidadania e sua
qualificagdo para o trabalho” e tem como principio de organizagao a articulagdo dos
entes federados com distribuicdo de responsabilidades sobre o ensino, de acordo com
o Art. 8°.: “A Uniao, os Estados, o Distrito Federal e os Municipios organizarao, em
regime de colaboragéo, os respectivos sistemas de ensino”. Nesta organizagdo os
Estados estdo incumbidos de “[...] oferecer, com prioridade, o ensino médio a todos
que o demandarem [...]” de acordo com o Art. 10°., inciso VI. E deste modo, o ensino
de filosofia estaria, sobretudo, a cargo dos Estados que ficaram encarregados do
Ensino Médio como prioridade, e era nesta etapa da educacgio basica que o ensino
de filosofia estava inserido no curriculo de acordo com o Art. 36°., inciso IV que definia
como uma das diretrizes do Ensino Médio o “dominio dos conhecimentos de Filosofia
e de Sociologia necessarios ao exercicio da cidadania”.

Vale destacar que o ensino de filosofia nem sempre esteve incluido no
curriculo nacional em nossa histéria recente, visto que no periodo da ditatura civil-
militar, o ensino de filosofia foi retirado da base curricular devido o projeto de
formalizagdo do ensino tecnicista. A reinclusdo da filosofia no curriculo nacional
ocorreu apds, somente, apos a redemocratizacao e veio recoberta de uma importancia
que podemos atribuir ao contexto histérico e aos argumentos que circulavam em torno
de sua exclusdo e da necessidade de seu retorno a educagao basica. Entre os
argumentos que se colocavam a favor do ensino filosofia falava-se de seu carater de
pensamento critico, interdisciplinar e reflexivo ferramentas consideradas necessarias
para a retomada da cidadania. No texto intitulado Ensino de filosofia: avaliagdo e
materiais didaticos (2010), Gallo critica tais argumentos a favor da reinsergéo da
filosofia no curriculo da educagao basica, pois, de acordo com ele



50

[...] ajustificagdo para o ensino da filosofia confere a esta disciplina um papel
que ndo é e nao pode ser exclusivo dela. Isto €, se desejamos uma educagao
que forme a criticidade dos jovens, a filosofia pode ser um dos elementos
desta formagao, mas certamente nao é e nao pode ser o Unico. A criticidade
nao é exclusiva da filosofia e ndo pode ser creditada exclusivamente a ela.
ou as demais disciplinas também s&o formadoras da consciéncia critica ou
esta formacdo é impossivel. E o mesmo raciocinio é valido para a
interdisciplinaridade. (GALLO, 2010, p.160)

Contudo, foi a partir deste argumento de ser conhecimento necessario ao
exercicio da cidadania que a filosofia foi reinserida no curriculo, mas ainda ndo como
disciplina obrigatéria. Esta concepgao estava de acordo com o Art. 35°. da Lei de
Diretrizes e Bases, que dispde como finalidades do ensino médio “a preparagao
basica para o trabalho e a cidadania do educando, para continuar aprendendo” no
inciso Il e “o aprimoramento do educando, incluindo a formagédo ética e o
desenvolvimento da autonomia intelectual e do pensamento critico” no inciso lll.

Silvio Gallo problematiza esta diretriz a partir de uma ideia simples e
coerente com a perspectiva filosofica que orienta esta pesquisa e sua proposta
metodoldgica de ensino de filosofia. Segundo o pensador, tal diretriz ndo contempla a
filosofia em sua especificidade, isto €, enquanto criacdo de conceitos. Ao contrario
disto, ele entende que a filosofia foi instrumentalizada para uma finalidade exterior a
ela mesma e que excede suas possibilidades. Neste sentido Gallo, partindo de uma
concepgao deleuzo-guattariana de filosofia, comenta que a necessidade desta no
curriculo de uma educacao plena reside em sua especificidade enquanto modo de
ideacao que cria conceitos e sua auséncia acarretaria prejuizo a educagao dos jovens
estudantes na medida em que a “auséncia da filosofia nos curriculos significa o ndo
contato dos estudantes com essa importante constru¢do humana, que € o conceito.
Isso, sim, a filosofia pode oferecer. E apenas ela pode oferecer” (GALLO, 2010, p. 162)

Portanto, para Gallo, garantir e justificar a presenca da filosofia, da ciéncia
e da arte no curriculo a partir de suas proprias especificidades dentro do campo dos
saberes torna-se imperativo, mesmo no sentido atribuido a educagcdao em suas
disposicdes e documentos oficiais, pois “se procuramos um processo educativo como
formagao humana, minimamente precisamos garantir a todos os estudantes o acesso
a estas trés instancias de produgado de saberes sobre o mundo” (GALLO, 2010, p.
162).



51

Em 2008, contudo, o Art. 36°. da LDB foi alterado modificando o lugar da
filosofia no curriculo. Neste ano a obrigatoriedade das disciplinas de filosofia e
sociologia foi incluida pela Lei n° 11.684 de 2008, que alterava o Art. 36°, inciso IV da
Lei de Diretrizes e Bases que a partir de entdo explicitava: “serdo incluidas a Filosofia
e a Sociologia como disciplinas obrigatorias em todas as séries do ensino médio”. Até
entdo, por estar vinculada apenas as finalidades de formagao cidada bastante
genéricas, expostas anteriormente, a filosofia ndo estava oficializada como disciplina,
sendo conferido a ela apenas um carater transdisciplinar ou interdisciplinar. A filosofia
e Sociologia, nesse caso, poderiam aparecer como disciplinas geralmente em apenas
um dos anos do ensino médio. Atualmente, com a Reforma do Ensino Médio, proposta
em 2016 e levada a cabo por meio da Medida Proviséria n°. 746 de 2016 e legitimada
através da Lei n°. 13.415 de 2017 retirou-se do texto da LDB a obrigatoriedade da
filosofia enquanto disciplina obrigatéria no curriculo e sua presenga no curriculo do
ensino médio foi novamente alterada. De acordo com a alteracdo do Art. 35°. que
dispbe sobre “direitos e objetivos de aprendizagem do ensino médio” temos que “A
Base Nacional Comum Curricular referente ao ensino médio incluira obrigatoriamente

estudos e praticas de educacio fisica, arte, sociologia e filosofia”, Art. 35°., § 2° 12,

2.1.2 O ensino de filosofia e o ensino por competéncias e habilidades nos
Parametros Curriculares Nacionais.

Outro documento que orienta sobre o ensino de filosofia sdo os Parametros
Curriculares Nacionais — PCN — (1999). Os PCN mantém o tom a respeito da
relevancia da filosofia como fomentadora de criticidade e formacgao para a cidadania

existente na Lei de Diretrizes e Bases da Educacado. O diferencial deste documento

12 Neste sentido, com a reforma do ensino médio legitimada pela Lei n°. 13.415 de 2017 a filosofia e a sociologia
anteriormente dispostas como disciplinas obrigatorias por lei, correm o risco de tornar-se, novamente, disciplinas
nao obrigatoérias e apenas de carater transdisciplinar ou interdisciplinar, tendo seu espago na escola cada vez mais
reduzido como atividade ou até mesmo diluido em projetos que ndo necessariamente contardo com profissionais
habilitados em filosofia. Acreditamos que tal situacéo possa fragilizar muito as possibilidades de produzir atividades
ou projetos de carater especificamente filosoéfico, correndo-se o risco de haver uma dissolugao da filosofia dentro
das demais disciplinas da grande area das ciéncias humanas e uma preocupagédo cada vez menor com sua
especificidade e complementaridade em relacdo as artes e as ciéncias, tendo como consequéncia um
esvaziamento de sentido e limitagdo de suas potencialidades como experiéncia do pensamento.



52

se encontra na orientagdo em torno de um conjunto de competéncias e habilidades
que devem ser trabalhadas durante todo o ensino médio nas disciplinas em geral e na
disciplina de filosofia em particular, de modo a proporcionar o um aprendizado efetivo
durante o ensino basico. Nos termos apresentados nos Parametros Curriculares
Nacionais sao consideradas competéncias e habilidades referentes a disciplina de

filosofia:

Ler textos filosoficos de modo significativo.

Ler, de modo filosofico, textos de diferentes estruturas e registros.

Elaborar por escrito o que foi apropriado de modo reflexivo.

Debater, tomando posi¢ao, defendendo-a argumentativamente e mudando de
posicéo face a argumentos mais consistentes.

Articular conhecimentos filoséficos e diferentes conteidos e modos
discursivos nas Ciéncias Naturais e Humanas, nas Artes e em outras
produgdes culturais.

“Contextualizar conhecimentos filoséficos, tanto no plano de sua origem
especifica, quanto em outros planos: o pessoal-biografico; o entorno sécio-
politico, histérico e cultural; o horizonte da sociedade cientifico-tecnoldgica.
(BRASIL, 1999. p. 125).

Destacamos que os PCN ao discutir como as competéncias e habilidades
devem ser desenvolvidas na area das ciéncias humanas apresentam a reconstrugao
e transposi¢ao do conhecimento a situagdes novas como finalidade da aprendizagem
por competéncias. Acreditamos que, em certo sentido, podemos aproximar com
ressalvas este argumento da ideia de (re)criar conceitos numa perspectiva ativa do
ensino de filosofia proposta por Gallo. Ressalte-se que os PCN alertam para o fato de
que o foco nas competéncias e habilidades nao elimina os conteudos, o que, por sua
vez, também inviabilizaria qualquer possibilidade de trabalhar a criacdo de conceitos.

De acordo com os Parametros Curriculares Nacionais, as competéncias

apenas norteiam a selegao dos conteldos, para que o professor tenha
presente que o que importa na educagao basica ndo é a quantidade de
informacdes, mas a capacidade de lidar com elas, através de processos que
impliquem sua apropriacdo e comunicagao, e, principalmente, sua produgéo
ou reconstrugdo, a fim de que sejam transpostas a situagbes novas.
Somente quando se da essa apropriagdo e transposi¢cao de conhecimentos
para novas situagdes € que se pode dizer que houve aprendizado. Do
contrario, o que se da é um simplério mecanismo de memorizagao, através
do qual os fatos, mas nao as idéias (sic), circulam de uma folha de papel a
outra, do livro didatico para o caderno e do caderno para a prova, caindo em
esquecimento no dia seguinte, por n&o encontrarem ressonancia nem
fazerem sentido para quem Ié, fala, ouve ou escreve. (BRASIL, 1999, p. 11)



53

Pensamos que uma possibilidade no sentido de ressignificar a
argumentacao dos PCN sobre a necessidade dos conteudos e a finalidade da
reconstrugdo do conhecimento como finalidade do processo de aprendizagem seria,
talvez, “distorcer” sua interpretacdo e sugerir uma aproximagdo com a nogao de
conceitos filosoficos, que sdo também criados e “sendo criados, ndo sao jamais
criados do nada” (DELEUZE; GUATTARI, 2012, p. 26). Logo, faz-se fundamental para
que haja a aprendizagem o contato com estes conceitos e um espago-tempo
apropriado para conhecer os conceitos ja existentes, experimenta-los, recria-los ou
descarta-los, pois os conceitos sao criados a partir de outros conceitos e problemas
com 0s quais se relacionam e coexistem em um plano de imanéncia. E a aula de
filosofia teria como finalidade possibilitar esta experimentagcdo do pensamento

conceitual. Neste sentido, € preciso entender que para Deleuze e Guattari o conceito

sempre tem uma histdéria, embora a histéria se desdobre em zigue-zague,
embora cruze talvez outros problemas ou outros planos diferentes. Num
conceito, ha, no mais das vezes, pedagos ou componentes vindos de outros
conceitos, que respondiam a outros problemas e supunham outros planos.
[...] por outro lado, um conceito possui um devir que concerne, desta vez, a
sua relagdo com conceitos situados no mesmo plano (DELEUZE, GUATTARI,
1992, p. 26).

No entanto, ainda que seja possivel realizar uma tor¢do da concepgao de
competéncias e habilidades em uma aproximacao entre os PCNs e um ensino ativo
de filosofia com foco na criagdo de conceitos, ndo podemos ignorar que ha uma
distingdo entre os propositos de ambas: os PCN tem com finalidade uma educagéo
voltada para o exercicio da cidadania e para formacao profissional através da
constru¢cao de uma identidade adequada aos poderes instituidos socialmente, ou seja,
a (re)producado de um tipo de sujeito util a légica do Estado, uma subjetividade
capitalistica. De acordo com Kroef no livro Escola como polo cultural: contornos
mutantes em fronteiras fixas (2017), a subjetividade capitalistica € um dos modos de
subjetivagao que tem como finalidade a reproducao da légica do capital, nas palavras
da autora



54

Esta subjetividade, a capitalistica investe na sujei¢gdo pelo controle do signo
através da producgdo de sentidos (modelos). Esteredtipos sdo produzidos de
forma semelhante as linhas de montagens e incorporados nas existéncias
particulares, modelando comportamentos, distribuindo as pessoas em
identidades ja conhecidas, padronizando a¢oes pelas representacdes. Este é
um processo de homogeneizacdo onde as diferencas sdo absorvidas e
distribuidas em identidades, idades, sexos, etnias com comportamentos
preestabelecidos e previsiveis. (KROEF, 2017, p. 45)

Por outro lado, e em oposicao a estratégia identitaria, um ensino ativo de
filosofia teria como orientag&o possibilitar a criacdo singular de conceitos, “a filosofia
como uma légica das multiplicidades” (DELEUZE, 1992a, p.188), de microresisténcias
ao instituido como modelo maior, producéao de devires minoritarios. Sobre a oposi¢cao
minorias e maiorias, na entrevista intitulada Controle e devir que compde as

Conversagdes (1992a) Deleuze diz:

As minorias e as maiorias néo se distinguem pelo niumero. Uma minoria pode
ser mais numerosa que uma maioria. O que define a maioria € um modelo ao
qual é preciso estar conforme: por exemplo, o europeu médio adulto macho
habitante das cidades... Ao passo que uma minoria ndo tem modelo, € um
devir, um processo. Pode-se dizer que a maioria ndo € ninguém. Todo mundo,
sob um ou outro aspecto, estda tomado por um devir minoritario que o
arrastaria por caminhos desconhecidos caso consentisse segui-lo (DELEUZE,
19923, p. 218).

Deste modo, se pensamos nessa “aproximacgao” € apenas no sentido de
encontrar um argumento, mesmo que fragil, que produza uma fresta, uma rachadura
pela qual a filosofia possa se instalar/ocupar esse espaco da educacao formal
construida em volta desse aparato pedagogico-legal que sdo os documentos oficiais.
Porém, ndo podemos nos aproximar demais sob o perigo de instrumentalizar a
filosofia, ou sermos cooptados pelos aparelhos de Estado enquanto tentamos
constituir a filosofia como maquina de guerra. Kroef aponta as diferencas entre os

conceitos de maquinas de guerra e de maquinas de Estado, e sua relagao de oposigao

As maquinas de guerra e as maquinas de Estado produzem espacgos
diferentes: [...] Enquanto a maquina de guerra, tenta construir o espaco liso
sobre as linhas de fuga, os aparelhos de estado instauram o espago estriado
da coergdo. O espacgo € estriado por muros, cercados, e caminhos entre os
cercados. O espago ndbmade é liso, marcado apenas por tragos que se
apagam e se deslocam com o trajeto. A variagdo, a polivacidade, a
diversidade de direcbes é um trago essencial dos espagos lisos. O espaco



55

estriado é, ao mesmo tempo, limitado e limitante nas suas partes, as quais
sdo atribuidas dire¢des constantes, divisiveis por fronteiras.

Uma das tarefas fundamentais do estado é estriar o espago liso, vencer o
nomadismo, controlar as migragoes. [...]

A maquina de guerra € um arranjamento que se constrdi sobre linhas de fuga.
(KROEF, 2017, pp. 54-55, grifo do autor)

Isto n&o significa dizer, porém, que a filosofia ndo esteja envolvida com os
conceitos e finalidades propostas pelos documentos legais, como a criticidade, a
interdisciplinaridade e a cidadania. O ensino de filosofia pode trabalhar com estes
critérios, desde que nao seja essa a Unica justificativa para sua presenga no curriculo,
nem a definicdo de sua especificidade, afinal na medida que estas caracteristicas séo
amplas e genéricas elas podem ser compartilhadas por outras disciplinas. Por outro
lado, ao estar inserida no contexto da educagao formal, ha certa imposi¢ao para se
atender estes critérios. Em artigo intitulado Em torno da especificidade da filosofia:
uma leitura das Orientagcbes Curriculares Nacionais de filosofia para o Ensino Médio
(2010), Marcio Danelon escreve sobre uma orientagdo macropolitica que define
valores éticos para o ensino de filosofia no Brasil no contexto de sua institucionalidade.
A partir de documentos que versam sobre sua orientagao e diretrizes curriculares ele
diz

Ora, na medida em que a LDB aponta a necessidade de conhecimentos de
filosofia para o exercicio da cidadania, ou define a filosofia como disciplina
obrigatdria, o ensino de filosofia ndo esta descolado desses documentos
normativos, como uma ilha. Como ela esta no aparato escolar na forma de
uma disciplina, a filosofia responde também a esses documentos oficiais que
regulam e organizam a educag¢ao nacional. [...] Isso procede porque os
documentos ndo sido neutros e desinteressados. Pelo contrario, postulam
valores de interesse do legislador, estando a filosofia, como disciplina,
inserida nesses discursos. (DANELON, 2010. p. 199)

Entender e construir um ensino de filosofia no nivel médio através da
criacdo conceitual esta no sentido distinto de uma politica maior, ou macropolitica, tem
a ver com a construcdo de espacos lisos, mesmo habitando o espaco estriado. E um
ensino-maquina-de-guerra (guerra no sentido de uma politica prolongada por outros
meios) que funciona mais como um tipo de resisténcia, como uma micropolitica. Entao
a questdo do ensino de filosofia dentro da institucionalidade apresenta-se como

problematica, tendo por um lado que atender as demandas de ordem macropolitica e



56

de reproducao da subjetividade capitalistica e por outro promover a possibilidade de
encontrar ou criar rupturas e linhas de fuga que produzam novos sentidos e escapem
a ordem regida por esta légica da representagao, constituindo-se em tentativas de
resisténcia e devir minoritario, uma educagdo menor®,

Neste sentido, pensamos que talvez seja possivel realizar pequenas
torgcdes dos conceitos de modo a tragar linhas de fuga e resisténcia mesmo dentro
destas limitagdes. Por exemplo, fazer da ideia de uma formacao ética algo diferente
de uma formagdo moral, ou deslocar o ideal de autonomia intelectual para a
concepcado de criacdo de conceitos, e ainda, fazer do pensamento critico um
movimento no sentido de um pensar contra os mecanismos da sociedade de controle
e critica do Estado parecem horizontes possiveis de se trabalhar a partir da ética da
filosofia da diferencga, resistir dentro do aparelho de Estado como maquina de guerra.

Propomos em nossas atividades, por exemplo, a problematizagdo da
questao da banalidade do mal em Hannah Arendt, da desobediéncia civil em Thoreau
na perspectiva que estes problemas fariam contraponto a outros problemas como o
da a justica em Platdo, virtude em Aristoteles, da obrigagdo moral em Kant no sentido
de produzirem questionamentos acerca de uma ligagado necessaria entre ética com a
obediéncia ou e a da lei como se fossem valores universalizados, atemporais ou
desprovidos de humanizagao, ou seja, transcendentes. Dentro de nossas limitagdes,
buscamos problematizar e investigar conceitos diversos no tocante ao tema da ética
e dos valores a fim de evitar um direcionamento monopolizado por valores normativos
e sempre transcendentes, buscamos possibilitar o encontro com signos, constituir
nossos problemas, experimentar e criar conceitos distintos e em diferentes
perspectivas. Mas, apos tudo isto, caberia uma inquietacdo central, como se da ao
final a aprendizagem a partir das aulas de filosofia como criagdo de conceitos? Neste
sentido o préximo subtdpico apresentara algumas reflexdes sobre o conceito de

aprendizagem.

13 Sobre o conceito de educagéo menor ver o Capitulo 1 — A oficina de conceitos e seus referenciais teéricos,
sessao 1.7 Educagdo menor e o ensino de filosofia como resisténcia as sociedades de controle.



57

2.2 Aprendizagem e o ensino de filosofia.

Como esta pesquisa discute sobre ensino de filosofia, faz-se também
necessario a abordagem do conceito de aprendizagem. Afinal, como pensar a questao
da aprendizagem a partir de uma perspectiva da filosofia da diferenca de Deleuze e
Guattari? Neste contexto surgem questdes da seguinte ordem: Como se aprende
filosofia? O aprendizado € imediato ou mediato? Aprende-se na sala de aula ou fora
dela? Quem esta envolvido no processo? Qual a importancia das partes envolvidas?
De antemao, €& necessario demarcar que Deleuze e Guattari ndo trataram
sistematicamente em suas obras da questdo da educagdo, do ensino e da
aprendizagem. Entdo o que fazer? Seguindo o exemplo de autores como
ZOURABICHVILI (2016), MARINHO (2014), GRISOTTO (2012), BIANCO (2002),
GALLO (2006) e outros, buscaremos em fragmentos dispersos nas obras destes dois
fildsofos e nas leituras possiveis destes fragmentos os sentidos do conceito de

aprendizagem interessantes a esta pesquisa.

2.2.1 Aprendizagem para Deleuze e Guattari: o encontro com o signo.

Na concepcéo filosdfica da filosofia da diferenca, a aprendizagem esta
vinculada ao encontro com os signos, consistindo em um acontecimento singular e
em uma sensibilidade interessada relativa a este encontro. Zourabichvili na sua obra
Deleuze: uma filosofia do acontecimento, explica que “Encontro € o nome de uma
relagado absolutamente exterior na qual o pensamento entra em conexdo com aquilo
gue nao depende dele” (Zourabichvili, 2016, p. 52). O autor também comenta, a partir

da filosofia deleuziana que

[...] pensar esta numa conexao fundamental com o afeto. Nao se pensa sem
ser sensivel a algo, a signos, a isto mais que aquilo, contrariamente a opiniao,
assaz propalada em filosofia, segundo a qual ha tdo pouco compromisso
entre paixdo e pensamento (compreendido como raz&o) quanto entre
violéncia e discurso.” (ZOURABICHVILLI, 2016, p. 70).

Em outro trecho Zourabichvili continua a comentar sobre o pensamento afetado

pelo signo, ele diz que



58

“Um encontro € um afeto, ou dito de outro modo, um signo que pde em
comunicagao os pontos de vista e os torna sensiveis enquanto pontos de
vista. O signo forga o pensamento, conecta-o com novas for¢gas. Enquanto
pensa, o pensamento esta afetado [...]” (ZOURABICHVILI, 2016, p.71)

Desta relagao de afetacéo ou de sensibilidade do pensamento pelos signos,
podemos entender a oposi¢ao da filosofia da diferenga em relagdo ao que Deleuze
chama de imagem dogmatica do pensamento. A imagem dogmatica pensamento esta
vinculada a ideia que pensamos e aprendemos porque ha uma disposi¢cao natural do
pensamento e uma ligagado necessaria deste com a verdade do mundo, reconhecivel
por meio da submissao ao critério de identidade, previamente estabelecido pelo
pensamento racional como condi¢cdo de pensar o mundo exterior a ele. Zourabichvili
comenta que “A imagem dogmatica deriva da interiorizacdo da conexao filosofia-fora
ou filosofia-necessidade. Ela exprime: 1) na crenga num pensamento natural; 2) no
modelo geral da recogni¢ao; 3) na pretensao ao fundamento” (ZOURABICHVILI, 2016,
p. 39).

A esta imagem do pensamento, Deleuze opde uma outra concepgao que
chamou de Pensamento sem imagem, que ndo supde um liame natural entre
pensamento e verdade e, sendo assim, defende a ideia que o pensamento é algo
forgado, pois como dira o préprio Deleuze “Ha sempre a violéncia de um signo que
nos forca a buscar, que nos rouba a paz... A verdade nunca é o produto de uma boa
vontade prévia, mas o resultado de uma violéncia no pensamento [...]", ou seja, o
choque do pensamento com o fora desencadeia os mais imprevisiveis efeitos, e neste
sentido podemos dizer que “O pensador € inicialmente um paciente; € arrombado por
um signo que coloca em perigo a coeréncia ou o horizonte relativo de pensamento no
qual até entédo ele se movia’(ZOURABICHVILLI, 2016, p.51). Portanto, temos que o
pensamento depende de uma ldégica do fora, e ndo de uma capacidade e vontade
natural ao pensamento.

No caso da filosofia, e do seu ensino, por exemplo, a relagdo entre aprendiz
e signos pode se estabelecer a partir de um encontro afetivo com conceitos filosoficos
ja existentes ou com elementos nao-filoséficos, como aqueles da ciéncia e da arte,

culminando na criagdo de novos conceitos. Sendo complementares e nao



59

hierarquizaveis entre si, as trés cadides'* do pensamento operam entre si diferentes
tipos de interferéncias: intrinsecas, extrinsecas e ilocalizaveis (Cf. DELEUZE;
GUATTARI, 2012, pp.255-256). A interferéncias ilocalizaveis sdo aquelas que colocam
cada disciplina em relagdo com um negativo o que para eles tem um valor importante

pois.

N&o se trata de dizer somente que a arte deve nos formar, nos despertar, nos
ensinar a sentir, nés que ndo somos artistas — e a filosofia ensinar-nos a
conceber, e a ciéncia a conhecer. Tais pedagogias s6 sao possiveis, se cada
uma das disciplinas, por sua conta, esta numa relagao essencial com o Nao
que a ela concerne. [...] A filosofia precisa de uma nao-filosofia que a
compreenda, ela precisa de uma compreensao nao filoséfica, como a arte
precisa da nao-arte e a ciéncia da nao-ciéncia. Elas ndo precisam de seu
negativo como comego, nem como fim no qual seriam chamadas a
desaparecer realizando-se, mas em cada instante de seu devir ou de seu
desenvolvimento. (DELEZE; GUATTARI, 1992, p. 256)

Complementarmente Deleuze na entrevista intitulada Sobre a Filosofia,

explica que seus anos como professor haviam lhe dado entendimento que

[...] a filosofia tinha necessidade, ndo sé de uma compreenséo filosdfica, por
conceitos, mas de uma compreensdo nao filosofica, a que opera por
perceptos e afectos. Ambas sdo necessarias. A filosofia estd numa relagao
essencial e positiva com a nao-filosofia: ela se dirige diretamente aos nao
filosofos” (DELEUZE, 1992a, p. 178).

O ensino pode ser mediado por um professor, como € o caso nas escolas
e universidades, mas independente disso, a aprendizagem nunca ocorre como uma
transmissao direta de conhecimento. O professor € entendido como personagem que
media ou apresenta as condi¢des de possibilidade para que haja este encontro do
aprendiz com os signos. A partir deste encontro constitui-se um
agenciamento/arranjamento!® dos elementos filoséficos ou ndo filoséficos em um

novo conceito resultante de uma experiencia singular na qual o estudante reinventa

14 “Numa palavra, o caos tem trés filhas segundo o plano que o recorta s&o as Cadides, a arte, a ciéncia e a filosofia,
como formas do pensamento ou da criagdo. Chamam-se de cadides as realidades produzidas em planos que
recortam o caos”. DELEUZE, G.; GUATTARI, F. O que é a filosofia? Rio de janeiro: Ed. 34,1992, p. 245)

15 KROEF (2017) explica em nota: “Sobre a expressdo agenciamento: do francés, agencement tem sido traduzida
para o portugués como agenciamento. Porém, a versdo mais préxima da ideia de agencement, apontada por
Deleuze e Guattari, € arranjamento, na acepgao de arrumagao, distribuigcdo, disposigdo, composi¢do”, In: KROEF,
A. Escola como polo cultural: Contornos mutantes em fronteiras fixas. Fortaleza: Imprensa Universitaria, 2017.
p.45.



60

os conceitos num efeito bumerangue que o professor ndo tem controle, pois ao
encontra-se com o0 signo, reverberam outros encontros, deslocamentos,
agenciamentos de tal modo que ha a produg¢ao de um novo conceito

No artigo intitulado Pensar a pedagogia com Deleuze e Guattari: amizade
na perspectiva do aprender (2006), Cardoso Jr. comenta a respeito dessa relagéo
pedagogica na perspectiva deleuziana com base na entrevista do filésofo francés

intitulada de o Abdecedario de Deleuze. Cardoso Jr. argumenta que

Os problemas da relagédo pedagodgica, aqueles que conduzem o aprendizado
€ nao o senso comum, somente retornam, se retornam, como bumerangues.
Como estes, surgem totalmente deslocados do contexto em que foram
gerados. Apos descrever sua parabola, 0 bumerangue ja ndo mais responde
as condigdes de seu langamento (a sala de aula). Ele obedece, isso sim, a
um trajeto intensivo que afeta campos e situagdes néo previstos inicialmente,
isto &, o conteudo que o professor ensina faz um contorno por paisagens nao
visitadas, por mundos desconhecidos para a escola. As questdes de uma aula,
somente na condi¢do de sofrerem um tal deslocamento parabdlico, retornam
a sala de aula (CARDOSO JR., 2006, p. 40)

Isto justifica-se de um lado pela argumentacdo deleuziana de que a
discussdo € uma atividade que ndo condiz com os filésofos, porque, como o proprio
Deleuze afirma na entrevista Sobre a filosofia publicada nas Conversagbes (1992a)
“ja se tem bastante dificuldade em compreender qual o problema que cada um coloca
e como o coloca, sendo preciso apenas enriquecé-lo, variar suas condigoes,
acrescentar, ajustar, sem jamais discutir” (DELEUZE, 1992a, p. 178). Em O que é a
filosofia? (1992) Deleuze e Guattari afirmam ainda: “As discussdes, 0 minimo que se
pode dizer é que elas nao fariam avancar o trabalho, ja que os interlocutores nunca
falam da mesma coisa. [...] Ndo estamos nunca sobre o mesmo plano”. (DELEUZE;
GUATTARI, 1992, p. 37). Deste modo, durante a aula o professor precisa possibilitar
aos estudantes encontros com os signos que mobilizam e sensibilizam o aprendiz.
Por este motivo buscamos na intervencao pratica desta pesquisa realizar atividades
diversas que pudessem sensibilizar o pensamento dos estudantes em fungéo dos
temas discutidos: musica, videos, dinamicas, leitura, debate, seminarios foram os
meios utilizados para mobilizar o pensamento e assim tracar o plano de imanéncia,

colocar os problemas e (re)criar os conceitos.



61

Pensando com Deleuze, consideramos que o tracejamento do plano de
imanéncia, nos possibilita estar dentro do problema, constitui-lo, construi-lo, vivencia-
lo e nos faz aprender, no sentido de que o aprender se constitui o proprio movimento
de resolver o problema, de buscar busca de horizontes e possibilidades, de uma “a
aprendizagem do lado do rato no labirinto ou do prisioneiro da caverna em busca de
saidas (Cf. GALLO, 2002, p. 47). A aprendizagem nas aulas de filosofia esta no
processo de experenciar o problema e tentar equaciona-lo para além da reproducéo,
na criacdo dos estudantes de suas préprias versdes ou “sub-versdes”® do mundo.
Durante as aulas da intervencéao pratica desta pesquisa, por exemplo, tentamos, trata-
se sempre de tentativas, que os estudantes (re) construissem o problema da ética na
medida em que surgiam questdes como: O que é a ética? Como podemos ter
comportamentos éticos? Para que isto seria necessario? Em que situacdes se
aplicaria? Quais valores consideramos ao tomar decisdes sobre nossas a¢cdes? Nao
considerar nenhum? Como a ética influencia a vida das pessoas em sociedade?
Como isto influencia a vida pessoal de cada um? Um comportamento ético afeta a
relagdo com os outros? Teria a ética relacdo com a consciéncia? Por que as pessoas
falam tanto sobre ética, mas nem sempre agem de acordo com o que falam? Ha uma
ligacdo entre ser ético e o cumprimento necessario da lei? Que ferramentas os
fildsofos nos oferecem para pensar sobre ética?

Deste modo, na perspectiva do pensamento sem imagem, de um ensino
inspirado na filosofia da diferenga como tentativa de (re)criar conceitos que
equacionem os problemas, procedemos nas aulas por “construtivismo”. De acordo
com C. Marinho: “Deleuze afirma que a filosofia € um construtivismo que tem dois
aspectos complementares, mas diversos: criagdo de conceitos e tracejamento de um
plano de imanéncia” (MARINHO, 2014, p.237). A partir desta concepgao, podemos

entender que a criacdo conceitual, o tracejamento do plano e o surgimento de

16 Conforme Renata Aspis e Silvio Gallo, “Imaginamos ser possivel um ensino de filosofia para jovens que seja
uma arma de produgio de suas proprias versées do mundo, ou seja, de sub-versées. Um ensino que se dé de
maneira tal que leve ao desenvolvimento de uma disciplina filoséfica no pensamento. Além da forma de pensar da
ciéncia, para a qual treinamos tdo bem os jovens, além da I6gica do mercado, suas sedugdes, o marketing, para
além das tradicdes e senso comum, apresentar aos jovens a oportunidade de ensaiarem uma outra forma de
pensar: a filosdfica. [...] Que os faga sentir que cada um deles pode ser uma maquina de criagao de versdes, as
suas proprias versdes, e saber que a submissdo nao € a Unica saida. [...] Tal agdo educativa dentro da escola sera
ela também uma subversao da versdo maior praticada nas escolas. ASPIS, Renata Lima; GALLO, Silvio. Ensinar
filosofia: um livro para professores. Sao Paulo: Atta Midia e Educagéo, 2009, p. 15.



62

problemas sao simultaneos, pois um so existe em relagdo aos outros. Sobre esta

relacédo entre o plano de imanéncia e os conceitos, Gallo comenta:

Os conceitos sao criados a partir de problemas, colocados sobre um plano
de imanéncia. Esse plano é o proprio solo dos conceitos e, portanto, da
filosofia, e é tragcado pelo filésofo tendo como elementos o tempo e o lugar
em que vive, suas leituras, suas afinidades e desavencas. E nesse plano que
surgem os problemas, e sdo os problemas que movem a produgao conceitual.
Cada filésofo ou traga seu préprio plano, ou entdo escolhe transitar por um
plano ja tragado [...] (GALLO, 2012, p.63)

2.2.2 Aprendizagem em filosofia: entre ensinar o que nao se sabe e aprender o
que interessa.

Em funcdo do exposto anteriormente, o recurso a histéria da filosofia
também constitui ferramenta importante do processo de ensino e de aprendizagem da
filosofia. No texto intitulado A filosofia e seu ensino: conceito e transversalidade (2006),
Gallo afirma a este respeito que “a histéria da filosofia, mais do que o inventario
cronoldgico das solugbes, € como que um arsenal, um repositorio dos conceitos
criados, que podem ou nao servir como ferramentas, instrumentos para nosso proprio
pensamento” (GALLO, 2006, p. 24), mas ele também alerta que na aula de filosofia
como oficina de conceitos faz-se uso da historia da filosofia como referencial para se
(re)criar conceitos e ndo como conteudo a ser transmitido como modo de treinamento
em competéncias e habilidades filoséficas. E sobretudo no momento didatico da

investigacado que fazemos uso da histéria da filosofia, e isto se faz na medida em que

A partir do problema vivido, podemos investigar na histéria da filosofia
conceitos criados para equacionar esse problema ou problemas préximos a
ele. E testar esses conceitos em relagdo a nosso problema, saber se eles nos
servem ou nado, se precisam ser adaptados, recriados, ou se podem ser
descartados. Por fim, o momento da experiéncia filosofica de pensamento
propriamente dita: o equacionamento do problema através de um conceito,
seja ele um conceito apropriado de um filésofo, um conceito recriado ou um
conceito realmente novo, criado com originalidade (GALLO, 2006, p. 26)

Ainda de acordo com Gallo (2006), deve-se considerar que a historia da
filosofia mesmo tomada como referencial sempre é revisitada de forma interessada a

fim de que os conceitos e planos de outros filésofos e outros periodos possam ser



63

uteis na equalizagdo do problema em questado na aula ou na investigagao em curso.
Deste modo, podemos compreender o papel do professor de filosofia como agente
que emite signos e que possibilita a experiéncia com os conceitos, por meio da
sensibilizagdo, da problematizagéo e da investigagdo tomando como referencial uma
imerséo interessada na historia da filosofia. Diversamente, em seu artigo intitulado
Filosofia da diferenga: apontamento em torno da aprendizagem do pensamento em

filosofia (2012), Américo Grisotto alerta para o fato que

embora se ensine filosofia, € somente por meio de um processo de
envolvimento, experimentagéo etc., entre o aprendiz e o pensamento, que a
aprendizagem filoséfica pode ocorrer. Ensinar € sempre possivel, mas a
aprendizagem, por ser intransferivel, s6 acontece se o aprendiz tomar o que
se ensina para si; e, neste aspecto, o que foi ensinado ja se torna outra coisa.
Trata-se de uma relagdo vital com o pensamento, forjada numa soliddo
povoada por encontros, para usar uma expressao de Deleuze, cabendo
somente ao aprendiz tirar-lhe proveito e o que lhe é de direito: reinventar a
sua forma de pensar. (GRISOTTO, 2012, p.179-198.)

Giuseppe Bianco em seu texto intitulado Gilles Deleuze educador: sobre a
pedagogia do conceito (2002) afirma que na concepgéo deleuziana “pensa-se sempre
au milieu, no meio de alguma coisa, por causa de alguma coisa que forga o pensador
a pensar. Essa "alguma coisa" pode ser um acontecimento, uma pessoa, um texto,
um encontro qualquer que provoca uma distorcdo (sic) e uma desorientagao dos
sentidos” (BIANCO, 2002, p. 188) que desencadeia um processo criativo. Logo, nesta
concepgao da filosofia da diferenga, ou do pensamento sem imagem, ndo ha busca
por uma esséncia, identidade ou representagao, semelhanca com o modelo, “a
génese do pensamento nao deve ser obrigada a remontar a um suposto ato voluntario
de fundagao que elimina os pressupostos para iniciar do zero” (BIANCO, 2002, p. 188).

Em outras palavras na concepcéo da filosofia da diferencga, o ensino de filosofia
€ possivel, sempre é, mas a aprendizagem em filosofia depende muito mais do

encontro interessado do aprendiz com o signo. Deleuze afirma que

Aprender diz respeito essencialmente aos signos. Os signos sédo objeto de
um aprendizado temporal, ndo de um saber abstrato. Aprender €&, de inicio,
considerar uma matéria, um objeto, um ser, como se emitissem signos a
serem decifrados, interpretados. [...] Alguém s6 se torna marceneiro
tornando-se sensivel aos signos da madeira, e médico tornando-se sensivel
aos signos da doencga. A vocacgao é sempre uma predestinacdo com relagcao



64

a signos. Tudo que nos ensina alguma coisa emite signos, todo ato de
aprender € uma interpretacao de signos ou de hieréglifos. (DELEUZE, 1987,
p. 4) (Apud. BIANCO, 2002, p. 189)

Por estes motivos o pensamento da diferencga, de Deleuze nao estabelece
um método que garanta a aprendizagem do conceito, por que “Nao ha método para
encontrar tesouros nem para aprender, mas um violento adestramento, uma cultura
ou paidéia que percorre inteiramente todo individuo” (DELEUZE, 2006a, pp 237-238-
apud. GALLO, 2012, p. 47) e Gallo ao comentar sobre o assunto aponta que “Pode
até haver métodos para ensinar [...], mas nao ha métodos para aprender. O método é
uma maquina de controle, mas a aprendizagem esta para além de qualquer controle”
(GALLO, 2012, p.47). Entretanto, se a filosofia da diferenca se opde a ideia de método,
Deleuze recorre a concepgao nietzschiana de cultura como inspiragao, pois neste

contexto e de acordo com Bianco

[...] a nogdo de método -que pressupde a boa vontade do pensador e a sua
determinagao para eliminar todo obstaculo na obtengdo da verdade - é
substituida pela de "cultura". Na acepgao nietzschiana, a cultura consiste em
uma "educagao" que vai de encontro ao Fora e a produgdo de novidade: o
seu objetivo é o de favorecer o encontro com as forgas que impulsionam as
faculdades a ultrapassarem seus limites, impulsionando o pensamento a
superar o seu estado natural de torpor. (BIANCO, 2002, p. 188-189)

Ainda sobre a questdo da “aprendizibilidade™’ da filosofia, Gallo explica
que “o processo do filosofar € analogo ao processo da aprendizagem: o hiato entre o
saber e 0 ndo -saber; phylo-sophya, movimento do ndo saber a sabedoria, sem nunca
atingir esta ultima, mas jamais retornando ao primeiro” (GALLO, 2012, 47), inspirado
obviamente em Deleuze que afirma “Aprender vem a ser tdo-somente o intermediario
entre ndo-saber e saber, a passagem viva de um ao outro” (DELEUZE, 1988, p. 271).
Assim, a aprendizagem do conceito, ou aprendizagem em filosofia, entendida como
criagdo conceitual se configura como processo em andamento, € movimento,
deslocamento do pensamento, devir, tentativa de fazer multiplicidade e diferencga, é
criagao e nao reprodugao do ja pensado. Entretanto, a fungao criativa da filosofia néo

acontece sem ser mediada pelos conceitos criados anteriormente pelos filésofos, na

17 Galllo cria e utiliza este neologismo em Metodologia do Ensino de Filosofia: uma didatica para o ensino médio
(2012).



65

medida que € no fluxo ocasionando pelo choque entre pensador/aprendiz com os
signos que se promovem deslocamentos, aproximagdes, agenciamentos que
produzem novos conceitos e planos, ou, reorganizam os ja existentes a fim de se
equacionar os proprios problemas. Neste contexto, Zourabichvili corrobora com
seguinte argumento: “Ora, pensar ndo é saber e nem ignorar, mas procurar, e so se
procura quando ja se encontrou o minimo envolvido — signo — que leva o pensamento
a um movimento de busca” (ZOURABICHVILI, 2016, p. 87).

No contexto de investigagdo do significado da aprendizagem como
encontro com os signos, em Deleuze é famoso o recurso ao ensino de natagao para
exemplificar o que Deleuze entende por aprendizagem. Nesta situagao o filésofo
explica que um aprendiz de nadador ndo apende a nadar tentando reproduzir os
movimentos que o professor ensina na areia, nem se assemelhando ao movimento
das ondas no mar, mas é o encontro dele com os signos do movimento das ondas que

irrompe um aprendizado na pratica, pois

O movimento do nadador ndo se assemelha ao movimento da onda; e,
precisamente, os movimentos do professor de natacdo, movimentos que
reproduzimos na areia, nada sdo em relagdo aos movimentos da onda,
movimentos que s6 aprendemos a prever quando os apreendemos
praticamente como signos. Eis porque é tao dificil dizer como alguém aprende:
ha uma familiaridade pratica, inata ou adquirida, com os signos, que faz de
toda educagdo alguma coisa amorosa, mas também mortal (Deleuze, 1988,
p. 54).

Desse modo, reafirma-se que a aprendizagem nao corresponde a um
movimento de repeticdo do Mesmo, mas consiste em um movimento de reproducao
da Diferenga mobilizada pelo encontro interessado com os signos com os quais ainda
nao haviamos conectado e ndo por uma busca de identidade ou semelhanga com o

modelo. Cristiane Marinho comenta a respeito que

para Deleuze, aprender ndo € mimetizar de forma harmonica e ordeira, mas se
apropriar de signos de coisas que nos interessem, pois somos movidos pelo
interesse, pelo interessante, pelo notavel e que nos mobiliza a agdo. A
aprendizagem €& uma violéncia que nos tira da tranquilidade em que nos
encontrdvamos quando desconheciamos aqueles signos que passam a nos
interessar. Na aprendizagem, a diferenga ocorre, entdo, quando repetimos de
forma nova os signos que nos chegam. Na aprendizagem, portanto, ha morte



66

na medida em que nao repetimos o Mesmo e sim o Outro, o dessemelhante, o
Diferente. (MARINHO, 2014, p. 249)

Deste modo, podemos considerar que nesta perspectiva o critério mais
interessante de avaliagdo da aprendizagem € a observagdo do processo de
construcdo do pensamento, na medida em que “Os processos sdo devires, e estes
nao se julgam pelo resultado que os findaria, mas pela qualidade dos seus cursos e
pela poténcia de sua continuacéo [...]” (DELEUZE, 1992 conversacoes, 187). Neste
sentido, o ensino e a aprendizagem de filosofia sdo movidos pelo interesse pelos
movimentos que se realiza para se recriar 0os conceitos, pelos percursos,
atravessamentos, aproximacgdes, rupturas entre conceitos, pelos os problemas que se
pde e se enfrentam, pelos conceitos que se avizinham, ou, pelos planos que se
ocupam e sobre os quais se desloca, que levam Gallo a afirmar contundentemente
que “[...] o procedimento, o percurso € sempre mais importante do que o ponto de
chegada. Aprender filosofia, assim, s6 pode ser o aprendizado do préprio exercicio do
filosofar” (GALLO, 2012, 48).

Se o professor nao é do mestre detentor de todo conhecimento que explica
0 modelo a ser copiado e reproduzido e o aprendiz nao é aquele que apenas copia e
reproduz sempre o mesmo que |lhe foi ensinado, a aprendizagem depende de outra
relagéo entre professor e aprendiz. Podemos dizer que a aprendizagem para Deleuze
ocorre num duplo movimento, do professor que emite signos e do aluno é sensibilizado
pelos signos, ao mesmo tempo este processo ndo se enquadra como repeticao do
Mesmo, ou simples reproducao, pois “Na aprendizagem, a diferenga ocorre, entao,
quando repetimos de forma nova os signos que nos chegam. Na aprendizagem,
portanto, ha morte na medida em que nao repetimos o Mesmo e sim o Outro, o
dessemelhante, o Diferente” (MARINHO, 2014, p. 249).

O aprendiz ndo aprende fazendo como o professor, ou apenas sendo
conduzido por uma interrogagao com resposta ja colocada previamente pelo mestre?8,

mas ao entrar em contato com o signo o aluno aprende fazendo com o professor,

18 Zourabichvili diz que Deleuze elabora uma teoria do problema e denuncia o procedimento interrogativo como
falso processo de aprendizagem, pois na medida em que fazemos uma pergunta e pressupomos uma resposta
preexistente de direito em um céu tedrico-ontolégico retornamos ao nivel do postulado da recognigéo.
ZOURABICHVILI, F. Deleuze: uma filosofia do acontecimento. Sdo Paulo: ed. 34, 2016 pp.56-57.



67

tornando-se capaz de criar o conceito a partir do contato com o signo e de um ponto
de vista singular. Nas palavras de Deleuze “Nada aprendemos com aquele que nos
diz: faca como eu. Nossos Unicos mestres sao aqueles que nos dizem ‘faga comigo’
e que, em vez de nos propor gestos a serem reproduzidos, sabem emitir signos a
serem desenvolvidos no heterogéneo” (DELEUZE, 1988, pp. 54). Sobre a relagao

professor-aluno no ensino de filosofia Gallo comenta que

O professor de filosofia, entdo, € aquele que faz a mediacdo de uma primeira
relacdo com a filosofia, que instaura um novo comeco, para entdo sair de
cena e deixar que os alunos sigam suas proprias trilhas. Sem Sécrates,
Platdo nao teria se iniciado em filosofia; mas sem o desaparecimento (a morte)
de Socrates, Platdo nio teria feito o movimento de um novo comego,
produzindo, ele mesmo, filosofia. o professor de filosofia é aquele
personagem que, a um s6 tempo, sabe e ignora; com isso, ndo explica, mas
media a relagdo dos alunos com os conceitos, saindo de cena em seguida
para que a relagdo com os conceitos seja feita por cada um e por todos.
(GALLO, 2010, p. 164)

Porém, para que esta relagdo professor-aluno seja produtiva, faz-se
necessario que haja um tempo para que o aluno processe aquilo que foi apresentado
pelo professor durante a aula, e assim realize ele mesmo a experiéncia do
pensamento. E neste sentido que Deleuze também comenta que as melhores
perguntas sdo aquelas feitas na aula seguinte quando ja houve tempo para realizar
esse movimento singular da aprendizagem. Importante, também, ressaltar que as
perguntas feitas posteriormente sdo também interessantes porque nao produzem
discussao, discussbes sao feitas de opinides e em especial porque os alunos ainda
nao foram expostos aos signos em sua totalidade naquela ocasido, acabam por levar
a necessidade do consenso forgado ou falso sobre o problema. A partir de comentarios
de Deleuze na entrevista conhecida como Abecedario de Deleuze, Cardoso Jr.

comenta as impressodes do filosofo da diferencga,

Uma aula, pensa Deleuze, por melhor que seja preparada e por mais que
envolva treinamento, somente produz infimos e imprevisiveis momentos de
inspiracéo. E esses pequenos momentos produtivos ndo geram no aluno
reacdes imediatas. E de um outro tipo de alegria que fala Deleuze. O
momento da aula é aquele que injeta no aluno vacuolos de siléncio, de ndo
resposta. E nessa lacuna da aparente passividade que os verdadeiros
problemas se afirmam. Esses ndo aparecem no calor da hora, pois sua
apresentagao requer um timing préprio. (CARDOSO JR., 2006, p. 40)



68

Uma referéncia interessante para se pensar em alternativas de como compor
uma pedagogia do conceito e da diferenga € aquela apresentada por Jacques
Ranciére na obra O mestre ignorante®®, este mestre sé ensina aquilo que ndo sabe e
deste modo deixa seus estudantes-aprendizes livres para aprender por si mesmos
aquilo que despertar seu interesse, o que parece paradoxal se pensarmos numa otica
da representacédo e dos métodos pedagodgicos mais conservadores. Contudo parece
que a possibilidade em aberto do mestre ignorante constitui experiencia interessante
ao considerar um ensino de filosofia inspirado na filosofia da diferenga, como dira
Deleuze “Da-se um curso sobre aquilo que se busca e nao sobre aquilo que se sabe”.
Se nao ha métodos para aprender, se o professor € apenas meio para o movimento
do aprendiz entre o ndo saber e o saber, entre o encontro forcado com o signo e os
processos de criagdo (de planos, do problema, de conceitos) ensinar o que nao se
sabe consiste em n&o ceder a tentagédo da logica da reproducgao, de estabelecer um
modelo e um critério transcendente a ser alcangado, € insistir na experimentacéo do
pensamento e em seu carater imprevisivel, € entender o pensamento como
possibilidade e ndo capacidade natural, € devir minoritario, € insistir na criagdo como
resisténcia (re-existéncia), producado de sub-versodes, criagdo de outros mundos por

Vir.

19 Na obra de Jacques Ranciére intitulada O mestre ignorante, ele apresenta historia de um professor que mesmo
sem conhecer uma determinada lingua estrangeira deve ensinar esta lingua a uma turma de estudantes. Porém
ele ndo o faz através do ensino convencional, transmissao direta de conteudos, até porque nado poderia, mas
fazendo um gesto que possibilita o contato de seus estudantes com a lingua ele os ensina mesmo ignorante, ele
os ensina na medida que proporciona a eles uma certa emancipagéo intelectual. Ranciére critica a légica da
desigualdade do pensamento, um tipo de professor explicador e um ensino embrutecedor. Para ele o mestre
ignorante aprende e faz aprender na medida que n&o se coloca acima dos estudantes, ou os faz dependentes dele
par aprender, mas em sua ignorancia torna-se suporte da decisdo de aprender do aluno.



69
CAPITULO 3. RELATO DE EXPERIENCIA: A OFICINA DE CONCEITO NA PRATICA

Neste capitulo apresentaremos as inspiragdes metodoldgicas e a
estrutura das atividades desenvolvidas na intervengéo pratica. A seguir faremos o
relato de experiéncia das atividades realizadas em sala de aula inspiradas no
referencial tedrico discutido nos capitulos anteriores, na legislacdo e construidas a
partir da metodologia das oficinas de conceitos proposta por Silvio Gallo. O relato de
experiéncia esta dividido por aulas que ao total foram seis, seguida da analise das
producdes textuais e encerrando com a analise dos questionarios aplicados ao final

das atividades com a turma participante.

3.1 Metodologias e estrutura da intervengao pratica

Inicialmente neste capitulo comentaremos sobre as inspiragées metodoldgicas
da pesquisa, em seguida faremos o relato de experiéncia da intervengéo pratica e
comentarios a respeito das atividades e questionarios. Neste sentido, a priori, como o
objetivo principal era experimentar, descrever e analisar aulas voltadas para o ensino
de filosofia no ensino médio a partir da metodologia das oficinas de conceitos,
proposta por Silvio Gallo, consideramos que a presente pesquisa assumia um carater

interventivo e descritivo com base na pesquisa-acao, definida por Thiollent como

um tipo de pesquisa social com base empirica que é concebida e realizada
em estreita associagdo com uma agao ou com a resolugdo de um problema
coletivo e no qual os pesquisadores e os participantes representativos da
situagcdo ou do problema estdo envolvidos de modo cooperativo ou
participativo (THIOLLENT, 1986, p. 14).

Por outro lado, consideramos interessante e pertinente a pista do método da
cartografia que a caracteriza como “método de pesquisa-intervencdo” na medida em

que

a intervencdo sempre se realiza por um mergulho na experiéncia que agencia
sujeito e objeto, teoria e pratica, num mesmo plano de produgédo ou de
coemergéncia — o que podemos designar como plano da experiéncia. A
cartografia como método de pesquisa € o tragado desse plano da experiencia,
acompanhando os efeitos (sobre o objeto, o pesquisador e a produgéo do



70

conhecimento) do préprio percurso da investigacdo. (PASSOS; KASTRUP;
ESCOSSIA, 2015, p. 17)

O método da cartografia, que por sua vez, tem como referéncia o pensamento
de Deleuze e Guattari ndo tem como pretenséo fazer um decalque da realidade, ou
representa-la, ele nado opera por unificacdo mas “ convoca a uma decisido
metodoldgica ,ou melhor, a uma atitude (ethos da pesquisa) que tem como sentido o
‘acompanhamento de percursos, implicagcdo em processos de produgao, conexao de
redes ou rizomas’ ” (PASSOS; KASTRUP; ESCOSSIA, 2015, p. 17).

Assumindo elementos das duas metodologias prosseguimos a pesquisa no
sentido de produzir, acompanhar e analisar o processo de ensino de filosofia no
modelo da oficina de conceitos em um campo onde o pesquisador e os participantes
estao diretamente implicados.

A aplicagdo da metodologia das oficinas de conceito em sala de aula pelo
pesquisador e teve como publico alvo uma turma composta por 31 alunos de primeiro
ano do ensino médio regular, na Escola de Ensino Fundamental e Médio Professora
Maria Margarida de Castro Almeida?°, localizada a Av. Contorno Sul, 960, Conjunto
Esperanca, Fortaleza — CE). Neste sentido, num primeiro momento, trata-se de relatar
descritivamente o planejamento e a realizagdo das atividades desenvolvidas em sala
de aula com os estudantes.

Ressaltamos que o projeto de pesquisa foi antecipadamente apresentado
ao diretor da escola onde ocorreu a intervencdo através de uma Carta de
Apresentacgao e este, por sua vez, assinou o documento de Autorizagao institucional
a realizacao de projeto de pesquisa. Em seguida os estudantes foram apresentados
a pesquisa e convidados a participar da mesma. Foram entregues aos pais e/ou
responsaveis pelos menores os Termos de Consentimento Livre e Esclarecido (TCLE)
e aos estudantes os Termos de Assentimento Livre e Esclarecido (TALE) a fim de
esclarecer os objetivos, alertar dos riscos e firmar o compromisso da pesquisa com o

sigilo das informagdes, bem como o respeito as determinagdes do Conselho de Etica

20 Atualmente a escola mudou de nomenclatura passando a se chamar Escola de Ensino em Tempo Integral
Professora Maria Margarida de Castro Almeida, ressaltamos que quando foi realizada a intervengao pratica na
escola as turmas possuiam apenas regime de tempo parcial nao havendo qualquer relagao da turma selecionada
com o regime e a pedagogia de escolas de tempo integral.



71

da Universidade Federal do Ceara. O projeto também foi submetido a analise na
Plataforma Brasil e aprovado.

As atividades ocorreram entre os meses de novembro e dezembro do ano
letivo de 2018, correspondendo a 42 etapa do ano letivo em curso. Foram planejadas
e ministradas 06 aulas no total’l. As aulas foram ministradas em horario regular da
turma, no turno diurno, com duragao de uma hora-aula, ou cinquenta minutos, cada.
As atividades foram planejadas a partir do modelo das oficinas de conceitos propostas
por Silvio Gallo, e, portanto, divididas nos quatro momentos didaticos sugeridos pelo
autor, a saber: sensibilizagdo, problematizagdo, investigagédo, conceituagdo. Com
base em tais momentos, as aulas foram desenvolvidas em torno da tematica ética, de
acordo com o planejamento anual previsto para o ano de 2018 e de acordo com os
documentos oficiais que dao as diretrizes curriculares do ensino de Filosofia a nivel
federal e estadual.

Ao final das atividades, foi proposto aos estudantes a producao de dois
materiais para fins de avaliagcdo que deveriam ter como referéncia o tema geral e/ou
os temas especificos trabalhados durante as aulas: uma producao textual, dissertagao
filosdfica a ser realizada de individualmente e a outra atividade uma producéo livre a
ser apresentada em um seminario ao final do curso, podendo ser realizada em grupo.
Foi orientado que esta atividade em grupo poderia ser realizada a partir de diversos
modos de expressdo, podendo ser um produto cénico, audiovisual, performatico,
musical, plastico ou outro de modo que apresentasse, expresse e/ou dialogasse com
os conceitos filosdficos trabalhados em sala de aula durante aquele periodo. A
atividade em grupo foi pensada como possibilidade de explorar diversos modos de
expressao, as inteligéncias multiplas e a construgéo coletiva de conhecimentos como
exercicio de socializagdo?? dos conceitos trabalhados durante as aulas de filosofia.

Ao final do processo das aulas os estudantes responderam um questionario
semiestruturado especifico e planejado pelo pesquisador 2 Os objetivos do

21 Considerando que a carga horaria da disciplina de filosofia nas escolas da rede estadual do Ceara ¢ de apenas
uma hora-aula, excec¢des a parte, as atividades planejadas e realizadas neste projeto ocorreram no decorrer de
seis semanas durante o ano letivo de 2018.

22 A socializagdo de conceitos é uma proposta de COSTEKI e ALMEIDA em artigo ja citado no cap. | como atividade
a ser acrescentada como um dos momentos da aula de filosofia.

23 O modelo do questionario aplicado nesta pesquisa segue em anexo ao final do texto.



72

questionario eram analisar qualitativamente como os estudantes: a) interpretavam a
experiéncia da metodologia aplicada nas aulas, b) como autoavaliavam sua
participacao, interesse e aprendizados durante o processo, c) qual a relevancia da
disciplina de filosofia no seu processo de aprendizagem.

A primeira parte do questionario buscava identificar o perfil do publico-alvo,
estudantes participantes da pesquisa através de dados referentes a idade,
sexo/género e informacdes relativas a vida escolar e contato prévio com a filosofia
partindo do entendimento que o processo de ensino-aprendizagem também deve
considerar com que publico se trabalha a fim de tragar estratégias que alcancem este
publico.

Na segunda parte do questionario foram realizadas perguntas referentes a
metodologia aplicada e as percepgbdes dos estudantes relativas a mesma, por
exemplo: identificacdo dos momentos didaticos nas aulas e os impactos destes
momentos no processo de aprendizagem, identificacdo de interesses e dificuldades
no manuseio dos conceitos e na (re)criagao do pensamento conceitual filosofico.

Na terceira parte do questionario intitulada “Olhar do aluno” seis questbes
abertas foram propostas de modo que os estudantes pudessem se expressar mais
livremente e comentassem suas impressdes individuais de como foi 0 processo das
aulas pra eles, o que os sensibilizou a produzir o seus trabalhos e se esta experiéncia
foi capaz ou ndo de modificar sua relacdo com a disciplina de filosofia e o pensamento

filosofico.

3.2 Mais perguntas que respostas: relato de experiéncia da oficina de conceitos
em sala de aula

Neste topico faremos o relato de experiéncia a partir do trabalho realizado
em sala de aula com a turma apresentada anteriormente. Os subtdpicos apresentarao
as atividades desenvolvidas em cada aula e sua articulagdo com os momentos
didaticos da proposta da oficina de conceitos. Na ultima aula comentaremos os
trabalhos produzidos pelos estudantes como resultado do processo de (re) criagao

conceitual.



73

3.2.1 Aula 01: quais as diferengas entre humanos e roboés?

Iniciamos a primeira aula com a musica “admiravel chip novo” de Pitty. A
musica traz um eu lirico que questiona sua propria forma de existéncia na medida em
gue nao sabe se € organico/humano ou maquina, mas sente-se “programado” a seguir
determinadas ordens. A letra diz:

Pane no sistema, alguém me desconfigurou
Aonde estdo meus olhos de robd?

Eu ndo sabia, eu ndo tinha percebido

Eu sempre achei que era vivo

Parafuso e fluido em lugar de articulacéo
Até achava que aqui batia um coragéo
Nada é organico, é tudo programado

E eu achando que tinha me libertado

Mas la vem eles novamente e eu sei 0 que vao fazer
Reinstalar o sistema

Pense, fale, compre, beba

Leia, vote, ndo se esqueca

Use, seja, ouca, diga

Tenha, more, gaste e viva.

(Pitty, Deck Disc, 2003).

A partir da interpretagdo da musica fizemos abriu-se um debate entre
semelhangas e diferengcas entre ser humano e maquina/robé. Para além da
composic¢ao fisica, o que faria de um distinto do outro, ou ainda, o que poderia
aproxima-los? Logo foram surgindo as primeiras respostas, “os robés ndo pensam, os
seres humanos pensam”, outros refutaram “os robds séo inteligentes sim”, outros
afirmavam “ndo, os robds apenas seguem ordens”. Levantamos as seguintes
questdes: Se os robbs possuem inteligéncia, de que tipo seria? Igual a inteligéncia
dos seres humanos? Como os robés reagem em situagdes de tomar decisdes ou ao
receber ordens? S&o capazes de realizar escolhas ou apenas obedecem ao comando?
E os seres humanos como reagem? Como humanos realizam escolhas? Baseados
em que? Como o ser humano define seu comportamento em cada situacao da vida?
Quais valores os interessa ao tomar decisées? Logo surgiram no debate ideias como
bem, mal, certo, errado, permitido, proibido consciéncia, liberdade, responsabilidade,

religido, deus, livre arbitrio.



74

Fizemos breve leitura do livro didatico adotado na escola ¢ que
apresentava na introdugédo do capitulo intitulado “O que sao os valores? A reflexao
sobre o ser humano” uma proposta de debate a respeito da questao da inteligéncia
artificial. O texto falava das trés leis da robotica de Asimov, conhecido autor de livros
de ficgdo cientifica, que imagina e discute questdes da interagdo entre homens e
maquinas e suas possiveis implicagdes. No seu mundo ficcional Asimov imagina um
mundo onde maquinas dotadas de inteligéncia precisam de leis que norteiem seu

comportamento. Sdo elas:

1° lei: um robé ndo pode ferir um ser humano [...]. 2° lei: um robdé deve
obedecer as ordens que Ihe sejam dadas por seres humanos, exceto nos
casos em que tais ordens contrariem a primeira lei. 3° lei: um robd deve
proteger a sua propria existéncia, desde que tal protegcdo ndo entre em
conflito com a primeira e a segunda leis (ASIMOV, 1969).

A partir dai, questionamentos surgiram ou foram propostos: Por que um
robd deveria seguir aquelas ordens? Ele poderia desobedecé-las? Por que as ordens
valorizavam mais a vida humana que a existéncia dos robés? Quem haveria dado
aquelas ordens? O que isto significava em termos de ética? O ser humano também
seguiria regras como os robds de Asimov? Teria isto a ver com ética? O que seria ética
para além da situacédo com a inteligéncia artificial? Haveria alguma ligagado com a ética
tanto falada em jornais? Por que se falava tanto em ética quando se noticia questdes
sobre politicos, por exemplo? Teria a ética relagdo com o fenébmeno da corrugcao? E
com nosso cotidiano teria relacdo? Ao final, como tarefa de casa solicitamos que os
estudantes pesquisassem os significados que encontrassem sobre o termo ética, em
dicionarios, na internet, em livros, noticias e pensassem sobre as questbes que
haviamos colocado naquele primeiro momento. Na primeira aula permanecemos entre

os momentos da sensibilizagao e problematizacao.

24 MELANI, Ricardo. Didlogo: primeiros estudos em filosofia. Sao Paulo: Moderna, 2016.



75

3.2.2 Aula 02: Como decidimos o que é certo ou errado?

Nesta aula partimos da ideia de que o momento didatico privilegiado seria
o da investigacao. O tema escolhido para aula foi a ética na filosofia antiga. O objetivo
era investigar o significado de ética a partir das concepgdes de Socrates sobre as
virtudes e 0 homem. De inicio a pergunta que fizemos aos estudantes foi o que haviam
encontrado em suas pesquisas sobre o conceito de ética, apenas mencionada na aula
anterior. Lemos uma conceituagdo bem geral obtida no proprio livro didatico sobre o
conceito de ética: “Etica é o campo de reflexdo sobre a pratica, nossas agdes e o que
as motiva, e sobre os valores que orientam nosso comportamento: o que € bom ou
ruim, bem ou mal, justo ou injusto etc” (MELANI, 2016, p.52). A partir dessa conversa
inicial e da conceituagdo, fizemos os seguintes questionamentos: quando nos
deparamos com questdes éticas no cotidiano? Como resolvé-los? Ou seja, como
decidimos as nossas agdes em cada situagao? Como avaliamos o que é importante?

Com a tematica: dilemas éticos e morais, fizemos entdo uma dindmica que
pode ser interpretada como um novo momento de sensibilizagdo e problematizagéo.
Separamos a turma em grupos de quatro ou cinco pessoas e distribuimos para cada
grupo uma situacdo em que eles teriam que fazer duas coisas: a) discutir sobre a
situagdo e chegar num acordo sobre que atitude teriam se vivenciassem tal situagao;
b)Estabelecer as motivagdes que os fariam tomar aquela atitude, explicar por que o
fariam. Ao final, todos os grupos apresentariam a situagao, a decisdo do grupo e suas
motivagoes. As situagdes envolviam decisdes que ponderavam entres vida e morte;
mentir por um amigo ou dizer a verdade independente das consequéncias, esperar
pela justica ou planejar uma vingancga, ser egoista ou altruista, obedecer a uma lei ou
ajudar alguém em desacordo com a lei, etc. Os grupos se engajaram bastante na
discussao e ao final apresentaram seus argumentos. Contudo, nem sempre chegaram
ao consenso, o que permitiu abrir também espaco para aqueles que discordavam da
posicao tomada pela maioria do grupo expusessem suas ideias. Na dinadmica proposta,
observou-se que o consenso nem sempre foi possivel, pois valores, ideias e culturas,
pontos de vista diferentes estavam em jogo. Nesta aula uma das equipes apresentou
uma esquete em que encenava a seguinte situagdo problema: um policial deveria

decidir se torturaria ou ndao um suspeito para obter informag¢des sobre um crime em



76

andamento, a fim de saber se agir de modo violento se justificaria no intuito de ajudar
alguém, ou seja, os fins justificam os meios?

A seguir, iniciamos a investigacdo do pensamento socratico, a partir da
leitura de textos do livro didatico. O capitulo estudado apresentava trecho dos dialogos
platbnicos A defesa de Socrates e A Republica e abordavam os seguintes conceitos:
o cuidado da alma, virtude, justica e moralidade socratica. Como atividade de casa os
estudantes deveriam reler os textos e pensar que problemas filosoficos estavam

presentes neles.

3.2.3 Aula 03:Que valores mobilizam nossos comportamentos?

Nesta aula retomamos a aula a partir da investigagao dos conceitos ligados
a ética na filosofia classica grega iniciados na aula anterior coma leitura dos trechos
de Platdo. As perguntas que nortearam a aula foram: O que é o ser humano? Como
fazer para viver bem? Quais valores sdo importantes considerar a fim de tomar
decisdes éticas? A partir da leitura livro didatico apresentou-se as algumas ideias:
primeiro a moralidade socratica, ou seja, a ideia de que para Socrates o ser humano
deve cuidar sobretudo da alma, da verdade e da raz&o. Viver bem é ser virtuoso, mas
para praticar as virtudes é preciso conhecé-las. Em seguida, a desconstrugéao feita por
Socrates da definigdo de justica do sofista Trasimaco presente no trecho de A
Republica.

A outra perspectiva apresentada foi a de Aristoteles onde as ideias
apresentadas foram: a ética como a busca do bem, e saber pratico; além do conceito
de mediania aristotélica, que propde agir com moderag¢ao, nem por falta nem por
€excesso 0 que caracterizaria os vicios, pois a virtude € um habito e se aprende por
repeticdo. Ao final, como atividade domiciliar propusemos a leitura e interpretagao do
texto de Platdo sobre o mito do anel de Giges e o conceito de Justica extraida do

dialogo A Republica e disponivel no final do capitulo do livro didatico.



77

3.2.4 Aula 04: O comportamento ético é uma obrigagao?

Nesta aula seguimos no momento didatico da investigacdo dos conceitos
de ética. Iniciamos fazendo a leitura em grupo do texto de Platdo sobre o mito do anel
de Giges e o conceito de justica. Debatemos sobre os conceitos de justi¢a, injustica,
bem e mal, natureza humana e convencgao. Debatemos, também, sobre a importancia
da consciéncia como elemento que orienta nossa orientagc&o ético-moral.

Na segunda parte da aula, distribuimos aos estudantes outros dois textos
para ser lidos e debatidos em grupos menores e depois ter suas impressdes
socializadas com a turma toda. Os textos eram comentarios e pequenos fragmentos
da filosofia de Aristoteles sobre os conceitos de meio termo, vicio e virtude, bem
comum e eudaimonia; o outro texto era sobre a ética deontolégica de Immanuel Kant
e 0s conceitos de imperativo categorico, de esclarecimento, dever ético universal e
homem como fim em si mesmo.

Cada um dos grupos recebeu um dos textos devendo ler, estuda-lo e
apresentar o que havia compreendido aos demais no final da aula de forma resumida.
Nesta atividade podemos apontar talvez um pequeno exercicio de recriagao filosofica,
pois a partir do que foi aprendido na leitura dos textos os estudantes reelaboraram as
ideias a fim de explica-las aos demais. Embora paregca uma atividade s6 de
reproducao dos textos, a leitura interessada e mobilizada por diferentes experiéncias
acaba gerando chaves de interpretacdo diferentes em grupos que trabalharam o
mesmo texto, nem que seja a postura de um que concorda com as ideias do autor e
o0 outro que discorda. Cumprimos a atividade e, ao final, comentamos sobre os

conceitos dos fildsofos esclarecendo duvidas.

3.2.5 Aula 05: Sera que nascemos bons ou maus?

Nesta aula investigamos a questdo da natureza humana. Sera que
nascemos bons ou maus? Ou ambos? Ou nenhuma das alternativas? O que teriam a
dizer os fildsofos sobre a possibilidade de uma natureza humana predeterminada ou
propensa a um tipo de comportamento ou outro? A aula iniciou com a sensibilizagao

através da exibicdo de dois videos, em que criangas eram colocadas em situacoes



78

que as faziam questionar as ordens que recebiam ao perceber, mesmo que
inocentemente, o teor violento racista, ou machista dos comandos que recebiam de
um adulto. Um dos videos era uma campanha publicitaria de combate a violéncia
contra a mulher, o outro video, vinculado no programa crianga esperanga de 2017
tinha como tema o combate ao racismo. Langcamos entdo a problematizacdo: o que
aconteceu nos videos? Por que as criangas desobedeceram as ordens? Sera que
todos reagiriamos assim? Sera que as pessoas sao violentas, racistas ou machistas
por que ja nascem assim ou tem uma propensao natural a agir de tais maneiras? Ou
aprendemos esses valore de bem ou mal? E se aprendemos, como aprendemos?

Investigamos a questdo apresentando as ideias de dois filésofos em
perspectivas divergentes a respeito, mas que consideram um estado de natureza
humano, os contratualistas: Thomas Hobbes e Jean Jacques Rousseau. Hobbes
admite que “0 homem € o lobo do homem” e que o pacto social seria 0 modo de
controlar seu comportamento belicoso natural, limitando a sal liberdade absoluta em
favor da seguranca e sobrevivéncia. Rousseau, por sua vez, discorda de Hobbes e
admite que o homem naturalmente seria um “bom selvagem” corrompido pelos maus
habitos que aprenderia com a sociedade em seus valores degenerados, 0 que o
tornava infeliz e menos livre.

Continuamos a problematizar e questionamos: Desobedecer ao que foi
aprendido como regra pode ser considerado um comportamento ético em alguma
situagao? Sera que a desobediéncia é em si algo bom ou mau? Exibimos, entdo uma
cena do filme Gandhi (referéncias) em que o personagem principal faz um discurso
na assembleia e conclama os seus concidadaos a desobediéncia pacifica como forma
de protesto contra os poderes do colonizador inglés. Neste momento introduzimos
aqui o conceito de desobediéncia civil de Henry David Thoreau, como possibilidade
de resistir aos poderes estabelecidos em situagdes de opressédo, ou seja, quando a
lei, que a principio deveria ser boa e justa atua em outro sentido, ou atua de modo
parcial, oprimindo determinados grupos e privilegiando outros. A partir desse conceito
inicial, aproveitamos para expor outro conceito o de banalidade do mal de Hannah
Arendt. Para isto, recorremos a um video em que se noticiava o assassinato de um

cao no estacionamento de uma grande rede de supermercados. O video em questao



79

expde a motivagdo que levou o seguranga a matar o animal violentamente, segundo
o préprio seguranga, ele apena cumprira ordens. Outro video utilizado na aula diz
respeito a uma cena do filme Hannah Arendt '(2016?) também, onde a personagem
que representa a fildsofa explica o conceito que chamou de banalidade do mal,
abordando a desumanizagdo extrema ao se abrir m&o do pensamento racional em
funcao de obedecer cegamente ordens de outrem sem considerar as consequéncias
dos préprios atos. Como seria possivel agir eticamente sem considerar a
racionalidade? A partir dos videos, foi aberto um debate sobre o assunto. Encerradas
as discussdes com propbs-se a atividade final: organizar em grupos uma
apresentacao que tivesse como tema a ética em filosofia abordando um ou mais dos
conceitos apresentados em sala de aula, ou outros, e também redigir uma redagao

como o tema “A Etica na atualidade”.

3.2.6 Aula 06: Apresentacao dos trabalhos.

O dia de apresentacao dos trabalhos foi um dia de avaliagdes finais do ano
letivo, 17 de dezembro de 2018. Os trabalhos apresentados pelas equipes naquele
dia substituiriam o teste final objetivo aplicado em todos os outros semestres. Nem
todos quiseram realizar a atividade proposta, alguns poucos alunos, cinco ou seis
decidiram fazer o teste com as outras turmas e assim fizeram. Mas a manha foi intensa,
preparou-se uma sala para receber os estudantes depois dos outros testes finais que
fariam naquele dia. Havia uma confraternizagdo em andamento para comemorar o fim
das atividades da pesquisa de campo e do ano letivo que se encerrava. Os alunos
ficaram animados com a confraternizagao e até aqueles que nao se apresentariam
trabalhos compareceram para participar do momento.

Ao total, quatro equipes apresentaram trabalhos finais. A primeira equipe
composta de seis alunos apresentou um trabalho em que explicavam os diversos
significados de ética estudados em sala de aula. Iniciaram com uma definigdo geral
da ética “parte da filosofia responsavel pela investigagao dos principios que motivam,
distorcem, disciplinam e orientam o comportamento humano, refletindo a respeito da

esséncia das normas, valores, prescricdes e exortacdes presentes em qualquer



80

realidade social”, citaram valores associados a ética no dia-a-dia “responsabilidade,
ajuda, igualdade, respeito, educacao” e apresentaram brevemente conceitos da
filosofias de Aristoteles, Socrates e Kant. Eles destacaram o vinculo entre ética,
politica e felicidade no pensamento aristotélico, (ja) no pensamento socratico
destacaram o desenvolvimento das virtudes também com o objetivo de alcangar uma
vida plena e feliz e na filosofia kantiana destacaram o conceito de imperativo
categorico. Eles elaboraram cartazes que ilustravam a apresentacao e realizaram um
panorama geral dos conteudos estudados nas aulas de filosofia.

A segunda equipe apresentou um trabalho a partir de frases sobre ética
inscritas em um cartaz, alguns exemplos: “chamamos de ética o conjunto de coisas
que as pessoas fazem quando todos estdo olhando. Oscar Wilde”, “Etica é um
conjunto de valores e principios que n6s usamos para decidir as trés grandes questdes
da vida. Quero? Devo? Posso? Mario Sérgio Cortella”, “Etica é uma das maiores
virtudes do homem, assumir um erro é uma atitude ética” Amadeu Andrade, “Etica é
algo que todos precisam ter, existem até alguns que dizem ter mas poucos levam a
sério, na verdade ninguém é ético a risca”. O cartaz também trazia trechos recortados
do texto sobre Aristoteles que trabalhamos em sala de aula. Em outro cartaz traziam
o titulo “Etica — Frases de Aristételes” e uma sequéncia de frases atribuidas
supostamente a Aristoteles, por exemplo “Nosso carater € resultado de nossa
conduta”, “Os homens sdo bons de um modo apenas, porém sao maus de muitos
modos”. Breve pesquisa na internet descobrimos que a fonte sédo sites de frase
famosas, contudo consideramos valida a atitude de buscar referencias filosoficas que
complementassem sua atividade e consideramos interessante a forma que buscaram
apresentar o conceito de ética partir de frases aleatérias, mas que compunham uma
colagem, um quadro de deias plural ou tematico sobre o tema.

A terceira equipe produziu trés pequenos poemas a partir do que fora
discutido em sala que foi lido por um dos integrantes do grupo ao final de sua

apresentacao. Eis os poemas:

Poema 1

A ética é a inversao do siléncio...
Como quando algo que é errado parece ser certo...



81

E algo que é certo parece ser errado...
Como um espelho despedacado
Que ainda sim reflete a esséncia da sua alma.

Poema 2

Quando falamos de ética

Nao falamos somente de sociedade

Falamos de solidariedade,

Empatia pelo préximo...

As vezes nos colocamos nos lugares dos outros
Com pequenos gestos do nosso dia a dia

Poema 3

A ética deve estar vestida
Da verdade plena e pura,
Se nao ha verdade
Camufla-se a censura.

(autoria coletiva dos estudantes)

Ao produzir os mini-poemas como parte de um exercicio proposto na aula
como oficina de conceitos, os estudantes rompem com uma légica da representacao,
tanto relativa a forma do texto produzido quanto no conteudo. O poema difere da forma
candnica do texto filosofico e escapa para o plano da arte. O que ocorre nao é apenas
a reproducgao de conceitos, uma tentativa de explicar o que se entendeu a respeito do
tema, mas um processo criativo que devolve num efeito bumerangue o resultado da
mobilizacdo do pensamento em torno da questdo da ética, renunciando a
representacao filosdéfica tradicional do problema e expressando de forma nova e

irreconhecivel aquilo que foi aprendido. De acordo com Kroef,

Os processos criativos compéem um cruzamento de multiplicidades, sendo,
por isso, coletivos, polifénicos, heterogéneos. [...] Os processos sao criativos
quando rompem com as reprodugbes de valores, de ideias, de
comportamentos, de relagdes de fora e renunciam as representagdes nos
mais diversos planos: estéticos, éticos e politicos. Eles produzem conceitos,
engendrando os conceptos, 0s perceptos e os afectos. [...] Tanto quanto a
arte,a filosofia opera criagdes e néo reflexées. (KROEF, 2017, p. 84)

O processo criativo ocorre na medida em que ha o deslocamento dos
conceitos de ética do plano de imanéncia filosofico para ocupar o plano o plano de

composicao da arte, realizando numa interferéncia extrinseca entre os planos. Deste



82

modo o pensamento experiencia o movimento entre os perceptos, afectos e os
conceitos “potencias inseparaveis, que vao da arte a filosofia e vice-versa” (DELEUZE,
1992a, 175). Sobre a importancia dos processos criativos e artisticos no plano da
educagao enquanto praticas que subvertem o instituido e produzem sentido, Kroef

ressalta

As produgbes criativas desterritorializam a Educagdo, enquanto fungéo
normativa. A aprendizagem esta inserida nos processos criativos, importa em
gerar e aprender universos referenciais que escapam dos limites territoriais,
instituindo novos limiares, novas aberturas, ou seja, transitos por novos
territorios. As produgdes artisticas e criativas ndo possuem compromisso com
as coordenadas espago-temporais que organizam as proposi¢cées de uma
ciéncia régia. Elas sao transformadoras, porque desestabilizam o instituido,
escapam a ordem regida pela razao, misturam os cédigos, produzem novos
sentidos, saindo dos espagos de composic¢ao ja conhecidos (KROEF, 2017,
p. 84)

A quarta equipe utilizou a producao textual que haviam escrito para
apresentar suas ideias. Separaram um dos textos em trés partes e o leram como se
fosse um jogral, um tipo de declamacdo em grupo em que cada participante
alternadamente, declama uma parte do texto. O texto escrito e lido retomava ideias
de Aristoteles sobre as virtudes serem resultado do habito e, portanto, seriam os
nossos habitos e posturas frente as situagdes vividas que definiiam nosso
comportamento como ético. Em dado momento uma das integrantes afirmava: “Noés
nos tornamos justos ao praticarmos atos justos, controlados ao praticarmos atos de
autocontrole, corajosos ao praticarmos atos de bravura”. No final dessa apresentagéo
as integrantes questionaram a postura das pessoas que exigem comportamentos
considerados éticos das outras pessoas, mas nao cuidam dos proprios habitos no
cotidiano.

Ao final das apresentagdes foram distribuidos os questionarios da pesquisa
e solicitado aos estudantes que os preenchessem individualmente e os entregassem
logo em seguida. As apresentag¢des contaram com boa adesao dos estudantes, todos
apresentaram referéncias a conteudos estudados durante as aulas dentre os mais
citados a filosofia de Aristoteles. Notou-se que, Dentro de suas possibilidades os
estudantes se demonstraram capazes de recriar os conceitos e apresenta-los a seu

modo, demonstraram ainda capacidade de articular os conceitos com situagdes



83

concretas e inclusive de expressar de modo diferente e artistico os conceitos
filosoficos estudados, cumprindo assim o que as metodologias do pesquisador com

base no pensamento de Silvio Gallo, Deleuze e Guattari propds nesta pesquisa.

3.3 Analise das producgoes textuais.

Como uma das atividades proposta na oficina os estudantes deveriam
escrever uma redacao sobre o tema “A ética nos dias de hoje”. A producgao escrita faz
parte das competéncias que devem ser desenvolvidas por estudantes do ensino
meédio e, também, a producdo de textos filoséficos € um exercicio recomendado por
Silvio Gallo na aplicagdo de sua metodologia da oficina de conceitos para o ensino de
filosofia. Neste sentido, propomos aos estudantes que escreveram seus textos na
forma de uma dissertacao filoséfica. Como dissertagao filoséfica compreendemos o

que Jaqueline Russ, segundo a autora, a dissertagao filosoéfica

(...) designa uma ‘demonstragdo-argumentagcido’ rigorosa e metddica,
convertendo sempre um enunciado em problema, de maneira a trabalhar para
a resolugdo deste, a determinar o problema sem jamais desintegra-lo e a
responder ao titulo do tema. Definitivamente, a dissertagdo assemelha-se a
um exercicio espiritual. (RUSS, J. 2010, p. 89)

Para Silvio Gallo “ a dissertacdo € um exercicio privilegiado e completo,
pois pressupde a leitura e o estudo de textos fildsofos, bem como a materializagdo do
pensamento préprio no texto escrito” (GALLO, 2017, p. 341), mais ainda, o autor

considera que tomar a dissertacao filoséfica com exercicio espiritual € considera-lo

um trabalho de constituicdo de si sobre si mesmo

O exercicio espiritual € um trabalho de subjetivacao, de constituigdo do sujeito.
Por meio do trabalho do pensamento nés nos tornamos nés mesmos. Se
tomarmos entéo, a dissertacao filoséfica como este tipo de atividade, ela se
coloca bem mais além de um mero exercicio de escrita. Praticando a
dissertacao filoséfica entramos no movimento da filosofia, da experimentacao
do pensamento e, com isso, nos construimos como sujeitos e como cidadaos”
(GALLO, 2017, p. 341)

Para além do tipo de texto foi recomendado que utilizassem como

referéncia ou inspiragdo um ou mais conceitos filoséficos estudados durante as aulas.



84

A partir da leitura do trabalho, fazemos uma autocritica que estabelecer o
formato dissertativo, embora importante dentro da perspectiva do exercicio necessario
as exigéncias curriculares e das avaliacbes externas (ENEM), também acaba
limitando as possibilidades de desenvolver o texto escrito de outras formas como
através de poesia, narrativas, relatos ou outros. Sendo assim, embora n&o
consideremos o texto dissertativo como unica maneira de realizar o trabalho neste tipo
de experiéncia, este foi 0 modelo escolhido nesta experiéncia determinada, podendo
ser alterado, modificado ou servir de inspiragcao para outros experimentos posteriores.
Nao obstante, entendemos que o incentivo ao desenvolvimento das competéncias e
habilidades de leitura e escrita, argumentacao, coeréncia, logica sao requisitos para o
aprendizado da filosofia de acordo com os dispositivos legais em vigéncia no Brasil®®.

Sobre os textos escritos analisaremos alguns dados que nos chamaram a
atencdo a partir de sua leitura. De modo geral os textos conseguiram associar os
conceitos dos fildsofos discutidos em sala de aula com valores e situagcdes concretas
que refletem nogdes do que foi construindo cobre o conceito de ética a partir de
compreensdes diversas.

Uma das associa¢des mais comuns foi a ideia de ética a comportamentos
que coincidam com valores como certo, justo, bem. Acreditamos que, talvez, a escolha
dos filésofos trabalhados em sala tenha acarretado este tipo de argumento. Houveram
também problematizagbes a respeito da ideia de obediéncia a leis e regras e como
isto acaba por complexificar a compreensao de ética para além do cumprimento de
exigéncia ou obrigacdo associada a analise do valor dos comportamentos em uma
sociabilidade determinada, historico, social e culturalmente, nas dualidade entre
justica e injustica, bem coletivo, bem individual, bem e mal embora expressem
julgamento moral das a¢des tem um valor pratico na vivencia em sociedade.

Contudo, os conceitos mais recorrentes nos textos foram os conceitos da ética
aristotélica, como por exemplo, a virtude como habito, e a ética kantiana com a
obrigatoriedade do dever moral — imperativo categérico. Sobre a possibilidade ser ou

nao ético em nosso tempo, houve argumentos que colocaram as a¢gées morais e éticas

25 Sobre as competéncias e habilidades que norteiam o ensino de filosofia no Brasil ver o capitulo |l desta pesquisa;
ver também os Parametros Curriculares Nacionais (PCN).



85

como fruto do livre arbitrio e das decisbes individuais, outras argumentaram que as
acoes éticas tém como finalidade o bem-estar coletivo, o bem comum.

Notamos, nas dissertacdes filosoficas, que os estudantes conseguem se
apropriar das ideias mais centrais dos conceitos filosoéficos e apresenta-las como parte
dos seus argumentos mesmo que nem sempre de forma aprofundada. Contudo,
entendemos que isto n&o seja o principal, pois se o0 estudante consegue dentro de sua
l6gica argumentativa citar conceitos de Kant ou Aristdteles como base para defender
seus pontos de vista, de modo coerente e l6gico, n&o tera ele aprendido e (re) criado
o conceito que foi capaz de utilizar como ferramenta no texto? Acreditamos que sim,

pois como afirma Gallo

Nosso objetivo € que os estudantes se coloquem em sintonia com os
conceitos, que sejam capazes de pensar por si mesmos aquilo que ja foi
pensado. [...]

Experimentar o pensamento refazendo os percursos do pensamento dos
filosofos, sendo capazes de neles encontrar ferramentas conceituais para
enfrentar os problemas que estamos investigando. Essa é a meta da etapa
de conceituagao, que finaliza os quatro passos didaticos de um aprendizado
ativo em filosofia. (GALLO, 2016, p. 337, grifo do autor)

3.4 Analise dos questionarios.

Nesta pesquisa decidimos aplicar questionarios semiestruturados ao final
das atividades praticas a fim de avaliar a visao dos estudantes do processo de ensino-
aprendizagem durante as aulas de filosofia no médulo sobre ética, no qual aplicamos
as estratégias da oficina de conceitos. Para a analise dos questionarios, no entanto,
nao nos deteremos apenas na perspectiva quantitativa, dando énfase também ao que
foi respondido de forma livre nas questdes abertas e analisando estes textos. Esta
posicao esta de acordo com Thiollent ao compreender que “Na pesquisa agao o
questionario nao é suficiente em si mesmo. [...] O processamento adequado sempre
requer uma fungdo argumentativa dando relevo e conteudo social as interpretagdes”
(THIOLLENT, p. 65).

Ao final da intervengéao pratica foi aplicado um questionario (disponivel no
anexo X) aos estudantes que participaram das atividades. O questionario subdivide-

se me trés partes: parte 1 — Perfil dos estudantes; parte 2 — Sobre a metodologia;



86

parte 3 — Olhar do estudante. O questionario também classificado como
semiestruturado continha questbes objetivas de multipla escolha (Partes 1 e 2) e
questdes subjetivas ou abertas (parte 3). O objetivo do questionario era coletar dados
para analise da experiéncia com a metodologia da aula de filosofia enquanto oficina
de conceitos a partir da perspectiva dos proprios estudantes que participaram das
atividades. Propomos no questionario questbes que tangenciavam a relagdo dos
estudantes com a filosofia, 0s modos como vivenciaram o processo e se houve alguma
mudancga nesta relagédo ao final do processo. A seguir apresentaremos alguns dados
objetivos sobre os questionarios.

Foram aplicados ao total 26 questionarios entre os estudantes da turma
que participaram das atividades de intervengao pratica. Dentre os questionarios
aplicados 17 estudantes responderam todas as questdes (objetivas e subjetivas —
partes 1, 2 e 3) e 9 estudantes responderam apenas as questdes objetivas (partes 1
e 2). Durante a aplicagdo dos questionarios que foi realizado no ultimo dia de
atividades planejadas, os estudantes foram orientados a responder os questionarios
individualmente e de forma livre e assentida, explicitado apenas a relevancia do
material a ser coletado para a pesquisa, o anonimato das informacgdes e vetado ao
pesquisador influenciar o teor das respostas. O questionario aplicado foi submetido
ao Conselho de Etica da Universidade Federal do Ceara e esta de acordo com os

critérios destes.

3.4.1 Parte | — Perfil dos estudantes.

A primeira parte do questionario tracava um perfil dos estudantes
considerando os critérios de faixa etaria e sexo/género. A principio, trata-se de
identificar o publico participante das atividades desta pesquisa?®. Dos estudantes que
responderam o questionario 84, 6% (22 estudantes no total) tinham entre 15 e 16 anos

e 15,3% tinham entre 17-18 anos (4 estudantes), a maioria se identificou como sendo

26 Ressalte-se que todos os estudantes participantes da pesquisa cursavam o 1° ano do Ensino Médio durante o
desenvolvimento das atividades no ano letivo de 2018 em uma escola publica localizada em zona periférica da
cidade de Fortaleza — Ceara, na qual o pesquisador trabalhava como professor titular da disciplina de filosofia no
ano letivo de 2018(colocaria como nota).



87

do sexo feminino correspondendo a 57,6% (15 estudantes) e 42, 3% (11 estudantes)
se identificou como sendo do sexo/género masculino.

Na segunda metade da primeira parte do questionario verificamos se os
estudantes ja haviam tido contato como a Filosofia na escola em anos anteriores ao
primeiro ano do Ensino Médio. Dos estudantes que responderam o questionario a
maioria 65, 3% (17 estudantes) afirmou nunca ter estudado filosofia na escola
anteriormente, 15, 3% (4 estudantes) afirmaram ja ter estudado filosofia durante o
Ensino Fundamental Il (6° ao 9° ano), 11, 5% (3 estudantes) afirmaram ter estudado
filosofia durante todo o ensino fundamental e apenas 3,8% (1 estudante) afirmou ter
estudado filosofia apenas no 9° ano do Ensino Fundamental. Ressalte-se que neste
item 1 dos estudantes marcou tanto os itens b) sim, no ensino fundamental Il (6° ao
9° ano) e e) ndo, nunca havia estudado filosofia na escola, sendo considerado nula
sua resposta e descontada na composicao percentual destes dois itens.

A pergunta seguinte verificava a origem escolar dos estudantes
participantes da pesquisa, indagava se ja haviam estudado na escola publica antes.
Nesta questdo 50% (13 estudantes) afirmaram que haviam cursado todo o Ensino
Fundamental na escola publica e 23% (6 estudantes) haviam cursado o Ensino
fundamental Il também na escola publica. Nao por coincidéncia, este excede apenas
em 2 o numero de estudantes que nunca tiveram contato com filosofia durante anos
anteriores na escola, isto porque de acordo com a Lei de Diretrizes e Bases — LDB Lei
n. 9.394/96: a Filosofia é componente curricular do Ensino Médio, sendo
historicamente problematica as questbes relativas a sua obrigatoriedade total ou
parcial no curriculo ou, ainda, seu carater de disciplinaridade ?’. Ainda sobre a questao
anterior, 3 estudantes (11,5%) haviam estudado na escola publica nos anos finais do
Ensino Fundamental Il (8° e 9° anos) e apenas 2 estudantes (7,6%) nunca haviam
frequentado a escola publica antes do Ensino Médio. Ressaltamos que 2 estudantes
(7,6%). ndo responderam a questéo

Acreditamos que estas informagdes tenham alguma relevancia na medida

em que o primeiro ano do Ensino Médio € o primeiro momento em que os estudantes

27 Sobre isto ver analise realizada no Capitulo Il — Legislagio e aprendizagem no contexto do ensino de filosofia
como criagdo de conceitos; ver, também, Lei de Diretrizes e Bases da Educagédo Nacional, Lei n. 9. 394/96 e
Parametros Curriculares Nacionais.



88

entram contato formal com esta disciplina na escola. Ao chegar no Ensino Médio ja
estdo na fase final da educacgéo basica, com conhecimentos sobretudo cientificos que
ja foram se consolidando desde as series iniciais, em especial destaque
principalmente aos conhecimentos de lingua portuguesa e matematica que possuem
a maior carga horaria dos curriculos 8.

Assim, enquanto portugués e matematica aparecem na base de formacgao
dos alunos desde o ensino fundamental, a Filosofia aparece tardiamente na vida
escolar dos estudantes, o que torna desafiador fazer com eles este esforco de pensar
filosoficamente ao lado do pensar cientifico ja tdo difundido e do fazer artistico também
relegado ao papel de coadjuvante na educagao basica em detrimento do pensamento
cientifico, cartesiano, e resultante de uma imagem dogmatica do pensamento e de um
modelo arborescente de ensinar, aprender e pensar. A metodologia de ensino de
filosofia que pretendemos analisar nesta pesquisa tem com proposta também resistir
a estes modelos, sendo tarefa ardua e tardia neste sistema de ensino estruturado com

base em um modelo arborescente.

3.4.2 Parte Il - Sobre a metodologia.

A segunda parte do questionario — Sobre a metodologia, corresponde as
questdbes que investigavam as percepcdes dos estudantes a respeito dos
procedimentos, atividades, materiais e competéncias e habilidades desenvolvidas nas
aulas de filosofia realizadas durante a intervencéo pratica desta pesquisa. A primeira
questao desta parte do questionario tomou como base o momento didatico nomeado
por Silvio Gallo de sensibilizagdo. Neste momento, procuramos capturar a atengao do
estudante sobre um assunto ou tema a ser desenvolvido durante as aulas usando
como base os recursos néo filosoéficos que correspondem a ideia deleuzo-guattariana
de que o pensar filoséfico comeca instigado ou provocado por algo de nao filosdfico.

Com base nessa ideia chave, perguntou-se aos estudantes se os materiais (musicas,

28 Portugués e matematica que agora figuram como disciplinas curriculares fundamentais da Nova Base nacional
Curricular Comum, inclusive j& tendo sido consideradas como Unicas disciplinas obrigatérias deste novo
documento que versa sobre a composi¢ao curricular para a educagao basica no Brasil e tem sido alvo de diversas
controvérsias e criticas devido a exclusdo da obrigatoriedade de disciplinas como filosofia e sociologia tratadas a
partir de agora como saberes e praticas.



89

textos, videos e outros) utilizados no inicio das aulas ajudaram na compreenséo dos
temas estudado. Nesta questdo 19 estudantes (73%) consideraram que o uso de
elementos nao filosoficos foi relevante na compreensao dos temas estudados, pois
estes momentos capturaram sua atencido e despertaram seu interesse para o tema
da aula. Outros 7 estudantes (26,9%) afirmaram que nestes momentos perceberam
alguma relagao do tema da aula com a realidade vivida. Por fim, 5 estudantes (19,2%)
assinalaram a alternativa de que o recurso nao filoséfico presente na sensibilizagao
favoreceu a percepcao de que os temas da filosofia podem ser vistos por outros
pontos de vista. Estas respostas podem ser associadas a ideia de uma relacao
imanente da filosofia com a realidade vivida, e também a relagao entre as poténcias
do pensamento filosofia, ciéncia e arte como trés forgcas complementares que
possibilitam dar ordenamento ao caos da realidade que na perspectiva deleuzo-
guattariana é multiplicidade e composta de diversas facetas e entradas que podem
ser acessadas por qualquer parte num modelo rizomatico, ou seja, adentramos pelo
meio nos problemas, nos cortes que podem ser feitos em qualquer parte do plano
conceitual.

A segunda questdo da segunda parte do questionario objetivava saber
sobre a percepg¢ao que os estudantes tinham da Filosofia na escola. Nesta questao
19 estudantes (73%) corroboraram a ideia de que a filosofia € um saber que pode ser
utilizado como ferramenta para pensar nossos proprios problemas e a realidade em
que vivemos e assim criar nossos proprios conceitos. Ao mesmo tempo, 7 estudantes
(26,9%) afirmaram que a filosofia € um saber enciclopédico em que se decoraram
conceitos e pensamentos produzidos pelos fildsofos para passar na prova.

E importante destacar que os itens propostos como resposta a esta quest&o
referem-se as concepgdes de deleuzo-guattariana e nietzschiana sobre a filosofia e
seu ensino. Para Nietzsche o ensino de filosofia como saber enciclopédico era uma
espécie de decadéncia da filosofia esvaziada de sentido e poténcia, para Deleuze e
Guattari isto era o préprio modus operandi de uma imagem dogmatica do pensamento
que reduz o pensamento a reproducao do Mesmo. Para tais pensadores, a filosofia
possui uma poténcia criadora, na medida em que somente se faria filosofia criando os

proprios conceitos, e estes, por sua vez, seriam criados a partir de problemas que



90

surgem do confronto com a multiplicidade do real e as singularidades no seu proprio
tempo, ndo havendo um pensamento universal, uma verdade ultima ou essencial a
ser desvelada, mas multiplicidades que poderiam ser conhecidas e ordenadas num
plano de pensamento conceitual singular ao proprio filosofo que as cria.

A seguir, foi questionado se os estudantes conseguiriam estabelecer
relagado dos temas debatidos nas aulas com a realidade em que vivem. Neste item 24
estudantes (92,3%) assinalaram que conseguiam perceber que o pensamento
filoséfico apesar de ser abstrato?® tem relagdo com problemas reais que enfrentamos
em nossas vidas. Reafirmando a percep¢ao comentada no item anterior, a maior parte
dos estudantes da turma afirmou conceber uma relagao entre a filosofia e a realidade
concreta, no mesmo sentido, a maioria também reconheceu que a experiencia
filosofica possibilita também construir ferramentas para equacionar os problemas que
devém da multiplicidade do real. Nesta questdo, apenas 1 estudante (3,8%) afirmou
nao conseguir relacionar filosofia e realidade, porque os temas filoséficos seriam muito
abstratos e pareciam nao ter relagdo com a sua realidade e outro nao respondeu esta
questao.

As questdes seguintes desta segunda parte do questionario referiam-se ao
desenvolvimento de competéncias e habilidades nas aulas de filosofia. Esta questao
foi pensada de acordo com as orientagdes dos Parametros Curriculares Nacionais
(PCN) e das matrizes curriculares que dispdem sobre os objetivos do ensino de
filosofia e as competéncias e habilidades a ser desenvolvidas de acordo com a politica
educacional vigente, macropolitica, em consonancia com a Lei de Diretrizes e Bases
da Educacao Nacional (LDB), Lei n. 9.394/96 0.

Na quarta questdo da segunda parte do questionario, “Quais atividades
foram mais trabalhadas nas aulas de filosofia?”, a resposta mais assinalada pelos
estudantes foi leitura e interpretacdo de textos filosoficos (trechos, frases,
pensamentos e conceitos escritos por filosofos), aqui 11 estudantes (42,3%)

assinalaram este item. Logo depois, 9 estudantes, (34,6%) disseram que debate,

29 Retificamos que a ideia do pensamento filoséfico como abstragdo se aplica aimagem dogmatica do pensamento
referindo-se ao transcendental, ja em uma concepg¢éo da filosofia da diferenca o pensamento esta numa relagéo
com a concretude da multiplicidade do real, referente a imanéncia.

30 A analise destes documentos, suas orientagdes e valores norteadores foi discutida no Capitulo 2. A legislagéo e
aprendizagem no contexto do ensino de filosofia como criagdo de conceitos.



91

argumentacgao e socializagao de ideias em grupo, ou seja, o compartilhamento com
os colegas das conclusdées sobre um tema a partir do pensamento dos fildsofos foi a
atividade mais desenvolvida nas aulas. Em seguida 5 estudantes (19,2%) assinalaram
que as atividades mais trabalhadas foram a escrita e argumentagéo sobre os temas
discutidos nas aulas a partir do pensamento dos filésofos podendo-se mudar de
posicao e respeitando as diferentes posigdes debatidas.

Ainda no que diz respeito a quarta questao, Leitura e interpretacéo filosofica
de textos nao filoséficos (musicas, poesia, noticias, literatura ou outros) foi a atividade
entendida por 4 estudantes (15,3%) como as mais trabalhadas em sala de aula. E por
fim, a capacidade critica para analisar a realidade em que vivemos e relaciona-la com
o pensamento dos filésofos a fim de melhor entendé-la ou buscar solugdes para os
problemas foi a atividade elegida como a mais desenvolvida por 3 estudantes (11,5%)
da turma participante da pesquisa. Note-se, também, que 4 estudantes (15,3%)
afirmaram que todas as habilidades foram trabalhadas um pouco nas aulas de filosofia.

Perguntados na quinta questao “Em quais atividades vocé se desenvolveu
mais nas aulas?”, as respostas dos estudantes foram as seguintes: 10 estudantes
(38,4%) assinalaram que o desenvolvimento de capacidade critica e contextualizagao
foi a atividade que melhor se desenvolveram durante o processo, porém entre 0s
estudantes que assinalaram este item 2 (7,6%) assinalaram esta opgao
conjuntamente a opg¢do debate e argumentacdo oral e outros 2 (7,6%) também
assinalaram leitura e interpretacdo de textos filoséficos como atividades que se
desenvolveram melhor; do total de questionarios 8 participantes (30,7%) afirmaram
que seu maior desenvolvimento ocorreu na capacidade de debater e argumentar
oralmente, contudo entre os estudantes que assinalaram este item, 2 (7,6%)
assinalaram ao mesmo tempo o desenvolvimento de capacidade critica e
contextualizagao, 1 estudante (3,8%) também assinalou escrita e argumentagao por
escrito como atividade em que mais se desenvolveu; por sua vez, 7 estudantes (26,9%)
afirmaram melhor desenvoltura na leitura, e interpretacdo de textos filosdficos,
contudo, entre estes 2 estudantes (7,6%) também assinalaram desenvolvimento de
capacidade critica e contextualizagdo como atividades mais desenvolvidas, enquanto

1 (3,8%) assinalou também o desenvolvimento em debate e argumentagao oral;



92

outros 5 estudantes (19,2%) disseram que se desenvolveram mais nas atividades de
escrita e argumentacao por escrito e, entre eles, 1 estudante (3,8%) também assinalou
desenvolvimento em debate e argumentacao oral; por fim, apenas 1 estudante (3,8%)
considerou que sua melhor desenvoltura foi na capacidade de leitura, e interpretacao
filosofica de textos néo filoséficos.

Estes resultados fazem pensar que ainda € muito arraigada a nogao de que
a filosofia € uma disciplina que tem como principio norteador exercitar a capacidade
critica, indicada como a mais desenvolvida pelos estudantes. Esta no¢do que vem
desde o movimento pela reinclusao da filosofia no curriculo pds-ditadura civil-militar
esteve presente explicitamente na Lei de Diretrizes e bases (LDB) — Lei n. 9.394/96e
nos Parametros Curriculares Nacionais (PCN) e continua presente nas diretrizes e
finalidades da educacdo basica. Interessante notar também, que um %4 da turma
afirmou ter desenvolvido habilidade na leitura e interpretagao de textos filosoficos
contemplando item da lista de competéncias e habilidades presente nos PCNs.

Sabemos da dificuldade que os estudantes tém com a leitura e por isso é
interessante este dado pois faz pensar também na posi¢ao de Lidia Maria Rodrigo ao
defender que se ha dificuldade com a leitura poderiamos ensinar os estudantes a ler
utilizando como base os textos filoséficos. Complementar as habilidades de leitura e
interpretacéo textual precisamos melhorar as habilidades de escrita e argumentacao
por escrito assinalada por poucos estudantes como bem desenvolvida, pois esta
habilidade é indispensaveis no sistema de avaliagdes internas e externas, em especial
quando pensamos em redacao de textos como aqueles cobrados em vestibulares,
concursos e testes do tipo ENEM, onde a redagao geralmente pode ser construida
ou atravessada por argumentos filoséficos . Neste sentido que decidimos pela
dissertacao filosofica como um dos trabalhos que os estudantes deveriam apresentar
ao final do curso, isto porque a atividade tanto atenderia as demandas institucionais
do desenvolvimento das habilidades e competéncias prevista nos PCN, inclusive
considerando aqui o carater de interdisciplinaridade da filosofia com a area das
linguagens e cddigos, como também constituiria um exercicio do pensamento
filosofico a ser realizado individualmente e utilizado como forma de avaliacdo dos

estudantes.



93

A questao seguinte, explorava o inverso da quest&do anterior e indagava os
estudantes sobre em quais atividade tiveram mais dificuldade nas aulas de filosofia.
Neste item trés itens ficaram empatados: 8 estudantes (30,7%) assinalaram que
tiveram mais dificuldade tanto em ler e compreender os textos filosoficos, quanto em
escrever e argumentar por escrito e a mesma quantidade afirmou dificuldade em
debater e argumentar oralmente.

O que podemos avaliar até aqui, com base nas respostas € que a
dificuldade relatada nas habilidades de leitura, interpretacéo e escrita reafirma sua
relagdo intrinseca em que o desenvolvimento de uma das habilidades é fator
preponderante para que haja bom desenvolvimento nas outras. Quanto a oralidade e
poder argumentativo, é possivel que nao haja ligacdo direta com escrita e leitura
textual. Contudo, como o conteudo filoséfico tendo sido tradicionalmente transmitido
da mesma forma que os conhecimentos cientificos, isto é, através da escrita nota-se
que a impossibilidade ou dificuldade de acesso a este conhecimento torna o orador
mais fragil, se ndo mais pobre argumentativamente, quando este precisar argumentar
oralmente em uma situacdo dada. O item desenvolvimento de capacidade critica e
contextualizagao foi assinalado apenas por 1 estudante (3,8%) da turma participante
da pesquisa.

ApOs esta fase de perguntas a respeito da interpretagao textual e escrita os
estudantes foram convidados a avaliar porque tiveram esta dificuldade durante as
aulas. Nesta questdo 13 estudantes (50%) afirmaram que tinham dificuldade de
trabalhar com temas muito abstratos, preferindo temas mais concretos. Isto tem uma
ambivaléncia, porque podemos pensar que a filosofia trata de problemas que surgem
concretamente na realidade e nao tratam de esséncias ou abstracdes puras, mas séo
imanentes a realidade. Encarar a filosofia como atividade puramente abstrata tem a
ver com uma imagem dogmatica do pensamento e representacional da filosofia, como
se o pensar filosofico fosse um mero ato de representar um fora do pensamento a fim
de encontrar alguma identidade original entre o fora e 0 pensamento. Sobre esta

questao do pensamento abstrato ou concretude do pensamento Deleuze diz

O Abstrato nada explica, devendo ser ele préprio explicado: ndo ha universais,
nada de transcendentes, de Uno, de sujeito (nem de objeto), de Razéo, ha



94

somente processos, que podem ser de unificagdo, de subjetivacdo, de
racionalizagao, mas nada mais. Esses processos operam em “multiplicidades”
concretas, sendo a multiplicidade o verdadeiro elemento onde algo se passa.
(DELEUZE, 19923, p. 186)

Para Deleuze o pensamento surge de um encontro singular com o fora, em
relagdo com a multiplicidade e sua concretude, mas nao se constitui como abstracao
e sim como prolongamento, desenvolvimento de suas linhas, produ¢ao do novo (Cf.
DELEUZE, 1992a, p. 186-187)

Retornando ao questionario, de acordo com outros 10 estudantes (38,4%)
os textos trabalhados nas aulas tinham uma linguagem muito dificil e ideias muito
complexas de entender. Além destes, 1 estudante (3,8%) afirmou que ndo conseguiu
entender a relagdo dos textos com a realidade em que vivemos e outro assinalou a
opgao que teve dificuldade por causa da linguagem do professor, pois havia muitas
palavras e expressdes que ele ndo conhecia o significado.

Ao final da sessao as questdes tratavam de avaliar a metodologia utilizada
pelo professor e o trabalho final proposto nas aulas. O resultado foi o seguinte: 14
estudantes (53,8%) consideraram que a metodologia havia sido satisfatéria, porque
conseguira despertar o interesse pelo pensamento dos fildsofos e sua relagdo com a
realidade em que vivemos, outros 6 estudantes (23%) consideraram que havia sido
satisfatéria porque haviam conseguido apresentar suas ideias e debaté-las com os
demais em um ambiente de respeito mutuo e compreensao das diferencgas, além
destes mais 5 estudantes (19,2%) consideraram a metodologia satisfatéria, por
perceber que poderiam elaborar seus proprios conceitos sobre a realidade em que
vivemos, e entenderam que isto € um exercicio filoséfico, e ainda, outros 3 estudantes
(11,5%) da turma consideraram a metodologia satisfatéria, porque conseguiram
aprender os conceitos filoséficos, ou seja, aquilo que os fildsofos pensaram e
disseram sobre varias questdes. 3 (11,5%). Apenas dois estudantes consideraram
contrariamente, 1 estudante (3,8%) assinalou a avaliagdo da metodologia como
insatisfatoria, por que ndo conseguiu entender os conceitos filosoficos, ou seja, aquilo
que os fildsofos pensaram e disseram sobre varias questdes, outro estudante (3,8%),
também considerou a experiéncia como insatisfatéria, pois ndo conseguiu entender a

relagao entre o pensamento dos filésofos e a realidade em que vivemos. Ressaltamos



95

que nenhum estudante que assinalou o item do questionario que considerava a
metodologia insatisfatéria, porque ndo pode elaborar seus préprios conceitos, mas
apenas repetir o que os fildsofos 0 ou o professor diziam sobre os temas. Além destes,
apenas 1 estudante (3,8%) outra pessoa n&o respondeu esta questéo

A pergunta final desta sessao referia-se ao trabalho em grupo realizado ao
final das aulas que tinha o objetivo de promover uma experiéncia de criagdo e
socializagado de conceitos. Respondendo a questdo “Vocé considera que a produgao
coletiva final foi?” as respostas forma as seguintes: 14 estudantes (53,8%)
consideraram que a produc¢ao coletiva foi satisfatoria, pois pode-se trabalhar em grupo
ao mesmo tempo que expor seus pontos de vista e criar coletivamente algo que
expressava o que o grupo de compreendeu dos temas discutidos nas aulas; 7
estudantes (26,9%) consideraram satisfatéria, porque conseguiram expressar
criativamente o que pensavam sobre os temas discutidos na aula e que achava muito
dificil expressar apenas escrevendo. Outros 2 estudantes (7,6%) assinalaram a opgao
“‘insatisfatoria, porque tive que acatar o que a maioria pensava sobre o0 assunto e ndo
pude expressar minhas ideias sobre os temas discutidos nas aulas” e 3 estudantes
(11,5%) consideraram que o trabalho em grupo foi insatisfatério, porque preferiam se
expressar individualmente e sustentar sua posicdo mesmo diante de outras pessoas
que discordam do seu ponto de vista, preferindo, portanto, a producao escrita
individual.

Ressaltamos que a producéo individual aconteceu na forma de producéo
textual sobre o tema ética o mesmo tema gerador que foi utilizado para se criar os
trabalhos dos seminarios ou producao coletiva. Neste ponto também, lembramos de
Deleuze ao considerar que os fildsofos detestariam o debate,, por que para ele a
criacao filosofica ndo esta baseada em um consenso mas num dissenso, aquilo que
um filosofo pensa e fala, o seu plano de ideias ndo tem necessidade de ser o mesmo
plano de outro que pode muito bem apresentar argumento que o contradigam, o
neguem, ou apresentem outras perspectiva diferente daquela que ele apresenta sobre
um problema em questdo. Contudo, o mesmo Deleuze ndo descarta e estimula a
atividade da conversacido, onde podemos ver a interagdo entre estas perspectivas

diferentes do pensamento singular de modo que uma pode vir a enriquecer ou até



96

mesmo oferecer elementos que modifiquem, transformem, intensifiquem os conceitos
postos pelo outro e quem sabe assim cria-se um novo ou novos planos, conceitos,
argumentos.

Nesse sentido, consideramos que O encontro com o signo € uma
experiéncia imprevisivel e € neste contato que ocorre o aprendizado, logo a
conversagao traz a luz uma multiplicidade de signos pode nos dar uma possibilidade
maior de compor nosso proprio arsenal de conceitos e assim favorece o movimento
do pensar filosoficamente. Por fim, 2 estudantes (7,6%) assinalaram que a experiéncia
de producao coletiva foi insatisfatéria, porque tiveram que acatar o que a maioria
pensava sobre o assunto e ndo conseguiram expressar suas ideias sobre os temas
discutidos nas aulas, abrindo assim o precedente para pensar na questdo da
discussdo e do consenso. Deleuze ja diria que os fildsofos ndo sdo adeptos da

discussdo, em entrevista a Didier Eribon, o fildsofo da diferenca afirma que

Discutir € um exercicio narcisico em que cada um, na sua vez, se exibe: e
logo em seguida ja ndo se sabe do que se fala. E muito dificil determinar o
problema a que tal ou qual proposi¢cdo corresponde. Ora, quando, se
compreendo problema levantado por alguém, ndo ha necessidade alguma de
discutir com ele: ou levanta-se o mesmo problema ou, entéo, levanta-se outro;
€, com isso, 0 que se tem é sobretudo a necessidade de avangar um ao lado
do outro. Como discutir se nao se tem um fundo em comum de problemas, e
por que se discutir quando se tem um? (Entrevista com Didier Eribon, Le
Nouvel Observateur, 12-18 de setembro de 1991.) (Apud. Zourabichvili, 2016,

p. 81).

O consenso, por sua vez, resulta dessas discussdes apressadas e consiste
numa tentativa de homogeneizar o pensamento, indo no sentido oposto do
pensamento como heterogénese e da filosofia como légica das multiplicidades3?.
Diversamente a essas ideias da discussdo e do consenso, na mesma entrevista,

Deleuze fala sobre estabelecer conversacoes

Quanto as conversagdes, elas sdo outra coisa. Sem duvida é preciso
estabelecer a conversagdo. Mas a menor conversagao € um exercicio
altamente esquizofrénico, exercicio que se passa entre individuos que tém
um fundo comum e um grande gosto pelas elipses e pelos atalhos. A
conversagao implica um repouso segmentado por longos siléncios; ela pode

31 Deleuze diz na entrevista Sobre a filosofia: “Concebo a filosofia como uma Iogica das multiplicidades”. DELEUZE,
G. Conversagdes. Sao Paulo: Ed. 34,1992a, p.188.



97

dar ideias. Mas de modo algum a discussé&o faz parte do trabalho filosdfico.
(Entrevista com Didier Eribon, Le Nouvel Observateur, 12-18 de setembro de
1991.) (Apud. Zourabichvili, 2016, p. 81).

A conversagao com seus longos siléncios permite que a aprendizagem
aconteca na medida em que nao busca o consenso, ou a compreensao imediata do
problema, mas permite enriquecé-lo, variar suas condigdes, acrescentar, ajusta-lo (Cf.
DELEUZE, 1992a, p. 178) e assim (re)cria-lo em novas condigdes. Nesse contexto,
Gallo fala do exercicio de uma paciéncia do conceito, um garimpo de ideias, mesmo
na pressa das discussdes e na vivéncia dos tempos acelerados hipermodernos em

que vivemos, a paciéncia do conceito seria um exercicio de resisténcia

Se nos for possivel discutir pacientemente, podemos ter a chance de
garimpar gemas que permitam a criacdo de conceitos interessantes. Se a
discussao por si mesma nao cria o conceito — certamente esta longe disso —,
em contrapartida pode nos dar elementos para tal, se nos permitirmos a
paciéncia do garimpo.

Nao se faz filosofia sem a “paciéncia do conceito”. E tal paciéncia nem é
preciso argumentar, nao é exercitada em nossos “tempos hipermodernos”[...].
Ao contrario, somos levados — em todas as areas e também na educacgao —
a buscar rapidez, os fluxos acelerados. A fluidez das opiniées esta bem de
acordo com nosso tempo; mas a paciéncia do conceito ndo. A paciéncia do
conceito implica uma recusa a este tempo, num exercicio de
extemporaneidade, de resisténcia, de produgéo da diferenga” (GALLO, 2012,
p. 156)

3.4.3 Parte lll - O Olhar do estudante.

Na terceira parte do questionario intitulada Olhar do estudante foi pedido
aos estudantes participantes da pesquisa que respondessem cinco questdes
subjetivas sobre como perceberam e vivenciaram o processo das aulas como oficinas
de conceitos. Os participantes ficaram livres para redigir suas respostas
individualmente sendo resguardados os principios éticos e de anonimato dos
questionarios, como a finalidade especifica de fornecer dados a ser utilizados nesta

pesquisa.



98

Questao 01. Os trabalhos.

Na primeira questao “Como vocé descreveria o trabalho que realizou ao
final da oficina de conceitos nas aulas de filosofia (tema, objetivos, processos criativos,
conceito(s) trabalhado(s)?”, os estudantes destacaram a possibilidade de expressar
suas ideias através da criatividade. Um(a) estudante escreveu “eu descreveria como
um trabalho facil, pois eu pude mostrar meus pontos de vista através da minha
criatividade”. Possibilitou também certo prazer na medida em que outro(a) estudante
comentou “foi um trabalho muito bom porque além de nds ganhar (sic) nota boa nés
nos divertimos”. O trabalho em grupo ofereceu a oportunidade de compreender
melhor as ideias dos colegas que o construiram, um(a) terceiro(a) estudante
comentou “muito bom, pois conheci os conceitos que meus amigos tinham e n&o
falava (sic), juntamos nossos conhecimentos e deu certo”, ao passo que o estudante
E disse “um trabalho facil pois pude aprender muitas coisas e pude também
compatrtilhar como os membros do meu grupo”.

Os estudantes relataram ainda que a relagdo com a filosofia se aprofundou
com o trabalho realizado. Outro(a) estudante afirmou que a atividade “despertou em
nos um novo olhar sobre a filosofia” e o estudante F arrematou dizendo que o trabalho
“nos ajudou a entender ainda mais sobre filosofia, sobre filosofos e sobre ética”. Com
base nestas respostas, podemos notar que a socializacdo dos conceitos, tanto com o
grupo de trabalho quanto com o restante da turma, validam a importancia de
momentos de socializagao do que é produzido pelos estudantes melhorando a auto
estima proporcionada pelo sentimento de ser capaz de produzir algo e enfrentar a
dificuldade da exposicdo em publico daquilo que foi pensado para produzir a

apresentacao.
Questao 02. Modos de expressao.
Na segunda questdo desta sessao perguntamos “por que escolheu esta

linguagem/forma de expressao (video, texto, fotografia, pintura, poesia, musica,

teatro...)? Por exemplo, foi motivado por um sentimento, um texto lido, uma frase, um



99

video assistido, um problema, um debate ou outro?”. Ao que os estudantes
destacaram que os modos de expressao que escolheram para chegar ao conteudo
filosofico foram motivados tanto por aptidées pessoais, um(a) estudante disse “porque
eu acho que sou bom em me expressar em escrever’, como pela possibilidade de
ampliar ou facilitar a percepgéo do publico para as ideias que desejavam expor, tal
como outro(a) estudante comentou: “porque com cartaz eu pensei que o publico
absorve mais informagbes”. Ja um(a) terceiro(a) estudante condensa as duas
posicdes em uma soO resposta ao dizer que “Escolhi uma palestra porque escrever
sobre um tema que eu entendo né&o é tanto assim uma dificuldade, e porque assim eu
poderia deixar o tema trabalhado mais préximo dos meus colegas”.

Os modos de expressao citados nas respostas foram o debate, palestra,
cartaz, texto. Ressaltamos aqui a producéo de dois textos, um que foi lido em forma
de jogral e produzido a partir da escrita da redacdo que ja havia sido elaborada
anteriormente e outros trés pequenos textos em forma de poesia, também lida durante
apresentagdo oral do grupo3®?. Em tais formas de apresentagdo textual e oral, os
estudantes citaram como motivagcado também a influéncia do pensamento dos filésofos

e de novas ideias que ndo conheciam anteriormente.

Questao 03. Criamos nossos proprios conceitos?

Na terceira questdo indagamos aos estudantes: “Como vocé descreveria a
experiéncia de desenvolver este trabalho em torno de um conceito filoséfico? Entende
que criou um conceito novo, acrescentou algo pensado por vocé/pelo grupo no
trabalho, ou apenas reproduziu e copiou algo que ja existia?”. Nas respostas a questao
os estudantes destacaram a possibilidade de injetar um pouco de suas ideias junto ao
que haviam apreendido dos conceitos dos filésofos, um dos(as) estudantes afirma:
“Foi interessante trabalhar em torno de um conceito filoséfico porque eu sempre tive
interesse pela filosofia, e sim, adicionei meus proprios pensamentos e usei citagbes
dos filésofos”. Esta declaracao caracteriza claramente a nog¢ao de roubo de conceitos,

isto €, quando nos apropriamos dos conceitos de outro e os tornamos nossos,

32 Comentamos sobre estes trabalhos no subtopico deste capitulo 3.2.6. Aula 06: apresentagdo dos trabalhos.



100

servindo assim de ferramenta para construir nossa argumentacdo e nosso proprio
plano conceitual.

Ao conseguirem utilizar conceitos filosoficos de acordo com o préprio
pensamento, os estudantes, foram capazes de desterritorializar os conceitos dos
filbsofos trabalhados em sala de aula, e assim, realizaram a criacdo de seus proprios
conceitos sobre valores, ética e justica com o auxilio do exercicio da conversagao
sobre os problemas relativos a tematica escolhida. Outro fator a ser destacado a partir
dessa compreensio da capacidade de criacdo conceitual dos estudantes, diz respeito
a um certo sentimento de empatia na producdo destes novos conceitos e um
aprendizado coletivo. Por exemplo, um(a) das alunas comentou “com a ajuda da
minha colega pude desenvolver mais em mim a forma de apresentar o trabalho”.

Desta forma os estudantes apresentaram, ainda, o pensamento filosofico
em modos ndo candnicos de expressao como a poesia, como disse um(a) aluno(a)
“criamos temas; varios poemas sobre o assunto e falamos sobre um conceito dos
filbsofos”. Mesmo para aqueles estudantes que nao tinham de antemao uma afinidade
com a filosofia, percebemos que as atividades propostas geraram resultados
inesperados, operando ruptura até mesmo na vontade de aprender dos estudantes,
neste sentido, (a) outro(a) estudante respondeu da seguinte forma: “Copiei o que ja
existia mais(sic) com isso eu consegui entender mais e ter um interesse a mais”, o
que leva apensar que mesmo que tenha havido um simples exercicio de cépia ou
repeticdo, na verdade o resultado inesperado dessa atividade tenha sido um
intensificagao da prépria vontade do(a) estudante de aprender representado pela ideia
de aumentar o interesse pela filosofia.

Neste sentido, a reflexdo obtida com as atividades e as respostas dos
estudantes, corrobora com o pensamento de Alejandro Cerletti, quando este afirma
que ao ensinar filosofia e a filosofar apresenta-se uma possibilidade para o estudante,
ensinar é incentivar ou estimular a atividade filosdéfica pois “[...] em ultima instancia,
cada um escolhera se filosofa ou ndo, mas deve saber que pode fazé-lo, que nao é
um mistério insondavel que apenas alguns atesouram. E, nisso, o professor tem uma
tarefa fundamental em estimular a vontade”. (CERLETTI, 2009, p. 87)



101

Questao 04. O mais importante foi?

Na questdo 04 da parte Il do questionario perguntamos aos (as)
estudantes: “O que vocé aprendeu de mais importante nas aulas de filosofia e ao
desenvolver o trabalho final da oficina de conceitos?”. Entre as respostas que
afirmavam “aprendi muito sobre ética e valores, a pensar sobre o que é certo e errado”,
duas respostas chamam atencdo, a saber: na primeira delas o(a) estudante
respondeu: “aprendi bastante coisa agora me acho até uma pessoa melhor”; ao que
outro(a) respondeu: “aprendi a me questionar mais sobre todos os assuntos”.

Tais respostas fazem pensar, afinal qual a finalidade do ensino e da
aprendizagem em filosofia? Poderiamos dizer que a finalidade aqui nesta metodologia
seria realizar uma experiéncia do pensamento e a partir dela criar conceitos, mas
afinal para que nos servem os conceitos se nao forem capazes de atravessar nossa
vida e transforma-la em outra coisa, se nao for para devir outro? Essas duas respostas
fazem pensar que todo esse processo da aula de filosofia como oficina de conceitos
seja, também, possibilidade de abrir espago para o pensar em devir infinito, abrir o
pensamento para outras questdes “sobre todos os assuntos” como disse o(a)
estudante, fazer o pensamento deslocar-se para além do que a sociedade impde
como controle, nomadizar o pensamento a fim de que isto possa, por sua vez,
mobilizar o desejo e transformar-nos em outro e quem sabe “até [em] uma pessoa
melhor”.

A filosofia pode ser abertura para um pensamento que nao esteja cooptado
pelos poderes da sociedade de controle, que assujeita, disciplina, controla até os
minimos detalhes de nossos corpos e mentes, de modo difuso e constante, sobre isto

Kroef comenta

“O controle ndo é um dominio coercitivo ou disciplinar, mas um dominio de
informagdo e de comunicagdo que, por meio de significantes, implica em
representagdbes e nao criagbes. As interceptacbes, que esbarram as
modulagdes de controle, formam vacuolos possiveis de desembocar me
processos criativos. (KROEF, 2017, p. 60)



102

Entendemos que a aula de filosofia pode incentivar o desenvolvimento de
processos criativos. A partir de uma inquietagao profunda sobre todas as coisas, nas
aulas de filosofia pode-se mobilizar o pensamento e alerta-lo para as linhas de forga
que prendem, docilizam (para utilizar uma nogao foucaultiana) ou mesmo controlam o
espago escolar, o trabalho, o cotidiano e que tem por objetivo uma subjetividade
homogeneizada através de estratégias de saber-poder e controle. Entendemos que o
ensino de filosofia pode se constituir em linha de fuga, resisténcia ao que se coloca
como hegembnico, totalizante, inclusive no ambito do pensar, e assim possibilita
resistir a uma imagem dogmatica do pensamento, fazendo diferenga, criando e ndo

apenas reproduzindo o ja pensado.

Questao 05. Pensar e sentir.

Na questdo 05 da parte Ill do questionario, perguntamos aos estudantes
“Como voceé se sentia e o que pensava das aulas de filosofia antes da oficina? E agora,
como se sente e 0 que pensa das aulas de filosofia e sobre o trabalho com os
conceitos filoséficos?”. Como resposta, alguns estudantes relataram que nao
entendiam e inclusive achavam a disciplina chata no inicio, mas com o tempo
passaram a se interessar pela filosofia e pelos temas discutidos nas aulas. Nesse
quesito, um(a) estudante comentou “acho que houve um amadurecimento em
filosofia”, outro(a) estudante comentou “agora tenho mais capacidade de entender e
praticar o que aprendi”. Ante tal resposta, podemos dizer que aquilo que € produzido
e pensado nas aulas de filosofia ganha mais significado quando os estudantes
percebem que além de ser um conteudo tedrico, a filosofia tem uma ralacdo com o
que é vivido, com a realidade em que estio inseridos e com a possibilidade de intervir
nesta realidade na pratica, nem que esta intervencdo seja no sentido de pensar
filosoficamente sobre um problema enfrentado na experiéncia cotidiana, pois
constata-se aqui que o ato de pensar filosoficamente ja se constitui numa pratica.

Neste ponto também nos deparamos com o dilema entre ensinar filosofia
ou ensinar a filosofar, ensinar o produto do pensamento ou o ato de filosofar e

entendemos que talvez o modo mais completo de o fazer seja apostar na



103

complementaridade dos dois polos associando teoria e pratica no ensino de filosofia.
E neste sentido que Gallo define um carater ativo do ensino de filosofia ao considera-

la uma atividade de pensamento, ele diz

(...)considerar a filosofia uma atividade de pensamento é recusar seu ensino
como um desfile de ideias a serem assimiladas ou decoradas. Ao contrario, o
sentido de ensinar filosofia esta em tornar possivel sua pratica, por meio do
aprendizado daquilo que foi praticado pelos fildsofos na histéria. O propdsito,
portanto, é deixar explicita a atividade criativa da filosofia, apresentando aos
estudantes do Ensino Médio um pouco dessa criagao, convidando-os e
estimulando-os para que eles também criem seus préprios conceitos, ou ao
menos reelaborem criativamente os conceitos com os quais terdo contato.
(GALLO, S. Filosofia: experiencia do pensamento: Scipione, 2017, p. 336.
(manual do professor)).

Considerando o pensamento de Gallo, podemos afirmar que teoria e pratica
estdo intensamente conectadas, tanto no ensinar como no aprender, pois 0s
estudantes percebem a relevancia daquilo que é aprendido quando sio incluidos
ativamente no processo e nao tratados e como expectadores. Assim a aprendizagem
ocorre no encontro com o signo, na vivéncia do problema e quando o estudante realiza
esta tarefa por si ha a compreensao de que o a aprendizagem foi relevante na sua
vida, tornando esta experiéncia do pensamento singular. Desta forma, também ocorre
o que alguns relataram ndo compreender o que o professor dizia no comeco e depois
ao final das aulas afirmaram ja conseguir decifrar os signos que ele emitia, “me sentia
sem entender nada, mais (sic) agora entendo tudo”. Obviamente ndo entende tudo,
mas se alarga a compreensdo do mundo quando se exercita 0 pensamento sobre o
mundo e seus problemas e o ensino escolar pode propiciar este alargamento da

experiéncia do pensamento.

Questao 06. Ideias, sugestoes, criticas.

Na questao 06 perguntou-se aos estudantes se havia “Alguma observacao
sobre a oficina de conceitos na aula de filosofia (ideias, sugestdes, criticas)?”. Varios
estudantes responderam esta questao monossilabicos, destacaremos duas respostas.
Na primeira o(a) estudante relatou “Eu gosto muito das aulas pois o professor faz a

gente vé(sic) um lado em que nado pensamos”, a segunda o(a) estudante lamenta



104

“deveria ter tido mais envolvimento dos outros alunos”. Como interpretar estas
reagcdes? Sobre a primeira levantamos a reflexdo a respeito do papel do professor
neste processo, pois ao dizer que o professor faz ver, pode significar que ele ja
apresenta respostas aos problemas que os estudantes tentam enfrentam na busca da
criagdo conceitual, ou, pode significar ele que estimula o processo sem contudo
apresentar resposta prévia ao problemas colocados.

Se pensarmos no primeiro sentido, o professor seria como um mestre
explicador de Ranciére®? que faz replicar o ja pensado em seu modo de ensinar,
ensina o que sabe e estimula apenas a repeticdo do Mesmo. Nesse sentido cria-se
suma relagcdo de dependéncia do mestre que sempre sabe mais que o aprendiz e
pode ensina-lo, ou seja, se reproduz uma desigualdade do pensamento. Porém, ao
ensinar que o professor age como um vetor que dissemina em seus estudantes o
contagio por perspectivas diferentes daquelas do senso comum causando certo
estranhamento e desejo por informagdes, ideias, conceitos até entdo desconhecidos,
por seus estudantes, talvez estejamos mais proximos de nos tornarmos como o
mestre ignorante de Ranciére, aquele que se coloca no mesmo patamar de
conhecimento que seus aprendizes e ndo “ensina o que sabe”, mas faz um gesto que
possibilita que eles aprendam por si mesmos. Assim, temos uma postura mais
adequada a metodologia proposta por Silvio Gallo e inspirada por Deleuze e Guattari.
Nesta perspectiva o ensino passa tanto pelo que é familiar, ou mesmo estranho ao
olhar do estudante, mas de certo instigante durante a sensibilizagdo, avanga pelos
questionamentos da problematizacdo, mergulha no arsenal de ferramentas
conceituais existentes na histéria da filosofia, para, por fim, utiliza-las como recurso
que leve os estudantes a criar as suas proprias chaves de interpretacdo da realidade,
favorecendo o alargamento de horizontes culturais, de vocabulario, de possibilidades
argumentativas e de conceitos.

A segunda resposta destacada, “deveria ter tido mais envolvimento dos
outros alunos”, nos conduz a uma breve reflexdo sobre o que leva os estudantes a se

envolverem nas atividades escolares e nas aulas de filosofia em particular?

33 \ler nota 12.



105

Retornamos aqui a ideia de problema e de como somos afetados por ele, recorremos

a reflexado de Gallo ao comentar que

Segundo Gilles Deleuze, em livros como Diferenca e repeticdo e Logica do
sentido, o problema n&o é algo racional, mas algo da natureza do sensivel. O
problema é algo que experimentamos, que sentimos. Que nao sabemos
ainda o que é. [...] Segundo esse filésofo, o problema é o “motor do
pensamento” aquilo que nos tira do lugar-comum, nos provoca incomodo e
por isso pensamos. Toda criagao provém de um problema: aquilo que se cria
€ a forma de enfrentar o problema, ndo necessariamente sua resolugio.
Desse modo, em filosofia, o problema mobiliza o pensamento e provoca a
criagao de conceitos. (GALLO, 2016, p. 336.)

E por isso que a etapa da sensibilizacdo é tdo crucial quanto as demais
para a criagdo de conceitos e o ensino de filosofia, pois € somente a partir da
mobilizagcdo dos estudantes em torno de um tema que os chame a atencio, que
desperte sua curiosidade, que os incomode, que se comega O processo de
aprendizagem. De certo que em turmas numerosas como € o caso da realidade das
escolas brasileiras, a probabilidade de utilizar recursos capazes de atingir a todos os
estudantes com a mesma intensidade é bastante dificil, contudo a possibilidade de o
professor variar estes recursos na medida do possivel em sua realidade facilita ou
aumenta as chances de conseguir capturar o interesse de mais estudantes. Nas
atividades desenvolvidas em nossa pesquisa, foram utilizados recursos de video
(trechos de filmes, reportagens jornalisticas, campanhas publicitarias), musica,
dinamica em grupo, textos de conteudo filosofico na etapa da sensibilizagao a fim de

iniciar a conversagao em torno do problema da ética.

Em uma aula especifica aonde foram apresentados videos: uma campanha
publicitaria que discutia violéncia contra a mulher, outro video que apresentava uma
situacdo de racismo e uma reportagem jornalistica sobre a morte violenta de um
cachorro, houve maior disposicao dos estudantes para emitir suas opinides, debater
ideias e participar mais ativamente da aula. A seguir foram introduzidos cenas de
filmes que discutiam conceitos como banalidade do mal, e desobediéncia civil, o
interesse mobilizado pelos primeiros videos e as situagdes de violéncia que se
apresentam no cotidiano e, infelizmente, de facil reconhecimento por parte dos

estudantes que vivenciam situagdes semelhantes ou que sabem da relevancia da



106

discussao sobre estes tdpicos diretamente vinculados a problematica da ética que
propiciou um ambiente mais receptivo e participativo para conhecer e debater
conceitos filoséficos como os também introduzidos na aula através de recursos
audiovisual, mas seguidos de exposi¢éo dialogada.

Outras atividades bastante produtivas, no sentido de maior adeséo e
engajamento por parte dos estudantes, foram uma dindmica de grupo em que se
discutiam situagdes de dilemas éticos onde cada grupo deveria discutir e apresentar
argumentos que defendessem a tomada de posicdo em uma dada situagao
problematica eticamente, e ainda, outro trabalho em grupo onde deveriam ler um texto
e apresentar sua compreensao sobre os conceitos de mediania entre vicios e virtudes
em Aristoteles e de menoridade, maioridade e imperativo categérico de Kant.
Percebemos nestas atividades que a producgao coletiva do conhecimento € uma
ferramenta potente no contexto do ensino de filosofia na escola. Como afirma Cerletti
“A filosofia ndo € uma questao privada, ela se constréi no dialogo. Ensinar significa
retirar a filosofia do mundo privado e exclusivo de uns poucos para coloca-la aos olhos
de todos, na construgéo coletiva de um espacgo publico” (CERLETTI, 2009, p. 87).

O processo de pensar o ensino de filosofia em consonancia com a filosofia
da diferenca de Deleuze e Guattari, e realiza-la a partir da metodologia das oficinas
de conceito de Silvio Gallo, constitui-se como empreendimento de (re) construgao de
todo o contexto de planejamento, execugao e avaliagao da pratica docente em filosofia.
neste sentido, abandonar uma perspectiva pautada na reprodugdo de uma imagem
dogmatica do pensamento é desafio que depende de uma mobilizacdo colaborativa
entre professor e estudantes, e do deslocamento dos perfis classicos de professor
como aquele que sabe e ensina e do estudante com aquele que n&o sabe e aprende.
Deste modo eles devém outros para assumir outras funcdes: o professor torna-se
aquele que esta aberto ao aprender e possibilitar o jogo do aprendizado e o encontro
dos estudantes com os signos da filosofia. Os estudantes tornam-se aqueles que
devem entrar no jogo, interessar-se e engajar-se no processo de vivenciar 0s
problemas a fim de ressignifica-los e construir eles mesmo o conhecimento de modo
singular, (re)criando conceitos e nao reproduzindo o que o mestre ensinou. De acordo

com Gallo



107

Se a aprendizagem é o hiato entre saber e nido saber, em filosofia a
aprendizagem é o hiato entre o nao filésofo e o filésofo. O professor de
flosofia € aquele personagem que, sendo filésofo (no sentido simples de
alguém que exercita filosofia), deve fazer-se nao filésofo para, no contato com
seus alunos, (re)descobrir o ato filoséfico, na medida em que eles, os alunos,
o descobrem. [...]

Tentando colocar de outra maneira: é preciso que o professor se apresente
nao como “aquele que sabe”, mas como aquele que esta aberto para
descobrir, para possibilitar o jogo do aprendizado. Buscar a linguagem dos
alunos, identificar-se com eles, sem tornar-se mais um deles, sentir e pensar
com eles, para que o ato filosofico se dé. (GALLO, 2012, pp. 56-57)

A intervencédo relatada aqui foi uma tentativa de vivenciar o problema do
ensino de filosofia como criagdo de conceitos como possibilidade de resistir (re-existir),
como um exercicio de educagao menor, de uma micropolitica, num contexto cada vez
mais conservador em que se intensificam as tentativas macropoliticas do Estado de
capturar, descaracterizar e instrumentalizar a filosofia para fazer dela parte dos

aparelhos de Estado enquanto tentamos fazer dela maquina de guerra.



108

CONSIDERAGOES FINAIS

Consideramos que o desenvolvimento da presente pesquisa, até aqui,
possibilitou fazer uma experimentagao e analise do que seria o ensino de filosofia a
partir da metodologia das aulas de filosofia como oficinas de conceitos proposta por
Silvio Gallo, metodologia inspirada na filosofia da diferenga de Deleuze e Guattari. A
pesquisa de carater tedrico-pratico, foi realizada em trés momentos, a pesquisa
bibliografica dos referenciais tedricos; a intervengao pratica com uma turma especifica
de ensino médio e por fim, uma breve analise destas experiéncias em sala de aula.

De inicio o objetivo da pesquisa era averiguar a aplicabilidade, as
possibilidades e os limites desta metodologia enquanto proposta de ensino de filosofia
para o ensino médio. Entretanto, no decorrer da pesquisa entendemos que houve um
deslocamento no sentido do trabalho a fim de acompanhar o processo de elaboragao
e aplicacdo desta metodologia e compreender o tracejado de linhas em sua
composicao. Isto foi também resultado da necessidade de revisdo dos referenciais
tedricos e praticos envolvidos na construcdo de uma pratica de ensino inspirada na
filosofia da diferenca como possibilidade de propiciar uma experiéncia do pensamento
como forga criativa e de resisténcia em relagdo a uma educagéao reprodutora e pouco
ou nada inventiva, vinculada a filosofia da representacdo com a qual estavamos
bastante habituados.

Entendemos que as discussdes e pesquisas em torno da questao do ensino
de filosofia se fazem cada vez mais necessarias devido aos constantes embates entre
a filosofia e os poderes instituidos que hora tentam elimina-la do contexto educacional,
hora apropriar-se dela para fazé-la parte dos aparelhos de Estado. A histéria recente
da educacdo brasileira da redemocratizacdo até aqui tem demonstrado que a
condi¢cao de permanéncia da filosofia como campo do saber e parte dos curriculos
oficiais tem sido sempre questionada e revista. A critica feita por Silvio Gallo a histéria
recente da filosofia no cenario educacional brasileiro nas ultimas décadas argumenta
que a compreensao da filosofia explicitada nas politicas educacionais ndo levou em
conta sua especificidade como atividade de criagao conceitual.

Nesse contexto, podemos destacar que o que aconteceu foi a constituicao

de um sentido da filosofia a partir de argumentos exteriores a ela mesma. Fizeram-na



109

flutuar entre leis que hora a consideravam um saber interdisciplinar, depois um
conhecimento voltado para a cidadania, uma disciplina obrigatoria voltada para o
desenvolvimento de competéncias e habilidades, e, por ultimo, a definiram
simplesmente como um tipo de “saberes e praticas”. Foi nestes termos que a
legislagcédo educacional recente pretendeu determinar o espacgo dedicado a filosofia na
educacao basica brasileira.

Porém, dentre as possibilidades que a filosofia nos oferece em termos de
diversidade conceitual e de pensamento, recorremos aquela desenvolvida por
Deleuze e Guattari que defendem a especificidade da filosofia como criacdo de
conceitos. No Brasil, Silvio Gallo prop6és uma metodologia de ensino inspirada nos
conceitos da filosofia da diferenca destes pensadores franceses. A filosofia da
diferenca € criativa, ndo reprodutora do ja pensado, imanente, ao invés de
transcendente, ligada a multiplicidade e ndo ao uno, produtora de diferengca e néo
representacdo da realidade. E assim que a metodologia estudada nesta pesquisa se
vincula a concepgao da filosofia da diferenca, uma teoria do pensamento sem imagem
que se opde a filosofia da representagdo chamada por Deleuze de imagem dogmatica
do pensamento.

Contudo, nao podemos esquecer que a filosofia e seu ensino tém uma
dimensao politica. Neste sentido, se por um lado a institucionalizagdo do ensino de
filosofia foi celebrada como possibilidade de acesso ao pensamento filosdéfico através
de sua reinclusdo no curriculo, ou, de sua mais recente obrigatoriedade (esta ja
obsoleta) a institucionalizacdo do ensino de filosofia também pode ser criticada e
analisada com vistas a instrumentalizacdo que a politica maior, macropolitica, tem
feito dela, mesmo que a servico de um ideal de cidadania. E nessa tensdo que o
ensino de filosofia esta situado no Brasil. Ao pensar tais questbes a partir da
inspiragao deleuzo-guattariana, podemos compreender a filosofia como possibilidade
de ndo sucumbir inteiramente ao modo como ela tem sido planejada pelos poderes
instituidos do Estado, mas de fazer dela algo diferente.

A filosofia na concepgédo da filosofia da diferenga se apresenta como
potencialidade para, mesmo dentro das relagcées de poder instituidas, compor linhas
de forca para fazer irromper a novidade, tracar linhas de fuga, constituir-se em



110

possibilidade de pensar de outra forma. A filosofia € seu ensino se constituem como
experiéncia de criagdo de conceitos, como resisténcia em niveis micropoliticos, no
sentido uma educacdo menor. Educacdo menor ou minoritaria no sentido de
experiencias nao cooptadas pelos modelos maiores impostos pelo Estado em
movimento constante de reterritorializacdo, desterritorializacdo. Neste sentido, o
ensino de filosofia tenta sabotar o funcionamento das estratégias de controle, ou,
escapar da reproducdo de um modelo de subjetividade especifica, a subjetividade
capitalistica, unica forma aceitavel e util de subjetividade para a légica do capital e sua
estrutura macropolitica. Mas esta insiste em capturar os movimentos que lhe escapam,
desencadeando a produgao de novas linhas de fuga, desterritorializagcdes e devires
minoritarios.

E importante lembrarmos que neste contexto de contradi¢des, disputas e
diversidade conceitual, e desde antes da disciplina de filosofia tornar-se obrigatoria no
curriculo ou ser novamente relativizada, ja se desenvolviam estratégias e
metodologias que dessem conta do ensino de filosofia escolar no Brasil. Dentre as
estratégias existentes escolhemos para esta pesquisa a metodologia de aulas de
filosofia como oficinas de conceitos proposta por Silvio Gallo. Partindo da
compreensao de que a funcdo da filosofia e sua especificidade € a criagdo de
conceitos, Gallo langa a ideia de que podemos fazer da aula momento de
experimentacdo, do modo de pensar proprio da filosofia. Proprio da filosofia em
relagao a outros modos de pensar que seriam a ciéncia e a arte, que embora também
sejam criadoras (a ciéncia cria fungdes e a arte blocos de sensagao), atuam em planos
diferentes e criam objetos diferentes da filosofia.

Entendemos, a partir desta concepg¢ao que o pensamento filosofico cria
conceitos para equacionar problemas e que os conceitos sao criados, ndo sao
imagens, ou esséncias ou objetos transcendentes que guardam uma relacdo de
identidade com um modelo ideal do qual seriam copias semelhantes. Isto quem busca
€ a filosofia como imagem dogmatica do pensamento, ou o pensamento
representacional que apenas representa o real em abstracbes universalizantes. A

filosofia da diferenca tem a ver com a producdo de multiplicidade, com a diferenca



1M1

positiva, ndo reproduz a semelhanga com modelos ideais, € um pensamento sem
imagem.

O conceito de acordo com Deleuze e Guattari, em uma concepgao do
pensamento sem imagem, é um arranjamento ou agenciamento de elementos
articulados que expressam a multiplicidade do real sem reduzi-lo a uma identidade,
ou esséncia. Sao elementos que se conectam em rede, fazem rizoma e por isto estéo
sempre no meio, entre outros elementos e relagdes diversas. Os conceitos habitam e
compdem um plano de imanéncia, mas nao se confundem com ele. No plano de
imanéncia eles podem se conectar com outros conceitos, avizinhar-se ou ainda
deslocar-se no mesmo plano ou deslocar-se entre planos diferentes. Sob este aspecto
os conceitos mantém relagdes ndo sé com a filosofia, mas com sua negacéao, a nao-
filosofia. O pensamento filosofico € aqui concebido como construtivismo realizado pelo
fildsofo que constitui problemas, inventa personagens conceituais e cria de conceitos
para equacionar o problema, tudo isso a partir do encontro com o fora, que forga o
pensamento através do encontro com os signos

Na tentativa de experimentar e analisar a transposi¢ao destes elementos
conceituais para uma pratica de ensino em filosofia, planejamos e realizamos
atividades com um grupo determinado a partir dos momentos didaticos propostos por
Gallo em sua metodologia das oficinas de conceitos: sensibilizagcado, problematizacao,
investigacao, conceituacdo. Em meio a este processo nos deparamos com ideias que
a principio pareceram contraditérias, pois Deleuze, por exemplo, ndo existem métodos
para aprender. Logo, considerando que a criagao conceitual depende do encontro com
o fora, que o encontro é imprevisivel e que seus efeitos dependem dos de uma
experiencia singular, ndo ha algo que possa ser ensinado em termos de transmisséo
de conteudo. Pois se a teoria deleuzo-guattariana se opde a recognigéo, o
pensamento ndo reproduz o fora como se houvesse uma verdade a ser encontrada e
representada, ndo ha identidade entre ser e pensamento, o que ha é a criagdo no
sentido de expressar a multiplicidade através dos conceitos filoséficos. Cada conceito
€ uma singularidade resultante do encontro do sujeito com o signo, mas remetida a
outros conceitos, aos perceptos, aos afectos, aos personagens conceituais que se

cria e que servem de intercessores ao pensamento. Os conceitos habitam um plano



112

de imanéncia onde o conceito faz conexdo com outros conceitos, de modo tal que o
aprendizado se constitui num construtivismo (posi¢do do problema, invengdo dos
personagens conceituais e constituicdo do plano). Grosso modo o conceito filosofico
nao comunica, mas expressa recortes da multiplicidade.

Logo, se ndo pode ensinar a alguém, porque o aprendizado depende da
relacdo do aprendiz com o fora do pensamento e porque a aprendizagem refere-se a
uma certa sensibilidade para com o signo, com uma reagao que produz ao ser afetado
e com um interesse pelo que Ihe afeta e o forga a pensar. Assim, resta ao professor
se virar do avesso e reavaliar os pressupostos do que entende por ensinar. Com
Deleuze Guattari e intermediado por Gallo, compreendemos que a concepgao de
filosofia e de ensino proposta nos termos da filosofia da diferengca demandam do
professor um devir outro, abandonar a imagem daquele que sabe e portanto ensina,
para assumir a mascara daquele que nao sabe e esta disposto a aprender, fazendo
com os estudantes o movimento do pensamento e possibilitando o contato deles com
signos até entdo desconhecidos. O professor deve tornar-se um mestre ignorante
como na obra de Ranciere. Assim o professor mobiliza o aprendizado dos seus
estudantes sem ensina-los 0 que pensar, mas ensinando, ou sensibilizando, que
pensar € possivel de diversas formas, inclusive de forma filosofica e que este pensar
nao € pura representagao da realidade, contemplagdo, mas criagéo e expressao da
multiplicidade.

Uma ferramenta indispensavel para o ensino de filosofia é o recurso a
histéria da filosofia, pois se por um lado as orientagdes macropoliticas do Estado,
exigem-na como conteudo necessario ao desenvolvimento de competéncias e
habilidades exigidas pelos Parametros Curriculares Nacionais ( leitura e interpretagao
de textos e contextos filoséficos e nao-filoséficos, desenvolvimento de mecanismos
de argumentacgao oral e escrita a partir da apropriacao dos textos filosoficos e dos
conceitos ja existentes na filosofia e articulagdo com outros conhecimentos) é através
do recurso a ela que paralelamente ou em sobreposicdo a estas orientacdes
fomentamos experiencias de reinvengao, ressignificagdo e (re)criagdo conceitual

exercitando assim um devir minoritario de oposigdo ao modelo da recognigao.



113

Compreendemos também que o exercicio com os conceitos filosoficos é
apenas uma das possibilidades de pensar. Ou seja, conceituar tem a ver com as
conexodes feitas entre os elementos num plano de imanéncia a partir de um problema
e sua ressignificagao a partir de uma perspectiva singular, porém, isto ndo significa
um fim do processo de conhecer a realidade, o desvelamento de uma verdade
essencial que corresponda a realidade, pois existem outros modos de pensamento,
ou seja, arte e a ciéncia. Neste sentido, se a filosofia € um entre outros modos do
pensamento, um argumento suficiente para justificar sua permanéncia no curriculo
escolar poderia ser o de propiciar aos estudantes o contato com este modo de
pensamento em particular, ou seja, a possibilidade a ser oferecida aos estudantes de
experienciar o pensamento filoséfico em sua especificidade como acontece com as
ciéncias e as artes. Este seria um modo de promover uma educagao que contemple
as diferentes dimensbes do que o pensamento humano € capaz de produzir,
argumento capturado e ressignificado dos documentos oficiais que orientam sobre o
ensino de filosofia na educacgao basica brasileira.

A partir deste embasamento teodrico planejamos e realizamos as atividades
em sala de aula. Utilizamos a metodologia das oficinas de conceito conforme o que
Silvio Gallo propde, tomando-a como sugestdo a ser implementada de acordo com a
realidade e as condigdes especificas da turma e do professor. Portanto, a metodologia
nao foi considerada um método rigido a ser reproduzido com a finalidade alcangar um
resultado pré-definido, mas entendemos a metodologia como uma inspiragdo, como
pistas metodoldgicas para construir uma pratica na aula de filosofia que tentasse fugir
do pensamento por representacao e da recognigao. Tarefa ardua, pois o ensino de
filosofia inspirado na filosofia da deleuzo-guattariana traz em seu conceito a nogao de
imprevisibilidade da aprendizagem e da singularidade.

Ao se preocupar com a singularidades e comprometer-se com a
multiplicidade buscamos escapar ou resistir ao pensamento comum, a opinido, a
reproducdo do modelo pelos poderes instituido, a recognigdo. Tentamos fazer o
ensino de filosofia funcionar no sentido de uma educagdo menor ou minoritaria. A
minoridade estaria na possibilidade de romper com o0 modelo maior, da recogni¢cao ou
da reproducédo da subjetividade capitalistica. Uma educagao menor tem a intensao de



114

produzir conexdes que permitam aos estudantes criar suas préprias versdes do
mundo, micro-versdes ou sub-versdes, para assim dar sentido ao mundo em que
vivem e ndo apenas reproduzir sentidos ja prontos. Assim o ensino de filosofia ndo se
restringe ao conhecimento das escolas, teorias e conceitos filoséficos, mas tem como
funcao fazer proliferar ideias, ideias que os proprios estudantes podem criar a partir
de seus proéprios problemas a exemplo dos filésofos que problematizaram e criaram
ferramentas conceituais para equacionar problemas de seu tempo. Neste sentido,
entendemos que ensinar é dar condicdes de possibilidade para que os estudantes
possam aprender a fazer o mesmo, mas sem copiar 0 que ja foi pensado, mas
concordando ou divergindo, acrescentando ou recortando, fazendo conexdes,
operando deslocamentos, desterritorializando a si mesmo nesse movimento,
habitando novos territérios e compondo novos planos de imanéncia a fim de (re)criar
e atribuir sentido ao mundo em que vivem. Criando ou (re)criando seus préprios
conceitos.

As atividades realizadas em sala de aula nesta pesquisa problematizaram
o(s) conceito(s) de ética. Escolnemos o conceito de ética porque na sociedade
brasileira contemporanea, e sobretudo no contexto atual, as questdes éticas tém sido
tema constante de debates e problematizac¢des, e por isso seriam campo fértil para
ser investigadas, ressignificadas, recriadas, subvertidas. Além disso a Etica faz parte
dos conteudos que devem ser trabalhados nas aulas de filosofia, de acordo com o
curriculo escolar. Nas aulas, fizemos uso de alguns problemas, fildsofos e conceitos
de modo a sensibilizar os estudantes para possiveis interpretagcdes sobre os
problemas que envolvem os comportamentos humanos, os valores éticos e morais
que balizam nossas decisdes, nossos pensamentos e agcdes, no ambito pubico e
privado, na esfera individual ou coletiva. Sendo a aprendizagem é imprevisivel, como
podemos pensar a partir de Deleuze e Guattari, notamos que enquanto alguns
estudantes logo mostram-se dispostos ao exercicio de filosofar, talvez por maior
sensibilidade aos signos emitidos na aula, ou, ao tema, para outros o processo de
aprendizagem aconteceu com certa demora, num silencio necessario que demorou
algum tempo até que os conceitos e os signos emitidos durante a aula pudessem

compor um plano de pensamento, realizar conexdes com outras ideias e retornar



115

diferentes, mas nunca os mesmos na forma de perguntas, de duvidas, de comentarios
sobre os problemas debatidos em sala de aula.

Nas atividades tanto escritas, quanto orais, avaliamos que alguns
estudantes desenvolveram argumentos mais elaborados a partir dos conceitos
estudados e conseguiram articular suas ideias a partir deles, resultado esperado na
etapa da conceituagao, de acordo com Silvio Gallo. Outros estudantes conseguiram
realizar um deslocamento entre planos transitando da filosofia para a arte compondo
o que Deleuze chamou de interferéncia externa entre os planos. Tanto em um como
no outro exemplo observamos o0 movimento em diregdo ao objetivo da proposta de
experienciar o pensamento filoséfico na medida que os estudantes demonstraram
cada um a seu modo um mergulho no plano conceitual, mesmo que de outros fildsofos
considerados intercessores do pensamento filosofico.

No que diz respeito aos questionarios, ressaltamos os relatos onde o
interesse pela filosofia provocou mudangas no modo de alguns estudantes
enxergarem a propria filosofia, mas também, aqueles que declararam que a filosofia
os inspirou a fazer um exercicio de repensar a propria vida, os valores que assumem
e o comportamento. Entendemos que esse movimento de auto avaliagdo é um tipo de
exercicio espiritual, uma forma de criagao ou constituicdo de si mesmo que se opde a
uma reproducao massificada de subjetividades homogeneizadas, de sujeitos sem
rosto capturados pela légica do capital.

Avaliando o processo no todo, a pesquisa e intervencéo pratica também
produziram efeitos no pesquisador-professor. Este ao munir-se de todo o referencial
da pesquisa e ao experienciar a metodologia nota uma mudanga em si mesmo e em
sua pratica de ensino. Consideramos que problematizar sobre o ensino e sobre esta
proposta metodoldgica em particular nos fez repensar o proprio trabalho, e isto por si
s6 ja modifica a relagdo entre o professor e sua pratica. No contexto especifico da
aprendizagem e do ensino na perspectiva da filosofia da diferenca, modificar-se a si
mesmo parece obrigatdrio, na medida em que o professor precisa desterritorializar-se
de si para poder exercer outro papel, a saber, o de ser o fator externo de sensibilizagao

dos aprendizes, e ndo um mestre explicador.



116

Sensibilizar os estudantes, nesse caso, pode ser apontado nao s6 o ponto
de partida, mas um ponto chave do processo de aprendizagem, pois se configura o
momento de afetar o estudante para o pensar. Sem este momento ndo ha
aprendizagem. Talvez por isso seja necessario constantemente nas aulas
desencadear um processo de sensibilizagdo dos estudantes. Portanto, o ensino de
filosofia € também experiéncia de sensibilidade, no que diz respeito a pensar o
problema filosofico a partir daquilo que afeta o pensamento. Ressaltamos que a
metodologia das oficinas de conceitos abre possibilidades para inumeros tipos de
trabalhos, afinal a producdo de conceitos pode ser remodelada, desmontada,
rearticulada em diferentes formas, ndo € um método engessado, mas uma orientacao

geral das possibilidades daquilo que o ensino de filosofia pode ser no nivel médio.



117

REFERENCIAS

ASPIS, Renata Lima; GALLO, Silvio. Ensinar filosofia: um livro para professores. Sao
Paulo: Atta Midia e Educacéao, 2009.

BIANCO, Giuseppe. Gilles Deleuze educador: Sobre a pedagogia do conceito. In:
Educagdo & Realidade. v. 27, n. 2, pp. 179-204, jul./dez., 2002. Disponivel em:
https://seer.ufrgs.br/educacaoerealidade/article/view/25927. Acesso em: abr. 2019.

BRASIL. Ministério de Educacéo e Cultura. Lei n°® 9.394, de 20 de dezembro de 1996.
Estabelece as diretrizes e bases da Educagao Nacional. Brasilia: MEC, 1996. Disponivel
em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/LEIS/L9394.htm. Acesso em: jan. de 2019.

BRASIL. Ministério da educagao/Secretaria de Educagdo Média e Tecnoldgica.
Parémetros Curriculares Nacionais para o Ensino Médio — Ciéncias Humanas e suas
Tecnologias. Brasilia: MEC/SEMT, 1999. Disponivel em:
portal.mec.gov.br/seb/arquivos/pdf/cienciah.pdfc. Acesso em: jan. 2019.

CARDOSO JR, Hélio Rebello. Pensar a pedagogia com Deleuze e Guattari: amizade na
perspectiva do aprender. In: Educacgao & Realidade. v. 31, n. 1, pp. 37-52, jul./dez., 2006.
Disponivel em: https: https://seer.ufrgs.br/educacaoerealidade/article/view/23000. Acesso
em: abr. 2019.

CERLETTI, Alejandro. O ensino de filosofia como problema filoséfico. Trad. Ingrid Muller
Xavier. Belo Horizonte: Auténtica Editora, 2009.

COSTESKI, E.; ALMEIDA, José Carlos Silva de. Experiéncias metodolégicas de ensino
no Pibid Filosofia da Universidade Federal do Ceara. In: Revista Digital de Ensino de
Filosofia, ~Santa Maria, vol2., n2 — jul/dez. 2016. Disponivel em:
https://periodicos.ufsm.br/refilo/article/view/24788/15030. Acesso em: jun. 2016.

DANELON, Marcio. Em torno da especificidade da filosofia: uma leitura das Orientagcbes
Curriculares Nacionais de filosofia para o Ensino Médio. In: Filosofia: ensino médio/
Coordenacgao, Gabriele Cornelli, Marcelo Carvalho e Marcio Danelon. Brasilia: Ministério
da Educacéo, Secretaria e Educagao Basica, 2010. pp. 185-202. (Colecédo Explorando o
Ensino; v. 14). Disponivel em: https://docplayer.com.br/16476957-Colecao-explorando-o-
ensino-filosofia-volume-14.html. Acesso em: abr. 2019.

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. O que é a filosofia?. Trad. de Bento Prado Jr. E
Alberto Alonso Munoz. Rio de Janeiro: Editora 34, 1992.

DELEUZE, Gilles. Conversagoes (1972 — 1990). Trad. Peter Pal Pelbart. 3° ed. S&do Paulo:
editora 24, 2013 (1992a).


https://seer.ufrgs.br/educacaoerealidade/article/view/25927
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/LEIS/L9394.htm
https://seer.ufrgs.br/educacaoerealidade/article/view/25927
https://periodicos.ufsm.br/refilo/article/view/24788/15030

118

. Mil platés: capitalismo e esquizofrenia, vol. 1. Trad. de Ana Lucia de
oliveira, Aurélio guerra Neto e Célia Pinto Costa. Sdo Paulo: Editora 34, 2011.

. Mil platés: capitalismo e esquizofrenia, vol. 2. Trad. Ana Lucia de oliveira
e Lucia Claudia Ledo. S&ao Paulo: Editora 34, 2011.

. Kafka: por uma literatura menor (1975). Trad. de Cintia Vieira da Silva.
1 ed. Belo Horizonte: Auténtica, 2015.

DELEUZE, Gilles; PARNET, Claire. Dialogos. Trad. Eloisa Araujo Ribeiro. Sao Paulo: Ed.
Escuta, 1998.

FOUCAULT, Michel. Vigiar e Punir: nascimento da prisdo. Trad. de Raquel ramalhete.
Petrépolis, Vozes, 1987. (1975)

. Histéria da sexualidade I: a vontade de saber. Trad. Maria Thereza da
Costa Albuquerque e J. A. Ghilhon Albuquerque. Rio de Janeiro: Graal, 1988.

. Os intelectuais e o poder — conversa entre Michel Foucault e Gilles
Deleuze. In: FOUCAULT, Michel. Microfisica do poder. Org. Roberto Machado. Rio de
Janeiro: Graal, 2000.

GADELHA, Sylvio. De fardos que podem acompanhar a atividade docente ou de como o
mestre. In: Educagéo & Sociedade, Campinas, vol. 26, n. 93, p. 1257-1272, set./dez. 2005.
Disponivel em: http://www.cedes.unicamp.br/. Acesso em: jul. 2018.

GALLO, Silvio. Metodologia do ensino de filosofia: Uma didatica para o ensino médio.
Campinas: Papirus, 2012.

. A filosofia e seu ensino: conceito e transversalidade. In: SILVEIRA, J. T.
René; GOTO, Roberto [org.]. Filosofia no ensino médio: Temas, problemas e propostas.
Séo Paulo: Loyola, 2007.

. Deleuze & a educagéo. 3 ed. Belo Horizonte: Auténtica, 2016.

. Filosofia: experiéncia do pensamento. Volume unico. 2 ed. Sdo Paulo:
Scipione, 2016. (Manual do professor)

. Ensino de filosofia: avaliagdo e materiais didaticos. In: Filosofia: ensino
médio/ Coordenacao, Gabriele Cornelli, Marcelo Carvalho e Marcio Danelon. Brasilia:
Ministério da Educagéao, Secretaria e Educagao Basica, 2010. pp. 159 -170. (Colegao
Explorando o Ensino; v. 14). Disponivel em: https://docplayer.com.br/16476957-Colecao-
explorando-o-ensino-filosofia-volume-14.html. Acesso em: abr. 2019.

GALLO, Silvio; KOHAN, Walter O. Critica de alguns lugares-comuns ao se pensar a
filosofia no ensino médio. In: GALLO, Silvio; KOHAN, Walter O. [org.]. Filosofia no ensino
meédio. Petropolis: Vozes, 2000.


http://www.cedes.unicamp.br/

119

GRISOTTO, Américo. Filosofia da diferenga: apontamentos em torno da aprendizagem
do pensamento em filosofia. In: Educagéo tematica digital. v. 14 n.1, pp.179-198, jan./jun.
2012. Disponivel em:
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/etd/article/view/1246. Acesso em: abr.
2019.

KOHAN, Walter O. Entre Deleuze e a educagéo: notas para uma politica do pensamento,
2002. In: Educacdo & Realidade, vol.27, n.2 — jul./dez. 2002. Disponivel em: <
http://seer.ufrgs.br/educacaoerealidade/article/view/25922 > Acesso em: jun. 2017.

KROEF, Ada Beatriz Gallicchio. Escola como polo cultural: Contornos mutantes em
fronteiras fixas. Fortaleza: Imprensa Universitaria UFC, 2017.

MARINHO, Cristiane. M. Filosofia e educagédo no Brasil: Da identidade a diferenca. Sao
Paulo: Edigdes Loyola, 2014.

MARINHO, Cristiane. Maria. A filosofia da diferengca de Gilles Deleuze na filosofia da
educacéo no Brasil. Relatério final (pds-doutorado) — Universidade Estadual de Campinas,
Faculdade de Educacéo. Campinas, 2012. Disponivel em:
http://repositorio.unicamp.br/jspui/bitstream/REPOSIP/251133/1/Marinho_ CristianeMaria

_D.pdf . Acesso em: dez. 2018.

MELANI, Ricardo. Dialogo: primeiros estudos em filosofia. Sdo Paulo: Moderna, 2016.

PASSOS, Eduardo; KASTRUP, Virginia; ESCOSSIA, Liliana da. Pistas do Método da
cartografia: pesquisa intervengéo e produgéo de subjetividade. Porto Alegre: Sulina, 2015.

RANCIERE, Jacques. O mestre ignorante: Cinco licbes sobre a emancipacgéo intelectual.
Belo Horizonte: Auténtica: 2007.

RODRIGO, Lidia Maria. Filosofia em sala de aula: teoria e pratica para o ensino médio.
Sao Paulo: Autores Associados, 2009.

THIOLLENT, Michel. Metodologia da pesquisa-agdo. Sao Paulo: Cortez — Autores
Associados, 1986.

TRIPP, David. Pesquisa-agdo: uma introdu¢do metodoldgica. In: Educagdo e Pesquisa
[online]. 2005, vol.31, n.3, pp.443-466. Disponivel em: http://dx.doi.org/10.1590/S1517-
97022005000300009. Acesso em: dez. 2017.

ZOURABICHVILI, Frangois. Deleuze: uma filosofia do acontecimento. Tradugao de Luiz
B. L. Orlandi. S&o Paulo: Ed. 34, 2016.

ZOURABICHVILI, Frangois. O vocabulario de Deleuze. Trad. André Telles. Rio de Janeiro,
2004. Disponivel em: http://www.escolanomade.org/wp-content/downloads/deleuze-
vocabulario-francois-zourabichvili.pdf. Acesso em: abr, 2019.


https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/etd/article/view/1246
http://repositorio.unicamp.br/jspui/bitstream/REPOSIP/251133/1/Marinho_CristianeMaria_D.pdf
http://repositorio.unicamp.br/jspui/bitstream/REPOSIP/251133/1/Marinho_CristianeMaria_D.pdf
http://www.scielo.br/cgi-bin/wxis.exe/iah/?IsisScript=iah/iah.xis&base=article%5Edlibrary&format=iso.pft&lang=i&nextAction=lnk&indexSearch=AU&exprSearch=TRIPP,+DAVID
http://www.escolanomade.org/wp-content/downloads/deleuze-vocabulario-francois-zourabichvili.pdf
http://www.escolanomade.org/wp-content/downloads/deleuze-vocabulario-francois-zourabichvili.pdf

120

ANEXO A - QUESTIONARIO APLICADO AOS ESTUDANTES PARTICIPANTES DA
PESQUISA.

PARTE 1 - Perfil dos participantes.

Informe os dados a seguir:

01. Qual a sua idade?
a) entre 13-14 anos.
b) entre 15-16 anos.
c) entre 17-18 anos.
)

d) acima de 18 anos.

02. Como se identifica em termos de sexo/género?
a) masculino

b) feminino

03. Vocé ja estudou Filosofia na escola antes deste ano?

a) sim, durante todo o ensino fundamental (1° ao 9° ano)
b) sim, no ensino fundamental Il (6° ao 9° ano)
c
d

e

)
) sim, nos anos finais do ensino fundamental Il (8° e 9° ano)

) sim, apenas um ano durante o ensino fundamental (9° ano).
) na

, hunca havia estudado filosofia na escola.

04. Vocé ja estudou na escola publica antes?
a) sim, durante todo o ensino fundamental (1° ao 9° ano)
b) sim, no ensino fundamental Il (6° ao 9° ano)
c) sim, nos anos finais do ensino fundamental Il (8° e 9° ano)
d) sim, apenas um ano durante o ensino fundamental (9° ano).
)

e) ndo, nunca havia estudado filosofia na escola antes deste ano.



121

PARTE Il — Sobre a metodologia.

01. Vocé considera que os materiais (musicas, textos, videos e outros) utilizados no
inicio das aulas ajudaram na compreensdo dos temas estudado?

a) Sim, pois estes momentos capturou minha atengcédo e despertou meu
interesse para o tema da aula.

b) Sim, pois nestes momentos percebi alguma relagdo do tema da aula com
a realidade em que vivemos.

c) Sim, pois percebi que os temas da filosofia podem ser vistos por outros
pontos de vista.

d) Nao, estes momentos foram apenas mais uma distracdo durante a aula
€ nao despertaram meu interesse para o tema da aula.

e) Nao, pois ndo consegui perceber a relagdo do que era apresentado com
a realidade em que vivemos.

f) Nao, pois néo percebi a relagao destes outros materiais com a filosofia.

02. Como vocé compreende a filosofia na escola?

a) € um saber enciclopédico em que temos que decorar conceitos e
pensamentos produzidos pelos filésofos para passar na prova.

b) € um saber que pode ser utilizado como ferramenta para pensar nossos
proprios problemas e a realidade em que vivemos e assim criar nossos proprios
conceitos.

c) € uma aula em que discutimos varios assuntos sem nunca chegar a

nenhuma conclusao, traz mais duvidas que respostas.

03. Vocé consegue estabelecer relacdo dos temas debatidos nas aulas com a
realidade em que vivemos?

a) ndo, porque os temas sdo muito abstratos e parecem nao ter relagao
com a minha realidade.

b) sim, consigo perceber que o pensamento filosofico apesar de ser

abstrato tem relacdo com problemas reais que enfrentamos em nossas vidas.



122

04. Quais atividades foram mais trabalhadas nas aulas de filosofia?

a) Leitura, e interpretacdo de textos filosoficos (trechos, frases,
pensamentos e conceitos escritos por filosofos).

b) Leitura, e interpretacédo filoséfica de textos nao filosoficos (musicas,
poesia, noticias, literatura ou outros)

b) Escrita e argumentagao sobre os temas discutidos nas aulas a partir do
pensamento dos fildsofos podendo mudar de posicéo e respeitando as diferentes
posi¢cdes debatidas.

c) Capacidade critica para analisar a realidade em que vivemos e relaciona-
la com o pensamento dos filésofos a fim de melhor entendé-la ou buscar solugbes
para os problemas.

d) Debate, argumentagdo e socializagdo de ideias em grupo, quando
compartilhamos com os colegas as nossas conclusdes sobre um tema a partir do
pensamento dos filésofos.

e) Todas as habilidades foram trabalhadas um pouco.

05. Em quais atividades vocé se desenvolveu mais nas aulas:

a) Leitura, e interpretagao de textos filosoficos
b) Leitura, e interpretacao filoséfica de textos nao filosoficos
c
d

e) Debate e argumentacgao oral.

)
) Escrita e argumentagéao por escrito.
) Desenvolvimento de capacidade critica e contextualizagao.
)
06. Em quais atividade teve mais dificuldade nas aulas de filosofia?
a) Ler e compreender os textos filosoficos
b) Ler e compreender filosoficamente textos nao filosoficos.
c

d

e) Debater e argumentar oralmente.

Escrever e argumentar por escrito.

Desenvolvimento de capacidade critica e contextualizacao.

)
)
)
)



123

07. Vocé acredita que teve esta dificuldade porque

a) os textos tinham uma linguagem muito dificil e ideias muito complexas
de entender.

b) ndo consegui entender a relagdo dos textos com a realidade em que
vivemos.

c) a linguagem do professor era muito dificil de entender, havia muitas
palavras e expressdes que eu ndo conhecia o significado.

d) tenho dificuldade de trabalhar com temas muito abstratos, prefiro temas

mais concretos.

08. Vocé considera que a metodologia utilizada pelo professor foi:

a) satisfatoria, porque conseguiu despertar em mim o interesse pelo
pensamento dos fildsofos e sua relacdo com a realidade em que vivemos.

b) satisfatoria porque consegui apresentar minhas ideias e debaté-las com
os demais em um ambiente de respeito mutuo e compreensao das diferencas.

c) satisfatério, porque percebi que posso elaborar meus proprios conceitos
sobre a realidade em que vivemos, e entendi que isto € um exercicio filosofico.

d) satisfatorio, porque consegui aprender os conceitos filoséficos, ou seja,
aquilo que os fildsofos pensaram e disseram sobre varias questdes.

e) insatisfatorio, porque n&o consegui entender os conceitos filosoficos, ou
seja, aquilo que os fildsofos pensaram e disseram sobre varias questodes.

f) insatisfatério, pois nao consegui entender a relagéo entre o pensamento
dos filésofos e a realidade em que vivemos.

g) insatisfatério, porque ndo pude elaborar meus proprios conceitos,

apenas repetir o que os fildsofos o ou o professor diziam sobre os temas.

09. Vocé considera que a producéo coletiva final foi:
a) satisfatéria, pois pude trabalhar em grupo e expor meus pontos de vista
e criar coletivamente algo que expressava o que o grupo de compreendeu dos temas

discutidos nas aulas.



124

b) insatisfatéria, porque tive que acatar o que a maioria pensava sobre o
assunto e nao pude expressar minhas ideias sobre os temas discutidos nas aulas.

c) satisfatéria, porque consegui expressar criativamente o que penso sobre
os temas discutidos na aula e que achava muito dificil expressar apenas escrevendo.

d) insatisfatéria, porque prefiro me expressar individualmente e sustento
minha posicdo mesmo diante de outras pessoas que discordam do meu ponto de vista,

prefiro a producgéao escrita individual.

PARTE Ill — O Olhar do estudante

01. Como vocé descreveria o trabalho que realizou ao final da oficina de conceitos

nas aulas de filosofia (tema, objetivos, processos criativos, conceito(s) trabalhado(s)?”

02. por que escolheu esta linguagem/forma de expressao (video, texto, fotografia,
pintura, poesia, musica, teatro...)? Por exemplo, foi motivado por um sentimento, um

texto lido, uma frase, um video assistido, um problema, um debate ou outro?”.

03. Como vocé descreveria a experiéncia de desenvolver este trabalho em torno de
um conceito filoséfico? Entende que criou um conceito novo, acrescentou algo
pensado por vocé/pelo grupo no trabalho, ou apenas reproduziu e copiou algo que ja

existia?”.

04. O que vocé aprendeu de mais importante nas aulas de filosofia e ao desenvolver

o trabalho final da oficina de conceitos?”.

05. Como vocé se sentia e o que pensava das aulas de filosofia antes da oficina? E
agora, como se sente e o que pensa das aulas de filosofia e sobre o trabalho com os

conceitos filosoficos?”.

06. Alguma observagao sobre a oficina de conceitos na aula de filosofia (ideias,
sugestdes, criticas)?”.



125

ANEXO B- TEXTOS PRODUZIDOS NA OFICINA DE CONCEITOS
(DISSERTACOES FILOSOFICAS)

Figura 1



126

Figura 2



127

Figura 3



128

Figura 4



129

Figura 5



130

Figura 6



131

Figura 7



132

Figura 8



133

Figura 9



134

Figura 10



135

Figura 11



136

Figura 12



137

Figura 13



138

Figura 14



139

Figura 15



140

Figura 16



141

Figura 17



142

Figura 18



143

ANEXO C — CARTAZES PRODUZIDOS NA OFICINA DE CONCEITOS

Figura 19

Figura 20



144

Figura 21

Figura 22



145

Age sempre de tal
modo que o teu
comportamento possa

VIT a ser principio de
uma lei universal.

iy g I i B
Figura 23

Figura 24









148

Figura 29

Figura 30









