
 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO CEARÁ 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO PROFISSIONAL EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

 

AS PRÁTICAS DE SI NO ENSINO MÉDIO: 

UM ENSINO DE FILOSOFIA PARA O CUIDADO DE SI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FORTALEZA – CE 

2019



 

 

ANTÔNIO ALEX PEREIRA DE SOUSA 

 

 

 

 

 

 

 

 

AS PRÁTICAS DE SI NO ENSINO MÉDIO: 

UM ENSINO DE FILOSOFIA PARA O CUIDADO DE SI 

 
 
 
 

 
Dissertação apresentada ao 
programa de Pós-Graduação 
Profissional do Departamento de 
Filosofia da Universidade Federal do 
Ceará, como requisito para a 
obtenção do título de Mestre em 
Filosofia. 
Área de concentração: Ensino de 
Filosofia. 
 
Orientador: Prof. Dr. Fernando 
Ribeiro de Moraes Barros. 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

FORTALEZA – CE 

2019 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FICHA CATALOGRÁFICA 

 



 

 

ANTÔNIO ALEX PEREIRA DE SOUSA 

 

AS PRÁTICAS DE SI NO ENSINO MÉDIO: 

UM ENSINO DE FILOSOFIA PARA O CUIDADO DE SI 

 
 

 
Dissertação apresentada ao programa de 
Pós-Graduação Profissional do 
Departamento de Filosofia da 
Universidade Federal do Ceará, como 
requisito para a obtenção do título de 
Mestre em Filosofia. 
Área de concentração: Ensino de 
Filosofia. 
 

 

Aprovada em: ____/____/______.  

 

BANCA EXAMINADORA 

 

_______________________________________________ 

Prof. Dr. Fernando Ribeiro de Moraes Barros (Orientador) 

 

___________________________________________ 

Profa. Dra. Cristiane Maria Marinho (UECE) 

 

_______________________________________________ 

Prof. Dr. Dorgival Gonçalves Fernandes (UFCG)



 

 

DEDICATÓRIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A minha família e aqueles que passaram 

por mim como professores e estudantes. 

 



 

 

AGRADECIMENTOS 

À Universidade Federal do Ceará, por possibilitar dedicar parte de minha carreira 

acadêmica à pesquisa de algo que me engrandecesse como pessoa. 

Ao professor Fernando Ribeiro de Moraes Barros pela orientação, apoio е confiança. 

À professora Cristiane Maria Marinho, mestra do cuidado, pela atenção e amizade 

que sempre me afastou esquecer de mim mesmo. 

Ao professor Dorgival Fernandes, que com amizade e cuidado me orientou, e ainda 

orienta, nos caminhos adequados da academia e da vida. 

Aos meus professores do Mestrado Profissional em Filosofia da UFC, que 

permitiram aprofundar conhecimentos adquiridos e compartilhar minha experiência 

docente. 

Aos meus colegas do Mestrado Profissional em Filosofia da UFC, que seguraram 

comigo a barra de ser os primeiros discentes de um programa em Filosofia que têm 

como objetivo pensar a práxis pedagógica do professor de filosofia. 

Aos professores Elias Lino, Tamara Gonçalves, Antônio Marques, Emerson Praciano 

e Catarina Quintela pela disponibilidade em compartilhar seu dia a dia docente para 

que realizasse esta pesquisa.    

Ao Hélio Rodrigues, companheiro que sempre me apoiou e não me deixa esquecer 

que a vida é também dionisíaca.     

Aos meus amigos Paulo Vitor e Fagner, pela companhia e amizade. 

À Sílvia Macário, pelo apoio a ajuda. 

Aos amigos Natal Lânia, Têca, Elias, Roberta, Raquel Rocha, Karine, Rafael Vitória, 

Carlinhos, Mazé e Fátima Trindade, pelo apoio e momentos de tranquilidade, 

amizade, aprendizado e alegria.   

Ao Emiliano Aquino, pela grande colaboração na tradução de termos do grego para 

o português. 

Ao Cleyton Paes e Alyne, pela revisão gramatical e ortográfica da dissertação. 



 

 

À Mossoró e Tibau, por me possibilitar escrever grande parte desse texto em um 

ambiente com bons afetos e tranquilidade.   

Aos meus alunos, que me fazem querer ser um mestre do cuidado e não esquecer 

de mim mesmo.  

Aos meus pais, Elenir e Raimundo, e irmão, Alexandre, pelo apoio, ajuda, suporte e 

amor em todos os momentos da minha vida. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

RESUMO 

A presente pesquisa tem o objetivo de analisar as condições e possibilidades do 

deslocamento do conceito de práticas de si, analisado por Michel Foucault (1926-

1984) em suas últimas pesquisas, para pensar o ensino de filosofia no ensino médio 

no presente. As práticas de si eram exercícios utilizados pelos mestres do cuidado 

para realizar uma prova de verdade, o processo em que o sujeito reflete sobre uma 

verdade e, livremente, transforma-a em princípio de pensamento e ação. O mestre 

do cuidado era aquele que, na antiguidade greco-romana, principalmente no período 

clássico e helenístico, por saber cuidar de si saberia cuidar dos outros, e o cuidar de 

si significava ter o domínio de si mesmo. Grande parte dos mestres analisados por 

Foucault são filósofos e, por esse motivo, pensamos na possibilidade da reflexão 

sobre eles proporcionar um modo outro de ensinar filosofia na atualidade. O objetivo 

do cuidado era constituir uma vida que fosse amparada em valores morais e éticos e 

pudessem ser comparadas a uma obra de arte, única, singular e bela. Realizamos, 

para o desenvolvimento da pesquisa, uma revisão bibliográficas dos últimos cursos 

ministrados, entrevistas e livros publicados por Michel Foucault, no intuito de 

compreender os conceitos de cuidado de si e conhecimento si, assim como suas 

relações com a ética e a política. Também analisamos os conceitos de práticas de si 

e mestre do cuidado. Com o intuito de compreender a realidade dos professores e 

os distanciamentos e aproximações entre estes docentes e os mestres do cuidado 

da antiguidade, aplicamos entrevistas com cinco professores de filosofia de escolas 

públicas que ministram aulas em Fortaleza. A análise dos dados coletados se deu 

de forma analítica, buscando nelas encontrar exemplos do que podem ser práticas 

de si no presente. A motivação da presente pesquisa foi a ausência de exemplos 

práticos que comprovassem o que os livros didáticos sobre o ensino de filosofia 

apresentavam teoricamente; o sentimento de ausência dessas práticas de filosofia 

na atualidade foi estimulado pela leitura do que ficou conhecido como momento ético 

da produção filosófica de Foucault. Dos resultados obtidos temos o exemplo de 

diversas de práticas realizadas nas escolas do ensino médio que podem possibilitar 

uma prova de verdade pelos discentes, se aproximando do que Foucault chamou de 

cuidado de si e cuidado do outro. Outras implicações decorrentes da pesquisa foram 

sugestões para que os cursos de licenciatura em filosofia, as secretarias de 

educação, as escolas e os professores, possam estimular a criação e o 



 

 

desenvolvimento de práticas pedagógicas no ensino de filosofia que estimulem a 

formação de sujeitos éticos que cuidam de si e, por esse razão, podem cuidar dos 

outros.    

 

Palavras-chave: Ensino de Filosofia; Práticas de Si; Mestres do cuidado; 

Professores de filosofia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

ABSTRACT 

This research aims to analyze the conditions and possibilities of the displacement of 

the concept of self practices, analyzed by Michel Foucault (1926-1984) in his latest 

research, to think about the teaching of philosophy in high school at present. Self-

practices were exercises used by caregivers to perform a truth test, the process in 

which the subject reflects upon a truth and freely transforms it into the principle of 

thought and action. The Master of Care was one who, in Greco-Roman antiquity, 

especially in the classical and Hellenistic period, by knowing how to take care of 

oneself would know how to take care of others, and taking care of oneself meant 

having mastery of oneself. Most of the masters analyzed by Foucault are 

philosophers and, for this reason, we think about the possibility of reflection on them 

to provide another way of teaching philosophy today. The aim of care was to 

constitute a life that was based on moral and ethical values and could be compared 

to a unique, singular and beautiful work of art. We carried out, for the development of 

the research, a bibliographical review of the last courses taught, interviews and 

books published by Michel Foucault, in order to understand the concepts of self-care 

and self-knowledge, as well as their relations with ethics and politics. We also 

analyze the concepts of self and master care practices. In order to understand the 

reality of teachers and the distances and approximations between these teachers 

and the masters of ancient care, we conducted interviews with five philosophy 

teachers from public schools who teach in Fortaleza. The analysis of the collected 

data took place in an analytical way, seeking in them to find examples of what may 

be practical of themselves in the present. The motivation of the present research was 

the absence of practical examples to prove what the textbooks on the teaching of 

philosophy presented theoretically; The sense of absence of these practices of 

philosophy today was stimulated by reading what became known as the ethical 

moment of Foucault's philosophical production. From the results obtained we have 

the example of several practices performed in high schools that can provide a proof 

of truth by students, approaching what Foucault called self-care and care of the 

other. Other implications arising from the research were suggestions that 

undergraduate philosophy courses, departments of education, schools and teachers 

can stimulate the creation and development of pedagogical practices in philosophy 



 

 

teaching that stimulate the formation of ethical subjects who care themselves and 

therefore can take care of others. 

Keywords: Philosophy Teaching; Si practices; Master of Care; Philosophy teachers. 

 

 



 

 

SUMÁRIO 

 

1      INTRODUÇÃO .................................................................................................. 11 

2      O CUIDADO DE SI EM MICHEL FOUCAULT .................................................. 20 

2.1   O cuidado de si e o conhecimento de si ....................................................... 20 

2.2   O cuidado de si e a ética ................................................................................. 35 

2.3   O cuidado de si e as práticas políticas.......................................................... 46 

3      OS SUJEITOS DO CUIDADO DE SI E AS PRÁTICAS DE SI ......................... 59 

3.1   O mestre do cuidado e o discípulo: as faces do cuidado de si .................. 59 

3.2   A parresia como condição de existência do mestre do cuidado ................ 67 

4      O ENSINO DE FILOSOFIA E AS PRÁTICAS DE SI ........................................ 86 

4.1   O professor e o estudante de filosofia no Ensino Médio ............................. 90 

4.2   A fala nas aulas de filosofia: parresia e jogos de verdade ........................ 101 

4.3.  A escrita filosófica e as práticas de si no ensino médio ........................... 110 

4.4   Sugestões para um ensino de filosofia do cuidado de si .......................... 116 

5     CONCLUSÃO .................................................................................................. 126 

       REFERÊNCIAS ................................................................................................ 132 

       ANEXO A - ENTREVISTA Nº 1 ....................................................................... 138 

       ANEXO B - ENTREVISTA Nº 2 ....................................................................... 164 

       ANEXO C - ENTREVISTA Nº 3 ....................................................................... 185 

       ANEXO D - ENTREVISTA Nº 4 ....................................................................... 208 

       ANEXO E - ENTREVISTA Nº 5........................................................................ 230 

 

 

 



    11 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

As obras sobre Ensino de Filosofia disponíveis para o público brasileiro 

apresentam importantes reflexões sobre a prática didática deste saber, mas não 

contemplam, de forma ampla, aspectos diversos e importantes como o que orienta a 

presente pesquisa: a análise de práticas de ensino que possibilitem uma efetiva 

experiência filosófica. Não afirmamos, contudo, que existe uma escassez, já que 

relatos de experiência e prática estão disponíveis em diversos espaços digitais1. 

Decorrente de uma limitação ou falta de pesquisas acerca de práticas que 

transformem o Ensino de Filosofia no Ensino Médio plenamente filosófico, além do 

desinteresse mercadológico, observamos que as obras analisadas apresentam 

importantes críticas aos tradicionais modos de ensinar, além de sugestões 

metodologias e novas técnicas de trabalho, mas não oferecem relatos ou 

informações que comprovem sua efetividade. Assim, há reflexões teóricas sobre as 

práticas, mas não são acompanhadas de experiências que as comprovem ou 

subsidie a vivência na sala de aula.  

Desde 2008, o Ensino de Filosofia se tornou obrigatório nos três anos do 

ensino médio das escolas públicas e privadas brasileiras (Lei n. 11.664/2008). Isso 

exigiu de professores, estados, pesquisadores, universidades, editoras e setores 

diversos ligados à educação, que dessem atenção diferenciada a uma disciplina 

que, no Brasil, tem uma história de descontinuidade na educação básica. Contudo, 

já existiam materiais que problematizavam o Ensino de Filosofia na educação 

básica. Por exemplo, são referências às obras Convite a Filosofia de Marilena Chauí 

e o Fundamentos de Filosofia de Gilberto Cotrim, assim como o Filosofando e 

Temas de Filosofia das autoras Maria Helena Pires Martins e Maria Lúcia de Arruda 

Aranha.  

Em relação às experiências de ensino, quase todos os estados ofereciam, 

desde 1996, a disciplina de filosofia em um dos três anos do ensino médio, o que se 

deu em decorrência da aprovação da LDB (lei n. 9.394/96) que, no artigo 36, 

determinava que todo estudante deveria “dominar os conhecimentos de filosofia e 

 
1 Exemplo é a Revista Digital de Ensino de Filosofia (REFILO) da Universidade Federal de Santa 
Maria e o site da Secretaria de Educação do Estado do Paraná, que disponibiliza planos de aula com 
práticas diversas. 



    12 

 

sociologia necessários ao exercício da cidadania” (FAVERO; CEPAS; GONTIJO; 

GALLO; KOHAN, 2004).  

Mesmo assim, antes de 2008, havia uma quantidade pequena de 

recursos didáticos para se pensar o ensino de filosofia no Brasil, realidade 

modificada com a nova lei de 2008 e com o Plano Nacional do Livro Didático (PNLD) 

de 2012 que ofereceu, pela primeira vez, livros de filosofia para alunos do ensino 

médio da rede pública e que influenciou o mercado editorial a produzir novas obras 

para o consumo dos estudantes e material suplementar para professores (livro do 

professor). Esse novo contexto do ensino de filosofia também influenciou a produção 

de livros específicos sobre sua didática, contexto em que surgem obras como a 

Walter Kohan (2008; 2009), Lídia Rodrigues (2014), Evandro Ghedin (2009), Sílvio 

Gallo (2012) e Alejandro Cerletti (2009). Contudo, obras como Filosofia: 

fundamentos e métodos de Marco Antônio Lorieri (2002) já orientavam o ensino de 

filosofia, mas de forma incipiente, já que problemas outros, orientados por teorias e 

práticas de ensino diferenciadas, ainda eram limitadas.      

No atual cenário do Ensino de Filosofia no Brasil, tem-se disponível mais 

obras, vivências e até mesmo produções cinematográficas, como a série Merlí2, do 

que no contexto de 2008. O ensino de filosofia recebeu, desse modo, maior atenção 

como objeto de pesquisa dentro das universidades e nas escolas de educação 

básica, já que o interesse a cada dia mais aumenta. É o que se observa, também, 

com a ampliação e criação de novas pós-graduações que a analisam, sendo o mais 

expressivo o surgimento em 2016 do mestrado profissional em filosofia em rede a 

nível nacional (PROF-FILO). 

Entretanto, desde a década de 1990 aos dias de hoje, verifica-se pouca 

quantidade de reflexões atreladas a práticas reais no Ensino de Filosofia. Foi nesta 

ausência que germinou a proposta do presente trabalho, motivada, principalmente, 

pela leitura dos últimos cursos e obras do filósofo francês Michel Foucault (1926-

1984). A produção teórica desse filósofo francês é compreendida por pesquisadores 

que a estudam como constituída de três momentos: o arqueológico, que procurou 

identificar as condições de surgimento do saber científico na modernidade; o 

 
2 Merlí é uma série ficcional de TV catalã que retrata a vida e a prática de ensino de um professor de 
filosofia que desenvolve práticas diferenciadas nas suas aulas de filosofia para turmas do ensino 
médio na Espanha. 



    13 

 

genealógico, que analisou as relações de poder emergentes na modernidade e que 

ainda hoje se realiza e organiza artes de governar; e o ético, que buscou 

compreender como os homens podem se dar a si mesmo como objetos de 

constituição de uma subjetividade ética. 

No último momento de sua produção, o conceito de cuidado de si, 

entendido como a atividade em busca do domínio de si, tornou-se essencial para 

compreender a proposta ética que Michel Foucault visualiza como possibilidade para 

a constituição de uma ética no presente. No cuidado de si, o filósofo, aquele que 

sabia cuidar de si mesmo e, por isso, poderia ensinar os outros a cuidar de si 

mesmo, tem um papel fundamental. É analisando os textos de filósofos da 

antiguidade greco-romana que Foucault busca compreender aquele que ensina a 

cuidar de si, o mestre do cuidado. 

Das características do mestre do cuidado, uma principal era a capacidade 

de aplicar a si mesmo práticas que, no decorrer do tempo, fazia-o ter domínio sobre 

questões diversas de sua subjetividade. Esses exercícios ou práticas de si mesmo 

impediam que se tornasse uma pessoa sujeita a estratégias de poder e, 

consequentemente, sem o domínio de si. Entre esses exercícios estão a meditação, 

a escrita, a memorização, a abstinência, o silêncio e outros que eram exercitados no 

intuito de fomentar esse domínio. Aquele que os aplicava teria maiores 

possibilidades de cuidar de si mesmo e, por isso, estariam, diferente da maioria das 

pessoas, no caminho de constituir um modo de ser chamado êthos. Todas essas 

questões serão desenvolvidas no decorrer da pesquisa, mas foram elas que, 

pensadas em sintonia com a reflexão sobre a ausência de práticas pedagógicas nos 

livros de didáticos de filosofia, fomentaram o surgimento do problema que orienta a 

presente a pesquisa. 

Um importante processo que estava relacionado às práticas de si é o que 

Foucault chamou de prova de verdade, o processo de subjetivação no qual o sujeito 

pode negar, aceitar ou transformar uma verdade posta, pelo mestre, e torná-la parte 

de sua subjetividade. No seu desenvolvimento, o mestre do cuidado partia de um 

problema da vida dos sujeitos e estimulava o discípulo à prática de liberdade do 

pensar. O mestre do cuidado, assim, exercia um poder que fomentava a prática da 

liberdade refletida a partir de práticas de si que possibilitavam uma prova de 

verdade. Todo esse processo, que buscamos deslocar para o ensino de filosofia no 



    14 

 

presente, fomentava um cuidado e um domínio do sujeito por si mesmo que 

resultava na constituição de um êthos. Essa ideia de prática de si e prova de 

verdade ressaltam a estratégia do mestre/docente necessária no processo de 

aprendizagem do discípulo/discente.     

Neste cenário, questionamo-nos sobre a possibilidade do cuidado de si na 

antiguidade greco-romana, mais especificamente as práticas de si, ser modelo para 

que os professores de filosofia pensem suas práticas pedagógicas a partir de 

exercícios que, além de potencializar a compreensão dos conteúdos ministrados na 

disciplina, modifiquem a subjetividade do estudante para que alcancem um domínio 

de si e fomentem a constituição de sujeitos éticos. Em outras palavras, saber em 

que medida os professores de filosofia do ensino médio podem ser mestres do 

cuidado, aquele que incita os outros (estudante) a cuidarem de si. 

Se as práticas para o Ensino de Filosofia no Ensino Médio são os objetos 

da presente pesquisa, aos personagens participantes desses exercícios - estudantes 

e professores- não foi dada a mesma atenção, já que nos dedicamos a analisar a 

percepção dos docentes; não perguntamos a percepção dos estudantes acerca do 

cuidado, mas a dos professores sobre o cuidado de si e dos outros.  

É questionável a decisão de não buscar o discurso dos discentes para 

saber se foram cuidados ou não, já que o resultado do trabalho docente deve neles 

ressoar. Temos, incialmente, três argumentos para defender essa escolha. Primeiro, 

as condições de execução de uma pesquisa em nível de mestrado profissional, na 

qual os professores discentes não têm sua carga horária integralmente reduzida, 

precisando ministrar todas as 40 horas semanais de aula, impossibilitando que a 

pesquisa alcançasse uma abordagem dos personagens dos professores (mestre) e 

dos estudantes (discípulos). 

Segundo, podemos conhecer as práticas dos professores de filosofia e 

refletir sobre elas a partir dos discursos dos professores. A própria referência teórica 

que fundamenta esse estudo, as pesquisas de Foucault, constituem-se de discursos 

desse tipo, pois os textos e cartas analisadas são, em sua grande maioria, escritos 

pelos mestres do cuidado greco-romanos. Terceiro, por terem sido estudantes, é 

possível extrair do discurso dos professores a percepção do que é ser cuidado pelo 

outro. Neste ponto, os argumentos se relacionam à experiência da aprendizagem 

nas universidades, já que, com exceção de um, todos os professores entrevistados 



    15 

 

são formados em Filosofia. Contudo, esses argumentos não visam secundarizar a 

fala dos estudantes, mas apresentar a exequibilidade da pesquisa nas condições de 

possibilidade a que estavam submetidas o pesquisador.  

Como o questionamento acima, outros surgiram em torno da definição do 

campo de saber a que se alinha a pesquisa, já que é um trabalho no mestrado de 

Filosofia que pensa o ensino deste saber. Surge, então, a pergunta: é um trabalho 

de Filosofia ou um trabalho em educação? Concluímos parcialmente, a partir de uma 

leitura específica de filósofos e pesquisadores do ensino de filosofia, que o problema 

é filosófico. Para isso, partimos da afirmação de Foucault (2009, p. 15) sobre o que 

entende por filosofia:  

Mas o que é filosofar hoje em dia – quero dizer, a atividade filosófica - 
senão o trabalho crítico do pensamento sobre o próprio pensamento? Se 
não consistir em tentar saber de que maneira e até onde seria possível 
pensar diferentemente em vez de legitimar o que já se sabe? Existe sempre 
algo de irrisório no discurso filosófico quando ele quer, do exterior, fazer as 
leis para os outros, dizer-lhe onde está a sua verdade e de que maneira 
encontra-la, ou quando pretende demonstrar-se por positividade ingênua; 
mas é seu direito explorar o que pode ser mudado, no seu próprio 
pensamento, através do exercício de um saber que lhe é estranho.  

 Pensar estratégias que façam os estudantes de filosofia no Ensino 

Médio olharem para si mesmo é, a nosso entender, um deslocamento dessa 

compreensão de Foucault. Mas pensar, unicamente, estratégias de ensino não faria 

o nosso problema filosófico, pois outros saberes também o fazem. A particularidade 

está na busca pelo fomento de uma subjetividade resistente e ética, o que pode ser 

estimulada por outras disciplinas, mas que a filosofia, em seu âmago, carrega. Essa 

questão pode ser ampliada se pensarmos no risco que o discurso filosófico leva para 

aquele que o profere. Não entendemos, com isso, que todo professor de filosofia 

tenha uma prática pedagógica de cunho filosófico, mas o discurso, em si mesmo, já 

é radical, levando riscos àqueles que o proferem.  

 Além disso, quando Sílvio Gallo3 afirma que a filosofia é uma potência 

do pensamento que cria conceitos e seu ponto de partida é o problema filosófico, 

acreditamos que a busca por práticas de si, partindo das criadas pelos gregos e 

romanos que praticavam o cuidado de si, são meios potencialmente eficazes para 

um aprendizado filosófico. Se Gallo chama de pedagogia do conceito uma maneira 

 
3 Sílvio Gallo pensa o Ensino de Filosofia a partir da concepção de Deleuze e Guatarri de Filosofia. 
Segundo eles, a Filosofia cria conceitos, e o filósofo é potencialmente conceito. Para aprofundamento 
da compreensão do tema por esses filósofos, ver a obra O que é a Filosofia? (2010). 



    16 

 

de ensinar filosofia que possibilite estas tarefas, experimentar o problema e criar o 

conceito (2012, p.81), chamamos de ensino para o cuidado uma didática filosófica 

que tenha as práticas de si como instrumentos que estimulem esse ensino e torne 

seu resultado uma potência para o presente, já que em tese formaria sujeitos 

autônomos, éticos e resistentes, efetivando o que na democracia se chama de 

cidadania.     

Essa leitura de Foucault e Gallo sobre filosofia comungam com a de 

Cerletti (2009, p. 27), quando entende que o objetivo do ensino de filosofia é 

estimular o desejo pelo saber, tarefa difícil de se realizar, principalmente no contexto 

tecnológico em que o professor, muitas vezes, precisa disputar a atenção do 

discente com celulares, tablets e outros. Muitos estudantes chegam à escola com 

uma subjetividade não orientada para o ensino, principalmente no que se refere a 

questões tão singulares e abstratas como as filosóficas. O professor deve, com isso, 

procurar estratégias que façam a subjetividade estar atenta e a preparar para pensar 

problemas humanos, tanto o dos discentes, quanto aos problemas que interessam a 

todos. Desse modo, mesmo que importante em um momento inicial, não se deve 

unicamente procurar estratégias que “encantem” os alunos para se ter uma a aula 

prazerosa. É necessário criar estratégias que também, e principalmente, façam os 

alunos desenvolverem um pensamento filosófico que os façam ter o mínimo de 

domínio de si mesmo. Neste contexto, as práticas de si, aqui pensadas, são 

possibilidades de fluxos que fomentam esse desejo pelo saber presente no próprio 

termo filosofia, que significa amor pelo saber. 

Ora, se o ensino de filosofia puder ser um problema filosófico, o mesmo 

entendimento não se terá sobre a compreensão dos caminhos para o 

desenvolvimento da pesquisa, já que o estudo bibliográfico é, geralmente, o método 

de pesquisa predominante utilizado na filosofia. Como o objeto desta pesquisa 

expressa um diálogo entre filosofia e educação, algumas estratégias para sua 

realização não se limitaram apenas na revisão bibliográfica, etapa também realizada 

e que tem nos estudos foucaultianos, principalmente os referentes ao momento 

ético, o ponto central. 

Para compreender o objeto da presente pesquisa, entender em que 

medida as práticas de si desenvolvidas pelos filósofos gregos e romanos antigos 

poderiam ser aplicadas no ensino de filosofia no ensino médio na atualidade, 



    17 

 

partimos, inicialmente, em busca da compreensão da ideia de práticas de si. Para 

isso, lançamos mão do referencial teórico foucaultiano sobre a ideia de cuidado de 

si, já que ele pontua sua existência como uma manifestação de uma experiência 

filosófica única. Seguindo isso, buscamos compreender, dentro desse contexto do 

cuidado de si, a ideia de práticas de si como um ponto a ser considerado na análise 

do conceito de ética antiga. 

Contudo, para compreender seu deslocamento para o presente, 

precisamos entender o que os professores de Filosofia do Ensino Médio no estado 

do Ceará, especialmente da cidade de Fortaleza, pensavam sobre as ideias aqui 

presentes. Assim, poderíamos traçar um diagnóstico parcial sobre a ideia de mestre 

do cuidado e de práticas de si segundo a visão dos docentes de filosofia hoje. 

Paralela a etapa de revisão bibliográfica, desenvolvemos uma pesquisa 

de campo para observar a realidade das aulas de Filosofia no Ensino Médio. Essa 

etapa de observação não participativa do pesquisador foi importante para conhecer 

a realidade de cada docente, especialmente como cada professor usa a fala e a 

escrita no desenvolvimento do seu trabalho pedagógico. Nesta etapa, coletamos 

dados que puderam ser utilizados na fase de realização de entrevista com os 

professores de Filosofia. 

Ainda sobre os docentes observados, a escolha de cada um se deu por 

dois motivos: primeiro, professores que tinham uma prática de ensino próxima a 

ideia de práticas de si; segundo, seriam professores indicados pela secretaria de 

educação que retratassem a maior quantidade de realidades possíveis - social, 

econômica, etc.- das escolas de ensino médio de Fortaleza. A escolha dos 

professores que não tinham práticas teve o auxílio da então técnica da SEDUC 

Viviana Cavalcante.  

Dentre as escolas sugeridas, decidimos desenvolver a observação com 

professores efetivos, pois compreendemos que a estabilidade dada pelo concurso 

público possibilita ao docente um falar de modo mais franco e sem receios quanto a 

represálias que o prejudique. Quanto a escolha dos docentes, somente um foi 

escolhido por já desenvolver algo que se aproxime das técnicas de si analisadas por 

Foucault, justamente o único docente que não tem formação em Filosofia, mas, por 

desenvolver práticas diferenciadas decidimos realizar a observação. 



    18 

 

Finalizada a revisão bibliográfica e escuta dos áudios das observações 

em sala de aula, passamos a desenvolver a etapa das entrevistas. Todas elas 

seguiram o modelo semiestruturado, do qual se parte de perguntas objetivas, mas 

com possibilidade de criação de novas que surgem no decorrer da entrevista 

(JUNIOR, 2011), dando um teor mais volátil.  

Questão importante que interferiu na definição do que perguntar aos 

professores foi o conflito observados entre estudantes e professores. Contudo, 

mesmo interessantes, poderiam ser permeadas por sentimento que, além de 

constranger os docentes na hora da entrevista, interfeririam na “neutralidade” das 

falas, já que poderiam ser incitadas por sentimentos como a raiva ou compaixão. 

Tentamos, assim, criar perguntas gerais que não especificassem casos como os de 

conflitos na sala de aula, mas que dessem subsídios para pensar os problemas aqui 

propostos. 

As perguntas centrais da pesquisa buscavam compreender, em geral, a 

percepção do professor sobre o ensino de filosofia na educação básica, a 

importância do professor, a interferência do ensino de filosofia na sociedade, a 

relação entre docente-discente, a formação do professor, as práticas que 

desenvolvem na sala de aula, como utiliza a fala, os riscos e as maiores dificuldades 

para se ministrar aulas de filosofia. 

Se na etapa de observação trabalhamos com quatro professores, na 

etapa de entrevista foram cinco4. Dos quatro observados só três foram 

entrevistados, por razões logísticas, pois o encontro entre os professores estava 

passando por dificuldades de horário. Dois dos entrevistados não foram observados 

na primeira etapa, mas por desenvolvem atividades singulares nas suas práticas 

pedagógicas, decidimos aplicar a mesma lógica de entrevista dos outros docentes a 

eles5. A escolha se deu pelas vivências que são reconhecidas pela comunidade 

escolar, justificadas pela presença dos dois professores de filosofia na feira de 

ciências da SEFOR/ SEDUC apresentando suas experiências de ensino de filosofia 

na educação básica. 

 
4 As entrevistas encontram-se na forma de anexos. 
5 Ver os anexos D e E, consequentemente, as entrevistas 4 e 5.  



    19 

 

Finalizada esta última etapa da pesquisa tínhamos recursos suficientes 

para pensar o problema proposto, que foi organizado da seguinte maneira na 

presente dissertação: 

No primeiro capítulo, apresentamos a ideia de cuidado de si foucaultiano 

e o contexto das existências das práticas de si analisadas pelo filósofo, que seriam, 

justamente, as referências para o presente estudo. Junto a isso, dedicamo-nos a 

uma compreensão “epistemológica”, ética e política dos efeitos dos escritos de 

Foucault, principalmente os referentes ao cuidado de si e sua relação com os 

mestres do cuidado. 

No segundo capítulo, pontuamos quais os personagens que desenvolvem 

e recebem o cuidado através das práticas de si. No caso, são os mestres e os 

discípulos do cuidado. Quanto às práticas, delimitamos o exercício da parresia e a 

prática da escrita como as duas questões analisadas no capítulo, haja vista que são 

as duas principais ferramentas de trabalho utilizadas pelos professores de filosofia. 

No terceiro e último capítulo, buscamos apresentar as conclusões das 

entrevistas realizadas com os professores em diálogo com teses levantadas por 

pesquisadores do ensino de filosofia, como Gallo (2012), Cerletti (2009) e Kohan 

(2009). Amparada nas questões presentes no segundo capítulo, o objetivo foi 

mostrar qual a percepção dos professores entrevistados sobre si mesmo e sobre os 

estudantes, além das suas percepções acerca da fala e da escrita na sua prática 

pedagógica e no ensino de filosofia no ensino médio.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



    20 

 

2 O CUIDADO DE SI EM MICHEL FOUCAULT 

 

O presente capítulo apresentará importantes conceitos para a 

compreensão da leitura foucaultiana em torno do mestre do cuidado, base para 

pensar os problemas centrais da presente pesquisa. Para isso, é necessário o 

entendimento da ideia de cuidado de si, chave encontrada por Foucault para pensar 

uma relação outra entre subjetividade e verdade que escape a norma disciplinar e 

biopolítica. Entendendo que o estudo das ideias de sujeito e verdade se entrelaçam 

com outras importantes questões da análise foucaultiana, buscamos compreender a 

relação do cuidado de si como a concepção de verdade (cuidado de si e 

conhecimento de si), a ética e a política, mapeando um panorama geral do cuidado 

de si. Além da compreensão conceitual de Foucault, o objetivo deste capítulo é 

amparar as análises sobre o professor de filosofia do Ensino Médio na atualidade, 

que propomos relacionar com a concepção de mestre do cuidado da antiguidade 

greco-romana, aquele que, por saber cuidar de si, sabia cuidar dos outros.  

  

2.1 O cuidado de si e o conhecimento de si 

 

O cuidado de si, ou epiméleia heautoû 6 em grego, foi o conceito que 

Michel Foucault identificou nas suas análises sobre a filosofia greco-romana antiga 

que se refere ao modo como os filósofos compreendiam a constituição da 

subjetividade humana. O cuidado de si é uma forma de relação entre sujeito e 

 
6 O termo epiméleia heautoû, que na tradução realizada por Michel Foucault significa ter cuidados 
para consigo, é utilizado por ele filósofo, inicialmente, nos seus cursos ministrados no Collège de 
France. No curso de 1980-1981, intitulado Subjetividade e Verdade (2016), o filósofo utiliza o termo 
na análise sobre a relação entre homens-rapazes e Mulheres-rapazes. No curso de 1981-1982, 
intitulado A Hermenêutica do sujeito (2014b), o termo é utilizado para analisar a ideia de cuidado de si 
no pensamento helenístico. No curso de 1982-1983, intitulado O governo de si e dos outros (2011c), 
o termo é utilizado no contexto de análise da parresia política. analisar a ideia de cuidado de si no 
pensamento helenístico. No curso de 1983-1984, intitulado A coragem da Verdade (2014a), o termo 
epiméleia heautoû é menos utilizado que nos cursos dos anos anteriores e a análise da obra prioriza 
a parresia em Sócrates e nós filósofos helenísticos, especialmente os cínicos. Uma das traduções 
presentes no dicionário grego-francês de Bailly, Dictionnaire Grec Français (2000), traduz o termo 
Epimeleia (επιμέλεια) por surveillance, gouvernement e administration (p. 339)  que, respectivamente, 
poderia  de forma geral ser traduzido no português por fiscalização, governo e administração;  já o 
termo Heautoû (εαυτοû) é traduzido por de soi-même, à soi-même e soi-même (p. 239) – entre outras 
-, que podem ser compreendidas, dentro de cada contexto, como si mesmo. Essa tradução se 
aproxima, semanticamente, da presente na obra Léxico do Novo Testamento – Grego/Português 
(2005), de Wilbur Gingrich e Frederick Danker, que traduz Epimeleia (επιμέλεια) por cuidado e 
atenção (p.82).        



    21 

 

verdade que constitui uma ideia de homem. Para o filósofo, o sujeito e a verdade 

não são universais, nem a subjetividade que se forma do encontro entre elas, e o 

cuidado de si, como observou na leitura dos filósofos greco-romanos, representaria 

de forma geral essa perspectiva. 

A análise foucaultiana sobre a forma como os homens se auto 

constituíam na antiguidade greco-romana, na qual reflete a ideia de cuidado de si, é 

chamada de fase ética. Entretanto, não se deve tomá-la como uma etapa destoante 

ou plenamente diferente daquelas outras que a “antecedeu”7. Ela deve ser 

compreendida, na verdade, como um dos momentos de análise do objeto com o 

qual Foucault sempre se preocupou, o sujeito.  

 
Eu gostaria de dizer primeiramente qual foi o objetivo do meu trabalho 
nesses últimos 20 anos. Não foi de analisar os fenômenos de poder nem de 
lançar as bases de tal análise. Procurei, antes, produzir uma história dos 
diferentes modos de subjetivação do ser humano em nossa cultura; [...] Não 
é, pois, o poder, mas o sujeito que constitui o tema geral de minhas 
pesquisas. (Foucault, 2014f, p. 118-119).  

 
A análise do cuidado de si, assim se refere a uma maneira de constituição 

da subjetividade que se pauta numa reflexão da verdade (saber) para se 

compreender uma ideia de sujeito. Tendo suas raízes na antiguidade greco-romana, 

o cuidado de si se tornou, com a figura de Sócrates, um problema filosófico, já que o 

imperativo para pensar a relação entre sujeito e verdade passava a ser essa 

incitação a cuidar de si mesmo, a ocupar de si mesmo, a olhar para si mesmo. Essa 

incitação a cuidar de si mesmo não surge com Sócrates, já que sua prática é 

verificada em pensadores como Pitágoras (Foucault, 2014b, p. 371-373), porém ele 

e Platão tornam o cuidado de si um problema filosófico.  

Tendo uma história com três períodos, o cuidado de si teve seu ápice nos 

séculos I e II d.C., tornando-se um fenômeno cultural. A Epiméleia Heautoû, desse 

modo, era uma incitação que não se limitava a um grupo de pessoas, mas estava 

presente em todo mundo antigo, principalmente nos territórios da Grécia e de Roma 

 
7 A arqueologia do saber se refere aos estudos de Foucault nos quais a questão da produção de 
saber, a partir dos discursos científicos, principalmente os das chamadas ciências humanas, foi 
priorizado; a genealogia do poder, se referindo a uma termo cunhado por Nietzsche – genealogia – se 
refere a análise das relações de poder. Nestas análises, possivelmente as mais conhecidas de 
Foucault, ele cria a ideia de poder soberano, disciplinar, biopoder, biopolítica, governamentalidade e 
outros.  



    22 

 

(FOUCAULT, 2014b, p. 10). Sobre os três períodos do cuidado de si, Foucault, no 

curso a Hermenêutica do Sujeito, apresenta-os do seguinte modo:  

 
Neste ano - e repito, ressalvadas minhas imprudências cronológicas e 
minha incapacidade de cumprir o emprego do tempo -, tentarei isolar três 
momentos que me parecem interessantes: o momento socrático-platônico, 
de surgimento da epiméleia heautoû na reflexão filosófica; em segundo 
lugar, o período da idade de ouro da cultura de si, da cultura de si mesmo, 
do cuidado de si mesmo, que pode ser situado nos dois primeiros séculos 
de nossa era; e depois a passagem aos séculos IV-V; passagem, 
genericamente, da ascese filosófica pagã para o ascetismo cristão (2014b, 
p. 29-30). 

  

Estendendo-se até o princípio do cristianismo na Europa, quando iniciou 

seu processo de desqualificação, a história do cuidado de si teve na filosofia do 

sujeito de Descartes a completude desse seu apagamento (FOUCAULT, 2014b, p. 

17-18). Foucault mostra, assim, como o processo histórico do cuidado de si 

(epiméleia heautoû), mesmo com uma longa história que durou quase dez séculos, 

passou a ser vista de modo marginal pelos estudos históricos de filosofia.  

Em seu livro Foucault, mestre do Cuidado: textos sobre A hermenêutica 

do sujeito, Muchail (2011) ressalta que duas são as hipóteses para a desqualificação 

e o apagamento do cuidado de si (epiméleia heautoû): a primeira concerne em uma 

questão moral, pois a incitação à “ocupar-se consigo mesmo”, “ter cuidado consigo”, 

“retirar-se em si mesmo”, “recolher-se”, que no contexto grego do helenismo tinha 

uma relação com a coletividade, passava a ser vista pelo cristianismo como 

incitação ao individualismo; a segunda concerne ao tema da verdade, expresso no 

que chama de momento cartesiano. (2011, pag. 48-56).  

Para Foucault, o início do processo de desqualificação do cuidado de si 

(epiméleia heautoû) se deu em favor do que ficou conhecido como conhecimento, 

tradução do termo gnôthi seautón8. Analisando o diálogo Alcebíades, compreendida 

como a primeira grande teoria do cuidado de si (FOUCAULT, 2014b, p. 30), Foucault 

 
8  Segundo o dicionário grego-português de Wilbur Gingrich e Frederick Danker (2005), o vocábulo 
gnôthi – γνωθι - (p. 48) seria a tempo verbal subjuntivo do verbo saber, conhecer, vir a conhecer - 
σεαυτοϋ - (p. 47), enquanto seautón – σεαυτοϋ-  é um pronome reflexivo que significa tu mesmo (p. 
187). A tradução direta desses termos se aproxima da leitura de Foucault que apresentaremos a 
seguir, que entende que os termos epiméleia heautoû e gnôthi seautón foram interpretado como 
sinônimos pela história da filosofia, mas que teria uma diferença singular, já que o gnôthi seautón, em 
Platão, se referia a uma essência, e o epiméleia heautoû a uma ação preocupada com um modo de 
vida mais próximo a uma espiritualidade. Foucault, no entanto, não afirma que a Platão tenha deixado 
de lado a ideia de modo de vida, mas que a ideia de conhecimento de si (gnôthi seautón) reduzirá a 
incitação à constituição de um modo de vida ética presente no cuidado de si (epiméleia heautoû).   



    23 

 

incita a problematização de questões importantes para o esclarecimento da história 

dessa prática de subjetivação chamada cuidado de si, sua desqualificação em prol 

do conhecimento de si e, com isso, o próprio desenvolvimento da história da 

filosofia. A leitura foucautiana do cuidado de si e do conhecimento de si é, a nosso 

entender, uma reflexão que diretamente problematiza as ideias de filosofia da 

representação e filosofia da diferença9. 

Ora, Platão não criou os conceitos de representação e diferença10, e, por 

isso, não estão presentes, como analisamos na atualidade a partir das chamadas 

filosofias da diferença, no diálogo Alcebíades e em outros da antiguidade greco-

romana. Contudo, mesmo que nesse texto, Platão não tenha diferenciado os 

conceitos de filosofia da diferença e filosofia da representação, entendemos que a 

problematização da relação do cuidado de si (epiméleia heautoû) com o 

conhecimento de si (gnôthi seautón), levantada por Foucault, possibilita um 

entendimento desses dois conceitos – representação e diferença - e suas 

ressonâncias na história da filosofia, que passa pela compreensão de cuidado de si 

e conhecimento de si nos estudos de Foucault. 

No Alcebíades, cuidar de si era conhecer a si mesmo (PLATÃO, 1975, p. 

235-237). Não havia uma diferenciação entre os dois, mas uma subordinação do 

conhecer a si ao cuidar de si mesmo. Como diz Foucault (2014b, p. 76): “Enfim, [...] 

claramente exposta no final do diálogo, o cuidado de si tem como forma principal, 

senão exclusiva, o conhecimento de si: ocupar-se consigo é conhecer-se”.. Os dois 

se relacionavam, mas o primordial era cuidar de si mesmo, justamente o que 

 
9 Acerca da presença da ideia de diferença nos escritos de Foucault, Martins retoma, no artigo Desvio 
e diferença do pensamento de Foucault: uma transgressão libertária, a leitura de Judith Revel sobre o 
texto Theatrum Philosophicum, no qual Foucault desenvolve uma análise dos livros Diferença e 
Repetição e Lógica do sentido de Gilles Deleuze. Para Martins, Revel observa que “o artigo de 
Foucault, sobre a obra de um outro (Deleuze) singularmente próximo, como um duplo deslocado de 
seu próprio percurso, marca uma mudança essencial de seu pensamento, quando é pela primeira vez 
explícita, a problematização da noção de diferença, cujas formulações sucessivas permitem dar conta 
da evolução do pensamento do filósofo desde o começo dos anos sessenta até os últimos tomos da 
História da sexualidade.” (MARTINS, 2003, pag. 56-57). Desse modo, a leitura de Foucault sobre a 
obra de Deleuze, como presente no Theatrum Philosophicum, seria justamente um registro claro do 
que Foucault pensava sobre a ideia de diferença.   
10 Na sua obra Por uma filosofia da diferença: Gilles Deleuze, o pensador nômade, Regina Schöpke 
realiza o que chamou de “Uma genealogia da diferença”, na qual perpassa pelo pensamento de 
Heráclito, Parmênides, Platão Aristóteles, sofistas, estoicos, pensamento medieval, Espinosa, 
Bergson e Nietzsche, além de Foucault e Deleuze. Desse modo, mesmo Platão não tenha criando os 
conceitos de representação e diferença de modo direto, a leitura da presença da diferença na sua 
obra é factível.  



    24 

 

Sócrates incita Alcebíades a fazer, pois já que desejava cuidar dos outros (política), 

deveria saber cuidar de si mesmo.  

Para Foucault, como Alcebíades é a primeira grande teoria do cuidado de 

si, e nela se apresenta a relação desse cuidado (epiméleia heautoû) com o 

conhecimento de si (gnôthi seautón), é nele que se encontra o nascimento mútuo, 

como problema filosófico, dessas duas incitações. Enfim, sobre a relação do cuidado 

de si e do conhecimento de si no contexto socrático-platônico, este último deveria 

ser visto de: 

 

[...] maneira muito significativa, acoplado, atrelado ao princípio do "cuida de 
ti mesmo" (epimeloû heautoû). Eu disse "acoplado", "atrelado". Na verdade, 
não se trata totalmente de um acoplamento. Em alguns textos, aos quais 
teremos ocasião de retornar, é bem mais como uma espécie de 
subordinação relativamente ao preceito do cuidado de si que se formula a 
regra “conhece-te a ti mesmo". O gnôthi seautón (“conhece-te a ti mesmo") 
aparece, de maneira bastante clara e, mais uma vez, em alguns textos 
significativos, no quadro mais geral da epiméleia heautoû (cuidado de si 
mesmo), como uma das formas, uma das consequências, uma espécie de 
aplicação concreta, precisa e particular, da regra geral: é preciso que te 
ocupes contigo mesmo, que não te esqueças de ti mesmo, que tenhas 
cuidados contigo mesmo. E neste âmbito, como que no limite deste 
cuidado, que aparece e se formula a regra “conhece-te a ti mesmo” 
(FOUCAULT, 2014b, p. 6). 
 

O conhecimento de si mesmo (gnôthi seautón) se refere, segundo 

(MUCHAIL, 2011, p. 15), a uma compreensão de indivíduo em que “à verdade é 

privilégio do sujeito, em razão de sua própria e inalterada estrutura”. A conhecida 

teoria das formas de Platão (1972, p. 112-115) representaria essa tese. Na verdade, 

elas seriam a mesma coisa. O conhecimento de si se dá pela lembrança das formas 

essenciais, necessárias e universais que constituem a realidade. Compreender o 

cuidado de si, no contexto socrático-platônico, é conhecer as formas. Isso não 

ocorrerá, necessariamente, como veremos mais a frente, entre os filósofos 

helenísticos. Aliás, o cuidado de si é o inverso dessa concepção de conhecimento 

de si em Platão. 

Além dessa, Foucault lança mão de outras chaves para entender a ideia 

de conhecimento de si (gnôthi seautón) em Platão: uma mais explícita, que se 

encontra numa análise histórica e etimologicamente do termo; outra mais obscura, 

presente no curso A coragem da verdade (2014a), no qual o filósofo realiza um 



    25 

 

estudo da figura do sábio, personagem que realiza um dos modos de veridicção11 – 

forma de dizer a verdade - na antiguidade grega.  

A frase conhece-te a ti mesmo, como presente na obra de Platão em 

referência a Sócrates (PLATÃO, 2008), é compreendido na filosofia como uma volta 

a si mesmo para se conhecer e se lembrar da essência, daquilo que, através da 

razão humana, pode-se alcançar. Contudo, e aqui apresentamos a primeira chave 

usada por Foucault para explicar o conhecimento de si (gnôthi seautón), o termo 

funcionava na sua origem como uma orientação aos que iam consultar o oráculo de 

Delfos, considerado o ‘centro da comunidade humana’ (FOUCAULT, 2014b, p. 5-6). 

Essa leitura se distancia da que entende o conhecimento de si (gnôthi seautón) 

como uma prática filosófica de conhecer a verdade. Desse modo, não havia uma 

história do gnôthi seautón, nem sua relação com a epiméleia heautoû no 

pensamento filosófico, anterior a Platão.  

Lançando mão dos escritos dos historiadores Roscher e Defradas, 

Foucault (2014b, p. 5-6) afirma que o gnôthi seautón não tinha, como foi utilizada 

pelo povo grego da época, o preceito filosófico, criado por Platão, do conhecimento 

de si: 

 
Quanto ao gnôthi seautón, sempre segundo Roscher, significa: no momento 
em que vens colocar questões ao oráculo, examina bem em ti mesmo as 
questões que tens a colocar, que queres colocar; e, posto que deves reduzir 
ao máximo o número delas e não as colocar em demasia, cuida de ver em ti 
mesmo o que tens precisão de saber. Interpretação bem mais recente que 
esta é a de Defradas, de 1954, em um livro sobre Os temas da propaganda 
délfica. Defradas propõe outra interpretação, mas que, também ela, mostra, 
sugere que o gnôthi seautón de modo algum é um princípio de 
conhecimento de si. Segundo Defradas, estes [...] preceitos délficos seriam 
imperativos gerais de prudência: [...] quanto ao “conhece-te a ti mesmo", 
seria o princípio [segundo o qual] é preciso continuamente lembrar-se de 
que, afinal, é-se somente um mortal e não um deus, devendo-se, pois, não 
contar demais com sua própria força nem afrontar-se com as potências que 
são as da divindade. 
  

Se a primeira leitura não coloca o conhecimento de si (gnôthi seautón) 

como uma questão filosófica, o mesmo não ocorre com a segunda, que se refere ao 

estudo do sábio desenvolvido por Foucault no curso A coragem da verdade (2014a), 

 
11 Os modos de veridicção serão analisados no decorrer da pesquisa, mas são quatro: a veridicção 
do profeta, do sábio, do técnico e do parresiasta.  



    26 

 

no qual analisa a prática da parresia12, o falar a verdade francamente. Foucault 

mostra que a veridicção da parresia não era a única maneira de dizer a verdade nos 

diálogos de Platão, pois havia, também, as do profeta, do técnico/professor e do 

sábio13. Todas são maneiras de dizer a verdade, mas com modos, intenções e 

consequências diferentes umas das outras. Nesse contexto, a atividade do sábio se 

apresenta como importante no entendimento do conhecimento de si por sua 

capacidade de dizer “o ser do mundo, o ser das coisas”. Ele não diz o que a coisa 

será ou poderia ser, mas o que ela é. Percebe-se, com isso, sua aproximação com o 

conhecimento de si (gnôthi seautón).   

A análise de Foucault em torno do sábio cria um paradoxo dentro da 

história da filosofia, pois o exemplo dado por ele é justamente Heráclito, o filósofo 

que afirma ser o devir aquilo que está em todas as coisas. Como o filósofo do devir 

seria o exemplo do sábio que diz o “ser” das coisas? Foucault não desenvolve esse 

questionamento, nem oferece outras reflexões para sua compreensão. Mas, para 

ele, o importante no estudo do sábio era compreender, também, sua postura diante 

do mundo; nisso, a figura de Heráclito estaria em acordo com a de outros antigos 

que poderiam ser chamados de sábios. Junto a isso, Foucault entende que a prática 

de verdade do sábio era a mais próxima da parresia, pois o que era dito devia ter 

necessária relação com a ação (2014a, p.16). Desse modo, como no cuidado de si 

(epiméleia heautoû), houve experiências anteriores ao livro Alcebíades e a obra de 

Platão que expressavam uma verdade em diálogo com o conhecimento de si (gnôthi 

seautón) e que influenciou sua concepção em Platão.  

A história do conhecimento de si (gnôthi seautón) continua, e tem na 

figura de Descartes, o momento de finalização de uma transformação que havia se 

iniciado no cristianismo primitivo. O conhecimento de si (gnôthi seautón), que estava 

acoplado, atrelado e subordinado ao cuidado de si – que passara por um processo 

de desqualificação-, transformava-se no princípio que o filósofo passaria a utilizar 

para estabelecer a relação entre verdade e sujeito. Como diz Foucault (2014b, p. 

15),  

 
12 A parresia é uso fala de forma franca com o objetivo de modificar positivamente, em um sentido 
ético, a subjetividade do outro. Ela será objeto do segundo capítulo da dissertação 
13 A análise dos modos de veridicção nos textos platônicos se dá no contexto mais amplo da reflexão 
sobre a forma em que a verdade pode possibilitar, ou não, que o sujeito se constitui eticamente. 



    27 

 

[...] o momento cartesiano requalificou filosoficamente o gnôthi seautón 
(conhece-te a ti mesmo). Com efeito, e nisto as coisas são muito simples, o 
procedimento cartesiano, que muito explicitamente se lê nas Meditações, 
instaurou a evidência na origem, no ponto de partida do procedimento 
filosófico - a evidência tal como aparece, isto é, tal como se dá, tal como 
efetivamente se dá à consciência, sem qualquer dúvida possível [*]. [É, 
portanto, ao] conhecimento de si, ao menos como forma de consciência, 
que se refere o procedimento cartesiano. Além disto, colocando a evidência 
da existência própria do sujeito no princípio do acesso ao ser, era este 
conhecimento de si mesmo (não mais sob a forma da prova da evidência 
mas sob a forma da indubitabilidade de minha existência como sujeito) que 
fazia do “conhece-te a ti mesmo" um acesso fundamental à verdade. 
Certamente, entre o gnôthi seautón socrático e o procedimento cartesiano, 
a distância é imensa. Compreende-se porém por que, a partir deste 
procedimento, o princípio do gnôthi seautón como fundador do 
procedimento filosófico, pôde ser aceito, desde o século XVII portanto, em 
certas práticas ou procedimentos filosóficos. Mas, se, pois, o procedimento 
cartesiano, por razões bastante simples de compreender, requalificou o 
gnôthi seautón, ao mesmo tempo muito contribuiu, e sobre isto gostaria de 
insistir, para desqualificar o princípio do cuidado de si, desqualificá-lo e 
excluí-lo do campo do pensamento filosófico moderno. 

 

Essa nova realidade do conhecimento de si (gnôthi seautón), que 

entendemos como a base do pensamento representativo, não leva Foucault a 

afirmar que a preocupação e interesses presente no cuidado de si antigo não 

permanecesse, de algum modo, no pensamento filosófico moderno. Citando 

pensadores que se preocuparam com uma reforma do entendimento, como 

Espinosa, e outros como Kant, Hegel, Schelling, Schopenhauer, Nietzsche, o 

Husserl e Heidegger14, ele pontua que a busca por uma filosofia que relacionasse a 

verdade e o sujeito por vias espirituais, referindo-se o cuidado de si (epiméleia 

heautoû), não deixa de existir na modernidade. Entretanto, é a orientação de uma 

verdade na linhagem do antigo que será o fundamento das concepções filosóficas e 

da ciência moderna (FOUCAULT, 2014b, pag. 27-28).    

Compreendendo a história e as demais questões apresentadas sobre o 

conhecimento de si (gnôthi seautón), é possível um aprofundamento da ideia de 

cuidado de si (epiméleia heautoû). Para Foucault, é com Sócrates na obra de Platão, 

 
14 Ao citar os referidos filósofos e colocá-los com pensadores que se preocuparam com uma reforma 
do entendimento, em um novo contexto no qual a teologia deixava de ter conflitos com a 
espiritualidade, e a ciência influenciava o pensamento filosófico, Foucault não afirma que eles tenham 
seguido a mesma trajetória, mas estão, de certo modo, em relação com a ideia de espiritualidade. 
Como afirma, “Houve múltiplas superfícies de contatos, múltiplos pontos de fricção, múltiplas formas 
de interrogação. [...] Retomemos toda a filosofia do século XIX – enfim, quase toda: Hegel 
certamente, Schelling, Schopenhauer, Nietzsche, o Husserl da Krisis, também Heidegger – e 
veremos precisamente que, seja desqualificado, desvalorizado, considerado criticamente, seja, aos 
contrário, exaltado como em Hegel, de todo modo, porém, o conhecimento, o ato de conhecer 
permanece ainda ligado às exigências da espiritualidade (2014b, p. 27)”.     



    28 

 

que essas duas vias de acesso à verdade, tornam-se questões filosóficas. 

Lembremos que, inicialmente, no diálogo Alcebíades, cuidar de si é conhecer a si 

mesmo. Conhecer-se a si mesmo é compreender o que há de essencial e universal 

no sujeito, cuidar de si mesmo envolvia outras questões a mais, o cuidar de si 

deveria ser entendido como  

 

[...] ocupar-se consigo mesmo”, “ter cuidados consigo”, “retirar-se em si 
mesmo”, “recolher-se em si”, “sentir prazer em si mesmo”, “buscar deleite 
somente em si”, “permanecer em companhia de si mesmo”, “ser amigo de si 
mesmo”, “estar em si corno numa fortaleza”, “cuidar-se” ou “prestar culto a 

si mesmo”, “respeitar-se”, etc (FOUCAULT, 2014b, p. 13.).15 

 

A epiméleia heautoû visava a constituição de uma subjetividade que 

estivesse em estado de atenção permanente consigo mesmo, atento para não se 

esquecer de si e das mudanças que necessite passar. É uma atividade que retira o 

indivíduo do estado de ignorância e o possibilita conquistar um status singular de 

domínio sobre si. Como diz Foucault (2014b, p. 9):  

 
O cuidado de si é uma espécie de aguilhão que deve ser implantado na 
carne dos homens, cravado na sua existência, e constitui um princípio de 
agitação, um princípio de movimento, um princípio de permanente 
inquietude no curso da existência. 
 

A incitação a ocupar-se consigo, no período socrático-platônico, estava 

direcionada a sujeitos específicos, jovens prestes a assumir um papel na vida 

política da cidade, especialmente em Atenas. Aquele que iria cuidar dos outros na 

vida pública, segundo Sócrates (PLATÃO, 1975, p. 235 - 128a), não poderia realizar 

essa atividade sem saber cuidar de si mesmo; ou melhor, só se pode cuidar bem 

dos outros se sabes cuidar de si mesmo. É nesse contexto que Foucault afirma estar 

o diálogo Alcebíades de Platão. 

Na idade de ouro do cuidado de si16, diferente do que ocorria na Atenas 

democrática, a incitação a ocupar-se consigo mesmo era direcionada a todos, nas 

 
15 Para Foucault, esses termos foram significados pelo cristianismo medieval como um incentivo a um 
individualismo exacerbado, argumento utilizado para desqualificar o cuidado de si. Para mais, ver a 
aula de 6 de janeiro de 1982 (FOUCAULT, 2014b) e a entrevista A ética do cuidado de si como 
prática de liberdade (FOUCAULT, 2012a, p. 264), como também a já citada obra de Muchail (2011).  
16 A história do cuidado de si comportaria, esquematicamente, três momentos: o momento socrático 
platônico, de seu nascimento filosófico; o momento da “idade do ouro”, de seu desenvolvimento na 



    29 

 

mais diferentes idades. Foucault observa que o ponto de atenção para muitos 

filósofos desse período foi à prática do cuidado direcionada à velhice, o que levava 

os indivíduos do cuidado a se ocuparem com sua vida desde cedo (FOUCAULT, 

2014b, p. 97-112). Cuidar de si passava a ser um projeto para toda a vida, e não só 

na época de preparação para a vida política17.  

Foucault se pergunta o que deveria ser o objeto do cuidado de si 

(epiméleia heautoû), já que o ser humano é constituído de, no mínimo, corpo e alma. 

Esse questionamento busca, dentro algo mais amplo, compreender a concepç-ão de 

sujeito que necessitaria do cuidado. Se devo cuidar de mim mesmo (epiméleia 

heautoû) é preciso saber o que é esse eu (heautoû) a que devo me ocupar. O eu 

que deve ser cuidado e ao mesmo tempo cuidar (sujeito e objeto) seria a psykhês18, 

a alma (FOUCAULT, 2014b, p. 50).  

 
“cultura de si” helenística e romana dos séculos I e II d.C..; e o momento da passagem para o 
ascetismo cristão, nos séculos IV e V. (MUCHAIL, 2011, p. 17). 
17 Conceito bastante conhecido no campo filosófico, a Paideia se refere a formação, a educação e o 
espírito dos gregos antigos. Pensamos que a leitura Foucaultiana sobre a antiguidade, longe de 
negar a existência da Paideia, ou problematizar algo novo, se encontra dentro dessa ideia, tão 
importante para o povo grego e para os filósofos da época, mas os seus problemas são aqueles que, 
segundo ele mesmo, foram pouco pensados pelo historiografia filosófica. Sobre essa ampla 
concepção de formação grega, a obra de Jaeger (2010), que tem como título Paideia, coloca, entre 
alguns pontos, a liberdade, a racionalidade, o equilíbrio, a lei, a ideia de homem, de arte, política, etc., 
como pontos importantes para sua compreensão. Foucault, ao mesmo tempo que refleti sobre o 
cuidado de si e sua relação com a essa concepção de formação, problematiza questões importante 
para a compreensão de sujeito e de verdade. Desse modo, seus estudos se voltam para o mundo 
antigo não para identifica uma concepção de educação que ainda não se tinha notícias, mas, na 
busca de compreensão da ideia de sujeito e sua relação com verdade, proporcionar meios do homem 
praticar sua liberdade. Assim, a análise do cuidado de si e do conhecimento de si abordam a Paideia 
grega, mas abordando questões historicamente secundárias. Além disso, o foco no período 
helenístico, chamado por ele de período do ouro do cuidado é, assim, destoante de alguns estudos, 
como no caso da citada obra de Jaeger, que dedica grande parte do estudo a análise do período 
clássico. Para Foucault, o helenismo, por ter experimentando a existência experiências únicas de 
constituição e formação de vidas éticas, apresentasse como contexto de exemplos para uma vida 
ética no presente. Desse modo, ter um projeto para toda a vida, como aqui citamos, mesmo que 
esteja articulado ao ideal racional grego, problematiza pontos outros que escapam a lógica 
historiográfica filosófica. Junto a isso, Foucault pontua que a preocupação grega clássica de 
formação humana, crítica já realizada por Platão e devidamente citada por ele, ligada a política não 
satisfazia a ideia de cuidado consigo mesmo. É importante pontuar, também, o uso que Foucault faz 
das obras do filósofo francês Pierre Hadot, especialista nos estudos na antiguidade greco-romana. 
18 Baylle (2000), em seu dicionário grego-francês, afirma que ψυχή é a souffle de la vie e l amê, 
comme príncipe de vie (p. 975). Wilbur Gingrich e Frederick Danker (2005) entendem ψυχή (p. 226) 
como alma e vida, mas pontuam que “freqüente é impossível traçar limites claros e definidos entre os 
significados desta multifacetada Palavra. Foucault utiliza a tradução direta do francês, e os tradutores 
não colocam notas a respeito do uso, em grego, do termo alma. Desse modo, nossas considerações 
partem do uso do verbete ψυχή. 



    30 

 

Foucault entende que a alma, no contexto do cuidado de si (epiméleia 

heautoû), era aquilo que se serve (khrêsthay)19 de outra coisa, como o corpo. 

Entretanto, esse servir-se não está em um mero sentido instrumental, mas no de 

uma “posição [...] singular, transcendente, do sujeito em relação ao que o rodeia” 

(2014b, p. 53). Se a alma está numa posição tal em relação ao que a rodeia, é 

possível ao homem usar dos seus próprios prazeres, de servisse dos outros e do 

que for preciso para constituir a própria subjetividade. Além disso, como a alma é 

aquilo que se serve de, ela tem um caráter ativo, ação e de movimentação em 

relação a si e ao que está ao seu redor.    

Neste contexto, a especificidade da alma é ser uma alma-sujeito e não 

uma alma-substância. A primeira se caracteriza por estar passível a mudança, 

enquanto a segunda por ter uma essencial imutável, base para uma ideia fixa de 

verdade que orienta a vida dos indivíduos. Essas concepções, segundo Foucault, 

estão presentes nos textos sobre o cuidado de si em Platão, como observado no 

diálogo Alcebíades, bem como nos outros filósofos gregos e romanos.  

 
É sendo sujeito, este sujeito que se serve, que tem esta atitude, este tipo de 
relações, que se deve estar atento a si mesmo. Trata-se pois de ocupar-se 
consigo mesmo enquanto se é sujeito da khrêsis (com toda a polissemia da 
palavra: sujeito de ações, de comportamentos, de relações, de atitudes). A 
alma como sujeito e de modo algum como substância, é nisto que 
desemboca, a meu ver, o desenvolvimento do Alcibíades sobre a pergunta: 
"O que é si mesmo, que sentido se deve dar a si mesmo quando se diz que 
é preciso ocupar-se consigo? (FOUCAULT, 2014b, p. 53). 
 

A prática do cuidado de si, incitada por aqueles chamados mestres do 

cuidado, tinha como objeto de intervenção uma alma passível de mudança, de 

atividade, de ação, de relação, de movimento consigo mesmo. O sujeito constituído 

a partir do cuidado de si (epiméleia heautoû) é alguém com objetivos, no mínimo tem 

 
19 O termo khrêsthay, como observado por Foucault, significa “servi-se de”. Ele se refere ao verbo 
Khráomai (χράομαι), sentido também presente no verbo Khrêsthai, que significa usar, fazer uso de 
(Gingrich; Danker, 2005, p. 224) – a análise do termo no dicionário léxico do novo testamento partiu 
do verbo Khráomai. Sobre esse termo, Foucault esclarece: “É a alma unicamente enquanto sujeito de 
ação, a alma enquanto se serve [do] corpo, dos órgãos [do] corpo, dos seus instrumentos, etc. E a 
expressão francesa “servir-se” que aqui utilizo é, de fato, a tradução de um verbo muito importante 
em grego, de numerosas significações. Trata-se de khrêsthai, com o substantivo khrêsis. Essas duas 
palavras são igualmente difíceis e seu destino histórico foi longo e importante.  Khrêsthai (khráomai: 
eu me sirvo) designa, na realidade, vários tipos de relação que se pode ter com alguma coisa ou 
consigo mesmo. [...] Khrêsthai designa também certo de tipo de relações com o outro. [...] Khráomai, 
khrêsthai designa uma certa atitude para consigo mesmo” (2014b, p. 52-53). O uso do termo por 
Foucault dialoga com o presente em dicionários especializados, mas o filósofo problematiza e mostra 
como ele pode ter uma abrangência múltipla em seu uso. 



    31 

 

domínio sobre si mesmo, que não anulam a possibilidade de mudança da 

subjetividade para que isso ocorra. 

Partindo dessa concepção de sujeito como alma-sujeito – que está 

passível a mudança e não se refere a uma essencialidade imutável - e da breve 

história do cuidado de si (epiméleia heautoû) apresentado anteriormente, é possível 

compreender de maneira mais ampla o que Michel Foucault entende por cuidado de 

si. Primeiro: é “uma atitude – para consigo, para com os outros, para com o mundo”; 

segundo: “implica [...] certa maneira de estar atento ao que se pensa e ao que se 

passa no pensamento”; terceiro: “designa [...] ações que são exercidas de si para 

consigo, ações pelos quais nos assumimos, nos modificamos, nos purificamos, nos 

transformamos e nos transfiguramos” (FOUCAULT, 2014b, p. 11-12).  

O cuidado de si é uma prática que exige uma conexão entre pensar e 

agir. Além disso, mesmo se realizando na individualidade, necessita que o mestre 

esteja em relação com os outros. Por fim, para que o cuidado possa acontecer, é 

necessário uma transformação da subjetividade, que se realiza através de práticas e 

exercícios diversos - não há uma prática única e geral-, impedindo a afirmação de 

que o cuidado de si se orienta por ideias universais, já que não há uma única 

maneira de se realizar.  

Para Foucault, o cuidado de si é, como já citamos aqui, uma forma de 

pensamento em que a relação do sujeito com a verdade fomenta uma 

espiritualidade; diferente desta, a maneira pela qual os sujeitos se relacionaram com 

a verdade buscando identificar o que há no indivíduo que possibilite esse acesso, 

poderia ser chamada de filosofia. Se o cuidado de si fomentaria uma espiritualidade, 

o conhecimento de si constituiria a filosofia. Sobre a espiritualidade, Foucault 

(2014b, p. 15) entender ser um  

 
[...] conjunto de buscas, práticas e experiências tais como as purificações, 
as asceses, as renúncias, as conversões do olhar, as modificações de 
existência, etc., que constituem, não para o conhecimento, mas para o 
sujeito, para o ser mesmo do sujeito, o preço a pagar para ter acesso à 
verdade. 

 



    32 

 

Para a existência da espiritualidade é preciso que o sujeito modifique a si 

mesmo através de exercícios20 diversos que o possibilite provar a verdade que está 

prestes a tomar como parte constituinte de sua subjetividade. Se a verdade não está 

no sujeito, ela deve ser constituída por ele com o necessário auxílio do mestre, essa 

é a perspectiva do cuidado de si. Se o sujeito pode ter acesso à verdade na 

espiritualidade, sua condição não é uma verdade que desde sempre está nele - 

identidade-, mas uma que se construiu a partir de um trabalho de si para consigo 

que o possibilitou tê-la. Foucault relaciona esse exercício de si sobre si mesmo ao 

amor (éros) e a ascese (áskesis), compreendidos como movimento de saída da 

ignorância a partir de um olhar de si sobre si mesmo (FOUCAULT, 2014b, p. 16) 21.  

Para Foucault (2014b, p. 16), os termos amor (éros) e ascética (áskesis), 

que proporcionam conhecer, respectivamente, a relação entre o mestre e o discípulo 

e a relação de si consigo mesmo, possibilita, também, identificar a concepção de 

espiritualidade fomentada pelo cuidado de si. Na penúltima aula do curso A 

hermenêutica do sujeito (2014b), após problematizar o exercício da memória na 

escola pitagórica, ele afirma que a ascética (áskesis) greco-romana não deve ser 

confundida com a ascética nem com a ascese compreendida no contexto religioso22. 

Na perspectiva do cuidado de si a ascética é 

 
20 Michel Foucault dialogou com o filósofo e historiador Pierre Hadot sobre a experiência da ética 
greco-romana antiga. Para saber mais sobre os exercícios espirituais, ver a obra de Hadot Exercícios 
Espirituais e Filosofia Antiga (2014).  
21 Faremos, no decorrer da pesquisa, considerações sobre o problema pedagógico do erotismo dento 
da formação do jovem grego, mas Alexandre Simão de Freitas, em seu artigo A parresia pedagógica 
de Foucault e o êthos da educação como psicagogia (2013), proporciona uma reflexão sobre a 
importância do eros dentro do cuidado de si: “[...] o contexto imediato da reflexão sobre o cuidado de 
si assenta-se em uma crítica do déficit da pedagogia e das práticas eróticas, tal como vivenciadas na 
Antiguidade greco-romana. É nesse âmbito ‘que a produção de si se realiza em uma atitude especial 
de pensamento, elaborada na epimeleia como desdobramento essencial dos poderes éticos’ [...]. O 
exercício formativo do cuidado ético seria ativado por uma palavra de amor. Por isso, [...] ‘Sócrates, o 
que ama, é aquele que cuida de que Alcibíades cuide de si a fim de poder bem cuidar da cidade’. A 
questão política do cuidado está, portanto, subordinada ao problema do amor. [...] para Sócrates, as 
‘causas profundas’ dos acontecimentos históricos que põem em crise a democracia ateniense 
relacionam-se à verdade do amor e ao modo como essa verdade é vivenciada pelos sujeitos, 
indicando na contenda político-poética em torno da figura ambivalente de Alcibíades o antagonismo 
entre oligarcas e democratas” (2013, p. 333). 

22 Analisando dicionários gregos, encontramos no Byzantius (1856) o termo aσkhσiσ (p. 66), traduzido 
por vida ascética. Não encontramos em outros dicionários vocábulos que representassem o termo 
áskesis (ασκησεις), para reforçar a ideia apresentada por Foucault de áskesis (ascese) como um 
exercício de si sobre si no intuito de constituir a própria subjetividade. Contudo, a presença do termo 
no dicionário citado, que apresenta os significados dos vocábulos no contexto bizantino, dialoga com 
o que Foucault apresenta, já que, segundo ele, o termo áskesis, com o cristianismo, passa a sofrer 
uma mudança, significando abstinência dos prazeres mundanos.   



    33 

 

 
[...] o conjunto mais ou menos coordenado de exercícios disponíveis, 
recomendados, até mesmo obrigatórios, ou pelo menos utilizáveis pelos 
indivíduos em um sistema moral, filosófico e religioso, a fim de atingirem um 
objetivo espiritual definido. Entendo por "objetivo espiritual" uma certa 
mutação, uma certa transfiguração deles mesmos enquanto sujeitos, 
enquanto sujeitos de ação e enquanto sujeitos de conhecimentos 
verdadeiros. É este objetivo da transmutação espiritual que a ascética, isto 
é, o conjunto de determinados exercícios, deve permitir alcançar. 
(FOUCAULT, 2011a, p. 374) 

  

O cuidado de si se realiza através de práticas ascéticas que levam o 

sujeito a uma relação diferenciada com a verdade, pois essa só é acessível àquele 

que cuida de si mesmo. Em contrapartida, a verdade, para os que esquecem de si 

mesmo, não possibilita um uso da liberdade23 que está diretamente relacionada à 

ação chamada de ética, já que o processo de construção da subjetividade, que a 

subsidia, não ocorreu, levando o sujeito a se orientar por uma verdade não 

construída por ele mesmo, mas pelos outros.  

A leitura foucaultiana do cuidado de si como espiritualidade, e 

conhecimento de si como filosofia, possibilita a retomada da questão levantada no 

início desse tópico sobre filosofia da representação e filosofia da diferença. Se a 

espiritualidade é o que se desenvolve no homem a partir de uma ascese que 

possibilita a definição de uma verdade, a filosofia se refere ao desvelamento de uma 

verdade que já estaria em nós. Nesse contexto, a filosofia deveria ser compreendida 

como uma representação. Segundo Muchail (2011, p. 15), essa ideia diz respeito a 

um 

 

[...] pensamento do tipo representativo segundo o qual o acesso a verdade 
é privilégio do sujeito em razão de sua própria e inalterada estrutura, 
precisamente a de ser sujeito cognoscente. [...] trata-se da tradição que 
caracteriza o sujeito moderno, sujeito que tem uma identidade já dada, na 
qual se aloja sua própria verdade, verdade do e no sujeito, a ser descoberta 
ou decifrada.    
 

 
23 Foucault dedica atenção especial ao tema da liberdade, utilizando o termo práticas de liberdade, 
como apresentaremos no decorrer da pesquisa. Esse uso da liberdade pelos gregos é pontuado por 
Jaeger, na sua obra Paideia (2010), como elemento diferenciado desse povo e que os diferenciou de 
outras sociedades existente no mesmo período. Problematizando a questão da construção de leis, 
em vários sentidos, como presentes no legislativo, na natureza, no ser, etc., Jaeger pontua que essa 
liberdade é algo que marca de forma singular na concepção grega de formação e educação (p. 1-20). 
Do mesmo, Foucault, na introdução a História da sexualidade – o uso dos prazeres (2000), ao falar 
sobre o que entende por ética e moral, considera essa liberdade do povo como possibilidade para a 
existência de práticas de si referente ao cuidado de si; a liberdade presente na Grécia antiga seria 
condição e possibilidade da existência de vários formas de constituição de si mesmo.    



    34 

 

Já a espiritualidade, que se refere ao cuidado de si, deve ser entendida 

como filosofia da diferença, pois entende a verdade de uma maneira outra: na 

diferença, a conquista da verdade só é possível a partir de um exercício sobre si 

mesmo que possibilite ao sujeito adquirir um domínio que o dê condições de criar 

uma verdade; a filosofia da diferença é compreendida, desse modo, como forma de 

entender o ser humano diversa daquela do humanismo moderna, que defende a 

tese clássica do sujeito racional, da autonomia humana, dos pressupostos universais 

de racionalidade, das essências puras ou universais abstratas, da identidade, da 

necessidade e da contemplação. Como afirma Marinho (2012, p. 234), em sua 

análise sobre o conceito em filósofos contemporâneos,   

 
[...] no âmbito filosófico de contestação do universo identitário, já não faz 
mais sentido ter na filosofia a busca última da Verdade, do fundamento ou 
da essência última do Ser, num movimento totalmente voltado à 
transcendência. Diversamente, agora, na perspectiva da filosofia da 
diferença, em um plano de imanência, a filosofia “desloca a atenção dos 
‘universais’ abstratos para a concretude dos eventos, dos acontecimentos” 
[...]. Dessa forma, “a filosofia é a arte de formar, de inventar, de fabricar 
conceitos”.  
 

A criação ou invenção é, justamente, a condição para o novo. É disso que 

trata a diferença, presente na ideia de espiritualidade de Foucault, já que a 

subjetividade está disposta a uma construção, não ao desvelamento das essências 

universais. Esse algo que é descoberta, ou desvelamento, se refere a princípios 

universais e essenciais que precisam ser relembrados pela razão. Disso trata a 

filosofia da representação. O mestre do cuidado, então, seria aquele, que na sua 

atividade de cuidador do outro, fomenta a novidade. Mesmo que no Alcebíades 

(Platão, 1975) cuidar de si fosse conhecer a si mesmo, tese que inaugura duas 

linhas de compreensão da verdade que plantaria, como aqui afirmamos, as 

sementes da filosofia da representação e filosofia da diferença, a alma que conhece 

a si seria, para Foucault, era uma alma-sujeito e não alma-substância. É nesse 

sentido que a compreensão pedagógica e filosófica foucaultiana do mestre do 

cuidado diverge daquela que se desenvolve a fim de descobrir uma verdade 

essencial.  

Nesse contexto, a partir do olhar foucaultiano sobre sujeito e verdade, é 

que caminha nosso entendimento da atitude ética, da política, da figura do professor, 

do estudante e das atividades e práticas desenvolvidas na escola, especialmente no 



    35 

 

ensino de filosofia. A busca pelo entendimento dos conceitos de cuidado de si 

(epiméleia heautoû) e conhecimento de si (gnôthi seautón), neste primeiro momento, 

proporcionou uma reflexão acerca das ideias de diferença e representa, assim como 

de espiritualidade e filosofia.  

Essa primeira reflexão proporciona conhecer parcialmente a ideia de 

cuidado de si, entendendo-o como uma relação do sujeito com uma verdade 

necessita passar por uma prova de verdade. A distinção entre cuidado de si e 

conhecimento de proporciona, assim, um entendimento diferente acerca da 

constituição de um êthos, tema que analisaremos no próximo tópico. 

 

2.2 O cuidado de si e a ética  

 

A análise do cuidado de si e do mestre do cuidado24, o sujeito que incita 

os outros cuidarem de si mesmo, surge no deslocamento25 que Michel Foucault 

realiza, na década de 80, dos problemas sobre as relações de poder e sua relação 

com as formas dos indivíduos constituírem a si mesmos como sujeitos éticos. Seus 

últimos livros publicados, bem como os últimos cursos ministrados no Collège de 

France e suas participações em entrevistas, seminários e atividades acadêmicas, 

mostram mudança no campo de análise que, segundo Foucault26 e diversos 

comentadores (Muchail, 2004; Veiga-Neto, 2007), ficou conhecido como momento 

ético dos estudos foucaultianos. 

Neste momento ético da obra de Foucault, encontra-se o tema do cuidado 

de si (epiméleia heautoû) e sua condição de possibilidade para uma ética, pensada 

a partir de uma relação entre sujeito e verdade diversa da existente na moderna. 

Para o filósofo, a modernidade é marcada pela constituição de um êthos moderno 

 
24 Como no capítulo tópico anterior, em todo este primeiro capítulo o tema do mestre do cuidado será 
esporadicamente considerado. Contudo, no segundo capítulo, apresentaremos, com mais detalhes, 
esse sujeito que, por saber cuidar de si, estaria preparado para cuidar dos outros.   
25 Na primeira hora da primeira aula do curso O governo de si e dos outros (2011c), assim como na 
introdução do segundo volume da História da sexualidade (2009), Foucault apresenta esse 
deslocamento do problema de análise.  
26 É celebre o resumo que Foucault realiza na primeira aula do curso O governo de si e dos outros 
(2011c), no qual faz realiza um apanhado de sua produção e apresenta uma reflexão singular do 
texto Resposta a questão: o que é o esclarecimento? de Kant (2009).  



    36 

 

entendido como disciplinar27, ao qual ainda estamos submetidos. É, justamente, no 

estudo da subjetividade e da verdade filosófica presentes na antiguidade greco-

romana, que se encontrariam exemplos de vida diverso da êthos disciplinar moderno 

e possibilitariam olhar uma outra ética. 

A reflexão sobre as ações humanas – ética-, como pensadas por 

Foucault, não se desarticula do problema central dos outros períodos de sua 

produção, o sujeito. A problematização sobre sujeito, inicia-se, com as análises 

foucautiana da década de 60 sobre o saber e os discursos científicos, especialmente 

aqueles que tinham o ser humano como objeto. Na década de 70, eram as relações 

de poder seu objeto prioritário de seus estudos, no qual analisou o poder soberano e 

o poder disciplinar, bem como as ideias de dispositivo, de sexualidade, de biopoder, 

de biopolítica, de governamentalidade e de neoliberalismo. Hoje, todos esses 

conceitos fomentam análises diversas sobre o presente e sobre as formas de 

compreender as artes de governar e as relações entre os homens, chamada, 

simplesmente, de política. Os momentos da pesquisa de Foucault sobre o sujeito 

podem, assim, ser resumidos:   

 
A trajetória intelectual de Michel Foucault (1926-1984) pode ser inscrita 
entre 1961, quando saiu seu primeiro grande livro, e 1984, com seus últimos 
livros publicados. Os estudiosos de Foucault, como também ele próprio, 
reconhecem, com certo consenso, uma repartição possível dessa história 
em três momentos. O primeiro, conhecido como período da “arqueologia”, é 
voltado principalmente para questões relativas à constituição dos saberes 
que inclui os principais livros publicados na década de 1960 [...]. O segundo 
momento, conhecido como período da “genealogia”, é centrado sobre 
questões relativas aos mecanismos do poder e incluir os principais livros da 
década de 70 [...]. O terceiro momento trata de questões relativas à 
constituição do sujeito ético [...]. (MUCHAIL, 2004, p. 10).  

 
Foucault realizou neste últimas pesquisas o que chamou de uma “história 

da ‘ética’ e da ascética, entendida como história das formas de subjetivação moral e 

das práticas destinadas a assegurá-la”. (FOUCAULT, 2009, p. 38). Ela se diferencia 

de uma história dos códigos, pois não analisa o que em uma sociedade se vigora 

 
27 A disciplina é uma tática que, segundo Foucault, passa ser central na nova organização do poder 
na modernidade, chamada por ele disciplinar. Essa disciplina ocorreu dentro de instituições de poder-
saber que, amparadas por “discursos científicos” e vigilância cronometrada dos indivíduos, 
constituam corpos dóceis as investidas do capitalismo e submissos à política, já que sua 
subjetividade tinha sido constituída a fim de reduzir sua capacidade de resistência. Para mais, ler a 
obra Vigiar e Punir (2011d). 



    37 

 

como regra moral; tão pouco é uma história das moralidades, pois não se preocupa 

em compreender a recusa ou aceitação, consequentemente as ações, dos 

indivíduos à uma norma, regra ou princípio moral.  

A análise foucautiana se refere às formas como os sujeitos, para chegar a 

um determinado modo de ser, transformam-se através de exercícios aplicados a si 

mesmo - ascética. Diferente de uma análise sobre as estruturas que orientam as 

ações humanas ou da busca por seus limites, a preocupação estava em conhecer 

atividades que possibilitassem aos sujeitos tornarem-se éticos. Foucault, a partir 

dessa empreitada, desenvolve uma análise diversa daquelas que buscam os 

princípios gerais de comportamentos, dos códigos morais ou das ações humanas 

em relação a elas.  

O modo como as regras e os valores estavam para uma sociedade 

poderiam, desse modo, variar, possibilitando ao indivíduo ter “compromissos e 

escapatórias” que modificaria seu entendimento acerca da relação sujeito e verdade, 

com efeitos diretos no seu processo de subjetivação. Essa compreensão das regras 

e valores morais exige daquele que analisa a atitude ética, no caso Foucault, dar 

atenção a morais rígidas, na qual o processo de subjetivação tem uma forma quase 

jurídica, ou atenção a morais em que “o elemento forte e dinâmico deve ser 

procurado do lado das formas de subjetivação e das práticas de si” (FOUCAULT, 

2009, p. 39), contexto que se encontrava a sociedade greco-romana e que Foucault 

dedica sua análise. 

Na antiguidade se visualiza, assim, modos de vida que seriam exemplos 

da possibilidade da constituição de uma ética, o que se daria, justamente, em 

decorrência de estar no sujeito o elemento dinâmico da moral, não em uma rígida 

regra social. Assim, o mundo greco-romano antigo se apresentava como 

possibilidade de constituição de subjetividades éticas para o presente. Mesmo que 

esse contexto seja o da educação dada à Alcebíades, que não o levou a conhecer a 

si mesmo, as regras e valores existentes no mundo antigo estavam dispostos, de 

modo tal, que possibilitavam aos diversos sujeitos, inclusive Alcebíades, o exercício 



    38 

 

da liberdade diferente do presente no âmbito das sociedades disciplinares e 

biopolíticas28. 

Essa breve concepção de ética em Foucault, e sua relação com o cuidado 

do si no contexto greco-romano, é o panorama para se entender a forma como ele 

pensou a constituição de uma vida ética. Ele cita quatro pontos que, ao analisar a 

diversas formas de subjetivação na antiguidade, estão presentes na constituição de 

um êthos: a determinação do sujeito ético, o modo de sujeição, a elaboração do 

trabalho ético e a teleologia do sujeito moral. Em outras palavras, para a formação 

de alguém que cuide de si e, possivelmente, se torne um mestre, já que saberia 

cuidar de si mesmo, era preciso aplicar esses quatros pontos. Contudo, eles não 

precisavam estar necessariamente interligados, pois entre eles, “há, ao mesmo, 

relações e [...] certa independência” (FOUCAULT, 2014g, p. 226).  

Antes, vale lembrar que Foucault desenvolve o estudo desses pontos, 

especialmente, no segundo volume da História da sexualidade: o uso dos prazeres, 

analisados “por meio dos três temas de austeridade do código: a saúde, a esposa e 

os rapazes” (2014g, p. 227). Como afirma, “Partirei da noção, então corrente, de 

“uso dos prazeres” – chresis aphrodision – para distinguir os modos de subjetivação 

aos quais ela se refere: substância ética, tipos de sujeição, formas de elaboração de 

si e de teleologia moral” (2009, p. 41). Através da observação da forma como os 

gregos e romanos cuidavam da sexualidade, Foucault analisou como esses pontos 

constituíram problemas éticos. 

A substância ética diz respeito a parte de nós mesmo, ou de nossos 

comportamentos, que seria objeto da moral. Para Foucault, a substância ética nos 

 
28 A disciplina é o meio utilizado, pelas sociedades modernas e capitalistas, para um novo exercício 
de poder, chamado poder disciplinar. Nele, os saberes científicos, alinhados a lógica interna das 
instituições (escolas, prisões, manicômios etc.), fomentavam a constituição de sujeitos dóceis. O 
corpo individual de cada sujeito era, nesta forma de poder, objeto de exercício da disciplina dentro 
das citadas instituições. O biopoder, diferente do disciplinar, teria como característica a intervenção 
em toda uma população, não mais no corpo individual dos sujeitos. A vida, e o corpo biológico, 
passam a ser objeto de estudo e intervenção dos micropoderes – instâncias criadoras de discursos 
de verdade, de realização da vigilância e aplicação da punição. Com o biopoder, o estado passa a 
criar estratégias amparadas no discurso da segurança dos indivíduos, criando, propositalmente, o 
que Foucault chama de racismo de estado. O poder disciplinar, assim como o biopoder, agem ao 
mesmo tempo nas diversas sociedades. Contudo, é a biopoder, que ampara uma biopolítica, que tem 
um poder decisão singular na atualidade.  A obra de Sylvio Gadelha (2009), Biopolítica, 
governamentalidade e educação. Introdução e conexões a partir de Michel Foucault, apresenta de 
forma ampla e direta os problemas aqui citados.  



    39 

 

gregos eram os aphrodisia – os atos ligados em sua unidade ao prazer e ao desejo. 

Em entrevista concedida em 1984, Foucault a explica com o seguinte exemplo: 

 

Quando um filósofo estava apaixonado por um rapaz, mas não o tocava, 
sua atitude tinha um valor moral. A substância ética de sua conduta era o 
ato ligado ao prazer e ao desejo. Para Santo Agostinho, é muito claro que, 
quando ele lembra de suas afeições de jovem, o que o inquieta é saber o 
tipo de desejo que ele sentia. É uma substância ética muito diferente. 
(FOUCAULT, 2014g, p. 225).   

   

Se a substância ética se referia ao objeto de atenção do sujeito, o tipo ou 

modo de sujeição era à maneira como o indivíduo se relacionava com a regra moral 

e se via unido à obrigação de colocá-la em prática. O modo de sujeição diz respeito 

às estratégias utilizadas pelo sujeito para reconhecer as regras e as ações que 

deveria tomar. Foucault afirma, no primeiro capítulo d’O uso dos prazeres (2009) 

que a necessidade da ação, o momento oportuno para tomá-la e a forma que teria 

seriam as questões pensadas para encontrar a melhor maneira de agir em relação à 

regra. Junto a isso, o status do sujeito na sociedade interferia na reflexão sobre sua 

ação. Citando a fidelidade como exemplo de substância ética, Foucault explica o que 

seria o modo de sujeição: 

 
[...] praticar a fidelidade conjugal e se submeter ao preceito que a impõe por 
reconhecer-se como parte do grupo social que a aceita, e que a proclama 
abertamente, e que dela conserva o hábito silencioso; porém, pode-se 
também praticá-la por considerar-se de uma tradição espiritual a qual se 
tem a responsabilidade de preservar ou de fazer reviver; como também se 
pode exercer a fidelidade respondendo a um apelo, propondo-se como 
exemplo ou buscando dar à vida pessoal uma forma que corresponda a 
critérios de esplendor, beleza, nobreza ou perfeição. (FOUCAULT, 2009, p. 
35) 
 

Este exemplo da fidelidade não se refere, explicitamente, a uma 

necessidade biológica, já que não é necessário ser fiel como é necessário se 

alimentar. Ele não é, também, um exemplo que problematize o momento oportuno. A 

citação acima explicita, justamente, a problematização do status do sujeito que 

realiza a ação. Neste exemplo, ocupar uma determinada posição na cidade dava ao 

sujeito uma responsabilidade de preservar ou reviver uma tradição, que se referia, 

também, a uma lei divina, a princípios políticos e estéticos. Observa-se, porém, que 

se a necessidade, o momento oportuno e o status do sujeito são questões 



    40 

 

problematizadas na reflexão sobre si, elas não precisariam estar também 

interligadas, como na citação. Desse modo, poderia haver maneiras diversas do 

sujeito se relacionar, reconhecer e colocar em ação uma regra. Arriscamos afirmar 

que o modo de sujeição se aproxima de uma justificativa, já que nos exemplos 

dados por Foucault, mesmo que se apresentem como estratégias e maneiras, há 

uma explicação para que se possa agir de determinado modo em relação à moral.  

A elaboração do trabalho ético diz respeito a todas as atividades que o 

indivíduo exerce sobre si mesmo para se transformar em um sujeito moral de suas 

próprias ações. Essas atividades teriam, por objetivo, proporcionar ao indivíduo 

chegar a um modo de agir moral. O estudo sobre o mestre do cuidado a que nos 

propomos nesta pesquisa dedica, sobre este ponto, uma atenção especial, já que 

procuramos analisar as práticas que transformavam os indivíduos em sujeitos 

éticos29 como possibilidades de os aplicar nas aulas de filosofia no Ensino Médio. 

Citando a austeridade sexual, Foucault nos explica o que seria essa elaboração do 

trabalho ético: 

 
A austeridade sexual pode ser praticada por meio de um longo trabalho de 
aprendizagem, de memorização, de assimilação de um conjunto sistemático 
de preceitos e através de um controle regular da conduta, destinado a medir 
a exatidão com que se aplicam essas regras; pode-se praticá-las sob a 
forma de uma renúncia brusca, global e definitiva aos prazeres; como 
também sob a forma de um combate permanente, cujas peripécias [...] 
podem ter sentido e valor; ela pode também ser exercida através de uma 
decifração tão cuidada, permanente e detalhada quanto possível, dos 
movimentos do desejo, sob todas as formas, mesmo aquelas mais obscuras 
sob as quais ele se oculta (2009, p. 35-36). 
 

Chamada por Foucault de ascética, como pontuamos quando analisamos 

a áskeses, esse trabalho ético deve ser compreendido, num sentido bem específico, 

como um exercício de si para consigo. Não é simplesmente a aceitação racional da 

regra moral presente em uma determinada sociedade em decorrência de sua lógica 

discursiva, mas uma constituição de si que dê ao sujeito um estado de domínio 

sobre si. Nesse contexto, se um sujeito que adquiriu esse domínio - domínio esse 

expresso, por exemplo, na forma com que usa os seus desejos e prazeres – só 

chegou a essa condição porque exerceu sobre si uma ascese. 

 
29 Os três últimos cursos de Michel Foucault no Collège de France, a nosso entender, dão uma 
atenção singular ao que ele chama de elaboração o trabalho ético – ascética. Percebemos que os 
três outros pontos são problematizados por Foucault, mas a reflexão sobre a constituição de si 
mesmo, através de práticas de si, recebe grande atenção do filósofo francês.  



    41 

 

A ascética se refere, ainda, a práticas de si que possibilitem ao sujeito 

apreender ou desenvolver uma arte de viver, que teria um sentido estético com 

efeitos políticos. A ideia de arte de viver relaciona-se com a constituição de uma vida 

bela que só é possível através de exercícios ascéticos. Entretanto, a ascese que é 

condição de possibilidade para a criação de uma bela vida não poderia ser 

confundida com o ascetismo cristão, pois este se orientava por uma moral da 

renúncia (FOUCAULT, 2012a, p. 259). Ao contrário, como nos referimos acima, usar 

dos prazeres se mostrava como meio para constituir a si mesmo. 

A elaboração do trabalho ético ou ascético só era possível, partindo dessa 

ideia de exercício ou prática que a ideia de ascese grega carrega, se fosse 

compreendida como uma luta de si consigo. Essa era a condição para que houvesse 

uma dominação de si mesmo. Foucault chama essa relação de conflito de 

agonística30: só era possível dominar os atos referentes aos prazeres ou desejos se 

ocorresse um combate contra o que é externo, mas também ao que era interno ao 

indivíduo. Não seria possível dominar a si se não puder se colocar contra si, visando 

sempre a vitória (FOUCAULT, 2009, p. 79-96).   

Foucault, n’O uso dos prazeres, buscando mostrar o que seria essa 

elaboração de si mesmo, e o que resulta dela, afirma que o termo grego enkrateia31 

representa o resultado da prática de si sobre si mesmo, chamada também, por ele, 

de práticas ascéticas. Diferenciando a enkrateia de outro importante conceito do 

vocabulário filosófico grego, o de sophrosune32, a virtude da temperança, Foucault 

afirma que aquela era a condição de possibilidade para esta última. A temperança 

só existia naquele que se auto constituíam através da ascética.  

 
A virtude de sophrosune é sobretudo descrita como um estado bastante 
geral que garante uma conduta ‘como convém para os deuses e para os 
homens”, isto é, ser não somente temperante mas devoto e justo, como 
também corajoso. Em troca, a enkrateia se caracteriza sobretudo por uma 

 
30 Agonística tem como radical o termo grego Agon (άγων), que, segundo Bailly (2000, p. 9-10) e 
Gingrich e Danker (2005, p. 11), significa luta, combate, entre outras significações que se referem a 
ideia de embate.  
31 Para Bailly (2000, p. 243), enkrateia (Εγκράτεια) poderia ser compreendido como empire sur moi-
meme (ser o imperador de mim mesmo) ou moderation (moderação). Já para Gingrich e Danker 
(2005, p. 62), ele significa auto-controle.   
32 Sophrosyne, que tem em sua raiz o termo sophron, segundo Coromélas (2000, p. 9-10), significa 
(ΣΏφρΩη), entre outros, temperánt - temperado. Vale considerar que o dicionário citado traduz o 
termo grego no contexto no período bizantino. Acerca da leitura de Foucault sobre a sophrosyne, ver 
o artigo de Juliana Ortegosa Aggio, intitulado A sôphrosynê como liberdade sobre si: uma 
interpretação foucaultiana de Aristóteles (2016).  



    42 

 

forma de ativa de domínio de si que permite resistir ou lutar e garantir sua 
dominação no terreno dos desejos e dos prazeres. [...] a enkrateia é a 
condição da sophrosune, a forma de trabalho e de controle que o indivíduo 
deve exercer sobre si para tornar-se temperante (sophron) (FOUCAULT, 
2009, p. 80-82). 

 
Essa transformação de si a que passava o sujeito ético tem uma 

finalidade que é, justamente, a questão analisada no último ponto por Foucault: a 

teleologia do sujeito moral. Mais do que à finalidade, essa teleologia se refere ao 

objetivo das ações e a maneira de ser que o indivíduo deseja compor: “que espécie 

de ser queremos nos tornar quando temos um comportamento moral? [...] devemos 

nos tornar puros, imortais, livres mestres de nós mesmos?” (FOUCAULT, 2014g, p. 

226). Na interpretação foucaultiana, mesmo que essas questões fossem pensadas 

na subjetividade e individualidade do sujeito ético, ela estava diretamente vinculada 

ao todo que as cercava. Por isso se tornava moral, por estar relacionada ao coletivo, 

ao social. Uma ação ética seria, desse modo, definida pelo sujeito na sua relação 

com os outros, mesmo que a dele fosse diferente e visasse um modo de ser singular 

desejado. Assim, o filósofo explica a teleologia moral a partir do exemplo da 

fidelidade: 

 
Existem muitas diferenças possíveis nesse ponto: a fidelidade conjugal 
pode dizer respeito a uma conduta moral que leva a um domínio de si cada 
vez mais completo; ela pode ser uma conduta moral que manifesta um 
distanciamento repentino e radical a respeito do mundo; ela pode tender a 
uma tranquilidade perfeita da alma, a uma total insensibilidade às agitações 
das paixões, ou a uma purificação que assegura a salvação após a morte e 
a imortalidade bem aventurada. (FOUCAULT, 2009, p. 36)       
 

Esses quatro aspectos observados por Foucault, na análise das formas 

da condução de si na antiguidade greco-romana, são base da constituição do que 

chama de êthos33. Um sujeito ético seria aquele que constitui a si de modo tal que 

tenha uma maneira singular de ser e valorizada como única. O homem com um 

êthos era aquele que, por problematizar sua vida e sua liberdade, havia constituído 

um modo de ser que se traduz nos seus atos (FOUCAULT, 2012a, p. 264).  

 
33 Êthos - nθός - εθος (Gingrich; Danker, 2005, p. 94) e εθος (YARZA, 19--, p. 441) - significa, em 
grego, costume, uso ou hábito. Essa interpretação condiz com a de Foucault, mas o filósofo francês, 
na leitura do cuidado de si, exige um trabalho longo de si sobre si mesmo para que se chegue a esse 
determinado hábito, possibilitado, necessariamente, pelo uso refletido da liberdade (práticas de 
liberdade). 



    43 

 

A ideia de êthos, neste contexto, estaria mais próxima ao cuidado de si do 

que ao conhecimento de si, como apresentamos no tópico anterior deste capítulo. 

Sua possibilidade de existência está no fato da subjetividade ser atividade, capaz de 

modificar a si mesma. O êthos, então, era uma forma de ser constituída por quem 

cuida de si mesmo.  

Mas a constituição de um êthos, no sentido do cuidado de si, não seria 

possível somente na sociedade greco-romana. É no texto O que é o iluminismo?34, 

que analisa o texto sobre o esclarecimento de Kant (KANT, 2009, p. 406-415), no 

qual Foucault apresenta essa possibilidade de um novo êthos no presente. Para ele, 

Kant abriu uma nova ética ao tecer uma crítica prática preocupada em adotar formas 

possíveis de superação dos limites da filosofia da representação e da constituição 

da verdade na modernidade, representada pelos conhecimentos científicos. Essa 

crítica do sujeito moderno, em Kant, foi chamada por Foucault de ontologia do 

presente.  

Se Kant havia se preocupado em delimitar os limites do conhecimento 

humano em uma de suas críticas, no texto sobre a Aufklärung a preocupação era 

outra (CASTRO, 2009, p. 154-155). As perguntas do filósofo alemão, diversas de 

uma teleologia ou de um humanismo, refletiam sobre o presente: “Qual é a minha 

atualidade? Qual é o sentido dessa atualidade? E o que faz que eu fale dessa 

atualidade? É nisso, parece-me, que consiste essa nova interrogação sobre a 

modernidade.” (FOUCAULT, 2011c, p. 15).  

A ontologia do presente se refere, segundo Foucault, à atitude que visa a 

constituição de um modo de ser, de um êthos, na atualidade, orientada por uma 

relação outra com o saber, no qual a verdade seja constituída pelo próprio sujeito, 

seja provada por ele. Essa ontologia do presente, que está no campo de 

compreensão do que no tópico anterior chamamos de filosofia de diferença e se 

alinha ao cuidado de si, exigindo daquele que cuida de si mesmo um outro 

necessário, que seria o amigo, o mestre do cuidado.   

Essa reflexão foucaultiana pode dar a entender que o êthos seja a mesma 

coisa que ética, mas não é. Ou melhor, numa relação necessária, a ética seria a 

 
34 Utilizamos, inicialmente, a tradução realizada por Wanderson Flor do Nascimento, disponível no 
endereço eletrônico http://michel-foucault.weebly.com/uploads/1/3/2/1/13213792/iluminismo.pdf. 
Contudo, lançamos mão do mesmo texto que está presente no curso O governo de si e dos outros 
(2011c, pag. 12-22). 

http://michel-foucault.weebly.com/uploads/1/3/2/1/13213792/iluminismo.pdf


    44 

 

ação do sujeito sobre si que constitui um modo de ser chamado êthos; uma é 

condição de possibilidade para a outra. Como diz Foucault (2012a, pag. 215), 

“penso que a ética é uma prática, e o êthos é um modo de ser”. Essa distinção 

permite dar a atitude ética uma importância singular, pois ela é quem modifica 

subjetividade de si e dos outros. Por esse motivo é que o caráter de atividade que 

possibilita uma relação com os outros é ética e está diretamente relacionada à 

prática política35. 

Se a ética é essa atividade, ela só pode existir se houver liberdade, sua 

condição de possibilidade. Por essa razão, em sociedades onde existe uma maior 

liberdade em relação às regras morais há, consecutivamente, maior possibilidade de 

constituição do sujeito ético. O principal exemplo dado por Foucault foi a sociedade 

greco-romana antiga, na qual as práticas ascéticas, diversas daquelas da 

modernidade que tinha nas práticas coercitivas e nos discursos científicos suas 

referências, usavam a liberdade de forma diferenciada para se realizar. Nesse 

sentido, a liberdade pode ser entendida como possibilidade de ação. Refletindo 

sobre o exercício de poder, Foucault apresenta sua ideia de liberdade: 

 
[...] o poder só se exerce sobre “sujeito livres”, e enquanto são “livres” – 
entendamos por isso sujeitos individuais ou coletivos que têm diante de si 
um campo de possibilidade em que várias condutas, várias reações e 
diversos modos de comportamento podem apresentar-se. Aí onde as 
determinações são saturadas não há relações de poder: a escravidão não é 
uma relação de poder quando o homem está acorrentado (trata-se, então, 
de uma relação física de obrigação), mas justamente quando ele pode 
deslocar-se e, no limite, escapar. (Foucault, 2014f, p. 134).   

 
Essa liberdade, no entanto, não tem um caráter universal e essencial 

como entendem filósofos ligados à filosofia da representação, pois é uma prática, 

ambientada num contexto, não generalizada para todos. A concepção de liberdade 

como prática, na análise foucaultiana, é importante porque, além de se referir às 

práticas de si que podem ou não ser realizadas pelos indivíduos, possibilita a 

compreensão de uma ideia importante para a filosofia política moderna, o processo 

de liberação. Essa ideia se refere à liberação de um sujeito ou coletividade do algo 

ou condição que possibilitaria a constituição de uma vida ética; em outras palavras, 

a concepção de liberação afirma que somente com a libertação e a derrocada de um 

 
35 A relação da política com a ética nos estudos foucaultianos, bem como a análise da ideia de 
liberação, será apresentada no próximo tópico do capítulo. 



    45 

 

poder, como o do capital e do patriarcado, haveria condições para uma efetiva vida 

ética.  O processo de liberação teria, como isso, um caráter universal, diferente do 

caráter micro que tem a liberdade. Neste sentido, Foucault (2012a, p. 259-260) 

afirma que a ideia de liberação, não necessariamente, possibilita que os “indivíduos 

possam definir para eles mesmos formas aceitáveis e satisfatórias da sua existência 

ou da sociedade política”.  

Neste contexto, Foucault afirma que as práticas de liberdade fomentam 

um êthos que, independente do estado de liberação ou não, estimula nos outros a 

reflexão de uma vida ética. “O homem que tem um belo êthos, que pode ser 

admirado e citado como exemplo, é alguém que pratica a liberdade de [...] certa 

maneira” (FOUCAULT, 2012a, p. 264). Assim, não seria possível para Foucault uma 

ética sem liberdade; o problema da ética é, em si, o problema das práticas refletidas 

de liberdade, como afirmou em entrevista: 

 

- O senhor disse que é preciso praticar a liberdade eticamente... 
- Sim, pois o que é a ética senão a prática de liberdade, a prática refletida 
da liberdade? 
- Isso significa que o senhor compreende a liberdade como uma realidade já 
ética em si mesma? 
- A liberdade é a condição ontológica da ética. Mas a ética é a forma 
refletida assumida pela liberdade. 
- A ética é o que se realiza na busca ou no cuidado de si? 
- O cuidado de si constitui, no mundo greco-romano, o modo pelo qual a 
liberdade individual [...] foi pensada. (FOUCAULT, 2012a, p. 261) 

  

Ora, Foucault diz acima que a liberdade refletida não é, necessariamente, 

o cuidado de si, mas que o sujeito que cuida de si é ético, podendo cuidar também 

dos outros. Isso mostra que, mesmo se realizando na individualidade, o cuidado de 

si sempre se concretiza na relação com os outros, já que o valor estético nele 

presente depende dos outros.  

Vale lembrar que os sujeitos éticos, no contexto do cuidado de si, 

problematizam sua liberdade na relação necessária com seu mestre, aquele que o 

incitou a cuidar de si mesmo. A ética como prática refletida de liberdade só se faz na 

relação com os outros, tanto do que ele cuida, como daquele que o cuidou, no 

sentido da epiméleia heautoû. 

O mestre do cuidado, ao se constituir como sujeito, deveria, no contexto 

greco-romano, observar aqueles quatro aspectos que são, na verdade, as questões 



    46 

 

pensadas na prática ética e que fomentam uma maneira de estar no mundo 

reconhecida pelos outros, como modo de ser singular e com valor estético, o que 

Foucault chama de estética da existência36. 

A prática de si, que é parte do processo de constituição de uma 

subjetividade ética, só pode existir como uma luta (agonística) de si consigo mesmo, 

mas que exigia uma relação com os outros, quando é cuidado e quando cuida dos 

outros. Uma atitude ética, contudo, só pode se realizar se houver liberdade, 

condição de possibilidade para que ela possa existir. Essa compreensão de 

constituição ética da subjetividade é essencial para compreender uma ideia possível 

de política, ou prática política, para Michel Foucault. 

  

2.3 O cuidado de si e as práticas políticas 

 

Este tópico problematiza as relações de poder em Michel Foucault, uma 

escolha questionável em uma pesquisa sobre o ensino de filosofia na educação 

básica. Entretanto, a analítica foucaultiana do poder37 possibilita, ao professor de 

filosofia que desenvolve a presente pesquisa, relacionar as questões pedagógicas, 

ética e estéticas aqui pensadas ao papel do ensino de filosofia na sociedade.     

Ora, se o cuidado de si (epiméleia heautoû) é aqui entendido como um 

modelo para pensar a prática filosófica no presente, ele é também, compreendido 

por Foucault, como possibilidade de formação de sujeitos éticos que interfiram de 

forma positiva, responsável e livre sobre a própria vida e a vida dos outros; o 

cuidado de si, desse modo, pode constituir sujeitos que exerçam um poder singular 

com efeitos diretos na vida política, entendendo-a como um campo com micro e 

macro relações de poder. Neste contexto, é do mestre do cuidado que falamos, esse 

que pensamos ser modelo, para os professores de filosofia, daquele que desenvolve 

práticas de si e fomenta a constituição de subjetividades resistentes aos poderes 

anuladores da liberdade.     

 
36 Michel Foucault analisa em diversos textos o que chama de estética da existência. Entretanto, no 
segundo volume da sua História da sexualidade (2009), na entrevista Sobre a Genealogia da ética: 
um resumo do trabalho em curso (2014g) e Uma estética da Existência (2012g) há diversas 
referências para se compreender essa ideia criada por Foucault. 
37 Analítica do poder é termo foucaultiano utilizado para explicar sua compreensão das relações de 
poder. 



    47 

 

A análise foucautiana das relações de poder foi produzida, em sua 

maioria, na década de 70. Como já pontuamos em momentos anteriores, Foucault 

problematiza o poder após suas pesquisas sobre o saber e antes dos estudos sobre 

ética. De um modo ou de outro, suas análises – a arqueologia do saber, a 

genealogia do poder e a ética - refletem direta e indiretamente temas que ressoam 

nas questões políticas, como o poder e resistência.   

Para Foucault, a política não é, como entende a maioria dos filósofos 

anteriores a ele, que se preocuparam com a criação de teorias de conjunto que 

orientavam toda a organização social – uma macropolítica (GALLO, 2016, p. 192-

193). Essa percepção de poder difere da foucaultiana, pois este enfatiza o plano 

micro dessas relações.  

 
As questões que tento colocar não são determinadas por uma concepção 
política prévia e não tendem a realização de um projeto político definitivo. É 
certamente isso que as pessoas querem dizer quando me recriminam por 
não apresentar uma teoria de conjunto. [...] Procuro, pelo contrário, fora de 
qualquer totalização, ao mesmo tempo abstrata e restritiva, abrir problemas 
tão concretos e gerais quanto possível – problemas que viram a política 
pelo avesso, atravessam as sociedades em diagonal, e são parte 
constituinte de nossa história [...] (FOUCAULT, 2012f, p. 214). 

  
Se Foucault não faz política no sentido tradicional, com um projeto 

definitivo (macropolítica), ele sugere uma micropolítica, que funcionaria como uma 

máquina de guerra, pois, considerando a existência de micropoderes e 

microresistências, oferece ferramentas para enfrentar os dispositivos de poder que, 

ao mesmo tempo que constituem a subjetividade, reduzem a liberdade dos seres 

humanos. Uma micropolítica possibilitaria, assim, compreender tanto a organização 

do poder, como as práticas de resistência a ele. Percebemos, com isso, que essa 

crítica do filósofo a compressão totalizante de política se adequa a ideia de filosofia 

da diferença, que apresentamos no primeiro tópico deste capítulo.  

 Neste contexto teórico da filosofia da diferença, como crítica as 

pretensões de universalização, podemos compreender a ideia de “poder”. Para 

Foucault (1979, p. 248), o “poder não existe [...]: a ideia de que existe, em um 

determinado lugar, ou emanando de um determinado ponto”. Essa opinião da 

existência de um poder determinado é justamente a lógica do macropoder que, além 

de não oferecer recursos suficientes para a compreensão das relações de poder, 



    48 

 

fomenta a ideia que, somente através de uma liberação, os processos de construção 

ética da subjetividade poderiam ocorrer. Foucault tece uma interessante crítica a 

essa tese, que se alinha a sua compreensão de ética como estado de existência 

proporcionado pelo cuidado de si e constituído a partir de práticas de si.     

A analítica do poder foucaultiana, que entendendo que os micropoderes 

precisam compreendidos com profundidade, já que são engrenagens importantes no 

funcionamento da máquina do estado, também questiona a ideia de liberação 

política, por algumas razões. Primeiro, com pretensões universais e essenciais, um 

processo de liberação pode anular, mesmo que teoricamente vise uma valorização 

da vida coletiva - como o marxismo - as diferenças. Segundo, há grande 

possibilidade dos sujeitos que defendem uma liberação, como dos direitos 

homossexuais ou dos negros, não tenham um domínio de si que permita uma real 

autonomia, possibilitando que outros os usem para fomentar os mecanismos e as 

estratégias menos explícitas de poder38. Terceiro, a ideia de liberação é geralmente 

acompanhada da tese de que a repressão é algo negativo e impede que os homens 

efetivem sua liberdade; para Foucault, essa questão impossibilita uma compreensão 

mais ampla das relações de poder, já que sua defesa impossibilita perceber o 

caráter criativo e positivo39 dos micropoderes, e que eles, por esses dois motivos, 

fomentar a constituição de uma subjetividade que atenda a interesses que fogem de 

uma efetiva prática de liberdade.     

 
[...] corre-se o risco de remeter à ideia de que existe uma natureza ou 
essência humana que, após [...] certo número de processos históricos, 
econômicos e sociais, foi mascarada, alienada ou aprisionada em 
mecanismos, e por mecanismos de repressão. Segundo essa hipótese, 
basta romper com esses ferrolhos repressivos para que o homem se 
reconcilie consigo mesmo, reencontre sua natureza e restaure uma relação 
plena e positiva consigo mesmo. [...] essa prática de liberação não basta 
para definir as práticas de liberdade que serão em seguida necessárias para 

 
38 O livro A revolução dos bichos (2007) de George Orwell retrata de modo literário uma experiência 
desse tipo. Criticando os governos totalitários do século XX, principalmente os socialistas, ele mostra 
como a falta de uma subjetividade forte frente a uma tese universalizante de liberação pode levar ao 
contrário do que em tese defendiam. 
39 No primeiro capítulo da História da sexualidade – a vontade de saber (2011a), intitulado a hipótese 
repressiva, Foucault problematiza a questão da repressão, principalmente em torno da sexualidade, 
como, defendendo a tese de que, na modernidade, houve uma grande incitação aos discursos sobre 
a sexualidade, e não somente uma repressão. Ele afirma que, se existe a repressão, ela estaria em 
uma teia maior de relações na qual o objetivo era produzir discursos, vigiar, punir, disciplinar, docilizar 
os corpos e constituir subjetividade. Neste sentido, a ideia de positividade do poder está na sua 
capacidade de criação, no caso de discursos, de instrumentos para o exercício de poder. 



    49 

 

que esse povo, essa sociedade e esses indivíduos possam definir para eles 
mesmos formas aceitáveis e satisfatórias da existência ou da sociedade 
política. (FOUCAULT, 2012, p. 259-260)  
 

Contudo, a crítica foucaultiana àqueles que defendem, exclusivamente, os 

processos de liberação - que não observam, como afirmamos, a positividade dos 

micropoderes-, não defendem sua inexistência. O que faz Foucault é expor uma 

preocupação com o desfecho de movimentos que defendem uma liberação geral. A 

liberação, em um contexto social que as pessoas não cuidam de si mesmas, pode 

falsear a realidade, possibilitando a atualização dos jogos de poder que objetivam 

dominar e limitar a liberdade40. Essa crítica de Foucault à liberação deve estar 

localizada na sua leitura da ideia de liberdade, como apresentamos no tópico 

anterior.  

Além disso, a ideia de micropoder e a crítica ao processo de liberação 

pincelam uma visão de Foucault do que seja a prática política41, entendendo-a como 

uma prática de liberdade, uma resistência, já que onde há poder existe resistência, 

há condição para a realização da liberdade. Ora, se a resistência é uma condição de 

possibilidade da prática de liberdade, os processos de subjetivação, na lógica do 

cuidado de si, que proporciona ao sujeito ter domínio de si e não se guiar facilmente 

pelos discursos externos a ele, seriam, segundo Foucault, uma prática política, já 

que ao constituir uma subjetividade resistente, o cuidado de si forma um sujeito ativo 

atento e autônomo, condições importantes para a vida política. 

 A questão da liberdade é, nesse contexto, eminentemente política, já 

que ao expor o como e o onde discursos científicos são produzidos e distribuídos, 

como se organizam e se efetivam as diversas relações de poder, além da 

experiência de transformação de si mesmo, ele está falando da efetivação liberdade 

ou de sua limitação, problema claramente político. Do mesmo que, ao problematizar 

as questões sobre o saber (arqueologia do saber) e o poder (genealogia do poder), 

Foucault pensa a questão da liberdade, quando verifica que a realização do cuidado 

 
40 Pensamos que no Brasil tenha ocorrido algo parecido, em torno da liberação da corrupção, com os 
movimentos de 2013, no qual a falta de uma subjetividade atenta aos exercícios de poder foi 
mecanismo para a ascensão do discurso antidemocrático representado pelo atual presidente Jair 
Bolsonaro. Vladimir Safatle no artigo Protestos de 2013 foram o 11 de Setembro da direita brasileira 
publicado na Folha de São Paulo.   
41 Usamos, na esteira das análises de Foucault, o termo prática política, evitando o termo Política 
para se referir as reflexões e ações que interferem na vida das outras pessoas, nas relações que 
existem entre elas e na forma de se organizarem. 



    50 

 

de si é condição para que haja um domínio de si - por pensar, no fim das contas, a 

questão da liberdade-, ele também está falando de política.  

 Entretanto, ressaltamos que a ideia de liberdade em Foucault não é a 

liberdade nos moldes jurídicos. A lei, mesmo que contenha efeitos de práticas de 

liberdade vitoriosas, como as realizadas em defesa dos direitos civis da população 

negra e da LGBT, está amparada em discursos normalizadores constituídos por 

disciplinas e biopoder. Foucault trabalha, assim, com o conceito de norma ao invés 

do termo lei, pois evitaria a compreensão da ideia de poder a partir de um viés 

jurídico-político.42 A norma se refere ao conhecimento constituído pelas instâncias 

de saber-poder que definem as concepções de normal e anormal na modernidade. 

Essa norma é o que influenciará a criação de uma lei (FONSECA, 2012). 

 A visão foucaultiana que entende a política como prática, e não como 

teoria de conjunto, é acompanhada de um não discurso do filósofo acerca do que 

seja a política. As afirmações sobre a política em Foucault são conclusões tiradas 

das leituras de suas obras. Sobre isso, Diogo Sardinha, no artigo Um silêncio de 

Foucault sobre o que é a política (2011), entende que Foucault não se posicionou 

claramente que fazia uma política do enfrentamento às diferentes artes de governar, 

justificada pela desconfiança do filósofo em torno da ideia de liberação. “Foucault 

sempre terá desconfiado do tema geral da liberação. Sabemos que ele tem motivo 

 
42 A leitura de Foucault acerca da relação entre liberdade e lei pode suscitar questionamentos em 
torno de sua crítica à ideia de liberdade nos moldes jurídico-político. Ora, Foucault não entende que 
as conquistas sociais no plano jurídico sejam negativas, questão também presente na reflexão em 
torno da ideia de liberação, como a pouco apresentamos, já que se pode questionar: mas essas lutas 
são desnecessárias, já que liberação não significaria uma prática efetiva da liberdade? Foucault 
pontua que os micropoderes, na sociedade moderna, utilizam o sistema jurídico para o exercício de 
poder. Desse modo, o fato de pontuar a ideia de práticas de liberdade, ao invés da liberdade em si, 
não coloca Foucault como aquele que a nega. O que ele pondera é, que o uso da liberdade, por 
exemplo, como direito natural e universal, pode ser utilizado pelos micropoderes para o exercício de 
poder. Isso demostra que, em casos em que o argumento da liberdade é utilizado para a invasão de 
um país, por exemplo, justificado pelo fato da liberdade dos cidadãos da nação invadida estar sendo 
cerceada, o uso da liberdade como direito natural e universal está sendo utilizado como argumento 
para atender a anseios de um mercado, como os interessados no petróleo. Junto a isso, é importante 
ressaltar a questão estratégica das relações de poder e a questão da resistência em Foucault, já que 
elas principalmente a questão da resistência, leva a conclusão de que conquistas no plano jurídico-
político são efeitos de uma resistência. Desse modo, ao pensar a crítica de Foucault ao direito e as 
leis, é importante pontuar que ele entende as relações de poder como estratégicas, não podendo, 
desse modo, essa mesma lei conter as conquistas resultantes de práticas de liberdade. Essa questão 
resulta na ideia de projeto político, ao qual Foucault se nega a dizer que sua teoria é. Se não há uma 
teoria sobre a política e a liberdade, cabe a nós entender esses espaços como resultantes de uma 
luta.      



    51 

 

para desconfiar: a libertação como etapa ao alcance da humanidade serviu, na 

história, de pretexto para injustiças e crimes” (SARDINHA, 2011, p.103).  

Ainda sobre a liberação, Sardinha afirma que, em Foucault, ela é também 

entendida como condição de possibilidade para práticas de liberdade, o que impede 

a afirmação de que o filósofo negue a importância de movimentos de liberação, 

como já pontuamos. Contudo, Sardinha afirma que, diferente de um processo de 

revolução, Foucault defende a ideia de insurreição.  

No pequeno texto intitulado É inútil revoltar-se? (2012d, p. 76-80), em que 

se fala sobre a insurreição na Revolução Iraniana de 1979 e problematiza a 

existência de uma lei da história que nega os princípios das insurreições, Foucault 

expressa o que entender por insurreição e o que motiva as pessoas, na iminência da 

morte, arriscarem-se a se insurgir.  

 
As insurreições pertencem à história, mas de certa forma lhe escapam. O 
movimento com que um só homem, um grupo, uma minoria, todo um povo 
diz: “não obedeço mais”, e joga na cara de um poder que ele considera 
injusto o risco de sua vida – esse momento me parece irredutível. Porque 
nenhum poder é capaz de torná-lo absolutamente impossível: Varsóvia terá 
sempre seu gueto sublevado e seus esgotos povoados de insurrectos. E 
porque o homem que se rebela é em definitivo sem explicação, é preciso 
um dilaceramento que interrompa o fio da história, e suas longas cadeias de 
razões, para que um homem possa, “realmente”, preferir o risco da morte à 
certeza de ter de obedecer (FOUCAULT, 2012d, pag. 76). 
 

As reflexões de Foucault sobre os processos de liberação e insurreição43 

são desdobramento em torno da sua ideia de liberdade, condição para um processo 

de subjetivação que fomenta uma ética. Ora, para o filósofo a liberdade é uma 

condição ao qual o sujeito pode, como não pode estar. Diversa das teses filosóficas 

que colocam a liberdade como um princípio universal, Foucault afirma que há 

situações em que o homem pode praticar a liberdade. Nesse sentido, deveríamos 

compreender a liberdade de modo: “entendamos por isso sujeitos individuais ou 

coletivos que tenham diante de si um campo de possibilidade em que várias 

 
43 A questão da insurreição, bem como as análises sobre as artes de governar, a 
governamentalidade, a biopolítica e o cuidado de si, são objetos de correntes de pensamento na 
contemporaneidade que escapam a chamada filosofia da diferença, bem como dialoga com suas 
considerações. É o que se observa no anarquismo. Edson Passetti (2011), por exemplo, no artigo 
Michel Foucault e os guerreiros insurgentes: anotações sobre coragem e verdade no anarquismo 
contemporâneo, relaciona a obra foucaultiana com as teses anárquicas de filósofos como Bakunim. 
No Brasil, outro pesquisador que estuda a relação do anarquismo com os estudos foucaultianos é o 
professor Nildo Avelino da Universidade Federal da Paraíba.  



    52 

 

condutas, várias reações e diversos modos de comportamento podem apresentar-

se” (FOUCAULT, 2014, p. 134). 

Essas considerações sobre o conceito de política e de liberdade são 

meios para pensarmos com mais atenção a concepção de relações de poder em 

Foucault. Para ele, devemos compreender o poder na perspectiva de “um feixe de 

relações mais ou menos organizado, mais ou menos piramidalizado, mais ou menos 

coordenado” (FOUCAULT, 1979, p. 248).  

Foucault afirma que a compreensão das relações de poder não pode se 

realizar de modo satisfatório se for limitada a uma análise no campo jurídico-político, 

a lei, como pontuamos. Deve-se compreendê-lo a partir da ideia de norma. Também 

não devemos compreender as relações de poder de modo negativo, dando ênfase a 

questão da repressão, como a sexual. Em outras palavras, que a sexualidade e 

saberes a seu respeito estariam sempre sendo reprimidos e não estimulados. 

 As relações de poder também são desiguais (não há um princípio geral 

de poder), móveis e se manifestam em pontos diversos. Além disso, não estão no 

exterior do sujeito como uma superestrutura, exigindo que a compreensão da 

sociedade se dê através de sua leitura. As relações de poder também são positivas. 

Elas estão em todo lugar e tem um papel produtor, não somente anulador, como o 

fenômeno da repressão.  

Segundo Foucault, não existe, também, um ponto central das relações de 

poder: elas são dispersas na sociedade. Essa tese fundamenta a crítica às filosofias 

políticas que veem o poder exclusivamente no plano macro, que procuram 

compreender o papel de seus membros, em especial o do (ou dos) líder político. 

Como já pontuamos, essa tese também embasa a existência de micropoderes, pois 

se o foco não é mais exclusivamente o macro, deve-se ater ao que molecular44. Por 

fim, essa dispersão, que é uma marca das relações de poder, leva Foucault a 

 
44 Felix Guatarri, em sua obra Revolução molecular: pulsações políticas do desejo (1980), apresenta 
uma ideia do que seja o molar (uma rede com relações fixas) e molecular (uma rede com relações 
flexíveis). Junto com Gilles Deleuze ele desenvolveu outras pesquisas sobre a questão do molar e 
molecular, principalmente a ideia de revolução molecular, que ele assim explica do seguinte modo: 
“Não se trata, como podemos perceber, de uma nova receita psicológica ou psicossociológica, mas 
de uma prática micropolítica que só tomará sentido em relação a um gigantesco rizoma de revoluções 
moleculares, proliferando a partir de uma multidão de devires mutantes: devir-mulher, devir-criança, 
devir-velho, devir-animal, planta, cosmos, devir invisível-tantas maneiras de inventar, de “maquinar” 
novas sensibilidades, novas inteligências da existência, uma nova doçura” (1980, p. 139).  



    53 

 

entender que todos os homens, também, são pontos de poder, impossibilitando 

identificar “O poder” em uma pessoa ou instância exclusivamente.    

Se as relações de poder têm as características acima citadas, não se 

pode esquecer que Foucault, partindo de uma concepção estratégica de poder, 

entende que, por diferentes modos, as relações de poder são organizadas através 

de dispositivos de saber-poder para capturar os sujeitos. Essa captura ocorre de 

modo que o indivíduo não perceba o exercício de poder: a melhor forma de se 

exercer o poder é as “escondidas”, através de um saber científico ou discurso 

legitimado. Foucault (1993, p. 244), sobre o conceito de dispositivo, importante 

conceito para o entendimento da sua concepção de poder, afirma: 

 

Através deste termo tento demarcar, em primeiro lugar, um conjunto 
decididamente heterogêneo que engloba discursos, instituições, 
organizações arquitetônicas, decisões regulamentares, leis, medidas 
administrativas, experiência enunciados científicos, proposições filosóficas, 
morais, filantrópicas. Em suma, o dito e o não dito são os elementos do 
dispositivo. O dispositivo é a rede que se pode estabelecer entre estes 
elementos. Em segundo lugar, gostaria de demarcar a natureza da relação 
que pode existir entre estes elementos heterogêneos. Sendo assim, tal 
discurso pode aparecer como programa de uma instituição ou, ao contrário, 
como elemento que permite justificar e mascarar uma prática que 
permanece muda; pode ainda funcionar como reinterpretação desta prática, 
dando−lhe acesso a um novo campo de racionalidade. Em suma, entre 
estes elementos, discursivos ou não, existe um tipo de jogo, ou seja, 
mudanças de posição, modificações de funções, que também podem ser 
muito diferentes. Em terceiro lugar, entendo dispositivo como um tipo de 
formação que, em um determinado momento histórico, teve como função 
principal responder a uma urgência. O dispositivo tem, portanto, uma função 
estratégica dominante.  

 
Dentro deste jogo as relações de poder se realizam, através de 

dispositivos diversos e usando mecanismos múltiplos, como a arquitetura, para se 

exercer45 (FOUCAULT, 2011a, 87-101). Neste contexto, as instituições pedagógicas 

sempre recebem atenção especial, principalmente em estados com regime no qual 

as pessoas devem, obrigatoriamente, passar pela escola. Assim, o professor pode 

ser um transmissor de um discurso de poder que mais disciplina e dociliza o aluno 

do que fomenta uma real cidadania. Entre os professores, o de filosofia não está fora 

desta rede de micropoderes, mas imerso. Por isso, é preciso conhecer como as 

 
45 Um exemplo da arquitetura como elemento de um dispositivo de poder é o panóptico, estrutura que 
surge no século XIX para vigilância nas novas instituições de poder-saber. Para mais, ver a obra 
Vigiar e Punir (2011d) de Michel Foucault. 



    54 

 

estratégias de poder se organizam para organizar formas de resistir, pois, segundo 

Foucault, onde há relações de poder, há resistência. (2011a, 102-108).  

 O conceito de resistência, segundo Foucault, é singular, já que por seu 

meio é que se efetiva a liberdade. A resistência deve ser compreendida como prática 

de liberdade, estando presente em todo lugar. Essa ideia modifica a mais conhecida 

concepção moderna de resistência, a marxista, que vê em um macro a realização 

plena da liberdade – a revolução. Ainda sobre o conceito de resistência, assim 

afirma o filósofo:   

 
Estes pontos de resistência estão presentes e toda a rede de poder. 
Portanto, não existe, com respeito ao poder, um lugar da grande Recusa – 
alma da revolta, foco de todas as rebeliões, lei pura do revolucionário. Mas 
sim resistências, no plural, que são casos únicos: possíveis, necessárias, 
improváveis, espontâneas, selvagens, planejada, arrastadas, violentas, 
irreconciliáveis, prontas ao compromisso, interessadas ou fadas ao 
sacrifício; por definição, não podem existir a não ser no campo estratégico 
das relações de poder (FOUCAULT, 2011a, p. 106). 

 

Nesse contexto de resistência, o cuidado de si surge como possibilidade 

singular, pois modificando a subjetividade do indivíduo, no intuito de fazê-lo ter 

domínio sobre si, fomenta-se uma resistência micropotente, que responde, como 

mencionamos, a indefinição ética que tem o conceito de liberação. Para Foucault, o 

cuidado de si fomenta novos modos de relação entre os sujeitos e se apresenta 

como meio de resistência às estratégias normalizadoras das instituições modernas e 

das artes de governar. O filósofo observa, assim, que a concepção de amizade, nos 

“moldes” da antiguidade greco-romana, poderia ser um modelo de microrresistência.  

Foucault busca, desse modo, por novas modalidades relacionais, novas 

formas de relação entre os sujeitos, que fomentariam a constituição de 

subjetividades livres e éticas; consequentemente, por ser relacional, terá efeitos 

sociais e políticos. A amizade se apresenta como exemplo de resistência e problema 

de estudo nas últimas pesquisas foucaultianas:  

 

Se existe uma coisa que me interessa, hoje, é o problema da amizade. No 
decorrer dos séculos que vieram após a Antiguidade, a amizade constitui 
uma relação social muito importante: uma relação social no interior da qual 
os indivíduos dispunham de certa liberdade, de certo tipo de escolha 
(limitada, é claro), e eu lhe permitia viver relações afetivas muito intensas. 

(FOUCAULT, 2014e, p. 260). 



    55 

 

 

 É no contexto social do cuidado de si que as relações de amizade, 

especialmente entre dois homens, como possibilidade relacional, são observadas. 

Na idade média essas relações sofreram um processo de desqualificação, pois a 

relação entre dois homens era vista como duvidosa e estava cercada de 

questionamentos. Na modernidade, com os novos conhecimentos científicos e 

instituições de poder, torna-se uma relação desqualificada, pois tem em si a marca 

da anormalidade. Todas essas mudanças em torno da amizade estão relacionadas 

ao tema da homossexualidade. (FOUCAULT, 2014e, p. 260-261).  

 Frente a história da desqualificação da relação de amizade, Foucault 

entende que a luta dos sujeitos no presente deveria ser uma luta, para além dos 

direitos individuais, relacionada a direitos ligados à questão da sexualidade. Para 

ele, deveríamos lutar por um novo direito relacional que mostrasse a limitação das 

relações institucionalizadas e formuladas na modernidade, como o casamento e o 

parentesco, consideradas as únicas corretas e aceitáveis, argumentos utilizados 

para a manutenção do dispositivo de poder.  

Um novo direito relacional, desse modo, seria mais difícil de administrar. 

Foucault visualiza, por exemplo, na criação de uma cultura gay46, uma possibilidade 

real47 de resistência a partir de um outro direito relacional, já que possibilitaria 

experiências diversas em torno dos prazeres. Contudo, Foucault não defende um 

direito único relacionado aos problemas acima postos - cultura gay. Ele pontua, na 

verdade, que as limitações das relações sociais aceitáveis existem para que as 

relações de poder, atualmente predominantes (disciplinar, biopoder etc.), sejam mais 

eficazes e mantenham uma determinada estrutura de relações de poder.  

A defesa de um novo direito relacional visiona novas estruturas sociais 

que não surgiriam de um projeto político geral para toda população, mas de 

 
46 [...] acredito que existe aí uma parte extremamente interessante em jogo e que me apaixona: a 
questão da cultura gay – que não compreender somente os romances escritos por pederastas sobre 
a pederastia -, isso não tem muito interesse, mas uma cultura no sentido amplo, uma cultura que 
inventa modalidades de relações, modos de vida, tipo de valores, formas de trocas entre indivíduos 
que sejam realmente novas, que não sejam homogêneas nem se sobreponham a formas culturais 
gerais. Isso criará relações que podem ser, até certo ponto, transpostas para os heterossexuais. [...] 
propondo um novo direito relação, veremos que pessoas não homossexuais poderão enriquecer suas 
vidas modificando seu próprio esquema de relações. (FOUCAULT, 2012e, p. 119) 
47 Dos exemplos citados por Foucault, estão as relações presentes nos movimentos lésbicos e no 
sadomasoquismo. (FOUCAULT, 2014e). 



    56 

 

microrrelações potentes que constituiriam subjetividades resistentes e solidárias, 

objetivos do “ideal” democrático. As relações homossexuais se apresentam como 

exemplos, já que se realizam, em muitos casos, diferentemente daquelas pautadas 

em uma concepção de desejo oculto e não vivência do prazer. 

 
O direito relacional é a possiblidade de fazer reconhecer, em um campo 
institucional, relações de individuo para indivíduo que não passem 
necessariamente pela emergência de um grupo reconhecido. É algo 
completamente diferente. Trata-se de imagina como a relação entre dois 
indivíduos pode ser validada pela sociedade e se beneficiar das mesmas 
vantagens que as relações – perfeitamente honrosas – que são as únicas a 
serem reconhecidas: as relações de casamento e de parentesco 
(FOUCAULT, 2012e, p. 122). 
 

Sandra Fernandes, analisando a crítica de Foucault a ideia de programa 

político, lembra as considerações do filósofo sobre o descrédito dos sujeitos no 

presente em fundar uma ética baseada nas religiões ou no direito. Esse descrédito, 

junto aos insucessos de todos os programas políticos e sociais do pós 2° guerra 

mundial, pois “conduziram sempre, ou quase sempre, seja abusos, seja a 

dominação política por parte de um bloco, que se trate dos técnicos, dos burocratas 

ou de outros” (FOUCAULT, 2014e, p. 262), possibilitam uma nova experiência de si 

consigo mesmo que escapa à normalização e tem efeitos políticos. Fernandes 

ressalta, desse modo, a confiança de Foucault em uma forma outra de relação 

efetivada por sujeitos que cuidassem de si mesmo (FOUCAULT, 2011, p. 381).   

Nestes termos, a vivência da sexualidade, que não tem limites, abria uma 

nova rota paralela às formas de relações socialmente aceitas. Ela teria, na 

experiência da amizade, uma condição de possibilidade para sua realização, não se 

limitando as relações homoafetivas, já que podemos usar e viver a sexualidade de 

formas diversas.    

Na relação do mestre do cuidado com o seu discípulo, na antiguidade 

greco-romana, por exemplo, há modelos de relações de amizade que fomentam 

modos de vida únicos. Entretanto, mesmo vendo na vivência da sexualidade a 

possibilidade de constituição de uma subjetividade ética, Foucault não a coloca 

como o ponto inicial dessa relação diferenciada. Ele pontua que as relações sexuais, 

no contexto antigo greco-romano, não eram necessariamente, na prática do cuidado, 

algo central. Com isso, Foucault não afirma a inexistência da relação sexual entre 



    57 

 

dois amigos, mas pontua, também, que não uma prática central para o exercício do 

cuidado de outro, na amizade (FOUCAULT, 2012e, p. 118). 

 A experiência48 da amizade surge, então, como possibilidade de 

mudança da subjetividade de ambos os envolvidos na relação; ele é um exercício de 

si consigo mesmo - uma ascética - que inclui outro. Quanto a esse outro, Sandra 

Fernandes (2011, p. 388) nos ajuda a compreendê-lo: 

 

[...] a constituição de si passa pela abertura do outro, mas não de qualquer 
outro. Pois o lugar do amigo não é o de qualquer outro. É neste momento 
que a amizade aparece. Esse outro é o outro de nossa eleição, de nossa 
finidade, por quem sentimos afeto, simpatia e temos prazer em conviver. 
Será ele que, ao nos confrontarmos, irá nos fazer pensar sobre nós e que 
contribuirá para “uma mudança dentro de nós, uma fabricação de nós que é 
ao mesmo tempo uma fabricação do outro”.  

Nesta teia de argumentos, sobre a ideia de política em Michel Foucault, 

os problemas, soluções e saídas são, propositalmente, dispersos e não organizados 

em uma teoria política, já que ele a cria, como mostramos neste tópico. O conceito 

de amizade, relação fundamental entre o mestre do cuidado e o discípulo, torna-se, 

então, um ponto singular na compreensão de uma nova resistência. A ideia de 

amizade, cuidado de si, resistência, liberdade, insurreição e todos os outros que 

possibilitam entender as relações de poder são, para Foucault, importantíssimos 

para vislumbrarmos uma outra forma e possibilidade de vida, especialmente no 

presente. 

 Assim, Foucault proporciona uma caixa de ferramentas que podemos 

usar como mecanismo político. Mais do que uma teoria política, o que lhe seduz na 

análise da relação do sujeito e verdade é a ética. Como afirma, “o que me interessa 

é muito mais a moral do que a política ou, em todo caso, a política como ética” 

(FOUCAULT, 2012f, p. 214). É nesse panorama conceitual que podemos pensar o 

 
48 Não aprofundamos a análise da ideia de experiência em Michel Foucault, mas é um importante 
conceito para se compreender a sua ideia de sujeito e as suas possibilidades. Sobre isso, Sandra 
Fernandes relaciona a questão da vida pessoal do filósofo francês com essa ideia, além de explicar, 
de forma resumida, o que significa. Se as análises de Foucault nascem de sua experiência pessoal, 
[...] elas não se reduzem a isso. Ao contrário, Foucault se põe a noção de experiência, ampliando-a 
para além de si. A experiência é algo que se dá solitariamente, mas é plena na medida em que 
escapa da subjetividade, isto é, outros podem cruzá-la. [...] A experiência não é aprendida para a 
mera repetição, nem para ser passivamente transmitida, ela ocorre “para migrar, recriar, potencializar 
outras vivências, outras diferenças” [...] Aprender com a experiência é, sobretudo, fazer daquilo que 
não somos o que poderíamos ser, parte integrante do mundo. A experiência é mais reprodutora que 
criativa. (FERNANDES, 2011, p. 383). 



    58 

 

papel do professor de filosofia, um possível mestre do cuidado no presente, como 

sujeito resistente e fomentador de liberdade na vida dos estudantes.   

Neste capítulo, apresentamos problemas e conceitos pensados por 

Michel Foucault para compreender a ideia de mestre do cuidado. Para isso, os 

conceitos de cuidado de si e conhecimento foram estudados, bem como suas 

diferenças, já que elas iniciam as formas de pensar a relação entre sujeito e verdade 

que se desenvolveram na história da filosofia. Junto a isso, preocupamo-nos em 

analisar o que Foucault chama de estética da existência, o modo de constituir a si 

mesmo a partir de uma atitude considerada ética.  

Por fim, estudando as relações de poder, tentado encontrar pistas de 

como Michel Foucault compreende a prática política dos sujeitos, atrelada a prática 

de liberdade num contexto de luta que tem, na auto constituição de si e na relação 

afetiva com um outro – amizade –, uma possiblidade de resistência que escapa às 

estratégias de poder totalizantes e disciplinadoras. 

No próximo capítulo, procuraremos compreender as práticas de si que 

possam ser vistos como meios para pensar o cuidado de si na atualidade, 

especialmente nas aulas de filosofia no Ensino Médio. Para isso, buscaremos 

compreender, com mais detalhes, o que é o mestre do cuidado no contexto greco-

romana e aquele a quem cuidava, o discípulo. Logo após, compreendendo os 

personagens do cuidado, analisaremos as práticas exercidas e incitadas pelo 

mestre, como atenção especial a parresia e a escrita de si.  



    59 

 

3 OS SUJEITOS DO CUIDADO DE SI E AS PRÁTICAS DE SI  

 

O presente capítulo apresenta a ideia de práticas de si e dois exemplos 

de técnicas que foram utilizadas no seu desenvolvimento no contexto do cuidado de 

si greco-romano: a parresia e a escrita. Antes disso, serão apresentados os dois 

personagens responsáveis pela realização dessas práticas: o mestre, aquele que 

exercia inicialmente o cuidado e incitava seus aprendizes a aplicarem as práticas de 

si a si mesmos; e os discípulos, aqueles que recebiam esse cuidado. Todas as 

considerações deste capítulo foram base para o desenvolvimento do terceiro, que se 

preocupará em refletir sobre as práticas de si no ensino de filosofia no ensino médio. 

 

3.1 O mestre do cuidado e o discípulo: as faces do cuidado de si 

 

O mestre do cuidado era o sujeito necessário para que o cuidado do outro 

ocorresse. Uma pessoa só podia aprender a cuidar de si mesmo se fosse cuidada 

por aquele que sabia cuidar de si mesmo. Ele era o outro necessário para que o 

indivíduo aprendesse a ter domínio sobre si, a sentir prazer consigo, a cuidar de si 

mesmo, e, com isso, adquirir uma postura ética consigo e com os outros que se 

caracterizava pela relação entre pensamento e ação. 

O mestre do cuidado, como Foucault apresenta em suas pesquisas, era 

um indivíduo com uma qualificação singular, que seria aplicada no processo de 

modificação da subjetividade do discípulo: a parresia. A parresia é o falar tudo de 

forma franca, sem tagarelice. Quer dizer, falar o necessário para aquele a quem 

deve cuidados, no intuito de incitar a modificação do pensamento do outro em torno 

de um determinado problema. O parresiasta, esse indivíduo que fala francamente, é 

um indivíduo que relaciona seu discurso e sua ação com o seu pensamento. Por 

esse motivo, corria riscos, pois o que pensava e falava poderia chocar aquele que 

escutava a sua fala. Por isso, ele afirma que entre o mestre e o discípulo devia haver 

algo como um pacto, como um jogo preestabelecido no qual o discurso de verdade é 

uma peça que sempre será jogada pelo mestre, cabendo aquele a quem a verdade 

é endereçada entrar. O mestre, no seu cuidado com o outro, que exigia dele a 

coragem de dizer a verdade, corre, com isso, o risco de perder a própria vida. 



    60 

 

A parresia (...) põe em risco não apenas a relação estabelecida entre quem 
fala e aquele a que é dirigida a verdade, mas, no limite, põe em risco a 
própria existência daquele que fala, se em todo caso se o interlocutor tem 
um poder sobre aquele que fala e se não suportar a verdade que este lhe 
diz (FOUCAULT, 2014a, p. 12-13). 

No contexto greco-romano analisado por Michel Foucault em seus 

estudos, o mestre do cuidado, esse que tem a capacidade de ser parresiasta, será 

justamente o filósofo, “o único capaz de governar os homens, de governar os que 

governam os homens e de construir assim uma prática geral de governo em todos 

os graus possíveis: governo de si e governo dos outros” (FOUCAULT, 2014b, p. 

122). O mestre do cuidado é aquele que por saber cuidar de si, e isso inclui a 

parresia, saberá cuidar dos outros. 

O mestre do cuidado era o filósofo, mas não havia um modelo definido 

que o representasse, já que suas teorias, práticas e modos de se organizar e agir, 

se diferenciavam de uma série de outros filósofos que também eram mestres do 

cuidado. Contudo, todos esses mestres, mesmo com diferenças entre si, se 

diferenciavam dos outros personagens que também tinham a função de ensinar. 

Iniciemos pela diferenciação entre o mestre do cuidado e o pedagogo 

(paidagogos)49, figura do formador na cultura ateniense, simbólica na crítica 

realizada por Platão, no diálogo Alcebíades (1975), à educação grega, sendo várias 

vezes citada por Foucault.  

O pedagogo era o mediador entre a família e o estado na esfera pública, 

acompanhando os jovens adolescentes em sua formação para a vida política. 

Contudo, havia questionamentos acerca da formação desses jovens no que se 

refere a questão erótica entre o pedagogo e o jovem iniciado. Bem se sabe que, na 

relação entre o pedagogo e o futuro cidadão ateniense, havia a possibilidade de 

relações sexuais, estabelecida a partir de uma hierarquia, na qual havia o dominado 

(iniciado) e o dominante (pedagogo)50. Uma questão singular, segundo Coelen 

 
49 Para Bailly, paidagogos (παιδαγωγός) se refere ao governement ou prècepteur d’’um enfant. Junto 
a este termo, outros, com p mesmo radical (παιδαγω), se referem a questão da instrução de crianças 
(2000, p. 643). Já para o Gingrich e Danker (2005, p. 153), paidagogos (παιδαγωγός) é o “'guia-de-
crianças,' cujo dever era supervisionar a conduta das crianças na família à qual ele estava ligado e 
conduzi-las para a escola (freqüentemente visto como uma figura repressiva)”. Essas eram as 
características do uso na bíblia sagrada (Co 4.15; Gl 3.24s).  
50 Alexandre (2013) e Coelen (2008) desenvolvem uma interpretação da pedagogia, a partir da leitura 
do curso O governo de si e dos outros (2011c) de Foucault, como psicagogia, compreendendo-a 
como modo de condução das almas.  Segundo eles, a pedagogia como psicagogia se diferente da 
pedagogia realizadas por aquele que, não objetivando cuidar do seu discípulo, tinha interesses que 



    61 

 

(2008), pois nela estava a questão da liberdade, tão importante para a formação do 

grego (JAEGER, 2010), especialmente em torno dos desejos do iniciado. “O 

comportamento do menino era então visto como uma resposta ao desejo em vez de 

um querer aquele desejo” (COELEN, 2008, p. 62). Neste contexto, a formação 

pedagógica, que não considera a liberdade do outro, nem a sua subjetividade, se 

diferencia daquela do cuidado de si. 

A relação sexual entre o mestre e o discípulo não era, a nosso entender, 

vista negativamente por Foucault ou por aqueles que praticavam o cuidado de si, 

assunto que trataremos posteriormente. O que é criticável na prática do pedagogo, e 

Foucault pontua a elaborada por Platão na sua obra Alcebíades (1975), era o 

exercício de poder que não objetivava o cuidava do discípulo para que se tornasse 

um bom político (problema formativo). Junto a isso, o pedagogo dava atenção aos 

jovens estavam no frescor da juventude, mas ao alcançarem a idade adulta eram 

deixados por formadores (paidagogos). O pedagogo, desse modo, não cuidava do 

discípulo, mas o usava, exercendo um poder que não fomentava a eticidade do 

futuro cidadão: 

 
Os homens adultos assediam os jovens enquanto estão no esplendor de 
sua juventude. Mas o abandonam quando estão naquela fase crítica em 
que, precisamente, tendo já saído da infância e se desvencilhado da direção 
e das lições dos mestres de escola, necessitam de uma guia para se formar 
nessa coisa outra, nova, para o qual não foram de modo algum formados 
por seus mestres: o exercício da política. Necessidade, portanto, decorrente 
da dupla falha pedagógica (escolar e amorosa), de se ocupar. (FOUCAULT, 
2014b, p. 42). 

 

Partindo da análise do Alcebíades (1975), Foucault (2014b) mostra, 

também, que o mestre do cuidado não poderia ser um mestre da memória. Não que 

essa faculdade tivesse menor importância no cuidado de si, pois em vários 

exercícios e práticas dos mestres sua utilização era essencial - rememoração do dia 

e a direção de consciência -, mas usada de modo diverso a de práticas que ensino 

que confiavam a ela o sucesso do processo pedagógico.  

Neste contexto, Foucault (2014b) questiona a maestria e a formação, que 

se davam pelo exemplo, como a dos grandes heróis das epopeias. Mas ela não 

deveria, também, ser unicamente da competência, em que eram transmitidos 

 
escapavam a intenção formativa da Paideia grega, como a questão das relações sexuais. Desse 
modo, na leitura desses autores, a pedagogia como psicagogia se relaciona com o cuidado de si.       



    62 

 

conhecimentos, princípios e habilidades; nem somente ser a maestria do 

desconforto e descoberta, como a de Sócrates. Todas estas maestrias tinham, em 

comum, o fato de entender o homem como um ser que necessitava de um 

aprendizado que prioriza a memória para que possa sair da ignorância. Para 

Foucault, isto escapava à lógica do cuidado de si, pois se a memória é um elemento 

importante, de nada serviria se o indivíduo não transformasse a si mesmo através de 

uma luta contra si, o que chamamos no capítulo anterior de agonística.  

Essa tese do mestre do cuidado não ser um mestre da memória se 

fortalece na medida em que Foucault apresenta a percepção dos filósofos 

helenísticos sobre o homem. Se, na concepção platônica do cuidado de si, o foco 

estava em uma etapa da vida, como, por exemplo, o momento de se preparar para 

ser um político, para os helenistas o cuidado de si devia se estender para toda a 

vida. Junto a isso, entendiam que o ser humano devia ser reformado, pois o sujeito 

que tem o domínio de si mesmo jamais teria sido conhecido. Em outras palavras, o 

homem deve ser formado porque desde sempre nunca foi um ser perfeito que 

esqueceu algo. O mestre do cuidado é um reformador, pois corrigirá o homem e o 

levará a ser algo que nunca foi. Só com um cuidado que tenha a agonística como 

meio de auto constituição o ser humano será formado para ser ético, dono de si. A 

novidade é que os mestres helenísticos entendem que toda a vida deve ser 

submetida ao cuidado. Neste caso, a memória nunca dará conta por completo da 

formação humana. 

Aquele que cuida do cuidado dos outros consigo mesmo também não é 

um mestre da retórica. Como uma arte do convencimento, a retórica tem técnicas na 

qual o objetivo é simplesmente constranger aquele a quem a fala é dirigida. Desse 

modo, o seu discurso e a sua ação podem não estar em acordo com seu 

pensamento. A intrínseca relação entre o pensamento e a ação, tão características 

do mestre do cuidado e que mostra o seu êthos, não se aplica necessariamente a 

retórica.  

Neste ponto, podemos afirmar que o mestre do cuidado se diferencia do 

pedagogo, do mestre da memória e do mestre da retórica. Entretanto, há mais 

exemplos de formação diversa do cuidado de si. No início do curso A coragem da 

verdade (2014a), Foucault nos apresenta três maneiras de dizer a verdade, que 

retomaremos no tópico seguinte, além da parresia: a profecia, a do sábio e do 



    63 

 

professor ou técnico. Justamente, sobre esta última, que seguem as considerações, 

no intuito de termos uma ideia geral do que era e do que se distanciava o mestre do 

cuidado. 

O técnico é aquele que apreendeu um saber teórico e prático (tékhne)51 e 

tem a obrigação de repassá-lo para os outros. Ele precisou, com isso, exercitar para 

ter o domínio desse saber que lhe foi repassado e que será preciso passar para os 

outros, o que lhe coloca dentro de uma tradição. Ora, percebesse que a prática do 

cuidado de si, que tem como característica o falar franco, tenderá a pensar o 

presente, problemas que escapam de uma continuidade. Mesmo que o exercício 

para adquirir uma técnica seja uma aproximação com o cuidado de si, a verdade dita 

pelo técnico, que não leva risco algum a ele, o distancia da prática do cuidado. Se o 

técnico leva o homem a alcançar uma habilidade, o cuidado de si leva o homem a 

alcançar um êthos. 

Este personagem (o técnico), que comparamos ao mestre do cuidado, 

tem várias características dos que já apresentamos anteriormente: o pedagogo, o 

mestre da memória e o retórico. Entretanto, a exposição de suas características, 

para apresentar um tipo de formação específica presente na antiguidade greco-

romana e no contexto do cuidado de si, proporciona conhecer, com mais amplitude, 

o mestre do cuidado. 

Se Foucault analisa esses exemplos para que possamos entender o que 

seria o mestre cuidado, ele apresenta a ideia de stultitia52 para conhecermos a figura 

do discípulo, aquele que recebe os cuidados do mestre. Entretanto, a análise da 

stultitia se encontra historicamente no contexto do helenismo. Vale lembrar que a 

figura do discípulo, no Alcebíades, está no contexto do conhecimento de si e do 

cuidado de si: cuidar de si é conhecer a si mesmo. Há, nesta concepção platônica, a 

ideia de um sujeito que precisa lembrar. Enquanto que, nas filosofias helenísticas, 

 
51 Tékhne significa técnica, habilidade prática conhecida. Essa é a mesma compreensão de Bailly, 
quando diz que Tékhne (τέχνη) é art manuel, profession, habilité manuelle, produit d’un art (2000, p. 
866), e Gingrich e Danker (2005, p. 206), quando a coloca como “habilidade, ofício [...]- [técnica, 
tecno-, prefixo de várias palavras, e.g. tecnologia]”. Essas definições dialogam com a de Foucault, já 
que o ténico, aquele que não é um parresiasta, é, justamente, alguém com uma técnica, uma 
habilidade de produção. 
52 Stultitia é um vocábulo latino que significa estupidez, tolice, disparate, insensatez, imprudência, 
extravagâncias da mocidade (FARIA, 1962, p. 949). Mesma compreensão tem Azevedo, Quednau e 
Costa, que a traduzem para bobo, tonto, burro (2016, p.21). As duas traduções aproximam-se da feita 
por Foucault, mas este utilizou mais o eufemismo para representar o indivíduo que é stultus. 



    64 

 

há a ideia de um sujeito que desde sempre tinha uma subjetividade malformada, o 

stultitiu, aquele a quem o mestre do cuidado seria o reformador. “O indivíduo deve 

tender a um estado de sujeito que ele jamais conheceu em momento algum de sua 

existência” (FOUCAULT, 2014b, p. 117). 

Além disso, no contexto clássico do cuidado de si (momento socrático-

platônico), o mestre cuidava daquele jovem que teria uma função política na cidade, 

jovem este com um determinado status na cidade. No contexto helenístico, a 

incitação ao cuidado de si estava para todos, devendo ocorrer durante toda a vida. 

Compreendemos, assim, que a análise foucaultiana do stultitiu está relacionada 

diretamente ao período de ouro do cuidado de si. 

Se o cuidado de si é o que possibilita alguém cuidar dos outros, “a stultitia 

é [...] o outro polo, em relação a prática de si” (FOUCAULT, 2014b, p. 118). O 

stultitiu é um indivíduo que não tem cuidados consigo mesmo e, por isso, não tem 

domínio sobre o que possa interferir no seu modo de agir. Em outras palavras, por 

não ter o domínio de si mesmo, estava a mercê das investidas, do mundo exterior, 

que se davam sobre ele.  

Foucault afirma que o stultitiu sofre de uma agitação do pensamento que 

não lhe permite resolver, com razão, os problemas que lhe surgem. Assim, nada se 

fixa em sua subjetividade e nada lhe agrada. Para adquirir esse domínio sobre si é 

necessário o cuidado consigo mesmo. Parafraseando Sêneca, Foucault (2014b, p. 

118) mostra a necessidade do outro (mestre) para haja a mudança da condição de 

stultitiu: “[...] ninguém nunca está suficiente em boa saúde [...] para sair sozinho 

desse estado [...]. É preciso que alguém lhe estenda a mão, e alguém que te puxe 

para fora”. 

Analisando uma ideia de vontade, Foucault compreende o stultitiu como 

alguém que não a tem livremente, sendo sempre incitado por algo que está fora 

dele. Por isso sua vontade, neste momento de dispersão, não deseja cuidar de si 

mesma. “O stultus é aquele que não quer, não quer a si mesmo, não quer o eu, 

aquele cuja vontade não está dirigida para um único objeto que se pode querer 

livremente, absolutamente e sempre, o próprio eu” (FOUCAULT, 2014b, p. 120). A 

pessoa que podia operar a mudança na subjetividade do stultus no intuito dele 

querer a si mesmo era, justamente, o filósofo, a imagem daquele que deveria cuidar 

de si mesmo, o futuro discípulo.   



    65 

 

Mesmo que a incitação ao cuidado nos filósofos helenístico, no período 

de ouro do cuidado de si, fosse direcionada a todos e para toda a vida, Foucault 

(2014b, p. 107) pontua que todos não conseguiriam chegar a um cuidado de si.  

 
Se todos, em princípio, são capazes de acender à prática de si, também é 
fato que, no geral, poucos são efetivamente capazes de ocupar-se consigo. 
Falta de coragem, falta de força, falta de resistência – incapazes de 
aperceber-se da importância dessa tarefa, incapazes de executá-la: este, 
com efeito, é o destino da maioria. 

 
Ora, já sabemos a quem se endereçava o cuidado no contexto socrático-

platônico e na época de ouro do cuidado de si, que, mesmo incitado, havendo uma 

citação geral, nem todos chegariam ao domínio de si. Mas como se organizavam os 

momentos de ensino do cuidado de si? Onde ocorriam? Como eram organizados? A 

forma mais comum de organização dos filósofos no período estudado, 

principalmente, nos dois citados acima, era em grupos fechados.  

Poderia ser um grupo no qual era proibida a entrada de qualquer pessoa, 

como no exemplo dos terapeutas que tinham características de movimento religioso 

e se reuniu, supostamente, aos redores de Alexandria53. Podiam, também, estar 

organizados em grupos mais abertos ao público que praticavam o ócio cultivado 

(ótium)54 e a escola (skholé)55. Neste último, mesmo mais acessível a entrada de 

indivíduos, estava reservada a um determinado público. Ou melhor, aqueles que 

frequentavam estes espaços mostravam que havia uma segregação do tipo 

econômico e social, possibilitando a interpretação de que nem todos podiam 

participar, consequência da impossibilidade financeira e da falta de status social. 

Contudo, essa suposta separação entre grupos religiosos e grupos mais 

ligados a práticas de um saber cultivado, não se dava de forma rigorosa. Foucault 

cita como exemplo os terapeutas e pitagóricos, que tinham as duas características, 

mas com ênfase em uma: pitagóricos no saber cultivado e terapeutas no religioso.  

Foucault detalha o modo como o cuidado de si (epiméleia heautoû) era 

realizado nas escolas filosóficas. Os epicuristas e os estoicos a praticavam a partir 

 
53 A análise do grupo dos Terapeutas foi realizada por Foucault na segunda aula de 20 de janeiro de 
1982 do curso A hermenêutica do Sujeito (2014b). 
54 Gingrich e Danker (2005, p. 33) seguem a mesma compreensão de Yarza (19--, p. 204) para ócio 
(άργέω), que significa estar inactivo u ocioso, estar de barbecho (estar em inativo, ocioso ou em 
repouso).   
55 Para Bailly (2000, p. 849), skholé (σχολή) significa, entre outros sentidos, occupation studieuse, 
entretien savant, étude, lieu d’étude, école. 



    66 

 

de uma organização comunitária ou individual, cada um com suas especificidades. 

Já no contexto romano, mesmo tendo uma determinada linha de pensamento como 

o epicurismo e o estoicismo, principalmente com este último, era comum que o 

cuidado do outro se desse na forma de uma amizade de confidência. Entretanto, em 

todas essas formas de cuidar tinham, na direção de consciência56, uma importante 

prática no cuidado do discípulo, podendo se dar de diversas formas. 

Mesmo com teorias diferentes, no que se refere a compreensão de 

mundo e de homem, o modo de cuidar do outro, em todas as escolas filosóficas, se 

dava acompanhado de uma relação diferenciada que permitia, justamente, o 

desenrolar da formação ética característica da antiguidade greco-romana: a 

amizade. Iniciamos essa reflexão, quando, no início deste tópico, pontuamos que, 

entre o parresiasta e aquele a quem o discurso era dirigido, deveria haver algo como 

um pacto, justamente o que permitiria o jogo de verdade se desenrolar.  

Na relação de amizade, esse jogo também é sua base, mas permite uma 

diferenciação no cuidado de si e cuidado do outro. De outro modo, pode haver um 

jogo de verdade entre dois indivíduos que, não necessariamente, sejam discípulo e 

mestre. Entretanto, na hora que um jogo de verdade se estabelece, o mestre do 

cuidado, por ser ético, sempre terá em sua fala o objetivo de mudar positivamente a 

subjetividade do outro. 

A amizade, desse modo, torna-se um elemento essencial no cuidado do 

outro. “Ela [prática da direção de consciência] não podia fazer-se sem que houvesse 

entre os pares, o diretor e o dirigido, uma intensa relação afetiva, uma relação de 

amizade” (FOUCAULT, 2014b, p. 169). Essa referência a direção de consciência57, 

prática desenvolvida entre amigos (mestre e discípulo), não está no contexto do 

cristianismo. Para Foucault, no contexto do cuidado de si, a direção de consciência 

era uma das principais técnicas para fazer o discípulo olhar e dominar a si mesmo.  

 
56 Foucault analisa, de forma resumida, a prática da direção de consciência nos filósofos helenísticos 
na primeira aula de 27 de janeiro de 1982 do curso A hermenêutica do Sujeito (2014b).  
57  A direção de consciência pode ser compreendida como um processo de exame da alma que é 
acompanhada de um processo de subjetivação. Essa subjetivação pode estar relacionada a uma 
série de questões. Por exemplo, na antiguidade greco-romana, a direção de consciência estava 
relacionada ao processo de autoconstituição de si mesmo, que chamamos de cuidado de si; na 
modernidade, principalmente no contexto de surgimento das ciências humanas, a direção de 
consciência passa a ser articulada a confissão para atender a uma demanda da nova forma de poder 
que surge na modernidade, o poder disciplinar. 



    67 

 

Analisando uma carta de Marco Aurélio, quando discípulo, para seu 

mestre de retórica Frontão, em que se verifica a prática da direção de consciência se 

realizando a partir da escrita e que contém vários traços do que poderia ser 

considerada uma relação de amizade, Foucault nos mostra como a quantidade de 

textos escritos por discípulos são poucos. Com isso, se todas as informações que 

possibilitaram traçar uma ideia geral do seja o mestre do cuidado estavam em textos 

escritos pelos próprios filósofos, o mesmo não acontece com a figura do discípulo. 

Essa consideração é importante quando, no terceiro capítulo desta pesquisa, 

daremos atenção à fala dos professores na construção dos nossos argumentos.  

Nesta carta enviada ao seu mestre, Marco Aurélio fala do amor que tem 

pelo seu mestre e tudo o que ocorreu durante o seu dia. Foucault entende o 

conteúdo da carta como a prática da direção de consciência, na qual o discípulo fala 

francamente tudo para seu mestre. Mas a carta não traz somente o registro da 

direção de consciência, mas também os objetos de análise dessa prática, que eram 

a saúde/corpo (dietética), os deveres familiares/bens (economia) e a sentimento 

amoroso por outra pessoa/amor (erótica). Com isso, Foucault observa que, neste 

registro, está expresso os elementos de atenção do cuidado de si, justamente os 

mesmos pontos presentes na análise sobre o uso dos prazeres na antiguidade 

greco-romana, publicados no segundo volume da História da sexualidade (2009). 

Com essas observações gerais sobre o mestre do cuidado, o discípulo, o 

modo de “organização institucional” e assuntos objetos de atenção e reflexão das 

práticas de si, iniciamos nosso estudo sobre o cuidado de si focado na ação dos 

personagens. Com isso, partiremos para a análise de duas práticas de si muito 

importantes nesta formação ética, que são a parresia, já dada algumas referências 

neste tópico, e a escrita de si.  

 

3.2 A parresia como condição de existência do mestre do cuidado 

 

O mestre do cuidado, sujeito que cuida do outro por saber cuidar de si 

mesmo, tem a capacidade de falar a verdade franca e corajosamente. Essa maneira 



    68 

 

de reger a própria fala, uma virtude permeada pela ideia de liberdade58, era 

chamada na antiguidade greco-romana de parresia59, objeto deste tópico da 

pesquisa.  

Das análises de Foucault sobre a parresia, nos orientaremos pelas 

pontuadas por Frédéric Gros no artigo A parrhesia e Foucault (2004), em que afirma 

que diferenciá-la da confissão cristã, da retórica e dos discursos do oráculo, da 

sabedoria e do técnico, possibilita uma compreensão geral do que ele é. Além disso, 

as concepções de parresia política e ética, que dialogam com os regimes de fala 

citados, são apresentadas com mais atenção, pois são importantes pontos na 

análise foucautiana do regime de verdade parresiástico. Seguir, desse modo, a trilha 

de Gros, possibilita a apresentação de conceitos importante para a compreensão do 

mestre do cuidado e do professor de filosofia no Ensino Médio.   

A parresia é um ato de fala que parte daquele que se propõe a cuidar do 

outro, enquanto a confissão cristã parte daquele que é dirigido pelo seu mestre. São 

dois regimes de verdade diferentes. Enquanto a primeira foi objeto das últimas 

análises de Foucault, a confissão foi objeto de obras e curso da década de 70 do 

século XX, nos quais analisava o regime de verdade expresso nos discursos 

científicos e apresenta, objetivamente, sua analítica do poder.  

A confissão, n’A Vontade de saber (2011a), é sinalada como um 

instrumento de poder que tem seu surgimento na igreja católica, e que, a partir do 

Concílio de Trento, no contexto da contrarreforma60, se torna uma prática obrigatória 

anual em todos os países católicos. Nela, o discurso daquele que confessa era 

extraído pelo padre, que passava a olhar atenciosamente tudo o que girava em torno 

da sua sexualidade. “Coloca-se um imperativo: não somente confessar os atos 

 
58 Partindo da reflexão de Jaeger (2010, p. 3-20) sobre a questão da liberdade na Paideia grega, 
Foucault, ao dizer que a liberdade é uma característica essencial da fala franca (parresia), 
problematiza uma questão essencial para se compreender essa ideia, assim como a crítica, a 
educação na Grécia antiga (FOUCAULT, 2011c, p. 171).  
59 Na tradução dos últimos três cursos de Foucault no Collège de France a tradução da fala franca 
estava escrita de forma diferenciadas. No curso de 1981/1982 se encontrava o termo parrhêsia e 
parrhesía. No curso de 1982/1983 e 1983/1984 estava traduzido por parresía. Na escrita desta 
pesquisa utilizaremos o termo parresía, mas manteremos o termo utilizado pelos autores no caso de 
citação.   
60 A contrarreforma foi a resposta da igreja católica à reforma protestante iniciada por Martin Lutero 
(1483-1546), e o Concílio de Trento (1545-1563) o encontro convocado pela igreja para modificar 
regras do seu dogma.    



    69 

 

contrários a lei, mas procurar fazer seu desejo, de todo o seu desejo, um discurso” 

(FOUCAULT, 2011a, p. 27). 

A confissão do fiel se tornava um recurso singular para a Igreja Católica 

criar estratégias de poder usadas contra ele mesmo. Essa análise é feita, 

justamente, no tópico intitulado a incitação aos discursos (FOUCAULT, 2011, p. 23-

42) do primeiro volume da História da sexualidade, no qual Foucault desconstrói a 

tese de que a modernidade, no plano moral, científico, jurídico, entre outros, 

reprimiram-se os discursos sobre a sexualidade. Segundo Foucault (2011), o poder 

disciplinar, neste momento histórico, se edifica, utilizando os discursos científicos 

elaborados com informações extraídas dos indivíduos, como fora realizado na 

confissão. Contudo, agora ocorria em instituições de saber-poder que vigiavam e 

puniam61, como o hospital psiquiátrico, a prisão, o quartel e a escola. 

Ora, a parresia, no todo analisado por Foucault, era o uso da fala no 

sentido inverso ao da lógica disciplinar moderna que tinha a sexualidade como 

importante ponto de coleta de saber e de investimento de poder. Na fala franca do 

mestre, o objetivo jamais era disciplinar, mas fomentar no discípulo uma 

subjetividade livre que tivesse domínio sobre si mesmo. Exceção a parresia política, 

que está amparada em um direito dado ao cidadão ateniense, todas as outras 

pontuadas por Foucault visavam à constituição de uma liberdade, algo que 

fomentaria um êthos.  

A parresia é, também, diversa da retórica, mesmo que se relacione com 

ela. A retórica é a arte de bem falar, de construir um discurso no intuito de fazer o 

outro seguir uma verdade, que não é ética, já que o retórico não age 

necessariamente como pensa, uma característica essencial da parresia. Diferente 

da forma de falar a verdade que acabamos de pontuar - a confissão cristã -, que 

surgiu na idade média e teve uma nova constituição a partir da modernidade62, o 

 
61 Sobre a vigilância e a punição como instrumentos para o exercício do poder disciplinar, ver a obra 
Vigiar e Punir (2011d) de Michel Foucault.  
62 Não existe, nas análises de Foucault, uma referência sobre a ideia de confissão na antiguidade 
greco-romana, como quando analisa a modernidade. O falar a verdade estava mais relacionado a 
direção de consciência, um exame das almas ou práticas penitenciais que se relacionavam uma 
questão espiritual, como pontuamos nesta pesquisa.  No curso Do governo dos vivos (2014d), por 
exemplo, Foucault apresenta uma história do exame das almas e da confissão no cristianismo 
primitivo entendida como um ritual. Na idade medieval, a confissão passa a ter uma relação 
diferenciada com a penitência, vista por exemplo, na confissão tarifária, na qual um erro era calculado 
para que se tivesse uma penitência correspondente. Foucault apresenta essa análise no curso A 



    70 

 

aparecimento da retórica se deu, segundo Foucault, paralela à parresia63, como 

observado em muitos textos sobre nos quais o tema da fala franca estava presente, 

ainda que não estivesse dentro do contexto filosófico, como o presente em 

Sócrates64.  

Se o parresiasta exigia, constantemente do sujeito, agir de acordo o 

próprio pensar, o mesmo não ocorria com o retórico. “O bom retórico, o bom reitor é 

o homem que pode perfeitamente e é capaz de dizer algo totalmente diferente do 

que sabe, totalmente diferente do que crê, totalmente diferente do que pensa” 

(2011a, p. 14). Foucault, desse modo, mostra que a retórica era um regime de fala 

que, dificilmente, possibilitava ao sujeito a constituição de um êthos, já que ele não 

cuidava de si e não se preocupava necessariamente com os outros. 

A retórica é, assim, um regime de fala que não dialoga, necessariamente, 

com a verdade. A confissão cristã, ao contrário, faz-se necessariamente por um 

discurso de verdade, mas não é o do mestre, mas o do seminarista, fiel, entre 

outros. Foucault, ainda n’A coragem da verdade (2014a), apresenta quatro modos 

de veridicção, diferentes da confissão e da retórica, presentes na antiguidade greco-

romano e nos diálogos platônicos por ele analisados65: o oráculo, o sábio, o técnico 

e a própria parresia. Diferenciando as três primeiras desta última, Foucault 

apresenta o plano geral da parresia. 

O oráculo é um intermediário entre os homens e os deuses, e a verdade 

que diz é, justamente, a dos deuses e não a sua. Junto a isso, sua fala é cercada de 

obscuridade e enigmas sobre o futuro dos homens, devendo ser decifrados por eles. 

 
verdade e as formas jurídicas (2003). Na modernidade, como apresentamos, ela sofre modificações 
que passam a ser relacionar coma nova forma de poder que surge na modernidade, o poder 
disciplinar. Sobre a confissão na modernidade, conferir o primeiro volume de História da sexualidade 
– A vontade Saber e o curso ministrado no Collège de France em 1974/1975, Os anormais (2011b), 
especialmente as aulas de 19 e 25 fevereiro e 5 de março de 1975. 
63 Foucault, ao afirmar que a parresia, inicialmente, era entendida como um direito de fala do cidadão 
e, posteriormente, uma característica singular da filosofia, entende que ela surge no mesmo contexto 
da retórica, já que ambas emergem no contexto do surgimento da democracia. Analisando a tragédia 
de Eurípedes chamada Ion - afirma ser ela uma obra representante do desejo ateniense de mostrar 
as raízes do seu povo-, onde é contada a história de um jovem que, sem saber que era ateniense, só 
deseja ser se tivesse o direito da fala (parresia), Foucault mostra como a parresia está no âmago do 
surgimento da política grega e, consequentemente, do surgimento da retórica, elemento importante 
para a compreensão da democracia grega.  
64 No curso O governo de si e dos outros (2011c), Foucault se refere a textos, não necessariamente 
filosóficos, que mostra essa presença. Ele cita, por exemplo, Euripedes (Ion), Tucidedes e Isócrates 
(Sobre a paz).  
65 A análise dos quatro modos de verdicção aqui citados encontra-se na aula de 1 de fevereiro de 
1984. 



    71 

 

“Ela não diz a verdade nua e crua, e em sua pura e simples transparência” (2011a, 

p. 16). O parresiasta, ao contrário, só diz aquilo que ele mesmo pensa, de forma 

clara e franca sobre uma questão do presente, dando a ele a tarefa de olhar para si 

mesmo de modo outro. 

 
O parresiasta não deixa nada para interpretar. Claro, ele deixa algo para 
fazer: deixa àquele a quem ele se dirige a rude tarefa de ter a coragem de 
aceitar essa verdade, de reconhecê-la e dela fazer um princípio de conduta. 
Deixa essa tarefa moral, mas, diferente do profeta, não deixa o difícil dever 
de interpretar. (2011a, p. 16)  

  
O sábio se difere do oráculo por uma característica que o aproxima do 

parresiasta: ele só fala o que pensa. É a relação ação/pensamento tão fundamental 

para a constituição de uma subjetividade ética. Entretanto, ele é silencioso66 e 

profere seu discurso de verdade somente em casos de urgência. Ora, o parresiasta 

fala seu discurso em circunstâncias diversas, e Foucault cita, na Coragem da 

Verdade (2014a), Sócrates e Diógenes - o cínico - como exemplos singulares de 

filósofos parresiastas. Neste contexto, o sábio profere seu discurso em situações 

específicas, mas o parresiasta não. “Veremos precisamente com Sócrates, que 

lembra isso com frequência na Apologia (2011a, p. 18): ele recebeu de deus essa 

função de interpelar os homens, de pegá-los pela manga, de lhes fazer perguntas”67.  

Se o objetivo do parresiasta era fazer seu ouvinte conhecer a si mesmo, o 

do sábio era, diferentemente, dizer o que as coisas são. Enquanto este mostra o ser 

do mundo e das coisas - essencial e imutável -, aquele mostra como está a situação 

do indivíduo no momento do cuidado, possibilitando a ele se modificar68. “O 

parresiasta não revela a seu interlocutor o que é. Ele desvela ou o ajuda a 

reconhecer o que ele, interlocutor, é” (FOUCAULT, 2011a, p. 19). 

O último dos regimes de fala diferente da parresia, e aqui iremos 

apresentar, é o do técnico, que necessitava, para a sua prática do dizer a verdade, 

de um conhecimento do tipo teórico e prático (tékhne) e de um exercício (áskesis). 

Esse regime se localiza dentro de uma responsabilidade social ligada à tradição, 

pois o técnico é um professor que transmite um saber aos outros de sua 

 
66 Foucault cita Heráclito (aproximadamente 540 a.C. - 470 a.C.) como exemplo de sábio, assim como 
é apresentado por Diógenes Laércio (180 - 240) na sua obra Vidas e doutrinas dos filósofos ilustres 
(1987). 
67 A Apologia citada por Foucault se refere ao diálogo de Platão A apologia de Sócrates (1987). 
68 No capítulo primeiro, analisamos o personagem do sábio para apresentar a diferença entre 
conhecimento de si e cuidado de si. 



    72 

 

comunidade, o que faz sua fala não depender somente de sua vontade, já que é um 

dever repassá-lo. Contudo, diferente do parresiasta, ele não corre nenhum risco ao 

executar sua fala. Como diz Foucault (2011a, p. 24), “ninguém precisa ser corajoso 

para ensinar”. A parresia, ao contrário, leva aquele que profere seu discurso o risco 

“da hostilidade, da guerra, do ódio e da morte”.  

A condição de possibilidade para a constituição de um êthos na 

antiguidade greco-romana era, assim, o cuidado de si que tinha na parresia um 

elemento primordial. Pensamos, neste ponto, que Foucault entende a coragem de 

dizer a verdade do parresiasta como possibilidade de princípio ético para o presente. 

Assim, nem as práticas e técnicas da confissão, da profecia, do sábio ou técnico são 

suficientes, ou são modelos, para compreender o princípio fundamental do processo 

de subjetivação ético que se encontra na parresia. 

O estudo da parresia é iniciado por Foucault no curso A hermenêutica do 

sujeito (1981-1982) e aprofundando nos dois seguintes, Governo de si e dos outros 

(1982-1983) e A coragem da verdade (1983-1984), todos eles ministrados no 

Collège de France. Para Gros (2004, p.158), podemos compreender a ideia de 

parresia a partir da seguinte perspectiva histórica das pesquisas desenvolvidas por 

Foucault: 

 
[...] o momento político, que estuda o papel da parrhesia na democracia 
grega (...); o momento socrático de uma parrhesia qualificada como “ética” e 
oposta a precedente (...); a parrhesia cínica (...); e, por fim, o momento 
helenístico.  
 

O contexto de surgimento da parresia política é o da democracia grega, 

especialmente em Atenas, onde o falar franco era compreendido como um direito e 

um privilégio que só alguns, os cidadãos atenienses69, poderiam ter. Esse direito é 

questionado por diversos personagens gregos, entre eles Platão, pois seria uma 

qualidade dada a pessoas que nem sempre terão a competência necessária para 

utilizá-la, colocando em risco a própria cidade e determinados indivíduos. Aquilo que 

é motivo de orgulho e de diferenciação de um ateniense passa a ser compreendido, 

no campo filosófico, como um risco. 

 
69 No curso Governo de si e dos outros (2011c) a tragédia Íon de Eurípedes é minuciosamente 
analisada. Nela, Foucault observa os traços de uma sociedade que tinha no direito à parresia política 
uma característica central da democracia ateniense. A análise do Íon encontra-se nas aulas de 19 e 
26 de janeiro e 2 de fevereiro de 1983. 



    73 

 

Para o coletivo, a parresia política é um risco, pois possibilita a todos, até 

mesmo aqueles sem qualificação para ocupar cargos políticos, justamente aqueles 

que conseguirão seduzir os outros através de sua fala, falar sua verdade. São essas 

as pessoas que, geralmente, têm o poder e os recursos do Estado (FOUCAULT, 

2011a, p. 34). A parresia política é, desse modo, perigosa para aqueles que a 

utilizavam de modo positivo, sem o intuito de ter benefícios particulares. De outro 

modo, a parresia política coloca em risco a vida dos cidadãos que geralmente 

querem o bem do coletivo, como o exemplo de Sócrates. Essas seriam as causas do 

que Foucault chama de crise da parresia política, mostrando que o sujeito com 

responsabilidades políticas deveria ter uma diferenciação ética. O filósofo apresenta, 

neste contexto, as críticas feitas por Platão - reversão platônica70 - e por Aristóteles - 

hesitação Aristotélica71-, que refletem sobre quem deveria ser o político (2011a, p. 

42-44). 

Essa diferenciação ética, condição de possibilidade para um outro falar 

francamente, teria como referência o personagem de Sócrates, ao qual Foucault dá 

atenção especial no curso de 1983-1984. Ora, Sócrates, no seu julgamento em 

Atenas, profere um discurso parresiástico diferente daquele que possibilitava 

enganar os outros cidadãos. A parresia socrática, diferente daquela caracterizava 

como um direito do cidadão, passava a se articular com a incitação a cuidar de si 

mesmo e fomentar a constituição de uma subjetividade ética naquele que seria 

cuidado. Sócrates praticava, assim, a parresia ao cuidado de si, visando a 

modificação da subjetividade um indivíduo, não um treinamento (retórica) para que o 

indivíduo usasse a fala objetivando ludibriar os outros através, principalmente 

através da bajulação. 

 
70 Retomando uma leitura do livro A república de Platão, Foucault levanta a tese do filósofo grego de 
que ou há a democracia ou o discurso verdadeiro da parresia. Os dois juntos não podem existir. 
Assim conclui ele sobre a questão: Após a crítica da parresia democrática, que mostrava que não 
pode haver parresia no sentido do dizer-a-verdade corajoso na democracia, a reversão platônica 
mostra portanto que, para que um governo seja bom, para que uma politeia seja boa, eles tem de se 
basear num discurso verdadeiro, que banirá democratas e demagogos (2014, p. 42).   
71 Pontuando, como em Platão, a desconfiança da convivência da democracia junto ao diferencial 
ético presente na parresia, Foucault mostra como Aristóteles hesita em defender de forma objetiva a 
democracia. Contudo, ele pontua que o estagirita problematiza a oposição entre os numerosos 
/menos numerosos e os mais pobres e mais ricos; problematiza se um bom cidadão é, 
necessariamente, um homem virtuoso; questiona se o melhor governo é aquele constituído de um, 
poucos ou todos como alguém com o poder; considera o ostracismo ateniense, que expulsa alguém 
que é diferente por ser melhor do que os outros (2014, p. 43-48). 



    74 

 

A parresia socrática, contudo, mesmo que diferente daquele direito do 

cidadão grego, estava ligada à política, já que o cuidado de si e a incitação ao 

cuidado do outro - que tinha a parresia filosófica representada por Sócrates como 

instrumento essencial - era destinado ao público com um papel e um estatuto 

determinado na cidade: os jovens que iriam cuidar dos outros, aqueles que iriam 

participar da política, como Alcebíades. 

Essa característica da parresia, ser dirigida aos jovens que adentrariam 

na vida política, é diferente da que Foucault chega ao analisar a parresia e o cuidado 

de si no período helenístico, pois naquela (socrático-platônica) as características do 

cuidado de si são de natureza política (jovens que se dedicarão a política), 

pedagógica (correção de uma deficiência formativa que se verifica na adolescência) 

e erótica (relação mestre e discípulo)72, e na parresia helenístico-romana a incitação 

ao cuidado direcionada à todos (não só aos que ingressarão na vida política) e 

durante toda a vida (o foco é a velhice, e não a juventude). Houve uma mudança, 

assim, da parresia socrática, relacionada a formação de jovens para a política, 

visando formá-los eticamente, para uma parresia helenístico-romana, que também 

buscava a constituição de uma ética, mas não diretamente ligada à política 

(MUCHAIU, 2011 p.74-76). 

Essas características do cuidado de si, nos dois períodos citados acima, 

se relacionam com a ideia de amizade (philía)73. Ora, ela não se realiza somente 

entre aqueles que têm uma relação amorosa. Para Foucault, mesmo que haja uma 

relação entre o mestre e o discípulo, como a pontuada no contexto socrático-

platônico da parresia, e chamada pelo filósofo de amor (éros), a relação entre duas 

pessoas, pautada no exercício da liberdade, representado no ato da fala franca, 

seria justamente a amizade (philía). 

 
72 A relação erótica que está presente no cuidado de si socrático, expresso na sua relação com 
Alcebíades (PLATÃO, 1975), é diferente daquela criticada pelo próprio Sócrates, já aqui apresentada, 
em relação ao paidagogos. Desse modo, percebesse que Sócrates critica a relação amorosa entre o 
mestre e o indivíduo que vise, unicamente, o interesse sexual do mestre. 
73 No capítulo anterior, apresentamos a questão da amizade relacionada ao tema da 
homossexualidade, na qual Foucault a ver, em decorrência das possibilidades resistentes que 
contêm, uma relação que pode servir de espelho para novas resistências para o presente (Coloco a 
referência do meu trabalho no CINABEH?). Aqui a apresentaremos em uma perspectiva histórica, 
mesmo dentro da análise do cuidado de si foucaultiana. Philía (φιλία) significa, segundo Gingrich, 
Danker (2005, p. 218) amizade ou amor, a mesmo entendimento de Bailly (2000, p. 931), quando 
afirma que ela significa amitié, vive affection e amour.    



    75 

 

Analisando o livro III do texto das Leis de Platão, Foucault apresenta a 

diferença que Ciro, o monarca persa, tinha na forma de se relacionar com aqueles 

que podiam dizer uma verdade que o levasse a ter conhecimento e domínio sobre si 

mesmo, incentivando que seus exércitos fossem constituídos “de soldados [...] 

amigos dos chefes e, sendo amigo, aceitariam se expor ao perigo sob as suas 

ordens” (FOUCAULT, 2011, p. 185). Consequentemente, se expandida para outras 

instâncias da sociedade, essa relação de amizade possibilitava àqueles sujeitos, que 

exercem essa liberdade (eleuthería) da fala – parresia –, fomentar e fortalecer um 

sentimento de colaboração (Koinomia) social74.  

Essa concepção, presente na leitura foucaultiana sobre a autocracia do 

governo de Ciro, se difere da democrática pois, ao possibilitar que todas as pessoas 

tenham a liberdade da fala, abre-se espaço para um uso negativo da parresia, no 

qual o sujeito que fala a verdade é considerado perigoso - correndo o risco de ser 

morto, como Sócrates, ou não ser escutado (FOUCAULT, 2011, p. 179). É preciso, 

para que haja uma amizade na instância política, social ou individual - como se 

apresenta no contexto do helenismo -, um acordo, um pacto entre aquele que 

profere a verdade franca e aquele que a escuta, a qual Foucault (2011) chama essa 

relação de pacto parresiástico. Esse pacto esclarece o quê, no início da Coragem da 

verdade (2014a), ele pontua acerca do discurso parresiástico e a coragem como 

elemento essencial que o constitui, vista no risco que o parresiasta corre de perder a 

própria vida por falar francamente75. Por isso, é preciso que na parresia o pacto 

entre aquele que diz a verdade e o que escuta exista, podendo ser com um indivíduo 

somente ou uma coletividade, como no caso da democracia grega76. A relação de 

amizade que existe entre dois sujeitos se sustentaria, justamente, neste pacto, algo 

que leva os participes do cuidado de si a uma constituição de si, mas também os 

leva a correr risco de vida77 (2011a, p. 12).  

 
74 Para Bailly (2000), eleutheria (ελευθερία) pode ser traduzido por liberte (p. 280), e koinomia 

(κοινωνία), por échange de relations (p. 501). As duas traduções se aproximam do sentido dado por 
Foucault. 
75 Sobre esse risco, Foucault analisa, na aula de 12 de janeiro de do curso O governo de si e dos 
outros (2011c), o exemplo de Platão na Sicília diante de Dionísio. 
76 Foucault cita alguns casos, como o de Péricles, no qual o pai da democracia profere um discurso 
de verdade para toda a assembleia (FOUCAULT, 2011, p. 173-174). 
77 Na obra Amizade e estética da existência em Michel Foucault (2011), Francisco Ortega defende a 
tese que Foucault tinha como objetivo central em suas últimas pesquisas a criação de um novo 
conceito de amizade, baseado em um uso outro da sexualidade como ferramenta para fomentá-lo. 



    76 

 

Se amizade possibilita compreender a relação, em geral, entre os sujeito 

no cuidado de si, Foucault, problematizando-a em uma perspectiva história, afirma 

que, no contexto socrático-platônico, o cuidado de si e a parresia se direcionava, 

como mostramos, a jovens que adentrariam a política; já no período de ouro, essa 

relação que se limitava a algumas pessoas, foi intensificada e expandida para 

diversas relações sociais. Como diz Muchail (2011 p. 76), se referindo a esse 

período: 

 
Cuidar-se não se circunscreve ao vínculo dual e amoro entre mestre e 
discípulo, expande-se aos círculos de amizade (e sabemos quanto o tema 
da amizade é importante nas filosofias helenísticas), de parentesco, de 
profissão, quer em formas individuais (cartas, aconselhamentos, 
confidencias), quer institucionalizas e coletivas (escolas, comunidades, 
etc.). 
 

Nesse momento, a parresia passa, então, por mudanças na sua forma, aonde 

e quem iria realizá-la. Para Gros, a parresia passava a ser ética, enquanto no 

socrático-platônico ela era política. Sobre isso, Foucault, no curso de 1981-1982, 

mostra como era a parresia presente no discurso dos filósofos epicuristas e, 

especialmente, estoicos. Dois anos depois, no seu último curso ministrado no 

Collège de France, sua atenção era dada ao pensamento dos filósofos cínicos, 

como afirma Gros (2004, p. 165): 

 

A análise da parrhesia cínica terá levado Foucault ainda longe, quase que o 
oposto do cuidado de si estoico que o ocupará durante o ano de 1982 no 
Collège de France. O cuidado de si permitirá tramar a vida e a verdade em 
uma harmonia ideal. A ética estoica era, com efeito, uma ética da 
correspondência regrada entre ação e discurso, com a vida pondo a 
verdade à prova: trata-se de saber se essa existência, que sabemos 
desbaratada pelas circunstâncias, pode se ver ordenada, regulada por 
princípios verdadeiros. É uma ética da ordem e da disciplina. A ética cínica 
da parrhesia é, ao contrário, a verdade pondo a vida a prova: trata-se de ver 
até que ponto as verdades suportam ser vividas e de fazer da existência o 
ponto de manifestação intolerável da verdade.  

  

Mesmo que a leitura foucaultiana da parresia no epicurismo, no 

estoicismo e no cinismo estejam no contexto do que ele chamou de fase da ética da 

parresia (época de ouro), os jogos estabelecidos entre mestre e discípulo, estratégia 

importante para o cuidado de si, especialmente os jogos parresiástico, não eram os 

mesmos. Sobre a questão, Foucault dedica grande atenção a realização desses 



    77 

 

jogos no contexto da parresia cínica, dedicando grande parte do seu último curso a 

sua análise78.  

O jogo parresiástico é uma forma de entender a ideia de jogos de 

verdade. Para compreender essa, é preciso perceber que um jogo se realiza através 

de estratégias, táticas, exercícios, regras, objetivos e etc. Desse modo, um jogo de 

verdade é a forma, incluindo nela todos os elementos citados acima, de se realizar o 

cuidado entre o mestre e o discípulo, no intuito, percebido prioritariamente pelo 

mestre, de fazer o discípulo, ou aquele que está sendo objeto do cuidado, provar 

uma verdade. Essa prova de verdade se daria a partir do processo de reflexão, 

criação, aceitação, negação ou modificação de uma verdade pelo sujeito cuidado. O 

cuidado de si, assim, tem como meio de se efetivar a realização dos jogos de 

verdade.  

O jogo parresiástico seria um exemplo de jogo de verdade em que a 

parresia é elemento central. Contudo, esse jogo não se realiza somente através do 

diálogo entre o mestre e o discípulo, como veremos no caso de Diógenes de Sínope 

e Alexandre Magno. Lembrando sozinho do seu dia, escrevendo o que passa com 

seus desejos, anotando falas e trechos importante para vocês, entre outros, podem 

ser meios do sujeito provar uma verdade com ele mesmo, sem necessitar, no 

momento da sua realização, estar com um outro.        

Para os cínicos, a verdadeira vida79 deveria ser uma vida escandalizada, 

imagem apresentada por Foucault ao falar de Diógenes de Sínope e outros cínicos. 

No mesmo caminho que Sócrates, esses filósofos usvam da fala e uma maneira de 

viver diferente dos outros. Contudo, os cínicos elevaram o nível de desprendimento 

com a vida material (viver) e usavam a fala assumindo riscos diferenciadamente. 

Ora, se Sócrates evitou o discurso político para evitar a morte e não ter sua tarefa de 

incitar os outros a cuidar de si mesmo encerrada, os cínicos a enfrenta de um modo 

outro, como afirma Wellausen (2011, p. 99) em seu livro sobre a parresia em 

Foucault.  

 
78 A aula de 29 de fevereiro e todo o mês de março do curso A coragem da verdade (2014a) é 
dedicado a análise de Foucault da parresia cínica. Para aprofundamento, ver o livro Michel Foucault e 
a verdade cínica (2013) de Ernani Chaves, no qual apresenta uma leitura singular do cinismo para 
Foucault. 
79 Foucault analisa o tema da verdadeira vida cínica nas aulas de 14 e 21 de março de 1984, 
pontuando os aspectos da vida de impudor, vida de despojamento, vida de animalidade e vida 
soberana. 



    78 

 

Apesar da superioridade de Diógenes em relação ao Rei, Alexandre aceita 
entrar no jogo parresiástico proposto por Diógenes. O jogo cínico 
parrhésiasta que se inicia é, em alguns aspectos, igual ao diálogo socrático 
na medida em que há uma troca de perguntas e respostas; há, entretanto, 
no mínimo duas diferenças significativas: é Alexandre quem tende a fazer 
pergunta e Diógenes, o filósofo, a responder (...); segundo, enquanto 
Sócrates joga com a ignorância do seu interlocutor, Diógenes quer ferir o 
orgulho (...). O jogo cínico é levado ao limite do contrato parresiástico – ou 
Alexandre desiste ou parte para a agressão. Quando o diálogo chega nesse 
ponto, Diógenes tem duas formas de trazer Alexandre de volta ao jogo. 
Uma delas é o desafio: Diógenes diz “bem, certo, sei que você está 
ofendido e é livre. Você tem tanto a habilidade quanto o amparo legal para 
me matar. Mas você será corajoso o suficiente para ouvir a verdade de mim, 
ou é tão covarde que irá me matar?” Estabelece-se um novo jogo 
parresiástico diante da questão: “Bem, você pode me matar, mas se assim 
o fizer ninguém mais lhe dirá a verdade”. Esse destemor de Diógenes 
impressiona Alexandre que aceta continuar no jogo da verdade.80 

A citação acima, além de expor o destemor do filósofo cínicos, também 

compara seu modo de agir ao de Sócrates. Contudo, ressaltamos que a coragem de 

dizer a verdade de Diógenes ao imperador, pondo sua vida em risco, coloca 

Alexandre dentro de um jogo parresiástico. Esse jogo, além de mostrar a 

superioridade do filósofo, ajuda o imperador a conhecê-la. A partir do exemplo de 

Diógenes, o filósofo cínico passa ser visto, por Foucault, como exemplo máximo da 

prática da parresia.  

A parresia, como pontuamos em nossa apresentação, se difere de outras 

formas de dizer a verdade, além de ter uma longa história, que vai dos seu uso 

como característica que diferencia o cidadão grego à incitação geral para que os 

indivíduos passem a cuidar de si mesmo. Em Sócrates, mesmo fomentando um 

diferencial ético naquele a quem tinha cuidados, estava ligada ao campo político, já 

que os jovens cidadãos eram o objeto do cuidado. No helenismo, o interesse estava 

na constituição de uma subjetividade ética, não relacionada, como em Sócrates, ao 

campo político, já que todos deveriam cuidar de si mesmo. 

A parresia, como um instrumento essencial para aquele que tem domínio 

sobre si mesmo e para cuidar dos outros, é compreendida por Foucault como 

elemento uma possiblidade de atitude para a constituição de uma relação outra 

entre sujeito e verdade no presente. Se hoje a subjetividade tem nos discursos 

 
80 Wellausen não coloca a referência do citado episódio entre Alexandre Magno e Diógenes. 
Entretanto, no curso A coragem da verdade (2014a), Foucault apresenta alguns pontos desse 
episódio quando analisa a questão do filósofo como um rei, mas não com os detalhes apresentados 
por Wellausen. Para mais sobre o encontro citado no curso de 1984, ver a aula de 21 de março. 



    79 

 

científicos a base para sua constituição, a fala franca entre sujeitos que estabelecem 

um pacto, a amizade, pode ser o fio condutor de um novo processo de subjetivação.  

Desse modo, não seria a confissão, nos moldes cristãos, nem o discurso 

da profecia, da sabedoria, da técnica a retórica grega que estimulariam o sujeito a 

constituir uma subjetividade ética. A parresia e, consequentemente, todo o jogo que 

se estabelece em torno dela, eram os mecanismos para que o mestre do cuidado 

pudesse fomentar nos discípulos uma relação outra de si consigo mesmo, através 

de uma verdade colocada à prova, refletida e exercitada pelo próprio sujeito.     

 

3.3 A escrita de si como prática de si 

 

Diferente do tópico anterior, no qual objeto de análise, a parresia, tem 

uma quantidade considerável de referências dentro de Foucault, a escrita, elemento 

apreciado neste ponto da pesquisa, não é do mesmo modo agraciada nos ditos e 

escritos do filósofo. Um dos seus únicos artigos sobre o tema, sob o título A escrita 

de si (2012), ele nos subsidiará no caminho de criação do presente tópico.  

Observando o dia a dia do professor de filosofia, verificamos que a 

escrita, na forma de atividades, relatórios e provas, era a principal ferramenta 

utilizada pelos docentes para incitar os discentes a dialogarem com a discurso de 

verdade filosófico apresentado na aula ou exposto na fala pessoal do professor. A 

escrita sob o olhar foucaultiano do cuidado de si é, por essa razão, aqui analisada, já 

que se apresenta como o meio de conhecer a prática do mestre do cuidado e pensar 

estratégias pedagógicas para o ensino de filosofia no Ensino Médio. 

A escrita de si é o termo dado à prática da escrita que, no contexto 

filosófico do cuidado de si, possibilitava ao indivíduo que a exercia modificar sua 

própria subjetividade ou fortalecer o princípio racional que fazia parte do seu êthos. 

Era realizada tanto pelo mestre quanto discípulo, e, historicamente, Foucault localiza 

sua prática no contexto dos mestres helenísticos como Sêneca, Plutarco, Marco 

Aurélio, entre outros (2012, p. 142). 

A ideia de prática de si, como pensa Foucault, é um exercício (áskesis) 

que os homens desenvolvem para que possam ter domínio sobre si mesmo através 

de uma transformação da sua subjetividade. Para isso, uma concepção de verdade 

desse ser assimilada, mas exige do sujeito que exerce a prática um papel ativo. Em 



    80 

 

outras palavras, uma verdade só pode se constituir a partir da ação e pensamento 

livres do sujeito. Essa é a concepção de prática que devemos ter ao pensar a escrita 

de si. Neste contexto, Foucault compreende alguns aspectos da escrita no cuidado 

de si greco-romano, que são: “sua estreita ligação com a corporação de 

companheiros, seu grau de aplicação aos movimentos do pensamento, seu papel de 

prova de verdade” (2012, p. 142).  

Assim como a escrita, o exercício da meditação, da abstinência, da 

memorização, do silêncio e da escuta do outro, além de exames de consciência, são 

exemplo de práticas de si. Todas essas práticas têm uma relação direta com a 

perspectiva do cuidado de si, muito mais do que do conhecimento de si, já que este 

se refere a descoberta de algo universal e essencial, enquanto aquela busca a 

constituição ética dos sujeitos através de uma mudança da sua subjetividade, não a 

busca da essencialidade. Por essa razão, as práticas de si, entre elas a escrita, são 

instrumentos para a constituição de espiritualidade81, termo que se refere a mudança 

da subjetividade que o cuidado de si proporciona. 

A espiritualidade é o resultado do processo de autoconstituição da 

subjetividade que tem, no uso estratégico do pensamento, seu modo de se realizar. 

Junto a isso, ela tem uma função etopoiéitica82, “operadora da transformação da 

verdade em êthos” (2012, p. 144). Se referindo a escrita de si como prática 

etopoiéitica, Foucault a exemplifica com as principais atividades exercidas na 

antiguidade greco-romana: o livro de registros pessoais, chamado de 

hupomnêmata83, e a troca de correspondências entre mestre e discípulo. 

Os hupomnêmata eram construções de cunho particular que tinha uma 

relação direta com o mundo exterior ao indivíduo. Elas construíam, naquele que a 

escrevia, um princípio de ação racional sobre si mesmo, possibilitado “pela 

 
81 No capítulo primeiro desta pesquisa realizamos uma análise sobre o cuidado de si como meio de 
constituição de uma espiritualidade. 
82 O termo etopoiéitica se dá pela junção de dois outros termos, nθός e ποίησις. Segundo Gingrich e 

Danker nθός significa costume e ποίησις se refere a criação/poesia. Percebe-se que o sentido vai no 
caminho do posto por Foucault, já que a etopoiéitica se refere a essa criação de um modo de ser que 
se refere aos costumes, ao hábito, a uma ética. 
83 A palavra é formada pela junção do termo hypo (υπο), que significa sub, e mními (μνήμη), que 
significa memória ou lembrança, que juntas significam uma sub lembrança. Para Bailly (2000, p. 912), 
em seu dicionário, ύπóμνημα pode ser traduzido por personne ou chose qui rapelle um souvenir ou 
registres mémoires d’historien, d’homme d’Etat. A compreensão de Bailly se aproxima, desse modo, 
do entendimento de Foucault.  
 



    81 

 

apropriação, unificação e subjetivação de um já dito fragmentário e escolhido” (2012, 

p. 157). O sujeito que escrevia esses cadernos de anotações lançava mão daquilo 

que o mundo exterior lhe proporcionava: exemplos de ação, trechos de leituras 

realizadas, testemunhos, reflexões, pensamentos etc.  

 Pode-se pensar que as hupomnêmata eram um suporte simplório à 

memória, o que Foucault rechaça. Elas deviam ser lidas, relidas, meditadas, 

refletidas na solidão e com os outros, para que a partir do discurso se tornasse um 

princípio de ação. Observa-se, assim, que na construção dos hupomnêmata há a 

realização, feita pelo próprio sujeito, de uma prova de verdade. Utilizando-se de 

seus escritos, o indivíduo poderia transformar uma verdade em princípio de ação. 

Contudo, junto a isso, é dele exigido todo um exercício de si para consigo (áskesis), 

diferente de uma concepção disciplinar de subjetivação que, além de exercer um 

poder às escuras, não visa uma ação ativa do indivíduo em que a liberdade de 

pensamento seja realmente efetivada, já que sempre parte de uma concepção de 

verdade pré-estabelecida. Desse modo, a prática de si da escrita equipa, frente a 

estratégias de poder que limitam a liberdade, o sujeito com uma ferramenta útil à 

vida e para um domínio de si sobre si mesmo, que deve estar sempre 

 
“A mão”, porém, não simplesmente no sentido de que poderiam ser 
chamados à consciência, mas no sentido que devem poder ser utilizadas, 
tão logo seja necessário, na ação. Trata-se de construir um logos bióticos, 
um equipamento de discursos auxiliares, capazes – como diz Plutarco – de 
levantar eles mesmos a voz e de fazer calar as paixões como um dono que, 
com uma palavra, acalma o rosnar dos cães (2012, p.145).  
 

Ora, é a recolhimento de fragmentos discursivos e verdades que chegam 

através dos encontros, do ensino, da leitura, da escrita e da escuta que possibilita o 

sujeito estabelecer uma relação outra consigo mesmo. Foucault afirma que esses 

fragmentos conseguem interferir na subjetividade dos sujeitos por três razões 

principais: “os efeitos de limitação devidos à junção da escrita com a leitura, a 

prática regrada do disparate que determina as escolhas e a apropriação que ela 

efetua” (2012, p. 146). 

A primeira se refere aos limites do uso da escrita, bem como da atividade 

da leitura, na produção dos hupomnêmata. Saber a hora de parar a escrita e refletir, 

bem como saber escolher e limitar as leituras para que o pensamento possa 

processá-las, é tão essencial quanto o ritmo em que são realizados. Não 



    82 

 

compreender esses limites e exercitar sem fim a escrita a leitura são traços que 

identificam no sujeito os defeitos da stultitia84. Compreender esse processo é saber, 

também, desenvolver uma relação com o passado, pois o que foi lido, ouvido, visto e 

sentido já passou. Isso afasta o sujeito dos efeitos da stultitia, como valorizar e 

imaginar de modo ingênuo o futuro, “que gera incerteza, suscita a inquietude e a 

agitação da alma” (2012, p. 147). 

A segunda pontua a possível negativação do caráter fragmentário dos 

hupomnêmata, que Foucault entende como positiva. Diferente de um gramático que 

procura a totalidade de uma obra, ou um filósofo que reivindica a universalidade de 

uma sistema, o que compõem o caderno de notas é algo que contém uma “verdade 

local da sentença” e que tem um “um valor circunstancial de uso”, explica o filósofo 

(2012, p. 147). Essa razão que compõe os hupomnêmata dialoga com o que 

apresentamos no capítulo inicial de filosofia da diferença, pois se mostra como “uma 

maneira racional de combinar a autoridade tradicional da coisa dita com a 

singularidade da verdade que nela se afirma e a particularidade das circunstâncias 

que que determinam seu uso” (2012, p. 148). 

A terceira e última razão se relaciona com a anterior: se há a valorização 

da fragmentação das falas exteriores (disparates), os hupomnêmata não possibilitam 

uma unificação? A resposta de Foucault é negativa, afirmando que a ideia de 

unificação não seria a mesma que um sistema, ou da composição de um conjunto, 

que sem as partes que a compõe deixaria de ter o todo. A unificação só existe 

daquilo que, através da ascese possibilitada pelo exercício da escrita, se torna parte 

do sujeito: “é sua própria alma que é preciso criar quando se escreve” (2012, p. 

149). É a criação de sua identidade, não a descoberta dela, o que ocorre no 

processo da escrita como prática de si.  

Se o mestre do cuidado utilizava e incitava seu discípulo a escrever os 

hupomnêmata para cuidar de si mesmo, para provar uma verdade, para internalizar 

um princípio ação dado a si mesmo, Foucault apresenta uma outra prática da escrita 

também utilizada pelos mestres e indicadas para que seus alunos a utilizassem: a 

correspondência. Uma das principais diferenças da correspondência para os 

 

84 No tópico 2 do primeiro capítulo realizamos uma breve apresentação da concepção de stultitia 
segundo os filósofos antigos. 



    83 

 

hupomnêmata é que seu conteúdo não é constituído de falas ou disparates que vêm 

do exterior. Mesmo que o caderno de anotações possa subsidiar a sua escrita, elas 

não são a mesma coisa, pois o que é posto em uma carta mostra a subjetividade 

daquele que escreve para o destinatário, como se houvesse um reencontro entre os 

dois. Neste sentido, “escrever é, portanto, se ‘‘mostrar’’, se expor, fazer aparecer seu 

próprio rosto perto do outro” (2012, p. 152). O que se escreve na correspondência 

não é o que vem de fora, mas o que já está dentro do sujeito.  

Essa escrita de si, a partir da correspondência, ativa a prática de um olhar 

sobre si que necessita escrever, ler e repensar a si a cada momento de seu 

desenvolvimento. A carta que se envia age, por meio do gesto da escrita, sobre 

aquele que a envia, assim como pela leitura e releitura, ela age sobre aquele que a 

recebe” (FOUCAULT, 2012, p. 150). Citando cartas escritas por Sêneca, Foucault as 

coloca como uma atividade de direção que teria como funções, além da reativação 

do pensamento, fomentar um domínio de si que deve durar toda a vida e rememorar 

o princípio de que sempre precisamos de um outro na “elaboração da alma sobre si 

mesma” (FOUCAULT, 2012, p. 150). Essa relação mestre e discípulo presente na 

troca de correspondências não pretendia ser permanentemente unilateral; ou seja, 

aquele que era “dirigido”, mesmo sendo aquele que envia as cartas, podia tornar-se 

alguém que daria uma assistência espiritual a seu mestre: “à medida que aquele que 

é orientado progride, ele se torna mais capaz de dar, por sua vez conselhos, 

exortações, consolos àquele que tentou ajuda-lo” (FOUCAULT, 2012, p. 151)85.  

Pode ocorrer, então, essa troca recíproca na qual o discípulo pode ser tornar alguém 

que orienta seu mestre. O mestre, possivelmente, só receberia as orientações de 

alguém ao qual tivesse uma relação outra, justamente a amizade (FOUCAULT, 

2012, p. 152). Muito mais que nos hupomnêmata, a correspondência se estabelece 

pela existência da relação de amizade entre mestre e discípulo. Nelas estão 

impressões pessoais, problemas, questões particulares, relatos do dia a dia a dia e 

os pensamentos. 

 
85 Mesmo com esse argumento, quase todas as correspondências analisadas por Foucault de 
filósofos antigos se destinavam aos discípulos, e não ao mestre. Como exemplo, há a carta de Marco 
Aurélio à Frontão, seu mestre, que apresenta uma direção de consciência. Esta carta é analisa no 
artigo A escrita de si (2012) e no curso A hermenêutica do sujeito (2014b), segunda hora da aula de 
27 de janeiro de 1982. 



    84 

 

A análise de Foucault sobre a prática da escrita, como exercício de si 

(áskesis), fomentou análises no presente com objetos diversos dos problematizados 

pelos mestres do cuidado citados em seus textos. Margareth Rago (2011), por 

exemplo, desloca a reflexão para as questões de gênero, especificamente do 

feminismo, e lança olhar sobre uma escrita outra de si, muito importante para 

atualidade em termos históricos, éticos e estéticos.  

 

[...] as mulheres, ao narrar, borram as fronteiras entre o público e o privado, 
ficção e realidade, intimidade e política, o eu e o mundo, especialistas que 
são na arte da transgressão e do questionamento dos mecanismos de 
sujeição. Com os feminismos, as mulheres as mulheres passam a descobrir 
as narrativas que controlavam as suas vidas e buscam construir novas 
cartografias existenciais (RAGO, 2011, p. 252). 

  

Analisando textos autobiográficos de mulheres, Rago (2011) pensa uma 

outra escrita, que não é a de um caderno de anotações ou de uma correspondência, 

como analisadas por Foucault, mas possibilita o exercício de rememoração que 

afeta não somente a subjetividade daquele que escreve, mas também dos que leem. 

Diversa dos textos analisados pelo filósofo francês n’A escrita de si (2012), que não 

tinham personagens mulheres, muito menos questões específicas de sua realidade, 

a escrita de si, como pontuada por Rago (2011), mostra que essa prática pode ter 

efeitos em campos diversos. É o que também mostra Eugênia Krutzen (2011) em 

artigo sobre o efeito da leitura de Foucault na sua prática profissional de psicóloga e 

professora, intitulado Discurso e autoria: a escrita terapêutica (2011). Nele, a autora 

apresenta a oficina de histórias que desenvolvia com adolescentes em situação de 

risco social, tomando-a como prática terapêutica.  

As questões levantadas por Foucault sobre a escrita de si, os dois 

exemplos de deslocamento citados acima em Rago (2011) e Krutzen (2011) e a 

problemática central da pesquisa, que pensa possibilidades outras para o ensino de 

filosofia no Ensino Médio, nos leva a pensar sobre a questão do estatuto do autor, 

analise presente na conferência O que é um autor86 de Michel Foucault. 

A tese central do texto é questionar o estatuto do autor, afirmando que ele 

não detém a produção dos discursos, aquele que sabe o que diz e que sabe uma 

 
86 Tivemos acesso a traduções pouco confiáveis do texto citado. Por essa razão, lançamos mão do 
texto publicado pela editora Gallimard (1994). 



    85 

 

determinada verdade presente numa obra, como os textos filosóficos. O autor seria 

aquele que se arrisca a perder seu estatuto de autor, que está aberto a mudança e a 

desconstrução. Por isso, o autor é aquele que está aberto ao novo, e isso inclui 

novas formas de escrever, de criar, de produzir um discurso.  

Essa compreensão foucaultiana do autor se aproxima, a nosso ver, da 

presente no mestre do cuidado que incita a escrita como prática de si no intuito de 

fazer com que o discípulo não esqueça de si mesmo. O mestre, como 

apresentamos, não tem medo de pôr a prova sua verdade, pois se constituir como 

sujeito é precisamente por a prova uma verdade que o constitui.       

A partir das considerações deste capítulo sobre o mestre do cuidado, o 

discípulo, a parresia e a escrita de si, passamos a refletir sobre a prática do 

professor de filosofia no ensino médio, utilizando-se de entrevistas realizadas com 

professores sobre sua prática docente. Com isso, as reflexões realizadas neste 

segundo capítulo serviram de base para pensar o docente de filosofia. 



    86 

 

4 O ENSINO DE FILOSOFIA E AS PRÁTICAS DE SI 

 

 Como o mestre do cuidado, entendendo que na antiguidade greco-

romana era o filósofo, pode ser um espelho para os professores de filosofia na 

atualidade, principalmente no Ensino Médio? Como pensar os docentes da 

educação básica como mestres do cuidado? Para responder essas questões, o 

presente capítulo apresentará os resultados obtidos nas entrevistas realizadas com 

alguns professores de filosofia do Ensino Médio da rede de educação básica do 

estado do Ceará, especialmente de Fortaleza. Serão apresentadas, também, 

algumas sugestões que podem colaborar para a criação de uma formação que aqui 

chamaremos de Ensino para o cuidado87. A referência para a organização dos 

tópicos deste capítulo serão, justamente, as questões presentes no capítulo anterior: 

concepções gerais sobre os professores de filosofia (mestre) e os estudantes 

(discípulos) do ensino médio; as “práticas de si” que, a partir das falas do docente 

entrevistados, vimos como possibilidades de serem realizadas nas aulas de filosofia 

no ensino médio - a escrita e a fala dos professores como recurso didático.  

Sobre os dados utilizados neste capítulo, todos foram analisados sob uma 

perspectiva qualitativa e sem o objetivo de comprovar dados estatísticos 

anteriormente coletados, como pesquisas educacionais a nível estadual ou nacional. 

Eles foram utilizados, também, para pensarmos exemplos de práticas de si que 

podem ser utilizadas por professores de filosofia e proporcionar uma visão mais real 

acerca do professor e estudante de filosofia do Ensino Médio no presente. 

Dentre as questões apresentadas sobre o cuidado de si que possam ser 

deslocadas para pensar o ensino de filosofia, a de práticas de si tem uma 

importância singular, já que se referem uma atividade prática. As práticas de si são 

 
87 Alexandre Simão (2013) pontua que o conceito de cuidado, muito utilizado na atualidade pela 
filosofia e pela educação, ainda não se transformou em um conceito, e pontua que parte da ideia de 
que o cuidado seria um acontecimento no pensamento. Já Laval e Dardot (2016, 321-376), a partir de 
uma análise minuciosa do neoliberalismo, analisando a ideia de sujeito neoliberal, sujeito empresarial 
ou neossujeito, pontua que muitos fatores do cuidado de si estariam atualizados na nova lógica 
neoliberal, presente, por exemplo, na ideia de “empresa de si mesmo”. Pontuamos que as duas 
considerações proporcionam uma compreensão conceitual e econômica no presente dessa incitação 
a cuidar de si mesmo. Contudo, entendemos que o cuidado de si, nos moldes do que Foucault 
pontua, é uma saída para a lógica econômica na atualidade, que tem efeitos diretos na constituição 
da subjetividade humana. Neste sentido, um êthos do cuidado, diferente de um êthos neoliberal, visa 
cuidar de si e dos outros, efetivando a liberdade e vida coletiva, diferente do que o neoliberalismo 
propõe, já que incita um individualismo egoísta, no qual o sujeito esquece de si e, consequentemente, 
esquecerá dos outros. 



    87 

 

exercícios desenvolvidos por aqueles que estão aprendendo uma determinada 

verdade, mas uma verdade precisa ser provada – prova de verdade - pelo próprio 

sujeito aprendente. A prova de verdade, possibilitada pelas práticas de si, não se 

realiza, assim, com uma verdade que deva ser obrigatoriamente aceita pelos 

discípulos/estudantes ou depositadas em sua memória88.         

 A prova de verdade é o processo que o estudante, no contexto do 

Ensino Médio, deve passar para que, a partir de um exercício amparado na 

liberdade, um problema/tema/conteúdo89 se torne uma verdade que tenha efeitos 

reais e éticos na formação de sua subjetividade. Nesse contexto, vale ressaltar que 

outras formas de ensino também possibilitam o aprendizado de uma verdade e 

fomentam a constituição de uma subjetividade ética, podendo mesmo ser realizada 

em formas de ensino tradicionais90. Contudo, entendemos que o ensino de filosofia, 

a partir de práticas de si, se mostram como meio inovador de fomento à constituição 

de subjetividades, já que atenderia a necessidades existenciais, sociais e políticas 

necessárias na contemporaneidade. 

 Se a prática de si possibilita uma prova de verdade, ela está, desse 

modo, intrinsecamente relacionada a ideia de jogos de verdade. Os jogos de 

verdade, como já pontuamos, são as estratégias tomadas para que uma 

determinada verdade chegue a seu estatuto. Se na antiguidade greco-romana esses 

jogos tinham na prova de verdade, na prática da parresia e em outras técnicas, seus 

mecanismos de realização, na modernidade, segundo Foucault, a verdade tem nos 

discursos científicos seu ponto central de realização que, entrelaçados com outros 

instrumentos discursivos e não discursivos, constituem um dispositivo de poder 

disciplinar e biopolítico, além de sofrer atualizações, como as novas configurações 

do neoliberalismo. 

 
88 O pedagogo e filósofo brasileiro Paulo Freire criou o conceito educação bancária para representar 
uma prática de ensino que, em seu desenvolvimento, e não somente objetivo, se realiza por uma 
relação entre o docente que sabe uma verdade e discente que não, razão que justificaria a depositar 
os conteúdos naqueles que não os têm. Para mais, ver as obras Pedagogia do oprimido (1987).  
89 Gallo, problematizando a questão do ensino de filosofia ativo, pontua que três eixos podem ser 
usados na construção dos currículos de filosofia: o histórico, o temático e o problemático. Defendo o 
uso deste último, ele tece uma crítica ao eixo temático e histórico, já que podem levar a um ensino 
enciclopédico e explicativo/embrutecedor (2012, p. 122-130). 
90 Dermeval Saviane, no livro História das ideias pedagógicas no Brasil (2007), apresenta uma estudo 
histórico da pedagogia no Brasil e coloca a Pedagogia Tradicional como aquela que tem um grande 
destaque na formas de ensinar até 1969, o terceiro período, em que passa a conviver com uma nova 
linha de pensamento chamada de Pedagogia Nova. Contudo, traços dessa forma de ensinar ainda 
ressoam na prática pedagógica de muitos docentes na atualidade. 



    88 

 

 Ora, compreendendo a ideia de prova de verdade e de jogos de 

verdade podemos pensar estrategicamente o ensino de filosofia, que precisa ser 

planejado e utilizar ferramentas e práticas que fomentem no estudante o 

conhecimento dos conteúdos filosóficos e um domínio de si que o dê capacidade de 

pensar filosoficamente. Neste contexto, desenvolvemos as entrevistas orientando 

sua organização a partir do texto Técnicas de entrevista e sua aplicação em 

pesquisas científicas (2011), de Oriomar Skalinski Júnior. 

 Das questões consideradas para a organização das entrevistas, 

pontuamos positivas e negativas que possam ter interferido no seu desenvolvimento. 

Como positivos, citamos o êxito em conseguir informações necessárias para a 

construção deste capítulo, principalmente em torno das práticas de si. Pontuamos, 

também, a empatia entre entrevistador e entrevistado que, consideramos, ter 

possibilitado que os professores falassem de questões diversas, até destoantes ao 

tema central da entrevista. Junto a isso, a escolha dos entrevistados colaborou com 

as entrevistas, pois cada um possibilitou a compreensão, para a desenvolvimento da 

pesquisa, de questões, realidades e modos diversos de se realizar o trabalho 

docente. 

 Outro ponto positivo foi a realização de uma observação, antes da 

prática pedagógica, de cada entrevistado, alguns em sala de aula e outros em 

espaços extra sala de aula, como feiras de ciência e eventos. Essa observação nos 

levou a definir o que queríamos, a escolher uma estratégia de análise qualitativa e a 

elabora um roteiro anterior que possibilitasse abordar questões importantes. 

Contudo, neste ponto surge o primeiro aspecto negativo, pois não realizamos teste 

para a verificação das questões direcionadas aos professores, o que pode ter 

deixado algumas perguntas confusas. Contudo, as falas dos docentes mostram que, 

de modo geral, o problema central de cada pergunta foi compreendido. 

Na condução da entrevista, especialmente no desenvolvimento da 

questão desencadeadora, aquela que inicia a entrevista e possibilita um panorama 

central do que será questionado, houve erros que tiveram como efeito o seu 

prolongamento, já que todas as entrevistas tiveram mais de uma hora de duração. 

Outro possível efeito foi o não encadeamento harmonioso das perguntas e 

respostas, fomentada pela falta de breves sínteses no decorrer das entrevistas que 

facilitariam a retomada das questões por parte dos entrevistados e uma resposta 



    89 

 

mais claras diante das questões. A ausência de breves sínteses, em algumas 

entrevistas, pode ter dificultado o esclarecimento de questões pertinentes, 

principalmente quanto as práticas dos professores em respostas que destoavam do 

tema central das perguntas.  

Outra questão importante a se considerar diz respeito a escolha da 

abordagem e da análise qualitativa dos dados coletados na entrevista. Segundo 

Skalinski Júnior, “a análise qualitativa costuma trabalhar com significados, valores, 

crenças, ou seja, com noções de caráter muito particular e que não se dobram 

facilmente ao processo de quantificação” (2011, p. 188). Contudo, a utilização das 

entrevistas nesta pesquisa não terá como objetivo analisar, de forma direta, os 

valores que carregam os discursos de cada docente entrevistado, desenvolvendo 

uma análise do discurso em busca das estruturas, dos conhecimentos científicos ou 

dos dispositivos por trás das falas - as relações de poder de poder nelas existentes; 

buscamos compreender, de modo mais atento, com as entrevistas, os significados e 

as crenças dos professores, quanto ao ensino de filosofia91. 

Skalinski Júnior pontua que na aplicação de uma entrevista é possível 

acontecer o que chamou de risco de incorporação de personagem pelo entrevistado, 

o que pensamos ter ocorrido em, pelo menos, uma das entrevistas, mas não em 

toda ela. Isso decorreu na observação da fala de um docente, quando, ao citar suas 

práticas e ações, se aproximava mais daquilo que ele desejava do que efetivamente 

utilizava como didática de ensino92. Essa é uma afirmação que não podemos 

comprovar, haja vista não termos acompanhado de forma sistemática, e por um 

tempo aceitável, a prática de cada um. Mas, dos poucos dias de observação que 

realizamos, percebemos que determinadas práticas e noções afirmadas por alguns 

dos entrevistados estavam distantes do que ocorria na sala de aula. Decidimos, 

desse modo, não utilizar, na escrita deste capítulo, dados que possam se aproximar 

dessa incorporação do personagem, já que há riscos de os dados não serem reais. 

Se o mesmo dado, contudo, se repetir na fala dos outros professores, utilizaremos e 

 
91 O uso do termo crença, como fizemos aqui, se refere aos conhecimentos científicos apreendidos 
pelos professores, quando estudantes na universidade ou na sua prática pedagógica na escola. De 
crença passasse, em decorrência da vivência na sala de aula, ao conhecimento pedagógico sobre o 
ensino de filosofia. 
92 Observamos, no mínimo, quatro aula de cada docente escolhido ela SEDUC, justamente um dos 
docentes que estamos nos referindo. 



    90 

 

informaremos que o caso se repete com outros docentes ou tem bibliografia que a 

ampare. 

 Paralelo a esses assuntos metodológicas sobre a realização das 

entrevistas, algumas considerações são importantes e podem ser articuladas com 

questões anteriormente citadas. Primeiro, nem tudo o que os professores dizem é 

realizado. Segundo, utilizarei os exemplos das entrevistas somente quando houver 

práticas que se aproximem das aqui sugeridas. Não buscamos, desse modo, realizar 

críticas as práticas desenvolvidas pelos professores, mas podem existir. O objetivo é 

ser sugestivo, e não um crítico dos docentes, mesmo sabendo que, ao sugerir uma 

prática, propomos, possivelmente, outra diferente. Isso não significa, contudo, que 

outras práticas não sejam válidas, mas que, no contexto analisado, temos uma visão 

diferente acerca daquelas que não se aproximam da que chamamos aqui de um 

ensino para o cuidado de si e dos outros. 

 Finalizando essas breves considerações sobre as entrevistas, pontuamos 

que a escolha, o recorte e os comentários presentes neste capítulo são de 

responsabilidade do pesquisador. Além disso, muitas questões levantadas por nós e 

pelos professores de filosofia entrevistados são, em muitas ocasiões, problemas 

compartilhados com outras disciplinas, mas nos atentamos as especificidades 

relacionadas ao ensino de filosofia no Ensino Médio. Desse modo, seguimos com o 

primeiro tópico do capítulo que analisa a ideia de professor de filosofia e do 

estudante de filosofia no ensino médio, correspondentes ao mestre e discípulo do 

contexto do cuidado de si greco-romano.     

 

4.1 O professor e o estudante de filosofia no ensino médio 

  

Apresentamos no capítulo anterior a figura do mestre do cuidado, aquele 

que, por saber cuidar de si mesmo saberia cuidar do outro, e do discípulo, aquele 

que teria uma subjetividade próxima ao que os gregos chamavam de stultitia, o não 

domínio pleno de si e uma fragilidade frente aos estímulos externos, como os efeitos 

de um discurso bem elaborado, mas sem fundamento ético, como a retórica. 

Pontuamos, desse modo, várias questões que pincelaram uma ideia do que foi esse 

mestre e seu discípulo, bem como a relação existente entre eles.  



    91 

 

No presente tópico realizaremos um deslocamento dos problemas citados 

acima para o presente, visando compreender o que poderiam ser o professor e 

estudante de filosofia do Ensino Médio. Para isso, retomaremos algumas questões 

presentes no primeiro tópico do capítulo anterior que aborda o assunto, mas 

refletiremos, também, sobre outras questões, já que o mestre, o discípulo e o 

contexto greco-romano não são o do professor, do estudante e do mundo 

contemporâneo de hoje, respectivamente. Isso, inicialmente, pode ser observado 

naquela característica fundamental que tem o mestre, a capacidade de falar 

francamente, a parresia. Se no contexto o cuidado de si aquele que incitava o outro 

a cuidar de si a aprender a filosofar era um parresiasta, no presente é um indivíduo 

que obteve um diploma, fornecido por uma instituição de ensino superior, como 

confirmação de que ele concluiu todas as etapas necessárias para se tornar um 

filósofo, ou um professor de filosofia. É a Universidade que confere a alguém o título 

de filósofo e as condições legais para se ensinar filosofia nas escolas oficiais.    

 O professor de filosofia é, então, alguém que foi formado em uma 

Instituição de Ensino Superior (IES) devidamente legalizada. Diferente da 

antiguidade greco-romana, onde havia formas diversas de ensinar filosofia, 

individualmente ou em grupos, como escolas, no Brasil, até o momento93, só se 

pode ensinar filosofia em instituições de ensino credenciadas pelo Estado. Duas 

diferenças, então: nem todo professor de filosofia, hoje, é um parresiasta; todos 

aprendem filosofia na escola, educação básica. Nesse contexto legal se realiza o 

ensino de filosofia no presente.  

 Se no cuidado de si havia, na maioria das experiências, discípulos com 

interesse claro no seu aprendizado, e que os levavam a aprender filosofia, o mesmo 

não ocorre hoje, já que os discentes, para receber o certificado de conclusão do 

ensino médio, precisam obrigatoriamente passar pelo aprendizado de filosofia94, 

 
93  Tramitam no Congresso Nacional, atualmente, duas propostas de lei que visam autorizar o ensino 
familiar. A primeira é a PLS 490/2017 que pretende mudar o ECA, prevendo a possiblidade do ensino 
domiciliar na educação básica, e a PLS 28/2018 que descriminalizaria o ensino domiciliar no código 
penal brasileiro. 
94 A lei 13415/17, conhecida como lei do Novo Ensino Médio, flexibiliza a grade curricular e 
transforma as disciplinas em áreas de ensino, nas quais os alunos escolhem para cursar. O debate 
sobre essa lei e a BNCC (2017a) geram dúvidas em torno da presença de diversas disciplinas, 
especialmente as de filosofia e sociologia, que já tiveram a presença nos currículos questionadas por 
vários gestores do poder público, como a ex presidente Dilma Rousseff, e que gera insegurança 
jurídica dos professores dessas disciplinas na educação básica. 



    92 

 

mas não tem o interesse imediato de aprender. Entretanto, essa característica não é 

exclusiva da filosofia, mas de todas as outras as outras disciplinas do currículo 

escolar. É neste contexto de democratização do ensino de filosofia na educação 

básica que está o filósofo professor. Contudo, outras características compõem esse 

contexto das aulas de filosofia. O ensino de filosofia se dá, na maioria das escolas 

brasileiras, especialmente no Ceará, através de uma aula semanal de 50 minutos95. 

Nesse tempo, o professor de filosofia deve resolver as questões burocráticas, como 

chamada de alunos, correção de atividades e desenvolver seu trabalho pedagógico 

que, geralmente, se realiza através de aulas expositivas. Ora, o ensino de um saber 

com cerca de 2500 anos de história e que visa desenvolver, no discente, 

competências conceituais que envolvam um nível razoável de abstração, em uma 

hora/aula é pouco para a realização de um bom trabalho docente. Lembremos que 

essa é a realidade da maioria das escolas da educação básica públicas, pois 

quando passa para o ensino privado a realidade muda significativamente, pois no 

contexto de formação para a resolução de avaliações externas como o Exame 

Nacional do Ensino Médio (ENEM) e vestibulares, muitas escolas priorizam outras 

disciplinas, como matemática, em relação a filosofia.  Desse modo, todas as 

considerações e sugestões que aqui apresentaremos devem considerar essa 

condição em que se realiza o ensino de filosofia.  

 A questão acima se relaciona com outra, citada por todos os 

professores entrevistados, que é a do “preconceito”, no sentido literal da palavra - 

uma ideia concebida sem os critérios de um conceito-, que se apresenta de diversas 

formas, em relação a filosofia. Primeira, através do argumento de que a filosofia não 

é uma técnica e, por isso, teria sua utilidade reduzida. Segunda, pela 

descontinuidade da presença da disciplina na educação básica que fomenta, a partir 

de familiares e muitos gestores, uma visão distorcida, levando muitos a proferirem o 

discurso de que ela não teria importância na educação básica. Terceira, e não 

menos importante, os estereótipos em torno dos professores de filosofia, que teriam 

uma vida desregrada, expressa, muitas vezes, na sua escolha religiosa pelo 

ateísmo. Quarta e última, o discurso de que filosofia, além de ser difícil de 

 
95 Todos os professores entrevistados, com exceção de um, tinham somente uma aula de filosofia por 
semana com cada turma do ensino médio. Como citamos, somente um dos professores tinha, nas 
turmas de segundo e terceiro anos, duas aulas por semana. 



    93 

 

compreender, deveria ser ensinada somente no ensino superior96, já que os 

estudantes precisam apreender o essencial, que estaria em torno da matemática, do 

português e dos conhecimentos ditos científicos. Esses argumentos, citados pelos 

professores entrevistados e vivenciados pelo professor pesquisador, mostram um 

panorama de preconceitos ao qual o docente de filosofia na educação básica deve 

compreender, tanto para resistir as tentativas de desqualificação da disciplina, como 

buscar estratégias pedagógicas adequadas para cada situação. 

 Outra questão importante a frisar é a impressão dos estudantes do 

Ensino Médio sobre os professores de filosofia, principalmente do preconceito para 

com a disciplina de filosofia, que está relaciono às questões do parágrafo anterior e 

decorre de uma visão deturpada, motivada por professores de outras disciplinas 

que, para preencher sua carga horário, dão aula de filosofia sem preparo e 

planejamento adequado, mas também por professores de filosofia que não procuram 

métodos adequados de ensino. 

 Mais relacionada a questão social dos discentes, as condições básicas 

de sobrevivência interferem significativamente na subjetividade e na disposição dos 

estudantes para o aprendizado. A fome, a violência, a falta de atenção e outras 

questões interferem são exemplos dessa questão. Este não é problema, 

obviamente, exclusivo do ensino de filosofia, mas é importante pontuar, já que esse 

é um fator essencial na constituição da subjetividade dos estudantes e citado pelos 

professores entrevistados.  

 Outros dois pontos que interferem no aprendizado do aluno são a nova 

realidade tecnológica que a sociedade vive e a ausência de uma cultura de leitura 

que, no caso da filosofia, interfere de modo decisivo. Quanto ao primeiro, muitos 

professores reclamam da atenção que é dada aos recursos tecnológicos como o 

celular, ao invés da fala do professor e às atividades que os estudantes devem 

realizar em suas residências. Já a segunda, a questão da falta de uma cultura de 

leitura que interfere diretamente nas aulas de filosofia, já que muitos professores, 

para fazer com que os alunos entrem em contato com o livro didático ou outro 

material, dedicam parte do seu tempo em sala para ler com os alunos. Não que a 

 
96 Esse argumento do pensamento crítico ser ensinado somente no ensino superior foi observado, 
pelo professor pesquisador, não sendo argumento extraído das entrevistas. Observamos esses 
episódios, principalmente, no período das eleições presidenciais de 2018. 



    94 

 

aula de filosofia não seja espaço para a leitura, mas por haver somente uma aula de 

filosofia na semana de 50 minutos, realidade que pode ser modificada com a nova 

lei do Ensino Médio97, dedicá-la a leitura acaba retirando o tempo de uma reflexão 

mais elaborada com os discentes. Como acima pontuamos, muitas dessas questões 

que atrapalham o desenvolvimento pedagógico do professor e, consequentemente, 

o aprendizado do aluno, não se restringem a disciplina de filosofia. Entretanto, para 

desenvolver a subjetividade do aluno no nível conceitual exigido da filosofia, essas 

questões interferem na sua realização. 

 Partindo dessa apresentação do contexto do ensino de filosofia, 

passemos a refletir sobre as considerações dos professores. Para sabermos se os 

docentes entrevistados comungavam com a nossa acerca da ideia de sujeito, 

iniciamos a entrevista perguntando se o ensino de filosofia era importante para o 

indivíduo, para a sociedade ou para os dois. Todos os professores responderam 

que, se o indivíduo for bem cuidado e estiver bem, a sociedade também estará bem, 

já que ela seria o reflexo maximizado dos anseios dos indivíduos. Alguns 

professores fizeram uma reflexão e justificaram sua resposta a partir da uma 

determinada compreensão de mundo, outros não. Isso nos impossibilitou identificar, 

sistematicamente, a ideia de todos os professores sobre o homem, a política e o 

mundo. Entretanto, a ideia de que o indivíduo deve ser cuidado para que ele esteja 

bem, e não necessariamente o todo, é também nossa compreensão de indivíduo, 

haja vista que o cuidado de si objetiva modificar a subjetividade dos sujeitos. Se 

estes cuidarem bem de si mesmo, poderão cuidar bem dos outros. 

 Questionando sobre a forma que deveria ser o ensino, e isso se refere 

ao uso dos conteúdos na sala de aula, os professores colocaram questões 

diferentes, se localizando em dois polos: aqueles que defendiam que os conteúdos 

deveriam ser a base do ensino, já que isso daria um suporte conceitual para o aluno 

compreender a realidade, e aquele que entendem a importância e necessidade do 

 
97 Segundo a nova lei do Ensino Médio, a base nacional curricular comum não poderá ser superior a 

1800 horas. Esse valor dividido pelos três anos do Ensino Médio totaliza 600 horas. Essas horas 
dividias por 200 dias letivos totaliza 3 horas diárias de aula. Resumindo, com a nova lei do Ensino 
Médio, o que cada escola tinha, em média 5 horas de aula diárias, passará a ser três. Para 
permanecer com todas as disciplinas que compõem o currículo das escolas, será necessário dividir 
15 horas semanais (3 vezes 5 dias da semana) por todas elas, ou retirar algumas. Esse cálculo 
preocupa, pois somente português e matemática são disciplinas obrigatórias em todo o Ensino Médio. 
Por outro lado, com a parte flexível se pode ter mais horas para uma aula de filosofia, se os alunos da 
escola tiverem interesse e se a secretaria de educação disponibilizar docentes para as áreas. 



    95 

 

trabalho com conteúdo nas aulas de filosofia, mas se desvinculada dos problemas 

da vida dos docentes, com a existência dos sujeitos, de nada adiantam seu ensino. 

Desta última compreensão de ensino de filosofia se orienta a presente pesquisa, já 

que entendemos que os problemas presentes na vida dos estudantes deve ser a 

base para a organização do ensino de filosofia na educação básica. Desse modo, 

quando observávamos que um professor ia na direção do que poderíamos chamar 

de ensino conteudista, passávamos a fazer mais questionamentos para entender 

melhor sua visão de mundo.  

 Essas questões foram aprofundadas, de forma indireta, quando 

questionamos se os professores deveriam cuidar dos alunos. A resposta dos 

professores que entendem ser o conteúdo a base para o ensino foi que o professor 

de filosofia não deveria cuidar, pois a ideia de cuidado se referia a atenção para com 

os alunos referentes a problemas psicológicos, de aprendizagem, de atenção e 

coisas do tipo98. Quer dizer, a compreensão de cuidado estava relacionada à 

psicologia, não um cuidado relacionado ao cultivo da subjetividade ética do aluno. 

Arriscamos a dizer que essa percepção de cuidado é, em outras palavras, um 

argumento de que oensino de filosofia deva se orientar pelo conteúdo.        

 Essas questões podem levar ao entendimento de que nós, ao tecer a 

crítica ao ensino de filosofia centrado no conteúdo – conteudismo -, não a vemos 

como possibilidade de ensino. Mesmo questionando a prática pedagógica centrada 

no conteúdo, entendendo que ela não comunga com nossa ideia de prática de 

ensino, já que somente o conteúdo não basta para que o ensino de filosofia seja 

eficaz, não negamos que um ensino centrado nos conteúdos seja uma forma 

possível de ensinar efetivamente filosofia, haja vista ser a forma mais comum de 

ensiná-la nas escolas brasileiras. Contudo, a vemos como uma possibilidade 

diferenciada, já que por se mostrar meio potente na mudança da subjetividade dos 

indivíduos, a partir da aplicação de práticas de si que possibilitam uma prova de 

verdade, se apresenta como uma saída eficaz para a formação de sujeitos éticos. 

 Quando questionamos sobre a importância do professor de filosofia, 

em suas aulas, para levar o discente a pensar o presente, as respostas foram 

 
98 Um dos professores entrevistados pontuou a questão do cuidado, como analisada por Foucault, 
referindo-se ao contexto filosófico da antiguidade como um período onde havia o fomento a 
constituição de uma vida ética e uma estética. Contudo, no decorrer na entrevista, argumentou em 
favor da questão do conteúdo, chegando a verbalizar de forma direta que era conteudista. 



    96 

 

diversas. Os professores, que aqui chamamos de “conteudistas”99, responderam que 

pensar o ensino de filosofia no Ensino Médio a partir do uma reflexão sobre a 

atualidade era uma questão que necessitava atenção especial. Um deles afirmou, 

por exemplo, que mesmo vendo a importância dessa reflexão e já ter realizado 

alguns exercícios nesse sentido, sua prática pedagógica partia, primordialmente, da 

lógica do conteúdo. Outro, com interessantes argumentos sobre a questão da 

contextualização e da interdisciplinaridade, comparou a reflexão sobre o presente 

com uma contextualização, afirmando que nem todo assunto é passível desse 

processo ou, se fosse, correria sérios riscos de perda conceitual.  

Mesmo concordando com os argumentos acerca da perda conceitual e da 

contextualização dos problemas pensados nas aulas de filosofia, entendemos que 

há uma diferença entre contextualizar e pensar o presente, pois a contextualização 

se refere ao ato de exemplificar um determinado assunto com situações da 

atualidade ou do cotidiano. Pensar o presente é diferente, pois exige outra forma de 

pensar que parte de problemas filosóficos da nossa existência e depois busca por 

conteúdos que ajude a explicá-los. Se a afirmação dos professores conteudistas 

fosse correta, o estudante só passaria a pensar o presente se conseguisse, depois 

do estudado dos assuntos filosóficos, deslocá-lo para sua realidade. Pensamos que 

esse processo é menos eficaz no objetivo de incitação dos discentes ao filosofar, já 

que ficaria aos cuidados da memória guardar esse saber que seria, depois, utilizado. 

A ideia de um ensino para o cuidado do si, de modo inverso, entende que a 

subjetividade do estudante dever ser exercitada para pensar seus problemas 

inicialmente e depois partir para a questão conceitual100. 

 Essa questão da reflexão do presente nas aulas de filosofia, no 

entanto, foi um momento em que os docentes não deram respostas concretas, 

especialmente os conteudistas, pois sempre que argumentava em favor do conteúdo 

também pontuavam a importância de pensar a atualidade. Um desses professores, 

por exemplo, mesmo dizendo que não parte do presente, parafraseia Marx quando 

 
99 Usaremos o termo conteudistas para melhor identificar os referidos professores, mas na prática, 
alguns deles, desenvolviam atividade e tinham falas que se afastavam dessa ideia de conteudismo. 
100 Nossa compreensão de ensino de filosofia se aproxima da construída por Gallo, que tem uma 
proposta metodológica para esse ensino com quatro etapas. 1. Sensibilização; 2. Problematização; 3. 
Investigação 4. Conceituação. 



    97 

 

diz que o homem deve iniciar a compreensão de si a partir do chão da história101. 

Diversa dessa concepção, outros professores falaram de forma clara e objetiva da 

importância de a filosofia pensar a existência e a vida dos estudantes, pontuando, 

por exemplo, que o ensino de filosofia poderia colaborar na resolução de conflitos 

pessoais, familiares, psicológicos e existenciais, já que parte de problemas 

imanentes a vida. Pode-se pensar que, ao apresentarmos esses dois principais 

pontos de vista dos docentes acerca do presente, afirmamos que os professores 

conteudistas não trabalham ou entendiam a importância do presente, o que de 

pronto negamos. Contudo, ressaltamos que o foco é diferente, acarretando 

consequências diretas na prática pedagógica e nos resultados de aprendizagem dos 

estudantes. 

 Ampliando a compreensão do que aqui chamamos de professores 

conteudistas, entendemos que seu modo de ensinar filosofia no ensino médio está 

diretamente relacionado com a prática de ensino ministrada na universidade, como 

diz Sílvio Gallo (2012), referindo-se a busca de modelos de ensino de filosofia pelos 

professores de filosofia:  

 
O modelo de formação do professor de filosofia que temos implementado 
tem levado, em larga escala, a que ele seja um “reprodutor do mesmo”. 
Com isso quero dizer a tendência do professor de filosofia recém-formado, 
ao ver-se numa sala de aula diante de um grupo de alunos, sozinho na 
tarefa de agir como professor, é reproduzir as experiências que ele mesmo, 
na condição de estudante, vivenciou em sala de aula. (p. 130-131). 
 

Ora, dos professores que afirmamos ser conteudistas, todos já exercem a 

profissão a no mínimo quatro anos, e não estão no contexto pós-saída da 

Universidade, não estando, necessariamente, neste contexto colocado por Gallo. 

Surgem, então, outras questões que complementam e reorganizam essa tese acima 

citada, que o próprio autor considera. 

 
Em geral, o professor de filosofia busca modelos para balizar sua ação. 
Modelos positivos, que ele tende a imitar, dos bons professores que teve e 
que lhe proporcionaram um aprendizado significativo. Mas também de 
modelos negativos, que ele tende a não imitar, de professores que ele 
julgou bons, cuja experiência não contribuiu significativamente com o 
aprendizado. E nesse movimento de rechaço do ruim e imitação do bom, o 
professor de filosofia constrói sua prática, sua própria imagem de professor 
de filosofia, seu próprio personagem. (GALLO, 2012, p.131). 

 
101 Entrevista 2, p. 182. 



    98 

 

 

Podemos dizer, desse modo, que cada professor passa por experiências 

e convive com exemplos positivos e negativos de ensino. Nas entrevistas, os 

docentes citaram outras experiências que motivaram a criação de práticas diferentes 

de ensino. Um cita o professor que teve em um projeto social que, por sua forma 

diferente de ensinar, ao que ele chamou de show men102, o estimulou a criar práticas 

que cativam os alunos e criam um clima agradável de aula: usa uma forma de falar 

próximo a dos alunos, coloca a frase “lágrimas de alunos” na sua garrafa de água 

para criar uma empatia, sobe no birô em momentos diversos da aula. Tudo isso, 

segundo ele, foi inspirado por professores que não estavam na Universidade. A 

empatia, segundo o docente, é criada por uma personalidade cativante que não é 

estimulada pelos professores universitários vale ressaltar que essa consideração é 

um dos professores que chamamos de conteudistas. 

 Como o caso do professor acima há os outros. Uma das professoras, 

que também é terapeuta holística, usa de suas práticas clínicas, que não são 

ensinadas na Universidade, para olhar e criar exercícios com seus alunos, como a 

meditação. Um dos professores teve como exemplos suas vivências religiosas, 

aonde percebeu a importância da meditação nas aulas de filosofia. Outro professor 

vê, no teatro, exemplo outros para ministrar aulas de filosofia. Uma professora não 

quer seguir o modelo de aula hermético que vivenciou na Universidade. Vamos 

confirmando, desse modo, o movimento de subjetivação do docente que cita Gallo. 

Entretanto, cabe à Universidade rever suas práticas e formas de ensinar, no intuito 

de se tornar um bom modelo de ensino e possibilitar novas formas de ensinar 

filosofia.  

 Esse movimento a que passa o professor de filosofia é, também, 

articulado e fomentado pelo processo de amadurecimento dos próprios docente, o 

que foi citado nas entrevistas103. A formação do professor teria, nesse ponto, uma 

dificuldade, já que muitos temas questões podem estar relacionadas a questões 

subjetivas de cada professor do Ensino Médio entrevistado. Nesse sentido, 

pensamos que essa tese pode ter sua validade, pois cada professor tem sua 

maneira de ser  e compreender o mundo, mas cabe a Universidade reflexão, assim 

 
102 Entrevista 3, p. 197. 
103 Entrevista 3, p. 203. 



    99 

 

como debater, sobre essas questões que parecem secundárias, já que não estariam 

relacionadas ao conteúdo, mas são importantes no processo de constituição da 

subjetividade de um professor do Ensino Médio. 

 Ainda nesse ponto, a questão da maturidade foi muita citada pelos 

professores entrevistados para compreender o contexto dos estudantes. Em 

decorrência dela, própria da adolescência, muitos estudantes não estariam atentos e 

dispostos a aprender filosofia, e isso aumentaria o grau de esforço dos docentes 

para fazer com que eles aprendam. Seria necessário, desse modo, criar estratégias 

outras, como a de uma personalidade cativante do professor, para que os 

estudantes dessem atenção as aulas. Desse modo, quanto maior o nível de 

maturidade, menor seria o esforço do professor para desenvolver essa 

personalidade cativante, o que seria visto nos professores universitários, já que 

aqueles que adentram no Ensino Superior são, em tese, maduros104. 

 Pensamos, ainda, que esse argumento em torno da personalidade 

cativante do professor está, direta e indiretamente, no discurso dos outros 

professores entrevistados. Ele dá entender que o ensino, de um modo geral, deve 

ter como estratégia o uso do prazer. Mas observando com atenção as práticas de si 

e alguns exemplos dados pelos próprios professores, pensamos que o processo de 

compreensão filosófica pode gerar, no discente, como parte do processo de 

aprendizagem, um desconforto, uma angústia, uma dor. Gallo, citando Deleuze 

(2012, p. 64), fala da ideia de caos que o processo filosófico proporciona, já que a 

criação de algo novo, geralmente, se dá após a imersão em um conflito, 

impossibilitando ideia afirmação, a nosso entender, da ideia que o prazer deva estar 

em todos os momentos da aprendizagem. Desse modo, concordamos que o prazer 

é elemento necessário no processo de ensino, mas momento outros, que estariam 

mais próximos de uma dor, também são importantes no aprendizado do estudante, 

especialmente da filosofia. 

 O juízo de que os estudantes do Ensino Médio precisam amadurecer, e 

que o prazer e a dor são elementos importantes, deve ser considerado na estratégia 

de ensino de todo professor de filosofia. Junto a isso, essa ideia de discente está em 

sintonia com a ideia de stultitia apresentada por Foucault, para identificar aquele que 

 
104 Entrevista 3, p. 198. 



    100 

 

ainda não sabe cuidar de si. O professor que, na sua entrevista, explicitou com 

argumento coerentes a tese da relação entre ensino e prazer, entende que quanto 

mais maduro o aluno se torna, menos interferência do mundo exterior ele sofrerá. 

Ora, essa é justamente a imagem do stultitio que apresentamos no capítulo anterior. 

Contudo, a forma como impulsionar a saída desses estudantes dessa situação de 

stultitia ou não amadurecimento, a nosso entender, deve ter as práticas de si como 

um instrumento singular. Paralelo a essas práticas, compreendemos ser necessário, 

assim como percebe Foucault nos mestres do cuidado da antiguidade greco-

romana, o fomento de uma relação outra entre professor e aluno, que chamaremos, 

como ele, de amizade105. 

 Uma pergunta feita a todos os entrevistados foi, justamente, se a 

relação de amizade entre professor e aluno potencializaria o aprendizado do ensino 

de filosofia. Inicialmente, essa divisão, apresentada por nós, entre os professores 

conteudistas e os outros mais ligados a questão da existência, se mostrava presente 

nas respostas sobre a amizade, onde estes últimos, mesmo pontuando que deva 

existir limites e regras nesta relação de relação de amizade, colocavam de imediato 

a potência que uma relação dessas pode ter no aprendizado de filosofia na 

educação básica. Entretanto, todos os professores afirmaram, mesmo com reservas, 

que uma relação de proximidade, de afetividade, entre aluno e professor, 

potencializa esse ensino. Ainda sobre essa questão da amizade apresentaremos, no 

decorrer do capítulo, alguns exemplos do como ela possibilita um ensino de filosofia 

diferente, mais próximo de um cuidado de si e dos outros. 

  Neste tópico, procuramos apresentar questões gerais sobre os 

professores e os estudantes de filosofia da educação básica, especialmente os do 

Ensino Médio. Expondo questões diversas e o ponto de vista dos professores 

entrevistados, tentamos dar um panorama do ensino de filosofia e colocar 

 
105 Um problema que permeia a presente a pesquisa é a comparação de duas maneiras de ensinar 

presentes em dois períodos históricos diferentes: a antiguidade e “contemporaneidade”. Neste 
contexto, a questão a amizade no mundo antigo possibilitava, junto ao processo de formação, uma 
relação amorosa entre mestre e discípulo. No presente, essa relação não é institucionalmente aceita. 
Desse modo, a experiência do uso dos prazeres, no sentido que Foucault pontua em Sócrates, deve 
encontrar novos fluxos, que não estejam permeadas por uma relação amorosa, como a da 
antiguidade, mas que não deixe de considerar a existência da sexualidade, do corpo, dos desejos e 
dos prazeres dos educandos. Um ensino que não olha essas questões está fadado ao fracasso, já 
que outros mecanismos de realização de “prazer”, permeados por relações de poder, como as 
próprias redes sociais, estão no dia a dia dos estudantes. 



    101 

 

considerações acerca do que entendemos ser e como deve se realizar o seu ensino. 

Contudo, não buscamos mostrar que uma determinada forma de ensino, como a que 

chamamos de conteudista, seja pior ou melhor, mas que a direcionada para o 

cuidado de si, que parte dos problemas imanente a vida dos sujeitos e tem nas 

práticas de si seu modo de se realizar, possibilitaria uma abordagem outra do ensino 

de filosofia, atendendo a demandas educacionais contemporâneas e éticas. Como 

no capítulo anterior, as considerações sobre os estudantes foram menores em 

relação as que abordavam os docentes, o que decorre de uma escolha de pesquisa 

que tem na figura do professor, objeto principal de análise. A partir dessas imagens 

que apresentamos sobre os professores de filosofia e seus estudantes do Ensino 

Médio, passaremos a apresentar, nos tópicos seguintes, considerações sobre a 

práticas de si relacionadas a escrita e a fala. 

 

4.2 A fala nas aulas de filosofia: parresia e jogos de verdade 

 

Ao realizarmos a observação dos professores de filosofia antes das 

entrevistas, buscávamos compreender como se davam suas práticas pedagógicas, 

especialmente aquelas que poderiam ser aproximar da ideia de prática de si. 

Percebemos, então, que a fala e a escrita eram dois dos principais instrumentos de 

trabalho utilizados pelos professores e que, para o desenvolvimento da presente 

pesquisa, poderiam ser pontos de análise e possiblidade de deslocamento do 

cuidado de si para o ensino de filosofia no Ensino Médio. Por esse motivo, no 

segundo capítulo, apresentamos as ideias de parresia e de escrita de si no contexto 

greco-romano, como problematizadas por Michel Foucault em seus últimos estudos.  

 Das questões que levantamos em torno do tema da fala do professor 

de filosofia no Ensino Médio, a primeira afirma que nem todas as falas dos 

professores de filosofias filosofia são falas próximas a que Foucault chamou de 

parresia, a fala franca que modifica a subjetividade do discípulo, maa leva riscos a 

ele. A grande maioria delas se aproxima mais do que Foucault chamou de verdade 

do técnico ou mesmo do sábio, do que a fala de um parresiasta. Entretanto, o 

contexto é diferente, já que se exige, como função dos professores de filosofia na 

atualidade, uma série de questões como o desenvolvimento de competências e 



    102 

 

habilidade e formações para a realização de avaliações externas, como o ENEM e 

os vestibulares, se transmita técnicas aos discentes. Soma-se a isso uma prática de 

ensino que tenha no conteúdo o ponto de partida para a organização das aulas e 

fomenta, como já nos referimos, o ensino de filosofia que não modificar a 

subjetividade do aluno no sentido de um cuidado de si, já não aplica exercícios de si 

que possibilitem uma prova de verdade. 

 Entretanto, mesmo na lógica conteudista de ensino, o professor de 

filosofia corre riscos pelo simples fato de ensinar esse saber, argumento citado por 

todos os professores entrevistados. Ora, o fato de falar de política, de ética, de 

religião, de sexualidade, de belo e de tantos outros temas filosóficos, leva o 

professor, pela própria radicalidade do pensamento filosófico, a correr riscos, 

questão que retomaremos mais à frente. Vale ressaltar, contudo, a visão estratégica 

visualizada da ideia de jogos de verdade, que já citamos algumas vezes, que o 

professor de filosofia deve ter ao planejar suas aulas e antecipar possíveis 

questionamentos e situações que possam surgir na sala de aula e levar risco a ele. 

 A fala do professor de filosofia, para além da sala de aula, tem uma 

importância essencial para a própria instituição escolar. A habilidade de questionar, 

de visualizar estratégias de poder, de ter conhecimento basilares sobre questões 

diversas, especialmente aquelas referentes a filosofia da educação, a capacidade de 

criar argumentos, são características, por exemplo, que em momentos diversos, 

como a semana pedagógica, conselho de classe, conselho escolar ou reunião de 

pais, podem levar uma reflexão mais crítica e aprofundada de práticas e princípios 

gerais que determinem os caminhos que a escola irá tomar. Desse modo, a fala do 

professor de filosofia é útil não só para o aluno na sala de aula, mas para toda a 

comunidade escolar, mesmo correndo riscos. 

 A partir dessas considerações iniciais sobre a fala dos professores de 

filosofia, segue algumas reflexões sobre as práticas realizadas pelos docentes 

entrevistados, na qual buscamos deslocar sua compreensão para o contexto do 

cuidado de si. Para isso, apresentaremos inicialmente os exemplos que podem ser 

tomados no início de uma aula, seguido dos exemplos durante a aula. Por fim, serão 

exibidos exemplos que ocorrem para além da sala aula e que são possibilidades de 

práticas pedagógicas para um ensino de filosofia do cuidado.     



    103 

 

 O uso de dinâmicas se apresentou como uma boa forma de preparar 

os alunos para o encontro com o discurso de verdade da filosofia. Pode-se afirmar 

que, depois de uma dinâmica, o professor nada mais faz que o de sempre, dar uma 

aula de forma expositiva. Mas é diferente quando a aula se inicia com uma atividade 

que sensibiliza e prepara o discente para receber um determinado discurso de 

verdade, do que o proferir sem uma preparação, já que essa última confia à 

memória do discente grande parte de seu sucesso, e sabemos que, muitas vezes, o 

que é dito em uma aula, e não passa por um processo de subjetivação, acaba sendo 

rapidamente esquecido pelo discente. Poder-se-ia, também, dizer que a obrigação 

de aprender os conteúdos é do estudante, esforçando-se para compreender o que é 

dito pelo seu professor de filosofia, mas cabe aos professores procurar estratégias 

para que a prática desenvolvida pelo ele seja aproveitada o máximo pelo discente, e 

grande parte desse processo é de responsabilidade do professor. 

 Um dos docentes, por exemplo, inicia sua aula com uma música e 

sensibiliza os discentes a receberem a sua fala106. Outro canta um rap, feito por ele 

mesmo, e usa a literatura e a ludicidade para imergir o aluno dentro da sua aula: 

usando trechos do livro O mundo de Sofia, de Jostein Gaarder (2012), vai colocando 

os problemas da existência humana. Junto a isso, faz a dinâmica do baú, dizendo 

que ao estudar filosofia os estudantes encontrarão um tesouro. Quando abrem o baú 

eles veem um espelho que refleti a própria imagem, e o tesouro que a filosofia 

proporciona é conhecer a si mesmo. Este professor, ainda utilizando o livro de 

Gaarder, cita um exemplo em que Sofia, buscando silêncio para pensar, sobre no 

telhado de sua casa. Comentando que nas nossas casas sempre há muito barulho, 

o professor leva seus alunos a sentirem que a sala de aula pode ser o telhado de 

Sofia, onde eles podem encontrar o silêncio necessário para pensar, e começa 

aplicar a meditação. O professor, que também é ator, utiliza a ludicidade e a 

literatura para criar um ambiente propício para pensar, escrever e falar de si mesmo, 

justamente o que ocorre na continuação da sua aula, quando solicita que os alunos 

respondam a pergunta “quem é você”, que estava na carta recebida por Sofia107. 

 Com outras dinâmicas, não especificadas, a professora que é 

terapeuta holística desenvolve a meditação com os estudantes e os prepara para 

 
106 Entrevista 3, p. 230. 
107 Entrevista 5, p. 231-232.  



    104 

 

ouvir a aula de filosofia. Ela cita, dando exemplos, que o uso da meditação na aula é 

possível pois, além de sempre realizar com seus alunos em sala de aula, aplicou 

com os pais em um dia de reunião geral, na qual os responsáveis pelos alunos 

perceberam que sua atenção e tranquilidade aumentaram depois do 

procedimento108. É perceptível que essas dinâmicas e as práticas da meditação 

preparam o aluno para o recebimento de um discurso de verdade que é, em muitos 

momentos, extremamente abstrato e conceitual. Outra possibilidade é abertura dos 

estudantes para pensar questões existências e filosóficas que nunca tinham parado 

para observar.  

 Pontuamos que os professores precisam ter, de forma bem planejada, 

uma ideia estratégica daquilo que está desenvolvendo junto aos alunos. Por 

exemplo, a meditação não pode ser, somente, um exercício que acalme os alunos. 

Ela deve estar dentro de um jogo estratégico de verdade que busque o 

desenvolvimento conceitual do aluno, problematizando a sua própria vida. Além 

disso, a meditação se mostra como uma prática que, além da necessidade de algo 

paralelo que crie uma empatia, podendo ser, como observamos, a própria forma de 

tratamento que os estudantes recebem dos professores, precisa ser aplicada a 

longo prazo, exigindo paciência por parte do professor. Um dos docentes, por 

exemplo, cita que ao tentar exercitar a meditação com seus alunos, que ele sempre 

aplica a si mesmo, desistiu em decorrência da falta de atenção e brincadeira dos 

alunos109. Desse modo, seja a música, seja as diversas formas de arte ou a 

meditação, é necessário um planejamento estratégico, criatividade e paciência por 

parte do docente. 

 Durante a aula de filosofia as possibilidades do uso da fala são 

diversas e quase todos os professores, a nosso entender, já desenvolvem essa 

forma de aplicar o discurso de verdade, mesmo que sem planejamento, nas suas 

aulas de filosofia. Neste momento, é possível que o professor de filosofia possa, de 

modo mais direto, proferir um discurso próximo ao parresiástico e que tenha efeitos 

reais na transformação da subjetividade do discente no sentido positivo, visando a 

constituição e uma subjetividade ética. Uma das professoras entrevistadas cita, por 

exemplo, o uso da disciplina de lógica para mostrar como nossas ações podem ser 

 
108 Entrevista 1, p. 158. 
109 Entrevista 2, p. 173. 



    105 

 

contraditórias. Trabalhando a questão das falácias, por exemplo, segundo 

Aristóteles, podemos utilizar exemplos de alunos da sala que tenham 

comportamentos ou pensamentos que não condizem com uma determinada ideia do 

que seja o correto. Outro exemplo, citado pela mesma professora, foi a utilização da 

aula de filosofia em torno do conceito de belo para pensar os problemas raciais e de 

bullying, muito presentes em todas as escolas brasileiras. Citando o exemplo de 

uma estudante que não soltava os cabelos porque suas outras colegas de sala 

disseram que eles eram feios, a professora começou a trabalhar o tema da beleza e 

problematizou com o assunto com toda a sala de aula. Segundo a docente, a aluna 

passou a soltar os cabelos e passou a se perceber de um modo diferente110. 

 Mas a fala do professor, neste caso, pode levar risco direto a ele. É 

importante, neste momento, atentar-se a questão estratégica do jogo de verdade. 

Por exemplo, se a questão de gênero é um tema latente dentro de uma turma, em 

que há diversos alunos com comportamentos que poderiam ser chamados de 

homofóbicos. A problematização do termo gênero poderia ser uma primeira 

possibilidade, pois é uma questão que não se limita a população LGBT. Através de 

dados, reportagens, relatos, leis, casos de violência e outros, se pode incialmente 

preparar o estudante para entrar nas questões. Outra forma é utilizar recursos 

pedagógicos que estejam devidamente referenciados, como o próprio livro didático. 

Por exemplo, se o professor está receoso de exibir algum filme, curta ou usar 

alguma obra de arte, procure livros que usem ou indiquem esses recursos, 

especialmente os livros aprovados pelo Plano Nacional do Livro Didático (PNLD). 

Desse modo, o docente pode, antes mesmo da aula, situar e orientar os estudantes.  

 Uma fala dos professores de filosofia mais próxima a ideia de parresia 

poderia se dar em espaços e momentos extra sala de aula, pois, além do docente 

criar novas formas de realizar a aula, ele pode estabelecer uma relação diferenciada 

com seus alunos, o que chamamos no tópico anterior de amizade, que 

potencializará proferir uma fala franca que modifique a subjetividade dos estudantes. 

Um primeiro exemplo foi o clube de leitura111, no qual, uma das professoras 

entrevistadas, procura suprir a falta de tempo para filosofar na sala de aula. Através 

da leitura de uma obra literária escolhida pelos próprios discentes, que mostra a 

 
110 Entrevista 4, p. 219. 
111 Entrevista 4, p. 222-231. 



    106 

 

relação deles com o tema da obra, procura-se problematizar conceitos filosóficos 

que estejam dentro da obra, como o conceito de justiça. Outro exemplo, realizado 

pela mesma professora, é um torneio de debates sobre temas filosóficos112, onde os 

alunos discutem sobre temas pré-estabelecidos. Nestes debates são estimuladas a 

capacidade de argumentar dos estudantes e a sua capacidade de lidar com o 

diferente, já que eles entram em um embate de ideias. Ora, pode-se afirmar que 

uma atividade como essa pode estimular no aluno algo contrário ao que a filosofia 

busca, como uma competitividade, como pontuado por um dos professores 

entrevistados, no qual uma aluna tinha afirmado que seu antigo professor de filosofia 

debatia para derrubar os alunos com a teoria dele113.  Entretanto, isso depende do 

planejamento realizado, dos objetivos e da maturidade do professor, onde um 

debate sobre o conceito de justiça, por exemplo, pode ser o ponto central para a 

compreensão da ideia na vida dos discentes.  

 Outro espaço interessante para o professor de filosofia é a criação de 

cine debate, espaço onde se pode juntar entretenimento, arte e filosofia. Do mesmo 

modo que as outras atividades, esses vídeos podem estar dentro de uma lógica 

estratégica que problematize questões importantes para a realidade dos estudantes, 

da escola e da sociedade. 

 Ora, todas essas sugestões que extraímos das falas dos professores 

entrevistados são alguns exemplos do que os professores de filosofia podem fazer 

dentro e fora da sala de aula com sua fala. Todas as situações, acima descritas, 

podem ser colocadas como uma prova de verdade. Vejamos o caso da meditação e 

da ludicidade. Se, posteriormente a esse momento, o professor desenvolve uma 

atividade de escrita, buscando que o aluno escreva atenciosamente sobre si, esse 

exercício tem grande possibilidade de não somente ficar na memória do estudante, 

mas se tornar um princípio de verdade aceito, ou não, por ele mesmo. Do mesmo 

modo os exemplos durante a aula, como a questão da lógica e da estética. Quando 

se passa para as atividades extra sala de aula as possiblidades aumentam, pois a 

vontade dos alunos participantes é maior, e a relação que pode se estabelecer entre 

professor e estudante pode ser uma potencializadora desse processo de 

subjetivação ocasionado por uma prática de si que se efetive por uma prova de 

 
112 Entrevista 4, p. 211.  
113 Entrevista 5, p. 246.  



    107 

 

verdade. Muitas das questões que complementam as práticas que usam a fala serão 

pontuadas no tópico seguinte sobre a escrita. 

Essas práticas de ensino de filosofia, bem como todos os temas 

filosóficos, levam, como já citamos anteriormente, riscos aos docentes. Esse risco 

pode ser compreendido, no sentido direto ao de parresia, principalmente quando a 

fala dos professores buscam uma compreensão ampla e rigorosa dos problemas 

filosóficos. Vários professores citam essa questão. Um, por exemplo, pontua que 

sua prática de ensino se modificou em um período de quatro anos, pois hoje, com o 

mesmo livro e questões trabalhadas, está difícil falar de alguns temas como o da 

sexualidade114. Nesse contexto, é importante o docente perceber e se precaver de 

eventuais problemas, pois sabemos que, no atual contexto político em que se 

procura criminalizar professores, há estudante que colocam questões no intuito de 

buscar provas para prejudicar o professor de filosofia. Isso gera um medo e a 

mudança de práticas que, anteriormente, eram comuns na docência, como deixar 

alunos gravar aulas para depois ouvir115.  

 Esse risco se amplia quando pensamos em um contexto mais amplo, 

como a escola, o governo e a sociedade. Uma das professoras pontua que a 

questão da violência, por exemplo, é um tema delicado de se falar na sala de aula. 

Em um contexto, como o do estado do Ceará, onde facções criminosas cooptam 

adolescentes das periferias para venda de drogas, e a escola é um desses espaços, 

não só de venda, mas de convívio desses jovens, falar de questões como a violência 

urbana se tornou um risco. 

 É importante ressaltar, contudo, que a fala do discente também leva 

riscos a ele, em diversos sentidos. Se o estudante fala francamente um problema da 

sala de aula, mas ele não tem a credibilidade de um aluno reconhecidamente “bom”, 

está passível de sofrer os efeitos de poder próprios das instituições disciplinares, 

pois os professores devem usar seu poder para fomentar a constituição de uma 

subjetividade autônoma, mas podem, também, usá-lo para penalizar, justa ou injusta 

o discente com o objetivo de o docilizar. Além disso, a fala do estudante pode correr 

risco frente aos próprios estudantes, quando ele profere uma fala, que não 

necessariamente precisa ser ético, como um discurso machista, e a turma se revolta 

 
114 Entrevista 3, p. 202. 
115 Entrevista 5, p. 239-340. 



    108 

 

contra ele. Esse são momentos que o professor de filosofia pode utilizar para proferir 

uma fala franca no intuito de cuidar de todos os alunos, e não somente de alguns. 

 Ainda sobre a fala franca dos alunos, elas podem modificar a 

subjetividade dos professores. Dos casos citados nas entrevistas, há um, em 

especial, que o professor modificou sua forma de dar aula, pois se considerava 

imaturo e acabava tendo comportamento desrespeitosos em suas aulas. Ele cita, no 

exemplo, que ao dar aulas sobre filosofia medieval, na qual a filosofia era 

compreendida como auxiliar da fé, escrevia Deus com letra minúscula por ter um 

preconceito para com a filosofia produzida neste tempo. Uma de suas alunas, após 

a aula, chegou e mostrou seu desconforto diante da situação. O professor comenta 

como aquela fala franca o fez mudar, amadurecer e melhorar como professor116.       

 Nesta altura de nossa exposição, podemos perceber como a fala do 

docente, planejada para possibilitar um jogo de verdade, pode estimular a 

constituição de uma subjetividade livre. Contudo, sabe-se que isso nem sempre 

ocorre, e os professores citam algumas questões que inviabilizam um ensino de 

filosofia para o cuidado. O uso de uma linguagem hermética117, que muitas vezes 

reproduzem o modo de filosofar na Universidade, é um ponto que dificulta um ensino 

de filosofia diferenciado. Todos os professores de filosofia citaram essa questão de 

forma direta ou indireta, quando colocaram que o professor deve procurar uma 

forma mais adequada de levar o conteúdo ou apresentar os problemas filosóficos 

para os alunos. É importante frisar que ser conteudista, com alguns se nomearam, é 

diferente de ser hermético, pois se o professor prioriza o conteúdo como ponto 

central a organização de suas aulas, não significa que ele usará palavras, termos ou 

uma linguagem de difícil compreensão do aluno, que é o que caracteriza o 

hermetismo. Outra professora, que está cursando uma nova graduação, cita como a 

forma de ensinar de uma professores fez com ela passasse a “amar” um conteúdo 

que ela “odiava”118. É necessário, então, o professor se preocupar se está fazendo 

mau uso da sua fala, ou não. 

 É importante, então, que os professores de filosofia observem todos 

esses momentos e possibilidades do uso da fala dentro e fora da sala de aula. 

 
116 Entrevista 3, p. 202. 
117 Entrevista 4, p. 213-214. 
118 Entrevista 1, p. 152-153.  



    109 

 

Algumas considerações finais giram em torno de estratégias para lidar com 

situações aonde a fala do professor pode correr riscos, mas é necessário de 

posicionar. Primeira sugestão é, em um possível momento de conflito desnecessário 

e descontextualizado, que possa ter efeitos negativos na prática do professor de 

filosofia, seguir a ética aristotélica que afirma a virtude ser a justa medida entre os 

extremos119. Desse modo, ao perceber que que uma questão pode causar polêmica 

coloque sempre, no mínimo, dois pontos de vista120, pois você recorre a princípio de 

racionalidade que é socialmente aceito. Você não só se posicionou, mas colocou as 

diversas ideias e refletiu sobre elas. É importante não esquecer que o pensamento 

filosófico se caracteriza por uma crítica, e os assuntos que geralmente levam riscos 

aos professores, como a política, a ética e a sexualidade, têm posições filosóficas 

diversas, o que ajuda a resolver esse tipo de situação. Apresentando as posições, o 

professor pode se posicionar em um ambiente em que pode caminhar, já que deu 

margem ao colocar diversas interpretações do assunto.  

Outra possibilidade é levar uma situação particular para o universal, 

pontuando que esse é procedimento filosófico chamado indução. A questão da 

pobreza, por exemplo, que foi objeto de várias discussões políticas, aonde um 

partido supostamente defende os pobres e outro defende os ricos. Por trás dessas 

falas sempre há um discurso de verdade, que, geralmente, veem uma naturalidade 

no processo de pobreza ou que ela só ocorre para alguns que tomam ações 

determinadas. Se o professor pega exemplos particulares e os leva para o geral, 

como fazem as ciências da natureza, argumentará com os estudantes de forma 

filosófica, evitará um conflito e conseguirá, possivelmente, criar uma empatia pelo 

fato de dar atenção ao que ele fala, podendo colocar suas ideias. O procedimento 

inverso também é importante, pontuando existência das singularidades.  Entretanto, 

é importante o professor sempre pautar, em todos os momentos de sua prática 

pedagógica, pela ética, pois a sala de aula de filosofia deve ser espaço de fomento 

do pensamento autônomo e crítico, no qual o exemplo do professor é importante 

elemento para um cuidado do outro, já que o discente, possivelmente, verá no seu 

exemplo um modelo a se seguir. 

 
119 Entrevista 2, p. 179-180. 
120 Entrevista 3, p. 201-203.  



    110 

 

 Buscamos, com as questões citadas sobre a fala dos professores e dos 

estudantes de filosofia no ensino médio, possibilitar uma reflexão em torno da sua 

importância como prática de si dentro um jogo de verdade que fomente a 

constituição e uma subjetividade livre e autônoma. No tópico seguinte analisaremos 

outras práticas de si, relacionadas, contudo, ao exercício da escrita. Para isso, 

faremos uma breve reflexão sobre e escrita, e seguiremos o caminho tomado para o 

desenvolvimento do presente tópico. Será observado, também, que retomaremos 

exemplo já citados, pois a prática da escrita, em muitos casos, vem seguida da fala 

dos professores em sala de aula. 

  

4.3. A escrita filosófica e as práticas de si no ensino médio 

 

Buscamos, no tópico anterior, apresentar ideias gerais sobre a fala nas 

aulas de filosofia, bem como sua proximidade com o conceito de parresia em Michel 

Foucault. Quanto a escrita, seguiremos a mesma lógica, partindo das ideias 

apresentadas no segundo capítulo e as deslocando para pensar as aulas de filosofia 

hoje. Pontuamos que, ao realizarmos esse deslocamento conceitual da ideia de 

escrita de si, não buscamos práticas idênticas as aplicadas pelos mestre do cuidado 

na antiguidade greco-romana, mas aquelas que possibilitem uma prova de verdade, 

como aplicada por esses mestres, que façam os estudantes internalizarem um 

discurso de verdade que tenham efeitos na constituição de sua subjetividade e os 

levem a um domínio de si por si mesmo.  

A escrita é uma das práticas mais utilizadas pelos professores com seus 

estudantes, já que através dela se dá, na maioria das vezes, a forma de exercitar um 

conteúdo apreendido e o instrumento para avaliar se o discente compreendeu ou 

não o que fora ensinado. Referente aos docentes de filosofia, que também a utiliza, 

há especificidades que colocam a escrita filosófica em um outro patamar, tanto 

negativo como positivo. Entretanto, antes de expor essas questões, apresentaremos 

os resultados obtidos acerca da escrita nas aulas de filosofia do Ensino Médio e as 

sugestões de práticas de si que identificamos nas entrevistas realizadas com os 

professores de filosofia. 

Todos os professores entrevistados desenvolvem atividades com a 

escrita, mas, quando questionados sobre sua importância nas aulas de filosofia, 



    111 

 

todos argumentaram que tinham dificuldade em decorrência da deficiência na escrita 

dos estudantes, ocasionadas por uma inabilidade e a ausência de uma cultura da 

leitura. Essa tese levantada pelos docentes tem consequências diretas nas aulas de 

filosofia, por uma série de questões. Para suprir a falta de leitura dos alunos, 

observada na falta de argumentos e na ausência da resolução das atividades 

passadas para casa, muitos professores acabam lendo os livros didático com os 

discentes na sala de aula. Outra razão para a leitura na sala de aula seria a 

dificuldade que os alunos têm em compreender a linguagem filosófica, mesmo dos 

livros didáticos fornecidos no PNLD121. Se o professor de filosofia só tem, na maioria 

dos casos, uma aula por semana para trabalhar os problemas e conteúdos 

planejados por ele, a leitura de texto para suprir uma falta, pois não aprendeu na 

idade certa ou não foi estimulado a exercitá-la, retira um tempo de trabalho da aula 

de filosofia que poderia ser utilizada com outras atividades. Isso não significa que a 

leitura não fomente o aprendizado do aluno, obviamente, mas a ensino de qualquer 

disciplina, especialmente a filosofia, que trabalha com um nível de abstração 

diferenciado, como já pontuamos, deve ser realizado com atividades diversas, com 

exposição dos problemas e conteúdo que possa resolvê-los, mesmo a leitura sendo 

essencial. 

Mesmo com a consideração sobre o uso do tempo da aula de filosofia 

com atividades que deveriam ser desenvolvidas sistematicamente em outras 

disciplinas, como português, é importante que na aula de filosofia o estudante tenha 

momentos de contato com textos filosóficos, mas deve se dar dentro de um 

planejamento que vise um aprendizado pensando estrategicamente pelo professor. 

Entretanto, mesmo não tendo delimitado como objetivo desta pesquisa um estudo 

sobre a leitura nas aulas de filosofia, ela está relacionada com o tema da escrita. 

Nos questionamos, diante disso, sobre algumas considerações dos professores 

entrevistados. Por exemplo, alguns argumentaram que a falta de leitura dificulta na 

aprendizagem de filosofia, e nos perguntamos se essa sequência lógica é a única 

forma possível de fazer o estudante aprender; será que a falta de leitura não se 

relaciona, também, com a falta de estimulo vindo do docente de uma determinada 

disciplina; será que a escolha de determinado texto, mesmo de uma aluno que não 

 
121 Entrevista 1, p. 136-138. 



    112 

 

saiba ler com fluência no primeiro ano do ensino médio, não pode ser a causa do 

estudante não querer ler? Essas perguntas, que não serão objetos de análise nesta 

pesquisa, não visam isentar os discentes da responsabilidade da leitura, pois muitos 

efetivamente, por preguiça ou motivo outro, não veem importância neste exercício. 

Contudo, é importante questionar se a culpabilização da ausência da leitura deve ser 

unicamente dos estudantes. 

Antes de passarmos para a apresentação das possiblidades da escrita da 

escrita como prática de si nas aulas de filosofia, ressaltamos a importância de seu 

planejamento e desenvolvimento estarem dentro uma lógica estratégica que fomente 

a constituição de uma subjetividade autônoma no estudante. Para isso, a questão, 

algumas vezes citadas, da prova de verdade é necessária, na medida em que ela 

inclui o discente dentro do processo de constituição de uma verdade. 

Iniciemos com o já citado clube de leitura, em que os discentes e a 

professora realizam a leitura filosófica de obras literárias para pensar conceitos 

filosóficos no intuito de suprir a ausência de leitura que uma hora de aula não 

permite, e criar modos outros de pensar filosoficamente. A professora, no início do 

que ela chama de temporada, entrega a cada um dos participantes do clube um 

caderno para que anotem as palavras que, na leitura do texto, não conheçam ou não 

saibam o significado. Essa atividade se relaciona com outra, não obrigatória, que é a 

escrita de um diário, solicitada por ela para que os estudantes escrevam 

diariamente. Entretanto, neste diário deveria ter as palavras desconhecidas da 

leitura e colocadas no caderno de vocábulos. O diário não é lido pela professora, 

pois ela entende que, por ser pessoal e conter questões que só pertencem aos 

estudantes, não devia ler, como não quer ninguém leia o seu diário.   

A relação entre essas atividades, a escrita dos vocábulos e do diário, 

pode parecer confusa, já que ela incita a escrita de algo que ela não lerá. 

Questionada sobre isso, a professora afirma que acompanha os alunos que 

escrevem o diário a partir da fala, perguntando se estão escrevendo o diário, e 

afirma que aqueles que alunos que escrevem o diário são aqueles que tem uma 

mudança mais significativa na forma de escrever, de pensar e de se expressar, já 

que eles desenvolvem algumas atividades teatrais após a leitura dos livros. 

Se pensarmos que, ao escrever, cada aluno coloca as palavras pensadas 

por eles no clube, esse diário terá uma escrita totalmente relacionada as questões 



    113 

 

colocadas no clube de leitura, nas falas da professora, dos alunos e na própria 

escrita do livro. Esse processo, que possibilita ao discente se colocar dentro do 

procedimento de criação, se mostra como uma maneira de prova de verdade que, 

articulada as aulas de filosofia dentro da sala de aula, fomenta a constituição de uma 

autonomia e uma forma diferente de ver a si mesmo por parte dos estudantes. A 

professora mesma, dando alguns exemplos, mostra como isso pode ocorrer. 

Em outro exemplo, no caso de um professor que pede aos discente que 

escreva um livro sobre si122, algo próximo a ideia de diário, podemos perceber os 

efeitos que uma escrita de si, articulada ao ensino de filosofia, pode ter na 

subjetividade dos estudantes. Como requisito para nota dos alunos do primeiro ano, 

que estão estudando a temática da linguagem e a filosofia, ele pede que todos 

escrevam um “livro” sobre qualquer assunto, contanto que nele tenha filosofia. Ele 

chama de livro, mas tem toda a estrutura de um artigo. Quando pergunto sobre os 

resultados, as mudanças que ele percebe nos alunos, pontua que muitos, ao 

escrever sobre si e questões pessoais, tocam em problemas que não tinham 

coragem ou nunca tinham parado para pensar. Por exemplo, quando escrevem 

autobiografias, precisam falar dos pais, de irmãos, da vida pessoa, o que exige, 

muitas vezes, diálogos com seus familiares sobre assuntos nunca tocados. O 

professor relata que, muitas vezes, presenciou alunos emocionados e modificados 

com a escrita do seu livro. Um exercício desse tipo tem muito potencial dentro de 

uma proposta de ensino pautada no cuidado de si, haja vista, como no exemplo da 

escrita do diário, o aluno partir de um problema imanente a sua vida e refletir sobre 

ele. Nos questionamos, no momento de análise da entrevista, se o professor não 

devia determinar, obrigatoriamente, o que os estudantes escrevem sobre suas 

questões pessoais, e o docente responde que por não ser uma a atividade fácil de 

realizar, ele deixa os alunos livres para a escolha do assunto, o que gera, segundo 

ele, resultados esperados. 

A professora que é terapeuta holística123, na sua reflexão sobre a escrita, 

comenta que é um exercício que trabalha a existência e a vida dos alunos, podendo 

se transformar em uma verdadeira terapia na qual os discentes seriam cuidados 

pelos professores. A aula de filosofia, pela sua especificidade, que é problematizar a 

 
122 Entrevista 5, p. 239. 
123 Entrevista 1, p. 149-151. 



    114 

 

própria noção de ser humano a partir de uma ideia de “verdade”, seria um ambiente 

privilegiado que possibilitaria, além do aprendizado do conteúdo, uma terapia no 

sentido do cuidado de si, tendo nos exemplos, acima citados, possiblidade reais de 

realização. 

 Em um último exemplo, que é trabalhado, também, pela professora que é 

terapeuta, é o da alto-avaliação do aluno. No início do ano letivo ela solicita que os 

discentes escrevam sobre si mesmo, sobre os anseios, as angústias e tudo aquilo 

que eles podem falar acerca de si mesmo. Ela utiliza essa alto-avaliação para 

conhecer os alunos, conhecer a escrita deles e pegar questões que possam ser 

utilizadas em sala de aula. Essa estratégia pode ser vista como um disparador de 

problemas filosóficos, pois os próprios alunos falam de si mesmo. Entretanto, é 

necessário que se desenvolva um trabalho sistematizado para que se articule os 

problemas filosóficos advindos dos estudantes com os conteúdos filosóficos que os 

professores devem trabalhar em suas aulas. 

No geral, todos os professores desenvolvem algum tipo de atividade com 

a escrita que será desenvolvida pelo aluno dentro ou fora da sala de aula, onde a 

mais comum era a atividade de fixação do conteúdo apresentado pelos docentes 

que, em poucos casos, eram corrigidas. Essa falta de correção dificulta um ensino 

próximo ao cuidado de si, já que a realização de uma prova de verdade tem, na 

atividade da escrita, uma importante ferramenta, e se o professor não corrige essa 

atividade não há retorno e, muito menos, estímulo para pensar a si mesmo.  

É necessário pontuar que a não correção de atividades, na maioria dos 

casos, não se realiza pela falta de condições do próprio professor, que tem 

burocracias para resolver e uma aula para ministrar em 50 minutos, e a correção de 

atividades acaba ficando em segundo plano. Junto a isso, há a questão da 

quantidade turmas que cada professor tem, com média de 35 alunos. Um professor 

de filosofia, com 200 horas semanais, de uma escola pública regular de ensino 

médio no Ceará tem, em média, 27 turmas para ministrar aula. Se multiplicarmos a 

quantidade de alunos pelo tanto de turmas dá em média 950 alunos. É uma 

realidade difícil de suprir tudo o que é necessário, especialmente a correção de 

textos, para ocorrer o cuidado.  

  Esse cenário exige que os professores criem estratégias que, parecendo 

não pedagógicas, objetivam suprir a falta de tempo para exercícios. Um dos 



    115 

 

professores, por exemplo, aplica atividade para os alunos e, alguns minutos depois, 

entrega uma folha com as questões total ou parcialmente respondidas. Quando 

questionado, ele se julga dizendo que não é nada pedagógico, o que parcialmente 

discordamos e comentamos na hora da entrevista. Muitas vezes o aluno aprende ou 

faz uma reflexão respondendo a questões de uma prova ou exercícios, o que vemos 

ocorrer em avaliações externas reconhecidas pela sua excelência, como a prova do 

ENEM, que muitos alunos aprendem e refletem algo respondendo as questões. 

Contudo, essa estratégia deve ser situada dentro de um planejamento estratégico do 

professor, visando sempre que o aluno exercite algo que contribua com a formação 

de sua autonomia, não uma simples assimilação de conteúdo. 

A escrita deve deixar, para isso, de ser uma atividade repetitiva que vise 

única e exclusivamente a memorização dos conteúdos pelos discentes, e podemos, 

como professores, estar usando nosso tempo de aula sem uma utilidade para o 

aprendizado adequado do discente, o que muito ocorre quando se passa revisões 

ou resumos sem orientações para os estudantes. Sílvio Gallo, em seu livro Filosofia: 

experiência do pensamento (2016), em cada atividade sugere, no fim do capítulo, 

para que o aluno escreva uma dissertação filosófica, mas coloca um boxe 

explicando o que é uma dissertação filosófica e como o aluno deve fazer para 

escrever. Esse cuidado deve ser tomado por todos os professores quando 

determinarem que o discente realize uma atividade de escrita. Cuidados desse tipo 

evitam um mau uso da escrita e da aula de filosofia. 

Além as considerações sobre o uso da escrita, como citamos acima, 

segue alguns comentários importantes para um professor que deseje organizar sua 

prática pedagógica utilizando uma “escrita de si”. Primeiro, em decorrência das 

condições de trabalho, como o pouco tempo, muitos alunos e muitas turmas, 

sugerimos que, se não puder trabalhar com todas as turmas, escolha uma série, 

como os alunos dos primeiros anos ou naqueles que você esteja trabalhando a 

questão da linguagem, por exemplo, ou uma turma. Planeje suas aulas a partir da 

lógica do cuidado, que tem a prova de si como importante momento, e verifique os 

resultados obtidos. Lembre-se que é necessário o retorno do que os alunos 

escreveram, pois isso fortalecerá uma relação diferenciada e possibilitará ao aluno 

escrever mais e melhor. Diferente da fala, a escrita não leva os mesmos riscos aos 

professores de filosofia. Por fim, observar que o objetivo é fomentar a constituição 



    116 

 

de uma subjetividade que tenha domínio de si mesma, devendo evitar exercer um 

poder que anule a liberdade e singularidade dos discentes. 

Uma das práticas de escrita de si citadas por Foucault, que pontuamos no 

segundo capítulo, foi o uso de cartas/correspondências, muito comum na 

comunicação entre mestre e discípulo, mas não verificamos nenhum professor as 

utilizando em suas aulas. A escrita dos hupomnêmata, os cadernos aonde se 

escreviam orientações para o momentos da vida, também não foi visualizado de 

forma direta, mas pensamos que a escrita dos diários se aproximam dessa escrita, 

mesmo não sendo igual, já que relata o dia a dia da pessoa, o que está mais 

próximo da escrita das cartas pelos antigos124. Nosso objetivo, contudo, não era 

buscar as mesmas práticas aplicadas pelos mestres do cuidado na antiguidade 

greco-romana, mas tomá-las como exemplo de práticas de si. 

Buscamos apresentar, neste tópico, as considerações gerais em torno da 

ideia de escrita de si nas aulas de filosofia no ensino médio. Para isso, buscamos 

práticas dos professores que possibilitem o que Foucault chamou de prova de 

verdade, o processo de subjetivação de uma verdade em que o estudante tem um 

papel central e ativo na sua construção. Se um aluno afirma que um determinado 

discurso filosófico é verdadeiro, isso não se dá porque um professor de filosofia o 

disse, mas porque ele desenvolveu um processo reflexivo que o possibilitou chegar 

a ele. No próximo tópico apresentaremos sugestões, além das já pontuadas neste 

capítulo, a serem observadas pelas universidades, pelas secretarias de educação, 

pelas escolas e pelos professores para que o ensino de filosofia se fortaleça e 

contribua de forma significa na formação integral dos estudantes do ensino médio. 

 

4.4 Sugestões para um ensino de filosofia do cuidado de si  

 

Lançando mão das informações obtidas no processo de pesquisa 

bibliográfica, nas entrevistas realizadas com os docentes e vivências do professor de 

filosofia pesquisador, apresentaremos algumas questões para que o ensino de 

filosofia, num futuro próximo, possa se realizar por outras formas, na qual o cuidado 

 
124 Para mais, ver a análise de Foucault sobre o a carta de Marco Aurélio ao seu mestre Frontão, 
citada no artigo A escrita de si (2012) e no curso A hermenêutica do sujeito (2014b), na segunda hora 
da aula de 27 de janeiro de 1982. 
 



    117 

 

de si seja uma possibilidade. Desse modo, algumas questões que seriam 

apresentadas em tópicos anteriores serão aqui pontuadas, especialmente do 

primeiro sobre os professores e os estudantes de filosofia no Ensino Médio.   

 

Nas Universidades 

A Universidade é uma instituição que trabalha com especialização, mas 

daquele que ela forma é exigido ministrar conteúdos gerais125. Essa paráfrase da 

fala de um dos professores entrevistados mostra, superficialmente, o possível 

descompasso que há entre a formação dos professores de filosofia nas 

Universidades do Ceará, quiçá no Brasil, e a prática docente dos professores na 

educação básica. Partindo dessas e de outras questões observadas durante a 

pesquisa, sugerimos algumas reflexões que os curso de licenciatura em filosofia 

devem realizar para que a formação dos futuros professores possa atendar as 

demandas escolares. 

• Projeto Pedagógico (PP): é necessário que as licenciaturas em filosofia 

realizem uma profunda reflexão dos seus objetivos e das suas estruturas, que passa 

por uma revisão curricular articulada com uma reelaboração do PP dos cursos 

revendo suas estratégias e a especificidade da licenciatura em relação aos cursos 

de bacharelado em filosofia. Em decorrência de muitas faculdades e universidades 

oferecem, com o mesmo quadro de docentes, bacharelado e licenciatura em 

filosofia, muitos dos professores ministram suas aulas não priorizando a licenciatura, 

já que a forma de ensinar na universidade está relacionada, diretamente, com a 

forma de pesquisa do bacharelado, que se caracteriza por uma especialização de 

estudo de temas filosóficos, deixando em segundo plano as questões pertinentes a 

formação do professor de filosofia. Essa questão dificulta a criação de um projeto 

coeso e coerente que atenda a especificidade do curso de licenciatura em filosofia. 

Junto a isso, é necessário que todos os professores do curso participem desse 

processo, pois, além se colocarem como participes do processo, precisam rever sua 

cultura de ensino que relega o ensino a segundo plano na formação; 

 
125 Entrevista 3, p. 187-188. 



    118 

 

• Formação: os professores da licenciatura em filosofia devem refletir e 

rever seu papel na formação de professores para o ensino médio. Um espaço para 

isso é a semana pedagógica de cada curso, mas também o trabalho e esforço 

individual de cada professor. Essa reflexão deve estar inicialmente, como acima 

apresentamos, na criação de um novo currículo ou PP dos cursos, mas cada 

professor deve refletir sobre seu papel e sua especificidade dentro do processo de 

formação do professor de filosofia para a educação básica. Neste processo, é 

importante que os cursos priorizem na lotação das disciplinas chamadas 

pedagógicas, como práticas de ensino e estágios, professores que tenha pesquisa 

na área, pois o que geralmente ocorre é a lotação, para essas disciplinas, de 

docentes que pesquisam conteúdos estritamente filosóficos, deixando para segundo 

ou terceiro plano questões específica para a formação dos professores de filosofia. 

Outra questão que deve ser refletida pelas licenciaturas é o ensino de “novas” 

competências exigidas dos professores do Ensino Médio e citadas de forma indireta 

em várias entrevistas, como habilidades com a oratória, expressão corporal, 

equilíbrio emocional, criatividade etc. Com isso, os cursos universitários devem criar 

novas disciplinas que atendam essa demanda, decisão mais adequada, pois se 

tornaria parte da cultura dos cursos, ou fazer parcerias com outras instituições, que 

consideramos não adequadas, pois as colocaria como de menor importância na 

formação dos professores, competências que são exigidas nas salas de aula da 

educação básica no Brasil, principalmente nas escolas públicas;  

• Pesquisa: mesmo com a legislação brasileira definindo que os curso de 

licenciatura em filosofia devam, exclusivamente, formar professores, e não 

pesquisadores126, o cenário atual exige que os professores criem formas novas de 

docência, e a pesquisa se apresenta como um dos meios mais eficazes para que 

isso aconteça. Desse modo, é na universidade que se deve iniciar o fomento à 

pesquisa. Os professores das licenciaturas devem, para isso, realizar pesquisas 

sobre ensino de filosofia que, não necessariamente, seja sobre o ensino médio, mas 

 
126 Os cursos deverão formar bacharéis ou licenciados em Filosofia. O bacharelado deve caracterizar-
se principalmente pela pesquisa, em geral direcionada aos programas de pós-graduação em 
Filosofia, bem como ao magistério superior. A licenciatura, a ser orientada também pelas Diretrizes 
para a Formação Inicial de Professores da Educação Básica em cursos de nível superior, volta-se 
sobretudo para o ensino de Filosofia no nível médio. Ambos os cursos devem oferecer 
substancialmente a mesma formação, em termos de conteúdo e de qualidade, organizada em 
conteúdo básicos e núcleos temáticos. (BRASIL, 2001, p. 4) 



    119 

 

também sobre seu ensino no próprio nível superior. É nesse vácuo, por exemplo, 

que surgiu o grupo de trabalho (GT) da ANPOF Filosofar e Ensinar Filosofia, no qual 

professores universitários discutem sobre o ensino de filosofia. Essa tese que 

defendemos não afirma que os professores devam enviar suas pesquisas ou 

participar do GT citado, mas é um exemplo que contempla a fala aqui proposta. Ora, 

sabemos que a especialização é uma característica da Universidade, e que a 

maioria dos professores desenvolvem pesquisas em torno de um pensador, um 

tema ou um período, como a filosofia medieval, antiga etc. Para que os estímulos a 

pesquisa sobre o ensino de filosofia pelos professores universitários ocorram é 

preciso incentivo e fomento, financeiros, acadêmicos, ético etc. Pensamos, assim, 

que o ensino de filosofia passaria a ser um objeto de pesquisa dos docentes das 

licenciaturas em filosofia e, consequentemente, dos seus alunos de graduação, já 

que apresentando suas pesquisas estimulariam os futuros professores a também 

realizarem. Uma mudança nesse sentido afetaria, diretamente, o modo como os 

professores universitários veem sua prática pedagógica, tendo efeitos diretos no 

modo ensinar filosofia nas salas de aula da educação básica. 

Os cursos de licenciatura em filosofia, assim como os cursos de formação 

de professores em geral, precisam estar antenados a todas as transformações que 

passa a educação básica, pois se o objetivo de um curso é formar pessoas para 

atender essa demanda específica, deve-se observar o que ela necessita. No caso 

do ensino de filosofia, argumentamos que os futuros professores deste saber não 

devem ser formados somente para ensinar a teoria de cada filósofo, dando uma 

importância singular a questão do conteúdo. Se assim continuar, a educação básica 

continuará a passar por reformas e o ensino superior continuará caminhando, como 

muitos casos, por estradas que não serão as mesmas dos futuros professores da 

educação básica e ensinará caminhos que nunca olharam se chega ao sugerirá 

meios que não são eficientes para se chegar ao ponto definido. É urgente que as 

licenciaturas em filosofia pensem, de forma próxima, o que a escola necessita para, 

com isso, pensarem suas formas de se organizar, formar e pesquisar. Isso envolve, 

além das questões citadas acima, um diálogo com várias instâncias externas a 

universidade, como as secretárias de educação e os professores que estão no chão 

da escola.  

 



    120 

 

Nas Secretárias de Educação (SEDUC’s)     

 Nas entrevistas que realizamos com os professores de filosofia do 

Ensino Médio que trabalhavam rede pública do estado do Ceará, não fizemos 

questionamento que envolvessem, diretamente, a Secretaria de Educação 

(SEDUC). Entretanto, das questões colocadas por eles, principalmente as 

relacionadas com a questão da formação, pontuaremos algumas que devam ser 

objeto de atenção das pastas estatais responsáveis pela educação. 

• Segurança Jurídica e Proteção: as SEDUC’s devem fomentar uma 

segurança jurídica para os professores de filosofia quanto a permanência, mesmo 

com a reforma do Ensino Médio127, de um currículo que atenda a formação filosófica 

básica dos estudantes do Ensino Médio. Desse modo, não seria possível que um 

contexto específico ou argumentos questionáveis, como a falta de verba para manter 

determinados professores, sejam justificativas para retirada de um saber tão 

importante na formação dos estudantes secundaristas. Junto a isso, é importante 

que as secretarias apoiem, estimem e dialoguem com instituições que tenham 

práticas ou iniciativas de apoio ao ensino de filosofia, como aquelas que incluíram 

em seus vestibulares conteúdos de filosofia e criam eventos acadêmicos sobre o 

tema128;   

• Formação Continuada: um dos papeis das SEDUC’s é possibilitar e 

fomentar a formação continuada de professores129, que deve atender as 

necessidades pedagógicas dos professores, dos estudantes e das escolas. Os 

estados já têm experiências e práticas diversas quanto a isso130, mas algumas 

podem contribuir com uma prática de ensino mais eficiente e estimule os docentes a 

criarem práticas pedagógicas inovadoras. Ora, a pouco sugerimos que a 

Universidade deve observar as novas habilidades que são exigidas dos professores 

no Ensino Médio, como a oratória, a expressão corporal, equilíbrio emocional e 

criatividade. A Instituição de Ensino Superior deve ser o lugar de ensino dessas 

 
127 BRASIL, 2017. 
128 O curso de Filosofia da Universidade Estadual do Ceará realizou no ano de 2018 um evento em 
parceria SEDUC/CE – I Encontro Metropolitano dos Professores de Filosofia - que levou professores 
da rede para participarem de evento onde e discutiu o ensino de filosofia.  
129 Art. 62 (BRASIL, 1996) 
130 A secretaria de educação do estado Ceará conta com a experiência do Centro de Educação a 
Distância (CED), que oferece formação continuada para seus docentes e discentes. 



    121 

 

questões, mas ela atende, prioritariamente, aqueles quem adentram nos cursos de 

licenciatura, não os professores que já estão na sala de aula. Neste vácuo é que as 

SEDUC’s devem criar formações que atendam a demanda dos docentes, pois eles 

não estão mais dentro da academia: 

• Estímulo à Pesquisa: as SEDUC’s devem fomentar que seus 

professores sejam, também, pesquisadores, pois essa prática modifica o modo do 

docente ensinar e o estimula a criar estratégias pedagógicas. Esse estímulo pode se 

dar, primeiramente, no aumento nos ganhos salariais, o que envolve, especialmente, 

a criação de um Plano de Cargos e Carreiras (PCC) bem estruturado e 

constantemente atualizado, o que não ocorre em vários estados brasileiros. No 

estado do Ceará, por exemplo, a ascensão profissional horizontal, que não se dá 

pela realização de cursos stricto ou lato sensu, tem como pontuação a participação 

em eventos acadêmicos e publicados de artigos em revistas científicas, e a própria 

SEDUC criou uma revista onde os docentes do Ensino Médio possam publicar 

artigos131. As SEDUC’s, com esse exemplo, devem estimular e informar diretamente 

aos docentes através de seus gestores, meios e recursos digitais, como e-mails, 

torpedos e mensagens, para que os docentes se sintam estimulado a pesquisar, 

pois grande parte dos professores de rede básica, que trabalham, muitas vezes, 

com a repetição e desenvolvimento de atividades burocráticas, se distanciam e não 

olham com importância a pesquisa e a formação continuada. As secretarias devem 

estimular, também, meios de permanência dos professores nos cursos de pós-

graduação, principalmente nos novos mestrados profissionais stricto sensu. Em 

vários estados os professores não têm horas liberadas para poderem realizar suas 

pesquisas nestes tipos de mestrado. No estado Ceará, por exemplo, mesmo em um 

contexto diferenciado, o professor deve escolher entre passar 120 dias com 50% da 

carga horária reduzida ou 60 dias com 100% fora da sala de aula, enquanto 

professores que estão nas pós-graduações acadêmicas tem 100% de suas horas 

durante toda a realização do curso132. Se as pesquisas nos mestrados profissionais 

contribuem, diretamente, com o contexto escolar, por que a liberação para sua 

realização é diferente? Isso não é um argumento para reduzir o tempo de liberação 

 
131 A secretaria de educação do estado do Ceará conta a experiência da revista Docentes, onde 
artigos sobre ensino, principalmente dos professores da rede, são publicados. Para mais, acessar o 
site: https://revistadocentes.seduc.ce.gov.br/index.php/revistadocentes/issue/view/8 
132 CEARÁ, 2000. 

https://revistadocentes.seduc.ce.gov.br/index.php/revistadocentes/issue/view/8


    122 

 

do professor para a realização um mestrado ou doutorado em pós-graduações a 

nível acadêmico, mas é necessária uma reflexão para as tornar equitativas e evitar 

problemas futuros, como a saúde dos professores, e potencializar a criação de boas 

pesquisas. Além disso, as SEDUC’s devem estar atentas a demanda que o meta 16 

A do Plano Nacional de Educação (PNE) colocou para ser cumprida até 2024133, que 

prevê no mínimo 50% dos professores da educação básica com pós-graduação lato 

sensu ou stricto sensu.   

As Secretarias estaduais de educação dos estados, bem como das 

instâncias municipal e federal, devem fortalecer seus sistemas e buscar meios para 

transformar as escolas em espaços de formação integral e possibilitar aos 

professores que tenham, no decorrer de sua vida profissional, formação continuada 

que ressoe dentro da sala de aula. Para isso, elas devem conhecer a realidade de 

cada disciplina e estabelecer uma rede que possa suprir as necessidades dos 

professores, especialmente os de filosofia. É fato que, muitas das questões acima 

pontuadas, não são exclusivas da filosofia, com exceção da matemática e 

português, as duas disciplinas que são obrigatórias segundo o Novo Ensino Médio. 

Essa preocupação aumenta quando se refere a uma disciplina como a filosofia que, 

historicamente, tem saídas e retornos dos currículo da educação básico e sofre com 

a falta de pesquisa, desconhecimento e preconceito. É papel das SEDUC’s, desse 

modo, criar mecanismos para a permanência e o fortalecimento do ensino de 

filosofia dentro do espaço escolar. 

 

Nas Escolas e com os Professores 

Apresentamos, nos três primeiros tópicos deste capítulo, questões gerais 

sobre o ensino de filosofia em torno da figura do professor e do estudante, bem 

como do uso da fala e da escrita pelos docentes. Mesmo com os exemplos e as 

reflexões sobre vários pontos, sugeriremos algumas questões para que os 

professores de filosofia no Ensino Médio planejem suas aulas no sentido de uma 

formação em filosofia para o que chamamos de cuidado de si. 

 
133 BRASIL, 2015. Até o momento, a percentual de professores pós-graduados no Brasil estava em 
30,2%, como diz o site do Governo Federal. Acesso: 24/02/2019. Site: 
http://simec.mec.gov.br/pde/grafico_pne.php 

http://simec.mec.gov.br/pde/grafico_pne.php


    123 

 

• Práticas: os professores de filosofia devem observar que a constituição 

de uma subjetividade, na qual o indivíduo tem um domínio de si mesmo, necessita 

passar por exercícios que se exerçam sobre si mesmo, como a fala (parresia) e a 

escrita de si, e que fomentem a transformar da sua subjetividade através da reflexão 

sobre a verdade, na qual os sujeitos tenham uma atitude ativa diante do processo de 

aprendizagem. Neste processo de subjetivação de si a memória se apresenta como 

uma faculdade humana importante, mas não basta para que o cuidado de si se 

realize, já que uma formação através de estratégias que confie, única e 

exclusivamente, à memória sua realização não garante a constituição de um 

domínio de si que é base para uma ética. Nesse contexto, encontra-se a crítica 

defendida nesta pesquisa acerca do modo conteudista de ensinar filosofia, pois 

seguir a história da filosofia ou a escolha de temas como norte para as aulas de 

filosofia é, na maioria das vezes, confiar à memória a maior responsabilidade no 

processo de subjetivação. 

• Planejamento: em muitos momentos deste terceiro capítulo frisamos a 

importância da visão estratégica em torno do planejamento das aulas de filosofia, 

pontuando a importância do conceito de prova de verdade, como entendida por 

Foucault nas suas obras sobre o cuidado de si. É preciso que o professor crie 

práticas de si que proporcionem ao discente provar a verdade filosófica que está 

sendo levada pelo professor. Isso se relaciona com a crítica a lógica conteudista de 

ensino de filosofia, como citamos acima, que afirma o processo de filosofar do aluno 

como consequência da aquisição de conteúdos básicos a sua formação. A lógica do 

cuidado exige uma outra forma de organização que tenha a existência como ponto 

de partida e as práticas de si como instrumentos para a constituição da 

subjetividade. Essa visão estratégica acerca do ensino pode suscitar um 

entendimento distorcido em torno da nossa compreensão de um ensino de filosofia 

para o cuidado de si, já que poderia ser tornar um exercício de poder que discipline 

o estudante. Contudo, como citamos no segundo capítulo, a liberdade é a condição 

de possibilidade para a existência de um êthos, e o ensino para o cuidado parte 

desse princípio que se contraria a uma docência que disciplina e anula as 

liberdades. O cuidado de si potencializa a liberdade através das práticas de verdade, 

e não a reduz. Para que isso se realize, é preciso que o professor planeje sua 



    124 

 

prática pedagógica com vista a maximizar a liberdade do docente, e não exercer um 

poder que a diminua. 

• Criatividade: o professor de filosofia tem que usar a criatividade, não no 

sentido neoliberal que a palavra passou a ter, mas no sentido da criação de novos 

meios e exercícios para que haja uma prova de verdade e fomente uma 

subjetividade outra nos discentes do Ensino Médio. Como observamos nos tópicos 

dois e três deste capítulo, a criação de novas formas de ensinar, através de 

instrumentos conhecidos, como a fala e a escrita, surgem como meios reais para a 

criação de práticas pedagógicas que estimulem a constituição de uma subjetividade 

ética e resistente. 

• Métodos: a busca por um método de ensino, em qualquer disciplina, é 

algo que exige, além de uma reflexão teórica que justifique as etapas a serem 

seguidas, uma experimentação que comprove sua eficácia. Essa relação 

teoria/prática, tão presente no método científico, deve ser, também, um elemento 

primordial no ensino de filosofia que propomos neste trabalho, pois compreendemos 

que ela deva partir de problemas existenciais. Neste contexto, é necessário entender 

que partir de problemas não se confunde com uma mera contextualização, já que 

este seria o deslocamento de uma questão conceitual para uma situação real do 

presente, o que muitas vezes não se consegue fazer, pois nem todo conteúdo é, 

nesse sentido, passível de contextualização. Assim, um método, seja ele qual for, 

deve problematizar, desde seu início, o presente e a vida real dos sujeitos. Junto a 

isso, um método que se aproxime de um ensino para o cuidado de si deve ter na 

relação discente/docente um pilar, já que o cuidado dos outros terá na relação de 

amizade uma potência única; não basta ensinar um conteúdo, é preciso uma relação 

diferenciada que mostre ao outro como cuidar de si mesmo, e ensine como 

relacionar o agir e o pensar para que vida se torne ética. O método deve ter, em seu 

processo, exercícios de si que proporcionem ao discente provar a verdade, pois, do 

contrário, o ensino de filosofia corre um sério risco de ser um conteudismo 

deslocado da realidade. Dos diversos métodos analisados, a pedagogia do conceito 

de Sílvio Gallo se aproxima da nossa ideia de ensino de filosofia para o cuidado, 

pois, ao final da prova de verdade, o aluno terá conseguido chegar à criação de um 

conceito.  



    125 

 

Todas essas sugestões devem ser pensadas junto ao problema das 

condições que o professor de filosofia está submetido para realizar seu trabalho. A 

formação, a carga horária, a quantidade de turmas, a quantidade de alunos, o 

preconceito, a falta de uma identidade no histórico escolar, são questões que 

dificultam o ensino de filosofia na educação básica. Por isso, o filósofo que é 

professor no Ensino Médio deve estar preparado e atento as questões acima 

pontudas para que tenha os efeitos desejados de um ensino de filosofia, e, com isso, 

mostrar para a sociedade que a filosofia é um saber necessário para a formação dos 

estudantes secundaristas do Brasil. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



    126 

 

5 CONCLUSÃO 

 

O problema da presente pesquisa, verificar a existência de práticas no 

ensino de filosofia no Ensino Médio que fomentem a constituição de uma 

subjetividade estudantil que cuide de si mesmo e, consequentemente, dos outros, 

surgiu da ausência de relatos que comprovassem o que afirmavam as teorias e as 

metodologias sobre o ensino de filosofia presente nas obras disponíveis no mercado 

editorial. Surgiu, também, da leitura de obras de Michel Foucault em que, ao analisar 

as práticas e os exercícios de si realizadas por filósofos chamados de mestres de 

cuidado, sugeriu que no presente pensássemos em processos de subjetivação que 

se aproximassem da ideia de cuidado de si mesmo e se afastasse da ideia de 

conhecimento de si mesmo. 

Para diferenciarmos a ideia de cuidado de si e de conhecimento de si, 

dedicamos todo o primeiro capítulo as suas compreensões e, consequentemente, 

alinhamento com a ideia de cuidado de si, justamente a que Michel Foucault verifica 

como possibilidade para se pensar o presente. Assim, apresentamos uma possível 

ideia de ética e política decorrente de uma concepção de sujeito que está 

diretamente relacionada a ideia de cuidado de si.   

No segundo capítulo, aprofundando questões pontuadas no primeiro, mas 

relacionadas, diretamente, com a material base para a construção do terceiro 

capítulo - as entrevistas realizadas com professores do ensino médio-, buscamos 

compreender a ideia de mestre do cuidado e de discípulo, assim como de parresia e 

de escrita de si. Apresentamos como Foucault entendeu a ideia de subjetividade 

para os mestres do cuidado, a forma de organização e o modo como desenvolviam 

suas maneiras de ensinar filosofia. Junto a isso, apresentamos a ideia de stultitia 

como a forma do sujeito que não cuida de si mesmo, justamente a do discípulo 

antes de passar pelos cuidados do mestre. Nesse cuidado, que poderíamos chamar 

também de ensino, o mestre exercia a parresia e incitava a escrita de si mesmo, 

duas ações que interferiam objetivamente na subjetividade daquele que era cuidado. 

Foram esses dois pontos, junto a análise do mestre e do discípulo, os pontos 

centrais do segundo capítulo e a base para a escrita do terceiro. 

No terceiro e último capítulo utilizamos os dados obtidos nas entrevistas 

realizadas com os professores de filosofia do Ensino Médio, principalmente da rede 



    127 

 

pública do Ceará, para apresentar possibilidades que têm a aula de filosofia para 

fomentar um ensino para o cuidado, entendido como uma formação que tenha os 

problemas da existência como norte para se pensar as aulas de filosofia. Essa 

educação deveria ter, necessariamente, como recurso pedagógico, exercícios que 

possibilitem aos discentes provar a verdade que esteja sendo transmitida, pois, 

assim, possibilita que o estudante subjetive a verdade apresentada nas aulas de 

filosofia de forma livre, não confiando, exclusivamente a memória, o processo de 

conhecimento da verdade.   

Desse modo, deslocamos os problemas apresentados no segundo 

capítulo, que tiveram nas entrevistas sua origem, para pensar o ensino de filosofia 

no presente. Para isso, pontuamos questões gerais sobre o professor e o discente 

de filosofia da educação básica, bem como os exercícios da fala e escrita, tão 

essenciais na prática pedagógica do ensino de filosofia. 

Finalizada as análises gerais da pesquisa, uma primeira conclusão sobre 

nossas hipóteses questiona, parcialmente, nossa desconfiança quanto a relação 

teoria e prática que incitou o problema de estudo. Se nas obras que circulam sobre o 

ensino de filosofia há uma ausência de práticas que confirmam as teorias que as 

embasam, essas mesmas teorias se mostram com importantes para 

compreendermos a realidade do ensino de filosofia no Ensino Médio. Sendo mais 

específico, o livro de Sílvio Gallo muito dialoga com os anseios e conclusões a que 

chagamos, como os temas da problematização e do conceito. Podemos dizer, até 

mesmo, que a questão das provas de verdade nos exercícios pode ter nas teses de 

Gallo uma referência, principalmente na questão do conceito como objeto de criação 

da filosofia. Mas pensamos que, sobre elas, nenhuma das obras analisadas sobre o 

ensino de filosofia aprofunda a questão da subjetivação sob o olhar estratégico das 

práticas de si como aqui consideramos. 

Outra hipótese, ao contrário, foi totalmente confirmada, a que tocava nas 

condições de possibilidade de se pensar os professores de filosofia como mestres 

do cuidado no presente, onde afirmávamos ser possível que os professores de 

filosofia fossem possíveis mestres do cuidado, mas as condições a que estão 

submetidos dificultam seu trabalho. O primeiro ponto, e o mais óbvio, diz respeito a 

questão do tempo de permanência do professor de filosofia com seus estudantes, 

em que a maioria só tem uma hora aula semanal com cada turma. A segunda se 

refere ao preconceito para com a filosofia, que leva muitos alunos, docentes e 



    128 

 

gestores a verem a disciplina como secundária frente as outras que tratam de 

problemas científicos e “necessários” a vida, colocando a filosofia como um saber 

que não teria utilidade, já que não seria uma técnica. A terceira seria a falta de 

cuidados com a formação dos professores, especialmente na Universidade, pois 

focando em um ensino a partir da transmissão de conteúdo, ela não forma 

professores para ensinar os discentes a filosofar e a serem sujeitos éticos, já que o 

que se ensina não é, necessariamente, aquilo se realiza, além de não fomentar um 

domínio de si por si mesmo.  

Não entendemos, com isso, que somente um modo de formar pessoas, 

aquele que chamamos aqui de ensino para o cuidado de si e tem nas análises de 

Foucault sua referência, seja o correto. Contudo, a análise foucaultiana do cuidado 

de si traz questões importantíssimas para uma nova ética no presente, já que as 

amparadas nos preceitos de universalidade (conhecimento de si) dão poucos 

subsídios para se pensar problemas contemporâneos, como as novas questões 

econômicas, de raça, de gênero e de etnia. Nesse contexto, um ensino 

prioritariamente conteudistas, ministrado e ensinado dentro da maioria das 

universidades, é o que leva muitos estudantes a não cuidar de si, já que o ensino se 

dá pela apresentação de verdades que devem ser memorizadas, em vez de 

passarem por uma prova de verdade; um ensino que pensa, inicialmente, os 

problemas e o contexto sociocultural dos filósofos, enquanto os problemas dos 

discentes, que emergem em um contexto totalmente diferente, são colocados em 

segundo plano.  

Com isso, pontuamos algumas considerações em torno do ensino de 

filosofia que podem, junto as já citadas, potencializar o ensino de filosofia. Primeira, 

pensar a filosofia da diferença como possibilidade possível de refletir a prática 

docente. Segundo, as práticas de si devem possibilitar um domínio mínimo de si 

mesmo que articule o pensamento com a ação (ética), possibilite uma prova de 

verdade (“epistemologia”) e ações consciente e livre na sociedade (política). 

Terceiro, o prazer deve ser um elemento presente nas aulas, mas a prova de 

verdade que proporciona um aprendizado conceitual exige esforço e exercícios que 

estão mais próximos à dor do que do prazer. Quarto, o ensino, mesmo não 

buscando ensinar uma verdade universal que subjetive o aluno e anule a diferença, 

deve ser estratégico e considerar as diversas possibilidades de se realizar. Quinto, 

deve-se ensinar a relacionar ação e pensamento, e isso se dá através do exemplo e 



    129 

 

de exercícios. Sexto, se o indivíduo está bem, a sociedade, possivelmente, também 

estará, por isso é preciso dar atenção ao micro, e ver como, consequência, a 

possível mudança positiva do macro. Sétimo, e possível último, a mudança do 

ensino com foco no conteúdo, para outro que parta dos problemas e das provas de 

verdade, se mostra como possibilidade real de um ensino de filosofia para o cuidado 

de si. 

Outra importante consideração, que merece mais atenção e pensamos 

como importante, é a relação das práticas de si com as competências e habilidades 

presentes nos documentos legais como os Parâmetros Curriculares Nacionais 

(PCN), as Orientações Curriculares Nacionais (OCN), as Diretrizes Curriculares 

Nacionais (DCN) e as novas competências gerais para a educação básica. Para 

apresentar nosso entendimento, citamos resumidamente dois desses documentos 

que se relacionam, respectivamente, com a filosofia e com todos os conhecimentos: 

• Competências e Habilidade em Filosofia nos PCN: ler textos filosóficos; 

ler de modo filosófico; articular conhecimentos filosóficos e diferentes 

conteúdos; contextualizar conhecimentos filosóficos; elaborar, por escrito, 

o que foi apropriado de modo reflexivo; debater, tomar posição e 

argumentar. (BRASIL, 2000). 

• Novas Competências Gerais para a Educação Básica: conhecimento; 

pensamento científico, crítico e criativo; repertório cultural; comunicação; 

cultura digital; trabalho e projeto de vida; argumentação; 

autoconhecimento e autocuidado; empatia e cooperação; 

responsabilidade de cidadania. (BRASIL, 2017; NOVA ESCOLA) 

Uma breve análise desses princípios que norteiam a educação básica e o 

ensino de filosofia, pode mostrar como eles podem se relacionar com um ensino de 

filosofia para o cuidado, já que envolvem questões que transitam das habilidades de 

escrita e fala aos cuidados consigo mesmo, criticidade e responsabilidade social. 

Junto a isso, pensamos nas possibilidades que o novo Ensino Médio pode ter na 

questão da fragmentação do currículo, que exigirá dos professores uma nova cultura 

de ensino, já que não mais a história da filosofia, como ensinada por muitos 

professores, será a base para a definição do que se ensinar, mas a realidade do 

estudante do Ensino Médio. 

Pontuamos, obviamente, que por trás dos discursos em defesa do novo 

Ensino Médio, há falácias que buscam maquiar as estratégias governamentais que 



    130 

 

atendem aos anseios do neoliberalismo. Essa consideração deve se articular com a 

crítica realizada ao ensino baseado por competências, que estaria alinhada com os 

anseios da nova lógica neoliberal, que estimula a individualidade, o 

empreendedorismo de si, principalmente nos espaços escolares (SOUZA, 2018).  

Entretanto, é no campo da resistência que olhamos o novo Ensino Médio 

e uma formação por competências e habilidade, já que essa é a nova realidade da 

educação básica brasileira. Para isso, é necessário compreender a noção de sujeito 

que ampara o modus operandi neoliberal, que entendemos ter a mesma estrutura do 

stultitio da antiguidade greco-romana, aquele que por não cuidar de si está à mercê 

dos efeitos exteriores134, que podemos observar nas palavras de Pedro de Souza, 

amparadas pelo discurso foucaultiano, quando apresenta o conceito de homo 

economicus, o modelo de homem fomentado pelo neoliberalismo americano: 

 

O eixo essencial desta definição é a obediência ao próprio interesse 
constitutivo do sujeito econômico. Junte-se a esse traço a espontaneidade 
com que seu interesse deve se marcar em um ponto convergente com o 
interesse dos outros. O curioso é a ideia exposta por Foucault de que homo 
economicus “é, do ponto de vista de uma teoria do governo, aquele em 
quem não se deve mexer”. E não se deve intervir nele ou em suas ações 
por quê? Certamente não seria por um princípio ético de liberdade [...] 
Destaco as três características que fazem do homo economicus, em si, o 
sujeito ou objeto do laissez-faire e, por isso mesmo, o converte em parceiro 
do governo: 1) ele aceita a realidade; 2) ele é manejável; 3) ele é 
governável (SOUZA, 2018).  
 

Ora, se é no descuido de si que as estratégias de poder que anulam a 

liberdade e docilizam a alma e os corpos dos sujeitos investem esforços, como vista 

na contemporaneidade pelo neoliberalismo, é contra esse descuido que um ensino 

de filosofia, e toda a educação, deve investir. Nesse contexto, é preciso buscar as 

possiblidades de resistência. Daí a presente pesquisa, por observar um ensino de 

filosofia estratégico que tenha nas provas de verdade sua finalização, caminha no 

sentido de um cuidado de si no presente. 

Não buscamos, no desenvolvimento dessa pesquisa, realizar uma análise 

do neoliberalismo, pois o foco era buscar por práticas de ensino de filosofia que leve 

ao cuidado de si dos estudantes. Contudo, entendemos que as atividades aqui 

propostas, especialmente as que tratam da fala e da escrita, são possibilidade reais 

de enfretamento a uma educação que vise reduzir a liberdade dos jovens brasileiros 

 
134 Foucault apresenta, por exemplo, Alcebíades como um stultitio. Para mais, ver o primeiro tópico do 
segundo capítulo. 



    131 

 

e transformá-los em ferramentas para a obtenção do lucro, seja de quem for. Junto a 

isso, entendemos que a proposta, aqui sugerida, ampara um ensino que, longe de 

estimular o individualismo que leva ao esquecimento de si e dos outros, fomenta a 

constituição de um sujeito ético, livre e que pense no outro, que cuide do outro, já 

que ao ser cuidado pelo seu professor de filosofia, a partir do exemplo do docente 

que busca, simplesmente, que ele tenha cuidados consigo mesmo, aprenderia uma 

maneira de cuidar.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



    132 

 

REFERÊNCIAS 

 

AGGIO, Juliana Ortegosa. A sôphrosynê como liberdade sobre si: uma interpretação 
foucaultiana de Aristóteles. Revista ideação. Feira de Santana, v. 1, n. 34, p. 99-
118, jul./dez, 2016.  
 
AZEVEDO, Katia Teonia Costa de; QUEDNAU, Laura; COSTA, Matheus Knispel da 
Costa. Vocabulário latim-português baseado no livro Língua Latina Per Se 
Illustrata – Familia Romana. Porto Alegre: [s. n.], 2016. 
 
BRASIL. Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Estabelece as diretrizes e bases 
da educação nacional. Diário Oficial da União, Brasília, 23 dez, 1996. 
 
BRASIL. Ministério da Educação, Secretaria de Educação Média e Tecnológica. 
Parâmetros Curriculares Nacionais para o Ensino Médio – Parte IV: Ciências 
Humanas e suas Tecnologias. Orientações Curriculares para o Ensino Médio: 
ciências humanas - volume 3. Brasília, 2000. 
 
BRASIL. Ministério da Educação, Secretaria de Educação Básica. Parecer 492/2001 
- Diretrizes Curriculares Nacionais dos cursos de Filosofia, História, Geografia, 
Serviço Social, Comunicação Social, Ciências Sociais, Letras, Biblioteconomia, 
Arquivologia e Museologia. Brasília, 2001. 
 
BRASIL. Ministério da Educação, Secretaria de Educação Básica. Orientações 
Curriculares para o Ensino Médio: ciências humanas - volume 3. Brasília, 2006. 
 
BRASIL. Lei Nº 11.684, de 2 de junho de 2008. Altera o art. 36 da Lei no 9.394, de 
20 de dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação 
nacional, para incluir a Filosofia e a Sociologia como disciplinas obrigatórias nos 
currículos do ensino médio. Diário Oficial da União, Brasília, 3 jun, 2008. 
 
BRASIL. Ministério da Educação, Secretaria de Educação Básica. Diretrizes 
Curriculares Nacionais Gerais da Educação Básica. Brasília, 2013. 
 
BRASIL. Ministério da Educação, Instituto Nacional de Estudos e Pesquisas 
Educacionais Anísio Teixeira. Plano Nacional de Educação: PNE 2014-2024. 
Brasília, 2015. 
 
BRASIL. Lei nº 13.415, de 16 de fevereiro de 2017 – Estabelece a Lei do Novo 
Ensino Médio. Diário Oficial da União, Brasília, 17 fev, 2017. 

BRASIL. Ministério da Educação, Secretaria de Educação Básica. Base Nacional 
Comum Curricular: ensino infantil e fundamental. Brasília, 2017. 

CASTRO, Edgardo. Vocabulário de Foucault. Belo Horizonte: Autêntica, 2009.  

CEARÁ. DECRETO Nº25.851 - Disciplina os afastamentos de servidores públicos 
estaduais para fins de realização de estudos pós-graduados. Diário Oficial do 
Estado, Fortaleza, 12 abr, 2000. 

../../AppData/Local/Packages/Microsoft.Office.Desktop_8wekyb3d8bbwe/LocalCache/Roaming/Microsoft/Word/Lei%20Nº%2011.684,%20de%202 
../../AppData/Local/Packages/Microsoft.Office.Desktop_8wekyb3d8bbwe/LocalCache/Roaming/Microsoft/Word/%20de%202008.


    133 

 

CERLETTI, Alejandro. O ensino de filosofia como problema filosófico. Belo 
Horizonte: Autêntica editora, 2009. (Coleção Ensino de Filosofia).  
 
CHAVES, Ernani. Michel Foucault e a verdade cínica. Campinas: Editora PHI, 
2013. 
 
COELEN, Thomas. Pedagogia e cuidado de si nas relações mestre-aluno na 
Antiguidade. In. PETERS, A. M; BESLEY, T. Por que Foucault: nova diretrizes 
para a pesquisa educacional. Porto Alegre: Artmed, 2008.   
 
COROMÉLAS, André. Byzantuis: Dictionnaire Grec-Français et français-grec. 
Atenas: André Coromélas, 1856.  
 
DARDOT, Pierre; LAVAL, Christian. A nova razão do mundo: ensaio sobre a 

sociedade neoliberal. São Paulo: boitempo, 2016. 

DELEUZE, Gilles; GUATARRI, Felix O que é a filosofia?. 3ª ed. Rio de Janeiro: 
Editora 34, 2010. 
  
FARIA, Ernesto. Dicionário escolar latino-português. Rio de Janeiro: Campanha 
Nacional de Material de Ensino, 1962. 
  
FAVERO, Altair Alberto; CEPAS, Felipe; GONTIJO, Pedro Ergnaldo; GALLO, Sílvio; 
KOHAN, Walter. O. O ensino de Filosofia no Brasil: um mapa das condições 
atuais. Cadernos CEDES, V. 24, nº 64, p. 257-284, set./dez. 2004.  
 
FERNANDES, Ssandra. Foucault: a experiência da amizade. In: Cartografias de 
Foucault. Belo Horizonte: Autêntica editora, 2011. p. 377-391. 

FONSECA, Márcio Alves. Michel Foucault e o direito. São Paulo: Saraiva, 2012. 

FOUCAULT, Michel. A coragem da verdade: curso dado no Collège de France 
(1983-1984). Tradução de Eduardo Brandão. São Paulo: Martins Fontes, 2014a. 

______. A escrita de si. In: _____ Ditos e escritos V: ética, sexualidade e política. 
Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2012. p. 141-157. 

______.  A ética do cuidado de si como prática da liberdade In: _____ Ditos e 
escritos V: ética, sexualidade e política. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 
2012a. p. 258-280. 

______. A hermenêutica do Sujeito: curso dado no Collège de France (1981-
1982). 3ª ed. São Paulo: Martins Fontes, 2014b. 

______. A tecnologia política dos indivíduos. In: _____ Ditos e escritos V: ética, 
sexualidade e política. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2012b. p. 294-310. 

______. A verdade e as formas jurídicas. Rio de Janeiro: NAU editora, 2003. 

______. Ditos e escritos V: ética, sexualidade e política. Rio de Janeiro: Forense 
Universitária, 2012c. 



    134 

 

______. Ditos e escritos IX: genealogia da ética, subjetividade e sexualidade. Rio 
de Janeiro: Forense Universitária, 2014c. 

________________. Do governo dos vivos: curso dado no Collège de France 
(1979-1980). São Paulo: Martins Fontes, 2014d. 

______. É inútil revoltar-se? In: _____ Ditos e escritos V: ética, sexualidade e 
política. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2012d. p. 76-80. 

______. História da sexualidade 1: a vontade de saber. Rio de Janeiro: Edições 
Graal, 2011a. 

______. História da sexualidade 2: o uso dos prazeres. Tradução de Maria 
Thereza da Costa Albuquerque. 13ª ed. São Paulo: Edições Graal, 2009. 

______. Michel Foucault, uma entrevista: sexo, poder e política da identidade. In: 
_____ Ditos e escritos IX: genealogia da ética, subjetividade e sexualidade. Rio de 
Janeiro: Forense Universitária, 2014e. p. 251-263. 

______. O governo de Si e dos Outros: curso no Collège de France (1982-1983). 
Tradução, Eduardo Brandão. São Paulo: Martins Fontes, 2011c. 

______. O sujeito e o poder. In: _____ Ditos e escritos IX: genealogia da ética, 
subjetividade e sexualidade. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2014f. p. 118-
140. 

______. O triunfo social do prazer sexual: uma conversação com Michel Foucault. 
In: _____ Ditos e escritos V: ética, sexualidade e política. Rio de Janeiro: Forense 
Universitária, 2012e. p. 116-122. 

______. Política e Ética: uma entrevista. In: _____ Ditos e escritos V: ética, 
sexualidade e política. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2012f. p. 212-218. 

______. Qu’est–ce qu’un auteur?. In: _______ Dits e écrits, v. 1. Paris: Éditions 
Gallimard, 1994. p. 789 - 820. 

______.  Sobre a genealogia da ética: um resumo do trabalho em curso. In: _____ 
Ditos e escritos IX: genealogia da ética, subjetividade e sexualidade. Rio de 
Janeiro: Forense Universitária, 2014g. p. 214-237. 

______. Sobre a história da sexualidade In: _____ Microfísica do poder. 11ª ed. 
Rio de Janeiro: edições Graal, 1993. p. 243-276. 

______. Subjetividade e Verdade. São Paulo: editora Martins Fontes, 2016. 

______. Theatrum Philosophicum. In: Ditos e escritos II: Arqueologia das 
ciências e história dos sistemas de pensamento. Rio de Janeiro: Forense 
Universitária, 2008. p. 230-254. 

______. Uma estética da existência. In: _____ Ditos e escritos V: ética, 
sexualidade e política. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2012g. p. 281-286. 

______. Vigiar e Punir: nascimento da prisão. Petrópolis: editora vozes, 2011d. 



    135 

 

FREITAS, Alexandre Simões de. A parresia pedagógica de Foucault e o êthos da 
educação psicagogia. Revista Brasileira de Educação. Rio de Janeiro, v. 18, n° 53, 
p. 325-493, 2013. 
 
GAARDER, Jostein. O mundo de Sofia: romance da história da filosofia. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2012. 
  
GADELHA, Sylvio. Biopolítica, governamentalidade e educação. Introdução e 
conexões a partir de Michel Foucault. Belo Horizonte: Autêntica, 2009.  
 
GALLO, Sílvio. Filosofia: experiência do pensamento. 2ª ed. São Paulo: Scipione, 
2016. 
 
____________. Metodologia do ensino de filosofia: uma didática para o ensino 
médio. Campinas: Papirus Editora, 2012b.  

GHEDIN, Evandro. Ensino de filosofia no ensino médio. 2ª ed. São Paulo: Cortez, 
2009. (Coleção docência em formação).    

GINGRICH, Wilbur; FREDERICK, Danker. Léxico do Novo Testamento: Grego / 
Português. São Paulo: Editora Vida Nova, 2005. 

GROS, Frédéric. A parresia em Foucault. In: _______ Foucault: a coragem da 
verdade. São Paulo: Parábola editorial, 2004. p. 155-166.   

HADOT, Pierre. Exercícios Espirituais e Filosofia Antiga. São Paulo: É 
realizações, 2014. 

JAEGER, Werner. Paideia: a formação do homem grego. 5° ed. São Paulo: editora 
Martins Fontes, 2010. 
 
JUNIOR, Oriomar Skalinski.  Técnicas de entrevista e sua aplicação em pesquisas 
científicas. In. TOLEDO, C; GONZAGA, M. (Org.). Metodologia e técnicas de 
pesquisa nas áreas de Ciências Humanas. Maringá: Eduem, 2011. p. 173-202. 
 
KANT. Immanuel. Resposta a questão: o que é o esclarecimento?. In. Antologia de 
textos filosóficos. Curitiba: SEED, 2009. p. 406-145. 

KOHAN, Walter. (Org.). Filosofia: caminhos para seu ensino. Rio de Janeiro: 
Lamparina, 2008.  

_____________. Filosofia: o paradoxo de aprender e ensinar. Belo Horizonte: 
Autêntica editora, 2009. (Coleção Ensino de Filosofia).  
 
KRUTZEN, Eugênia Correia. Discurso e autoria: a escrita terapêutica. In: VEIGA-
NETO. A.; ALBUQUERQUE JUNIOR, D. M.; SOUZA FILHO, A. (Org.) Cartografias 
de Foucault. Belo Horizonte: Autêntica editora, 2011. p. 123-136. 

LAÊRTIOS, Diógenes. Vidas e Doutrinas dos Filósofos Ilustres. 2ª ed. Brasília: 
Editora Universitária de Brasília, 1987.    

LORIERI, Marcos Antônio. Filosofia no ensino fundamental: fundamentos e 
métodos. São Paulo: Cortez, 2009. (Coleção docência em formação).     



    136 

 

MARINHO, Cristiane Maria. A filosofia da diferença de Gilles Deleuze na filosofia 
da educação no Brasil. 2012. Relatório (Pós-doutorado em Educação) – Faculdade 
de Educação, Universidade Estadual de Campinas, Campinas.   

MARTINS. Carlos José. Desvio e diferença no pensamento de Foucault: uma 
transgressão libertária. Verve. Perdizes, nº 4, pag. 56-66, 2003. 

MUCHAIL, Salma Tannus. Foucault, mestre do Cuidado: textos sobre A 
hermenêutica do sujeito. São Paulo: Edições Loyola, 2011. 

_____________________. Foucault, simplesmente: textos reunidos. São Paulo: 
Edições Loyola, 2004. 

NOVA ESCOLA. BNCC na prática: aprenda tudo sobre ac competências gerais. 
Disponível em:  <https://novaescola.org.br/bncc/conteudo/103/faca-o-download-do-
livro-sobre-as-competencias-gerais-em-pdf>  Acesso em: 01 de abril de 2019.  

ORTEGA, Francisco. Amizade e estética da existência em Foucault. Rio de 
Janeiro: Edições Graal, 2011. 

ORWELL, George. A Revolução dos Bichos. São Paulo: Companhia das Letras, 
2007. 

PASSETTI, Edson. Michel Foucault e os guerreiros insurgentes: anotações sobre 
coragem e verdade no anarquismo contemporâneo. In: VEIGA-NETO. A.; 
ALBUQUERQUE JUNIOR, D. M.; SOUZA FILHO, A. (Org.) Cartografias de 
Foucault. Belo Horizonte: Autêntica editora, 2011. p. 109-121. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 17ª ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra. 1987. 

PLATÃO. Alcebíades. In. _____ Diálogos: Fedro, Cartas, O primeiro Alcebíades. 
Belém: eduepa, 1975. p. 181 – 249.   

_______. Defesa de Sócrates. In. _____ Sócrates. São Paulo: Nova Cultura, 1987.  

_______. Fédon. In. _____ Diálogos: O Banquete, Fédon, Sofista, Político. São 
Paulo: Nova Cultura, 1972. p. 63 - 132. 

RAGO, Margareth. Escritas de si, parresia e feminismo. In: VEIGA-NETO. A.; 
CASTELO BRANCO, G. (Org.) Foucault: filosofia & política. Belo Horizonte: 
Autêntica editora, 2011. p. 251-268. 

RODRIGO, Lidia Maria. Filosofia em sala de aula: teoria e prática para o ensino 
médio. Campinas: Autores associados, 2009 (Coleção Formação de Professores). 
 
SAFATLE, Wladimir. Protestos de 2013 foram o 11 de Setembro da direita 
brasileira. Disponível em: https://www1.folha.uol.com.br/ilustrissima/2018/11/ 
protestos-de-2013-foram-o-11-de-setembro-da-direita-brasileira.shtml. Acesso em 13 
de março de 2019. 
 
SARDINHA, Diogo. Um silêncio de Foucault sobre o que é política. In: VEIGA-NETO. 
A.; CASTELO BRANCO, G. (Org.) Foucault: filosofia & política. Belo Horizonte: 
Autêntica editora, 2011. p. 97-109. 
 

https://novaescola.org.br/bncc/conteudo/103/faca-o-download-do-livro-sobre-as-competencias-gerais-em-pdf
https://novaescola.org.br/bncc/conteudo/103/faca-o-download-do-livro-sobre-as-competencias-gerais-em-pdf


    137 

 

SAVIANI, Dermeval. História das ideias pedagógicas no Brasil. São Paulo: 
Autores Associados, 2007. 
 
SOUSA, Alex. A cultura gay, segundo Michel Foucault, como espelho para novas 
formas relacionais éticas e resistentes na contemporaneidade. In: ANDRADE, Luma 
Nogueira (Org.). Diversidade Sexual, gêneros e Raça: Diálogos Brasil-África. 
Campina Grande: Realize, 2019, v. 1, p. 293-299. 
 
SOUZA, Pedro de. Modos Neoliberais de Governar no discurso do novo ensino 
médio. In: RESENDE. A. (Org.) Michel Foucault: a arte neoliberal de governar e a 
educação. São Paulo: Intermeios, 2018. p. 171-184. 
 
VEIGA-NETO, Alfredo. Foucault e a educação. Belo Horizonte: Autêntica, 2007. 
 
WELLAUSEN, Saly. A parrhesia em Michel Foucault: um enunciado político e 
ético. São Paulo: LiberArs, 2011. 
 
YARZA, Florencio Sebastián. Sopena – diccionario griego-español (α a κ). 
Barcelona: casa editorial sopena, 19--. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



    138 

 

 

ANEXO A - ENTREVISTA 1 

 

ALEX: Primeira pergunta professora, é qual a importância do ensino de filosofia no 

ensino médio para sociedade? Ela é mais importante para o indivíduo, o estudante, 

ou para a sociedade no geral, o coletivo? 

PROFESSORA: Então, se ela é boa para o aluno individualmente ela vai ser boa 

para o coletivo. Porque eu sempre acredito que quando eu me melhoro eu melhoro o 

outro, e o que acontece, muitas vezes, é que a gente nessa preocupação a gente 

quer sempre consertar as coisas e a gente não olha para gente.  Então eu acho 

que... Eu sou muito apaixonada... A minha formação é ciências sociais, eu dava aula 

só de sociologia, e quando eu comecei a dar filosofia eu era meio assim... era 

realmente uma segunda opção. Hoje eu acho que sou mais apaixonada pela filosofia 

até pelas possiblidades que eu acho que eu tenho quando eu provoco quando eu 

incentivo o pensar. E o pensar sobre todos os aspectos, o pensar com ele mesmo, 

dele para ele mesmo.  E eu acho que a minha preocupação nos últimos tempos é 

que esse aluno se volte para ele. E que eu acho que nas aulas de filosofia, na 

maioria das vezes, eu consigo fazer com que ele sai mais mexido, eu consigo fazer 

com que ele saia mais mexido do que com as aulas de sociologia Por que na aula 

de sociologia ele trabalha com as questões sociais, a relação dele com a sociedade. 

Na filosofia é a própria existência. Então, todos os assuntos eu tento fazer com que 

ele se volte para ele. E aí eu penso que é bom olhar para ele e dizer assim, quando 

olha para mim, diz assim: professora a senhora está me deixando doido! Essa fala 

eu digo quando dou uma aula e no final ele disse que eu os deixei doido eu sou 

muito feliz porque eu sei que aquilo vai reverberar. Então eu penso mesmo que as 

aulas de Filosofia é um excelente momento para que a gente se melhore e melhore, 

consequentemente, você melhora a sua relação com o mundo.  

ALEX: Então, o ensino de filosofia, pelo que você disse, ele interfere no modo de 

pensar do aluno e, na tua concepção, isso melhora a pessoa, melhora o ser 

humano, é isso? 



    139 

 

PROFESSORA: com certeza! Inclusive eu até pensei em fazer um projeto sobre 

isso, porque eu acho que as aulas de filosofia elas podem ser utilizadas como uma 

ferramenta para você melhorar, inclusive as relações entre os colegas, as relações 

humanas. É você se melhorar e melhorar as relações humanas, porque é quando 

ele pensa, começa a questionar o porquê das coisas e a própria existência dele ele 

vai começar a se conhecer seria, como fosse um processo reflexivo de 

autoconhecimento. Pronto, a filosofia como uma ferramenta para trabalhar o 

autoconhecimento é viagem minha, mas é porque eu sou viajante. 

ALEX: Como seria essa ideia? 

Eu até pensei em fazer o projeto, pensei em ir para o mestrado, mas não sei. 

[pensou ou ainda pensa?] Eu acho que pensei. Porque eu acho que eu tenho uma 

questão com a academia também, apesar de ser apaixonada, mas eu tenho uma 

questão com a academia muito séria. Mas enfim. É porque é muita cabeça funciona 

muito pela cabeça de uma pessoa. Eu acho que você pensa... não tem uma visão 

holística da coisa, entendeu? Fica muito no que tu estudou a corrente que tu 

pertence e aí tu diz caracteriza por que quando eu ver alguma fala, para ficar na 

moda, quando eu venho com a narrativa que não é aquela que dentro da tua linha 

de pensamento tu descredencia.  Eu tenho visto isso acontecer mais enfim.  

ALEX: você acha que a filosofia poderia fazer essa ligação entre as pessoas?  

PROFESSORA: eu penso sabe Alex. eu acho que ela pode ser uma ferramenta para 

o conhecimento. De você entender, por exemplo, quando eu trabalho sentido da vida 

por exemplo. É um capítulo que eu trabalho no segundo ano, aí eu começo a 

mostrar para os alunos as várias possibilidades. Porque o que eu amo na filosofia 

que você não fecha as coisas com uma ideia fixa naquilo. As várias possibilidades 

que eu tenho, os vários filósofos e as várias interpretações do sentido da vida. E 

como eles contribuíram cada um colocando a sua dor, o seu questionamento, a sua 

inquietação. E acho que quando a gente coloca isso na sala de aula eles têm as 

identificações com isso. E mostrar para eles que ninguém está errado. A gente 

trabalha muito na história do erro, né? Se isso é certo ou se é errado. Quando eu 

mostro para eles as várias visões, por exemplo, dos pensadores falando sobre a 

existência da vida, ninguém está errado, era a forma de pensar. E aí eu posso trazer 

isso para a própria vida dele e ele compreender que existem padrões de 



    140 

 

comportamento. Mas a maneira dele pensar, as vezes... o aluno chega assim... ele 

nem é tão diferente, mas ele chega para mim fala assim: ah professora, porque eu 

sou diferente de todo mundo, professora. Daí eu começo a conversar e não diferente 

de ninguém, na verdade. Ele tem uma inquietação que não está na moda, não é o 

senso comum, mas não é tão diferente, não. Ele não é o fora da caixinha, como ele 

se acha, mas a gente costuma botar tudo dentro das caixinhas aí, né. Enfim!  

ALEX. Legal! Dentro disso, das questões que você colocou sobre filosofia, você teria 

uma ideia de qual seria o objetivo da filosofia no ensino médio?  De tudo. Tanto 

pensando na questão do conteúdo, a questão da no indivíduo, a interferência 

sociedade. Até mesmo de avaliações, de tudo, do cognitivo do aluno... Se eu te 

perguntasse. Você pode até expandir. Qual seria o objetivo da filosofia no ensino 

médio?  

PROFESSORA: o que nos é colocado é que é dar condições para o aluno pensar 

criticamente a sua realidade. Não aceitar as coisas exatamente como estão. 

Entender que existe... Saber... Aí eu não sei se isto está nos objetivos claros, porque 

pra mim, até quando no início do ano eu coloco muito para eles quando nós 

começamos a estudar, o saber o porquê e o como, aquelas velhas perguntas lá do 

início: quê, como e o porquê das coisas. Não aceitar como verdade aquilo que está 

na tua frente só porque disseram que é. Então, se eu conseguir fazer com que esse 

aluno pense criticamente a realidade que ele vive, ele tem um dos maiores objetivos. 

E hoje eu amplio, não sei se porque, por conta da minha própria formação né que, 

eu sou pedagoga, eu sou terapeuta, terapeuta integrativa holística, e eu acho que 

por conta das questões eu acho que hoje ele pensar a existência dele. Ele se 

perceber nesse mundo compreendendo o quê, para quê em relação a ele. Eu que se 

a gente conseguisse isso... o problema é a não tem essa visão. Os nosso 

professores de filosofia, pelo menos os que eu conheci... é muita uma questão de 

dar aquele conteúdo clássico, os alunos acabam achando que é uma chatice, 

porque eu tenho alguns alunos que colocam: a não, mas é porquê eu fiz filosofia na 

outra escola. Por quê... Se você pegar um texto do livro didático... Alex, não é para 

os alunos não...  Muitos dos textos, assim, muito daqueles capítulos é em uma 

linguagem que nem na universidade a gente tá estudando daquele jeito. Eu acho até 

que que essa coisa do pensar, do refletir... e se fosse uma coisa mais... não sei. Se 

tivesse a ver com a realidade dele: todas as disciplinas. Hoje a minha questão é 



    141 

 

assim: todas as disciplinas podem ser voltadas para o pensar e podem ser 

conectadas com a realidade. Que lhe dê significado, todas. Que ele dê significado 

ao que ele está vivendo, senão não tem sentido.  

ALEX: Diante disso, tu achas que a filosofia ela se diferencia das outras disciplinas 

me alguma coisa? [eu acho] Que a filosofia corre mais riscos. Você como professora 

de filosofia, a tua fala é uma fala que leva mais riscos para você do que a fala de um 

professor de matemática, a fala de um professor de português, de química?   

PROFESSORA: Não tenha dúvidas! Porque assim, e ontem eu estava em uma 

conversa sobre isso, sabe, porque assim, eu fico dando aula de filosofia, aqui do 

meu lado tem um professor dando aula de matemática na outra sala. e como as 

nossas condições são ruins, eu dizer que elas são “especiais”, entre aspas. [o 

professor de filosofia {matemática} da escola?]. Dá escola. Eu aqui tentando fazer os 

meus alunos refletirem, pensar, questionar, saber por que... Todo meu assunto com 

eles, eu estava trabalhando memória, eu acho que era memória e história. Porque 

que é importante a memória, no que é que ela se diferencia... Enfim, eu estava na 

memória e história, e na sala vizinha a gente ouvindo tudo, eu e alunos, e a gente 

quase não se conseguia se ouvir porque a gente ouviu professor de matemática 

gritando, literalmente, na equação dele, no assunto dele. Os alunos gritavam 

também, ele gritava mais alto que era para poder se fazer ouvir. E assim, parece 

que ele se habituou. Então, o compromisso dele ali com aquele aluno, e era essa 

minha, eu sair e terminei meu dia conversando sobre isso, e muito triste dizendo: o 

quê que nós estamos fazendo? Eu vi isso na minha primeira aula ontem. Ontem de 

manhã, na quarta-feira, eu dou seis aulas. Na minha primeira e segunda aula vivi 

essa cena. Quando foi na minha última aula, quinta aula, era um outro professor, 

desta vez de física. E eles gritavam, os alunos, e o professor pedia mil vezes, 

porque o outro lá de matemática nem pedia para calar a boca, ele só gritava mais 

alto. E o de física ainda pedia. Quando eu saí da sala depois eu peguei e falei com o 

professor: foi difícil hoje né? Os alunos fulano de tal, primeiro ano ensino médio, os 

alunos falando estava muito ruim, não era, hoje? Ele dizia: “era professora, estava 

difícil mesmo. É, vou ficar gritando, daqui a pouco vou ficar com problema de voz, 

vou pedir licença. Pronto, é isso que vai acontecer”. É uma fatalidade, um 

conformismo, até porque vai mexer com a saúde dele, mas ele: ok! está bom! Não 

tem esse compromisso do quê que eu estou passando do que eu estou ensinando. 



    142 

 

Enquanto isso que chego na sala de aula, eu, professora de filosofia, eu chego na 

sala de aula e eu que tenho as minhas preocupações quando eu chego na sala de 

aula de passar o conteúdo que está determinado, que eu tenho que dar. Apesar que 

não sou presa a esse conteúdo, e acho que nenhum professor deveria ser, mas 

essa é minha visão. Eu tenho que passar meu conteúdo, eu tenho que educá-lo, 

educá-lo no sentido de prepara-lo para a vida que ele tá vivendo. Para ele assim... a 

gente está vendo na sala de aula uma violência, um desrespeito um 

inconformismo... hum não tenho razão para existir, não tenho motivação, não sei o 

que estou fazendo aqui. É isso que a minha realidade com meus alunos é isso. 

Muitos alunos se mutilando e, eu tenho uma preocupação muito grande de quando 

eu estou naquela sala eu tenho que estar preocupada com tudo. E eu me exponho 

mesmo, quando eu vejo, por exemplo, uma cena de que tá vendo que é.... é difícil a 

gente falar dessa história do que é justo que é injusto, mas eu fiz o que no senso 

comum, ou aparentemente, o que enfim, que tá aí na boca do povo... tipo, os 

meninos de Suzano, né? As vítimas de Suzano, inclusive que, quando eu coloco as 

vítimas, inclusive os dois meninos que mataram, também são vítimas de Suzano. E 

aí o que você tem que ter cuidado? Para que não se tenha um discurso de ódio de 

tem que matar, tem que matar aquele menino, ainda bem que eles se mataram logo 

porque senão a gente ia matar. Não! Tu enquanto professor de filosofia tu tem que 

ter uma outra postura. Tu se expões mesmo. Tu vais se expor, tu vai se colocar 

politicamente porquê a vida é uma questão política. Até o teu pãozinho do café da 

manhã é uma questão política, também, porque o preço dele sobre e não sobe, né. 

Tu tens que se posicionar, tu tem que... Tu não vais só dar um conteúdo, 

independência se eles estão prestando atenção ou não. Tu tens todo um 

envolvimento e tu tá... eu estou muito preocupada em prepará-los para suportar o 

peso da existência, que eu digo que é o grande problema do nosso século, como diz 

a Viviane Mosé, é a existência. 

ALEX: Interessante. Eu vou pegar uma fala tua professora, aproveitar o embalo. E 

se desse para a gente refletir, né? Mas como são mais os questionamentos, agora, 

da entrevista...  Você fez uma crítica aos livros, aquela questão da distância e tudo, 

e uma das minhas perguntas é sobre a tua formação, certo. Você foi formada em 

Ciências Sociais e você pega a sua formação: você acha que a sua ideia de 

professora que você tem hoje, a sua concepção do que seria um bom professor, um 



    143 

 

professor que consiga fazer um trabalho interessante com os alunos de uma 

contribuição para o indivíduo e para a sociedade, como você colocou, essa 

percepção que você tem de professor você aprendeu na universidade? Como foi 

esse teu ensino na universidade? Como foi essa teu contado da Universidade com  

realidade sala de aula? E, da Universidade, quando você começou a dar aula era 

essa a concepção que tu tinha ou aprendeu, o que não aprendeu na universidade, 

se ela mudou, se os alunos tiveram importância nisso, se a escola teve importância 

nisso, e a tua própria reflexão sobre si mesmo como professora, nessa ideia da tua 

formação como professora. 

PROFESSORA: vamos lá, como tudo começou. Eu fui aquela adolescente esquerda 

pura, eu passei três dias fazendo greve dentro do campus da Universidade, a mãe 

desesperada. Eu fui responsável pela primeira greve, pela primeira e única greve da 

Unifor. Aquela histórica, a UNIFOR já teve uma greve histórica. E era uns 

combativos que estavam lá quando da reconstrução da UNE. Então eu fiz parte 

daquela história, a gente tudo dormindo em pilha de Jornal. [A greve foi alunos, 

então?] Sim, dos alunos. A gente dormindo em pilha de jornal com o campus todo 

cercado.  Na hora que a gente saísse ia ser preso, as mães em casa enlouquecidas, 

e a gente fazendo essa festinha toda lá. Eu já era das Ciência Sociais. Aí a gente 

construiu DCE, na Universidade, acho que hoje nem existe mais isso lá, mas enfim! 

E a gente reconstruiu UNE, reconstruiu DCE, era a época que o PT nem era existia. 

O PT ainda estava começando, o pessoal ainda chegava com um nome diferente 

para fazer filiação. Enfim, e eu saí da Universidade com a foice e o martelo na mão 

querendo reconstruir, mudar, e eu achava que as únicas armas possíveis eram 

aquelas. O tempo foi passando...  eu fui para sala de aula bem BOOOMM. sabe? 

Agora sim, quando eu digo bem BOOMM é assim, bem... [militante]. Era, que é o 

medo que eu tenho que hoje eu vejo os nossos colegas, ou eles estão na extrema 

direita ou na extrema esquerda, eu não vejo um equilíbrio. Ou é aquele camarada 

que todas as falas dele, todas as aulas dele é criticando o ser humano que venceu 

eleição, né? Aquele que a gente não pode pronunciar. Brincadeira. Ou é fazendo 

isso ou é aquele que está tudo bem... Eu tenho colega que diz exatamente assim: 

“não querem nada, eu dou aula para as paredes”. [aquele professor de física que 

você disse] É. Eu dou para as paredes e tudo bem. Naquela época eu era o tipo 

durona porque eu tinha que ter moral, essa história do moral, sabe? [Com os 



    144 

 

alunos?]. Sim, com os alunos. [Aprendeu na escola ou acha que já trouxe contigo?] 

Eu acho que eu trouxe, porque eu era totalmente poderosa, sabe. Toda, né? E aí 

você chega na escola, e o poder ele é fascinador, você poder sobre aquele povo 

todinho, aí isso é bom, né?  Eu fui começado a me olhar, mas me incomodava essa 

história de dar aulas para a parede eu tinha que dar aula para o povo. Tinha uma 

[palavra não compreendida] ainda, eu tinha que dar aula para o aluno, não tinha que 

dar aula para as paredes, então tu tem que me ouvir, se não me ouvir vai ter 

penalidades máximas. Depois eu resolvi fazer pedagogia e foi muito bom. Me deu 

uma visão... eu já estou mais madura, já não estava aquela... e a via me fez fazer 

outras coisas, eu estava em sala de aula, eu entrei na sala de aula com 18 anos. 

Mas toda vez que eu precisava, assim, eu tinha que ganhar dinheiro. Eu saia da 

educação, eu fui trabalhar, eu fui bancária, fui gerente de um banco. Aí eu depois eu 

saí do Banco e fui ser superintendente financeira de uma multinacional. Eu sempre 

brinco que a minha questão pelas humanas não era porque eu tinha problema com 

matemática... Não, eu era boa de matemática. Aliás, eu tenho um discurso também 

que eu coloco para os meus alunos, não sei se agora, eu acho que tu podes ser 

bom no que tu quiseres. É lógico que tem umas coisas tu vai preferir fazer mas, tu 

pode. Agora, mas assim... o conhecimento, se tu tens capacidade para aprender 

filosofia tu também tem para matemática, basta você querer. Esso é meu discurso.  

ALEX: Então vou aproveitar, tudo acha que o ser humano ele tem uma natureza 

humana fechado ou é mutável? 

PROFESSORA: ele é mutável. Eu posso ser o que eu quiser ser. Agora eu preciso 

querer, e esse querer vem das entranhas. É o que eu brinco muito, é o querer de 

verdade. Tu és bom, não, porque fulano só é bom em matemática. Não! Cara, se ele 

é bom em matemática ele pode ser bom em outra coisa, mas ele precisa se permitir, 

ele precisa que alguém permita que ele se permita. [E que alguém o ajude, ou não?] 

Também! Lógico, eu preciso de ajuda sempre. Nós precisamos de ajuda o tempo 

inteiro, né? Na minha cabeça sempre teve essa história que você pode aprender o 

que você quiser desde que você queira. Então assim a minha história, voltando para 

mim, eu não fui para as humanas porque que eu não gostava de matemática, eu fui 

superintendente financeira de uma multinacional, e deu tudo certo e ganhei dinheiro, 

foi onde eu ganhei dinheiro. Quando eu estava bem foi aí que resolvi fazer 

pedagogia. Aí fiz pedagogia, mesmo na área financeira... quando eu estava bem, eu 



    145 

 

voltava para a educação. Eu voltei para a sala aula, fiz concurso. Eu tinha 

abandonado o estado. Aí eu fiz concurso novamente. Voltei para o estado. Aí ok. 

Nesse [inaudível] eu precisava ganhar dinheiro, que eu tinha filho para criar e o 

Estado... A vida de professor não é boa financeiramente. E aí eu fui ser gerente de 

promoção, de ação cultural do Centro cultural Dragão do Mar, na primeira gestão. 

Passei quatro anos e meio cuidado de shows, de toda aquela história lá do Centro 

Dragão do Mar. Depois, quando eu saí de lá, abri uma produtora cultural. Fiz vários 

eventos na cidade. Durante esse período. [pausa diálogo paralelo fora da entrevista]. 

E aí, quando eu resolvi fazer a história da pedagogia. Aí foi muita visão, a 

pedagogia, quando eu comecei a fazer as cadeiras pedagógicas, eu comecei a 

mudar, também, né? Aí o tempo vai passando também, mesmo com a produtora, e 

eu sempre tive uma inquietação comigo mesma. Eu sou um ser inquieto, com a vida 

e comigo.  E, como tudo mudou... Aí eu resolvi fazer especialização em terapias 

integrativas e complementares. Isso quando eu comecei o meu trabalho de me 

buscar, a busca por mim mesma. [Olhar para si mesma? Quer dizer, você passou a 

cuidar melhor de si mesma?] Isso. Comecei a fazer um trabalho de 

autoconhecimento, e eu digo que as coisas são tão perfeitas que, quando eu já 

estava neste trabalho eu fui diagnosticada com câncer. Mas eu já estava nesse 

trabalho. Se eu estivesse lá no começo... Nas práticas nós temos uma história 

chamada eneagrama, não se você já ouviu falar. [sim] E no eneagrama eu era, né, 

porque hoje em dia eu digo que eu já mudei tanto que eu tenho coisas de várias, 

mas eu era 8. O 8 é o poder, a poderosa, a que pode tudo, a que vai, né? E, se eu 

tivesse descoberto que tinha um câncer raro, difícil, naquela época, eu tinha ido 

embora. Mas eu descobri esse câncer em outro momento da minha vida, no 

momento que eu já estava me olhando, me trabalhando, e foi... isso tem quatro 

exatamente quatro anos, no dia 5 de abril fazem exatamente 4 anos. [Que você 

descobriu ou fez a cirurgia?] Que eu fiz a cirurgia. Só que esse câncer, com ele é 

muito raro, ele acompanha por 10 anos para não ser reincidida. Bom, aí eu 

comecei... hoje em dia até a produtora... trabalhar passou a não fazer muito sentido 

assim. Eu faço quando precisa, mas eu comecei a atender como terapeuta. Isso foi 

uma série de coisas acontecendo, e eu comecei a olhar para o outro... Quando eu 

comecei a descobrir sobre mim mesma eu comecei a ter um outro olhar sobre o 

outro. Lógico que o aluno é o primeiro da lista, porque é aonde eu estou todos os 

dias e perceber que as pessoas, de uma maneira geral, elas têm dores, elas sofrem, 



    146 

 

elas... têm uma série de coisas em você que te impede de aprender, ou aprender 

diferente, eu receber diferente. Então, de onde vez essa minha questão de olhar 

para o meu aluno. Eu acho que já estava em mim, eu digo que tudo já está em você. 

É você permitir que aflore. Então, já estava aqui e eu não tinha acesso. Quando eu 

comecei a acessar... hoje eu digo que eu tenho uma missão Alex: é tentar fazer com 

que você consiga olhar para você mesmo. Que você consiga despertar, que você 

acesse as coisas que estão aí para ser acessadas. E aí é nesse sentido que eu digo 

que a filosofia é uma ferramenta... [Você acha que isso é filosófico?]. Eu acho que é 

humano, é filosófico, não sei como eu classificaria. [Essa vontade sua, que você 

chamou de ambição, agora]. Eu queria muito, eu acho que tem... eu nunca tinha 

pensado se era filosófico, eu colocava muito como humanista, mas eu acho que é 

filosófico, é comportamental, também, é cognitivo. Entendeu? Eu acho que são 

várias coisas, porque assim... eu acho que podia-se utilizar a filosofia começa a 

ferramenta para trabalhar nesse garoto e nessa garota o autoconhecimento. 

Consegui fechar o que eu quero. Teria que pensar como transformar isso num 

projeto acadêmico. Tá? Assim, mas enfim. Eu acho que seria isso, independe de 

projeto, de academia, é isso o meu trabalho hoje. Porque, assim, você disse que me 

descobriu pela meditação. Eu estou cada dia mais imbuída de todas as minhas 

aulas, de todas as minhas turmas, elas iniciam com a meditação. É um trabalho 

limpo, porque assim...  há muitos que ficam olhando [ela faz sons de risinhos 

imitando os alunos], ele não acredita, não conseguem porque é difícil parar e olhar 

para si mesmo. Eu até digo, assim... é Buda disse isso, Dalia Lama disse isso, 

quanto mais dificuldades você tem de meditar, mais você necessita. Porque você 

tem dificuldade de se, parar e olhar para si mesmo. Então você precisa muito, muito, 

muito. Dentro dessa questão, eu digo que hoje todas as minhas ações são voltadas 

para isso. Os meninos brincam que sou a [Marilac da luz – não compreensível], 

porque eu tenho muito essa história de se iluminar, as pessoas precisam de 

iluminação. Eu brinco que um dia eu vou chegar lá na montanha iluminada. Daqui a 

mil vidas, mas eu vou chegar um dia... essa vida aqui com esse corpo é só um 

tempo... eu, e gostaria que a humanidade. A minha representação de humanidade, 

nos últimos tempos e o povo que está perto de mim. Eu quero que eles descubram 

que é aí que está a solução para quem vive melhor. Porque é impressionante 

quando a gente começa a se olhar tudo a sua volta começa a melhorar.  



    147 

 

ALEX: Então essa tua concepção de vida que está interferindo na tua prática 

pedagógica de filosofia, ela vem se construindo mais durante a tua vida do que na 

própria universidade... 

PROFESSORA: Com certeza. Porque a Universidade, Alex, a academia... a pensar 

de que eu fico muito feliz de saber que na academia hoje já tem pessoas com esse 

propósito, sabe... Cultura de paz, eu vejo lá na educação tem a professora Kelma, 

quer trabalhar de tudo para academia. Está lá na posição, mas tem todo um trabalho 

nesse sentido. Mas a academia ela é fria. Por exemplo, eu tenho colegas aqui na 

escola, quando eu toda com toda essa história, olha para mim e diz: a professora, 

porque a injustiça porque a fome, porque o imperialismo, porque... entendeu? Tudo 

isso eu nem descredencio nem desmereço, tudo isso é verdadeiro. Mas eu acho não 

que adianta eu querer conscientizar o meu aluno só com esse discurso dá raiva, 

entendeu? Eu me trabalho o tempo inteiro e em um dos meus trabalhos me falaram 

assim: “Professora” ... que eu tenho uma teoria assim, que é minha e de muita 

gente, mas assim, eu tento ver o lado bom em tudo, tudo tem uma coisa boa. Veja, 

eu estava exatamente em uma fala dessa e um coordenador disse assim: está certo 

Professora, lado bom de Bolsonaro? Aí eu, poxa, lascou também né? Também 

agora tu foi né, tu apelaste demais... Lado bom do Bolsonaro, faz isso comigo não... 

seja Natura. Você não disse que tudo tem um lado bom, que tudo que... ok! Pois 

então. [colocou na parede]. E aí você na hora, né... Eu pensei: ele tinha razão 

mesmo. Tem, tem lado bom! Eu acho que ele expõe as nossas feridas. Eu acho que 

Bolsonaro veio e ele conseguiu fazer com que as pessoas mostrassem aquilo que 

estava escondido. As pessoas não viraram violentas, as pessoas não tiveram 

discurso de ódio porque o Bolsonaro ensino isso, isso já estava em cada uma das 

pessoas. Ela só não tinha coragem de expressar, de colocar para fora. Quando uma 

mulher vai na internet e morre uma criança de sete anos e ela diz que pelos uma 

coisa boa no dia de hoje, que foi o neto do Lula. Aí a pessoa diz: não, não foi o Lula 

que morreu, foi o neto dele. Eu sei, ótimo, mas pelo menos não fazer as falcatruas 

do avô. Essa pessoa não foi o Bolsonaro que ensinou ela ser assim, ela já era 

assim, ela agora perdeu o medo de se expor. E eu sempre penso que para poder a 

gente precisa muitas vezes ir para o caos para que nasça uma nova consciência. 

Entendeu? Então eu penso que é o momento para gente ir olhando para essas 

coisas. Eu acabo brincando também recentemente, que eu disse: cara, daqui a 



    148 

 

pouco eu não vou mais ser aceita em nenhum grupo, eu não vou ser aceita nem 

esquerda e nem na direita. Eu vou ficar eu vou ficar o outsider da história, de todos 

os lados, porque assim, eu não bato eu não digo... Tipo assim, essa blogueira.  Ela 

disse as coisas e tanta gente na minha timeline dizia assim: tem que morrer! E dizia 

cada palavrão horrível, do tipo que eu vou dizer agora que eu odeio dizer, mas só 

para ilustrar, fala assim: uma escrota dessa tem que morrer! [com a blogueira] Alex, 

pode parecer frescura, sabe, mas isso me soa tão mal, isso me faz tão mal, porque 

eu acho que quando tu faz isso tu não se diferencia dela, tua energia fica muito igual 

a dela, porque tua energia está cheio de raiva, cheio de ódio... eu acho que a gente 

tem que trabalhar para tirar isso.  Se a gente for para nossas salas de aula com a 

vibração positiva. Pode-se dizer: a, é que você está iludida...  por isso que nem a 

esquerda nem a na direita me aceita, porque não quero nenhum lado nem o outro. O 

equilíbrio não está nos extremos. E se eu for para uma sala de aula cheia de raiva, 

cheia de ódio, que eu vou ser fera, porque quando eu falo no Bolsonaro... Eu tenho 

uns colegas aqui que quando fala... que já brigaram entre si. E fala do Bolsonaro sai 

chispas...  Eu tô levando a mesma coisa para eles, para o aluno e o aluno para ele 

vai assim... E aí? Onde é que tá? Que ódio é esse? Não fica igual? E aí qual o meu 

propósito... [tem haver com o pedagógico] Tem! E eu inclusive já vi alunos 

percebendo. Eu acho que eu tô ensinando tanto isso que eles estão percebendo e 

eu estou feliz. Professora, quando a pessoa faz isso ela não tá ficando igualzinha? 

Quando ela deseja a morte de quem desejou a morte ela não tá desejando morte do 

mesmo jeito? Isso é um aluno chega com essa reflexão, e eu fico feliz, por que é 

isso que estou provocando neles. Eles perceberem que os ódios não levam a nada. 

E que eu não vou ficar bem se ao meu redor tem gente ruim. Eu tenho que querer... 

Eu faço explicação, a história da Igualdade, eu tento explicar para eles que a 

sociedade bacana vai ser quando todos quiserem o bem de todos. E para isso eu 

tenho que fazer a minha parte, começar comigo. Aí professora, o professor Alex é 

muito ruim... É, porque o professor Alex é muito ruim? Aí ela coloca um monte de 

coisa e eu digo assim: tá, tu não acha que tu tem isso não, também? Um dia desses 

um aluno meu veio reclamar de um professor e eu disse: Tu não acha que tu tem 

essa raiva todinha dele porque dentro tu tem essas coisas parecidas com ele? Tu já 

pensou em olha para ti? Eu tive um problema com a aluna recentemente. 

Raramente eu tenho esse tipo de problema de precisar levar para a coordenação. 

Raramente. Ano passado, para tu ter ideia, o ano inteiro, quando chegou o final do 



    149 

 

ano, acho que era a minha última aula na sala, eu tive um problema com uma aluna. 

Porque eu acho que já estava cansada, eu fiquei me questionando onde foi... porque 

foi que eu não evitei aquilo, mas eu não sou perfeita não, eu erro é muito, graças a 

Deus! Mas eu tento melhorar e tento... eu não foco nos meus erros. Errei, 

reconheço, admito e tento ir para frente e agora eu fiz isso de novo começo do ano 

de 2019 eu peguei uma lá e disse para ela assim... nesse dia eu cheguei com o 

propósito, na sala de aula, cheguei assim – era aula de filosofia: hoje eu não vou me 

incomodar com a Camila! Eu não vou dar visibilidade para Camila. Mas foi eu 

chegar, do não fiz nada, mal comecei, a Camila [puxando a cadeira para colocar os 

pés em cima]. Camila, tira os pés da cadeira, veio do interior agora, você é uma 

moça, alta, tudo. -Camila tira os pés da cadeira, por favor. [a professora imita 

arrastado da cadeira] que derrubou a cadeira. Camila, meu amor, hoje eu falei, 

disse, para mim mesma que eu vinha para a sala de aula hoje mas eu não ia lhe ver. 

Mas você quer que eu lhe veja, né meu amor? Ok, eu estou lhe vendo, eu vendo 

você, eu percebo você. Aí, minha filha, desencadeou. Ela enlouqueceu, disse um 

monte de coisas, e mandei ela falar com Ademar, mandei ela para secretaria para 

falar com o diretor. Depois eu fui lá. Quando eu chego lá ela distorceu tudo que eu 

disse, que eu tinha... Enfim! Aí eu olhei para ela e disse: Camila, diga uma coisa 

para mim, o que é que tem em mim que você identifica... o quê que tem você que 

você tem raiva e que você identifica em mim? Ela não entendeu nada. Camila, 

quando você olha para mim você, ver algo que você tem raiva você. Essa raiva que 

você tem, disso que vê em mim, tem alguma coisa a ver com algo que tem você? 

Está louca! [professora imita a garota]. Na frente do diretor. Continuou a conversa, 

de repente eu fui dizer alguma coisa, eu fui fazer a representação dela da cadeira. Aí 

ela disse: tá vendo, tá vendo, ela é sempre assim, eu não suporto isso nela, ela é 

esnobe, ela é superior, ela se acha. Você á vendo? [a professora imitando como se 

estivesse falando para o diretor] aí o próprio diretor disse: tu é assim mulher, tu é 

exatamente isso. Tu tá olhando para a professora e está te vendo e tu tem raiva, 

como ela disse... Aí eu deixei eles, como ela já tinha acessado... eu nem vi mais 

nem voltei para sala de aula. Eu também saí com a reflexão: o que é que no meu 

comportamento tá passando para ela essa coisa do esnobe, do importante, que tá 

nela e ela não suporta. E ela tava vendo em mim. Tu tá entendendo? Eu acho que 

que penso que tô meio doido, as vezes é muita viagem que eu faço. Mas eu acho 

que todas as relações podem ser mediadas com isso do alto conhecimento, do que 



    150 

 

isso reverberam no outro, do que é possível modificar, eu acho que as aulas de 

filosofia é o cenário ideal para a gente fazer essas coisas, porque os assuntos são 

maravilhosos. Eu falar de felicidade... Gente! Sem falar da felicidade piegas, mas 

com outro sentido, né? Eu acho que a gente, se a gente bem soubesse, a gente é 

privilegiado, [acho que ela se referiu ao professor de filosofia], mas infelizmente, 

voltando para academia, a academia não, a academia é muito teórica, é clássica, é 

distante, né... E aí ela não pega essa coisa... as vezes eu acho que criar uma outra 

disciplina.  Não sei, não como seria, sabe.  

ALEX: Filosofia eu não sei se ela é uma coisa só ou são várias, né. Pode ser que ela 

se encaixaria nestas várias? Professora, vou te fazer outra pergunta: você acha que 

a amizade entre aluno e professor pode existir, no sentido do ensino de filosofia? E, 

se sim, ela contribuiria mais ou menos, sobre a ideia de amizade entre professor e 

aluno. Primeiro se você concorda com isso, se você não concorda, se você acha 

que o professor deve chegar e dá aula. Ter problemas que você teve, mas de certo 

modo não se aproximar. Se a amizade ela pode existir, e se existe se ela contribui 

ou não. De forma franca, qual a sua ideia sobre isso? 

PROFESSOR: é assim, primeiro amizades de uma maneira geral. Eu acho que que 

é preciso que haja respeito nas amizades, em toda. O meu coleguinha que eu vou 

tomar uma cerveja eu preciso ter cuidado para ser amiga sem ser invasiva, amiga 

com respeito. Do mesmo jeito eu acho que pode haver com aluno. Eu não posso 

deixar... eu acho que eu sou amigo de vários alunos. Tem uns que não tem muita 

aproximação, nas no geral eu tenho uma aproximação bem boa. Mas fica bem claro, 

assim, qual é o papel de cada um naquele momento da sala de aula e até fora, 

porque assim, por exemplo, eu tenho alguns cuidados enquanto professora... Eu sou 

amiga do meu aluno, mas eu jamais vou falar palavrão, jamais vou faltar com 

respeito, jamais vou fazer brincadeirinhas que podem dar interpretação... eu sou 

amiga no sentido de ouvir, eu sou amiga no sentido de dar importância a vida deles, 

eu sou amiga de querer o melhor para ele, eu sou amigo de ter uma relação bem 

amistosa, sabe. Sou, aí eu sou. 

ALEX: você acha, então, que essa postura que você tá tendo, essa questão da 

amizade que você acabou de colocar, ela interfere no aprendizado de filosofia do 

aluno, na compreensão...  



    151 

 

PROFESSORA: Não só de filosofia, eu acho que ela vai... porque assim, quando, o 

que é que eu sempre com relação ao professor na sala de aula, professor saber a 

matéria é uma coisinha, olha como eu sou horrível. Por isso que eu digo que a 

academia... é uma coisa. Mas o professor deve ser encantador, tem que saber fazer 

com que o aluno se interesse e queira aquilo, e aí vai depender dessa postura dele. 

É lógico que ele sabe o conteúdo ele vai conseguir fazer isso bem. É lógico que se 

ele tem uma postura de acolhimento ele vai fazer isso bem. Eu acho que sim, às 

vezes o professor maravilhoso, ele é PH, é doutor, mas ele não consegue nem 

passar aquele conteúdo que ele queria, porque ele tá no patamar de superioridade, 

de distância, onde aluno para ele é alguém que devia tá feliz de ter o conhecimento 

dele, como as vezes ele coloca. E ele fica tão distante que esse aluno não chega 

nem para se interessar pela matéria. Então eu acho que a gente tem um papel de 

encantador, também, assim...  não tem nada, também, de encantador de serpentes, 

não é nesse sentido. É nesse sentido... [De estimular uma vontade nele?]. É. 

Primeiro porque tu tem gostar do que tu faz, se tu não gosta do que faz, se tu não é 

apaixonado... Eu brinco que sou: #soufelizsouprofessora.  Pode dizer que eu sou 

doida, mas eu sou mesmo. E aí Tu tem que fazer eles se encantarem por aquilo. Por 

exemplo, as vezes eu tenho aula de uma coisa qualquer. Por exemplo, eu tô 

estudando novamente, resolvi estudar novamente, pra tu ver eu.... depois de ter feito 

especialização de ensino de história, especialização em ensino de Filosofia, 

Sociologia, arte-educação, eu tinha feito várias especializações aí agora resolvi fazer 

uma nova graduação. [Porquê?] Porque fazer uma nova graduação? [Sim]. Pois é, 

eu tenho, eu tava sentindo uma vontade muito grande de estudar. Talvez eu, eu... eu 

acho que isso eu tinha lá atrás, que eu queria fazer essa faculdade. Mas não era só 

essa que eu queria fazer. [De que é?] Eu tô fazendo psicologia. [Tem haver também 

com a tua questão profissional?] Tem tudo a ver, né? [Financeiro também?] Não. 

[Mais de fortalecer algo que você já...]. É, que eu acredito. Isso! Porque assim, eu 

sou terapeuta holística, eu trabalho com energia, eu trabalho com outra visão, mas... 

Eu quero olhar a psicologia da academia, né? Eu quero ver como é que a 

psicologia... eu quero estudar. Como é que é a psicologia. Por que as vezes tem 

psicólogos que é terapeuta, mas tem psicólogo que não quer saber. Tenho médicos 

psiquiatra e psicoterapeutas que diz que eu sou maior viajante, é..  Então eu quero 

conhecer, eu queria conhecer... E isso eu queria fazer a muito tempo atrás. E eu 

disse, porque não?. E eu tô. Já tô no terceiro, quarto semestre, porque eu aproveitei 



    152 

 

muitas disciplinas. Eu sempre tive, eu sempre fiz cadeiras de psicologia. E aí eu 

aproveitei muita disciplina. Então assim, aí fico vendo os meus professores, ainda 

hoje eu tenho isso... uma lá forma da aula que tem todo o conhecimento e tudo, mas 

a forma dela dar aula ela não consegue fazer com que eu me apaixone por aquilo 

que ela tá ensinando. [Que é isso que você quer.]. Quero! Pronto, quero mesmo, e 

queria... eu quero que meu aluno queira, queira aprender, tenha vontade de ler, 

porque Michel Foucault é tudo, e aí to vendo o livro que tá aqui na minha frente. 

Então, assim. Aí eu tenho outra professora, que to fazendo uma outra cadeira que é 

teoria psicológica e behaviorismo. Eu nunca gostei do behaviorismo, achava que ela 

aquelas influências do Pavlov e o reflexo condicionado a maior... Não gosto daquela 

forma, nunca curti aquilo, e aí eu pego uma professora, super jovem, bem jovem. E 

ela veio conversar comigo eu eu: professora, nem tô feliz, eu nunca curti essa 

história de behaviorismo, por que quando a gente está com cabelo branco a gente 

pode fazer essas coisas, [risos]. Mas eu disse com todo amor do mundo, mas eu 

disse com todo amor. Eu disse assim: professora, na verdade, na verdade, eu queria 

estar fazendo a cadeira de psicanálise, mas como eu cheguei depois não tinha vaga. 

Aí me colocaram em behaviorismo, mas enfim... Vamos ver né... Aí ela disse: você 

vai se apaixonar pelo behaviorismo, você vai gostar tanto... Vamos ver, no final da 

disciplina a gente conversa. Alex, eu estou apaixonada! Porque a professora ela 

consegue me apaixonar, ela me canta com toda a forma como ela fala, com que ela 

tá me mostrando, com outras coisas que eu nem quis ver, porque eu fechei na 

possibilidade que behaviorismo era ruim. Aí eu não aprofundei. O que é que meu 

aluno faz, ele escutou filosofia é uma matéria bem ruim, ele não quer nem saber, se 

ele puder falta aula bem muito. Aí um dia ele vem para a aula. Aí ele  vai depois da 

minha aula e vai dizer assim para mim: professora goste da sua aula, é massa 

professora. E aí ele passa a vir. Então eu acho que a gente tem esse papel, sabe... 

É lógico que forma como que tá bordando, a forma conto aborda, o que tu tá levando 

para ele, o quê tu tá fazendo. Paulo freire era fantástico quando diz que é preciso 

que o aluno dê significado, é preciso que ele perceba que aquilo faz parte da vida 

dele. Eu acho que tudo isso é um conjunto. [Que é pensar também as coisas do 

presente]. Isso. Enfim, eu falo feito um cobra né... [risos].  

ALEX: Professora, queria agora passar para uma parte que é falar de práticas, do 

dia a dia do trabalho mesmo. Primeiro queria falar, e vou aproveitar que já está no 



    153 

 

finalzinho, essa questão da escrita. Eu prestei atenção que você... porque também 

eu tive poucos oportunidades, já que um dia foi prova e outro dia você deu aula, que 

você dá duas aulas seguidas, né? Então você estava contando desse modo, e eu 

queria perguntar contigo uma coisa: como é que é tua prática com a escrita? Você 

estimula os alunos a escrever, ou devido à situação da escola, da sala de aula, a 

situação dos alunos, você não pratica muito a escrita?  Se você pratica, você fez 

efeitos diretos no aluno que desenvolve a escrita? Se você tem tempo de 

desenvolver a escrita? Eu queria saber um pouco sobre essa questão da escrita no 

ensino de Filosofia, e pode ser bem franca. 

PROFESSORA: antes de falar de escrita tem que falar de leitura: eles não leem! Eu 

acho que um dos meus grandes desafios e fazer com que eles se interessem pela 

leitura. Por que assim, como é que eu vou escrever se eu não sei nem ler? Então 

tem muito isso, também, ele não consegue escrever porque ele não sabe ler. E aí eu 

digo que eu, nunca... eu dou muito o meu exemplo para eles. Eu fui uma aluna na 

minha época que eu não gostava de gramática, eu achava a gramática tão distante 

da realidade. Deixa eu explicar como é, calma: conjugue o verbo fulano de tal, 

atrasar no pretérito mais que perfeito, no subjuntivo, num sei o quê... Tá, e na 

prática, como é que faço isso? Tá, como que eu uso assim, ok. Aliás, eu uso muito 

na primeira aula de filosofia eu brinco dizendo que pra eles que a filosofia é a mais 

importante das disciplinas, inclusive eu vou fazer o exemplo com matemática e 

português. Que geralmente o professor de matemática e português, historicamente, 

se colocam como o topo do topo. [basilar]. Aí eu mostro pra eles que a nossa 

matéria é mais importante que as outras, por exemplo. Português, aí eu dou esse 

exemplo do verbo. Aí eu pergunto: você sabe conjugar o verbo atrasar no pretérito... 

ele olha para a minha cara: sei não. Pois é, mas você está vivo né? Tua vida segue 

normalmente né, deve tá fluindo normalmente, tá? Tá! E você nem sabe conjugar o 

verbo nesse tempo. Aí matemática: equação do segundo grau... Você sabe 

resolver? Ai professora... Então você vai responder? Aí professora... Tá! Mas você tá 

vivendo né? E vai continuar vivendo, vai casar vai ter filho, pode ser que você nunca 

aprende a resolver essa equação não é? É. E se a partir de amanhã você não 

pudesse mais não pensar, mais nada, você não poder mais refletir, não pode fazer 

mais nada disso, sua vida vai ser igual? Claro que professora! [fala alto]. Como é 

que vou viver sem pensar, sem refletir... Filosofia. [risos]. Então, eu uso muito isso. 



    154 

 

Então assim a leitura não é uma coisa que eles gostam de fazer, mas eu insisto com 

a leitura e eu insisto com a escrita, sou teimosa igual ao um João teimoso. Eu agora 

inventei os fichamentos, que é uma forma dele escrever. Mas aí eu coloco aquele 

fichamento que ele tem que destacar o que chama atenção na página que ele tá 

lendo e fazer um breve comentário. Agora eu estou no breve comentário, porque 

quando era o resumo era uma tragédia, que eu não sabia o que eles estavam 

escrevendo, quando eu pedia resumo. As veze eu ainda trago um texto pequeno, ou 

pego um livro, algum texto pequeno. E aí leu, Ok, discuti... aí eles agora vão fazer o 

resumo do que a gente discutiu? Eles sofrem muito, sabe Alex, porque que apesar 

de Português e Matemática ser 5 horas de aula, né, a carga horária é maior dela, 

sempre a vida toda foi assim. Mas eu acho que a cada vez mais eles se afastaram 

da leitura e da escrita.  

ALEX: Mas o que eles escrevem nesses resumos, nesses fichamentos, você 

consegue aproveitar alguma coisa? [Aproveita de alguns]. Você lê? [leio]. A partir 

disso interfere... 

PROFESSORA: Interfere da gente conversar sobre... Muitas vezes... as vezes 

quando eu quero, assim... Porque é tão difícil eles botarem para fora alguma coisa 

que... tem uns, outros não. Outros estão tão bloqueados que eu eles não 

conseguem. Tem uns que, quando eu vejo, eles já estão escrevendo 5 páginas. E aí 

vou ver tem sentido. Muitos erros assim, de 10 palavras você tem 20 erros. Mas 

assim, você tenta, né. Eu brinco: eu sou professora eu consigo entender o que ele 

quis dizer. É muito difícil, a gente desisti. Eu tenho colega que diz: professora, a 

senhora é otária. A senhora ainda está... a senhora ainda faz isso, tem que corrigir, 

professora, como é que a senhora faz uma coisa dessa, não faça mais isso não. 

Professora, faça umas provinha objetivas, facilite a sua vida.  Por que realmente, em 

filosofia você só tem uma aula por semana... Aí para você conseguir uma carga 

horária... Eu só trabalho 100 horas e eu tenho 13 salas. Aí cada sala com 30 alunos, 

digamos. Vamos imaginar isso, é muita coisa. Se eu for trabalhar por produção... 

teve um período que eu queria tanto isso, que eu criei deles lerem um paradidático, 

né. E eles tinham que contar aquela história pra mim escrita e falada também, né? 

Porque senão eles copiavam por uma resenha da internet. E geralmente outra coisa 

que eu faço para evitar que seja alguém que faça por eles, tem que ser a mão. E eu 

conheço a letra deles, por que no geral eu peço para eles fazerem uma alto 



    155 

 

avaliação e eu não entrego. E aí eu tenho a letra de todo mundo. [Essa auto 

avaliação é do quê, que você diz, deles mesmo ou...?]  Deles mesmos, da própria 

vida. As vezes é uma autoavaliação da própria vida. A vezes, assim, como eles 

fazem a projeção da própria vida daqui a 5 anos, daqui a 10 anos, daqui a 15 anos. 

Geralmente, as vezes, a gente faz uma dinâmica antes, um trabalho antes. Eu faço 

muitas atividades nesse sentido.  

ALEX: E dá para usar o que eles escrevem na aula de filosofia?  

PROFESSORA: Dá. Muitas vezes dá, você está em um determinado assunto e você 

lembra de alguma fala, ou eles próprios, legal isso. Eles próprios traz. Eu tô usando 

muito agora as aulas invertidas, que eles leem... eu estou obrigando eles a lerem... 

ele leem em casa e eles trazem o que incomodou. E aí eles fazem isso, eu percebo 

isso melhor. 

ALEX: A escrita filosófica é diferente das outras?  

PROFESSORA: Eles não têm isso ainda [mas para você?]. Eu acho que eu for para 

a questão da existência talvez sim. [E aí se reportando para eles?]. É. Muitos deles 

colocam, eu tenho percebido isso, nos últimos tempos. Não sei se é isso tem que 

tem acontecido nos últimos tempos ou o meu olhar que tem olhado para isso, que 

antes existia e eu não via, e agora eu tô vendo. [E da importância da escrita?]. Não! 

Da forma como escreve, de identificar inclusive questões filosóficas nesta escrita, 

que eu acho que talvez existisse sabe Alex. É que não gosto dessa coisa de dizer 

que não, nada existiu. Eu acho que até existia, mas eu não visse. Porque o meu 

olhar não estava preocupado com essa questões, porque eu estava muito no livro 

didático e na Marilena Chauí... que eu adoro, tá, só dei um exemplo. E bastava dar o 

conteúdo somente mesmo, sabe. Apesar de que eu sempre tive questões, inclusive 

assim... tem professor que ele faz aquele plano de curso e ele tem que ir até o fim. 

Então eu paro, por exemplo. Tá bom, não vai dar tempo de dar o plano todo. E aí?  

E, mas aquele pouco que ele viu eu quero fique no juízo dele. As vezes eu sou 

capaz mesmo de parrar, discutimos tudo. E vem uma pergunta, assim, ou uma 

questão bem filosófica pra ele escrever sobre aquilo. Sabe? As vezes eu faço muito 

isso. Assim. Por que eu sinto, tem outra coisa assim, apesar de... é, isso é muito 

forte, ter aqueles que reagem no primeiro momento eles gostam. Eu tenho 

descoberto, é legal isso, eu tenho descoberto que eles gostam dessa questão, 



    156 

 

quanto mais – eles dizem viajante – quanto mais filosófico, sabe, quanto mais tu 

adentra nas visões, sabe. A, ninguém lava o pé na água do mesmo rio. Quanto mais 

tu avança nessas questões eu acho que eles gostam. 

ALEX:  pode ser que eles estejam desabituados ou ainda nunca olharam isso, e 

quando você coloca você é viajante, mas as vezes eles não percebem que já estão 

dentro desse barco, só ainda não olharam... 

PROFESSORA: É. E aí, eles percebem que isso pode ser simples, que é mais 

simples do que parece. É um título de livro que tinha de culinária [não deu para 

escutar direito]. Mas é mais simples do que parece.  Não tem essa coisa assim. Tá 

no dia a dia, é possível a gente conviver com isso, tá?  Tudo é preciso a gente se 

permitir. É preciso que a gente se permita. [A escrita, então voltando, tu acha que é 

uma coisa importante na aula de filosofia?] Total!  Não só na aula de filosofia eu 

acho que a escrita é importante. Mas para pensar esses problemas, como vocês 

colocou, esses problemas filosóficos, principalmente estes problemas que te afetam, 

que é a problema da existência, do cuidado de si?]. viver, né. Pensar... com certeza. 

E eu acho até que é uma prática terapêutica também, porque quando tu escreve tu 

já começa a identificar e a solucionar uma questão que tu tem, na escrita. Então as 

vezes eles e colocam muito e com certeza é fundamental.  

ALEX: agora sobre sua fala. O professor de filosofia geralmente ele fala muito, não 

é? Porque a gente não resolve muitos exercícios, porque não quer ficar repetindo, e 

a gente vai muito a fala, tanto para fazer os problemas como para explicar. Como é 

que tu pensa? Você acha que a fala do professor de filosofia é diferente? Certo que 

já falamos um pouco sobre isso no decorrer da entrevista, mas de forma mais 

pontual, o professor de filosofia quando ele fala, ele fala uma verdade diferente? Ele 

fala uma verdade que leva mais riscos?  

PROFESSORA: Depende do professor. [Então não basta a filosofia, depende do 

professor?]. Depende do professor. Eu posso ter um professor de filosofia que vai, 

simplesmente, levar do jeito que no livro tá lá colocado. E vai levar e dar aquele 

assunto... Entendeu? Eu não acho que seja... Hoje teve uma fala aqui na reunião de 

humanas, que eu sou PCA de humanas, e eu tô com um projeto de criar aqui na 

escola um projeto por cultura de paz, e a gente está com várias ações e, uma das 

nossas preocupações,  e eu estava aqui só com o povo de humanas. Eu tinha um 



    157 

 

professor de filosofia, mas que a formação é em história.  Eu tinha o de geografia, e 

outro de geografia e a outra de história, é. Na verdade não tinha nenhum filósofo. Eu 

tinha um professor um professor de história que dá aula de filosofia, tem eu das 

ciências sociais que dá aula de filosofia. E a gente colocando assim: nós da área de 

humanas temos uma maior sensibilidade, a priori, isso não quer dizer que é sempre 

assim, para essas questões mais humanas, a priori, mas não é sempre assim. Eu 

mesmo conheço uns camaradas esquisitos, estranhos, entendeu, Como eu conheço 

gente da filosofia estranha, como eu conheço gente de outras áreas totalmente 

humanista. Então eu não fecharia a questão que é o professor de filosofia.  Mas eu 

acho que se ele for, pronto. Se ele for um professor de filosofia consciente, que ele 

tenha realmente aprendido a filosofia, como inerente da vida, como as questões da 

existência, aí ele leva essa fala, essa fala diferenciada, aí eu acho ele leva. Mas eu 

acho que é difícil né, nunca fiz filosofia, mas eu tenho vontade de fazer também. 

[risos] 

[Mas já uma filosofa]. Mas eu tenho vontade de fazer também. Mas assim, eu acho 

que depois ter ficando tanto... de aprender sobre isso, ele leva realmente esse fala 

diferenciada para a sala de aula. Ele leva porque foi o que ele aprendeu, né. É só 

preciso que ele saia da caixa, né. Que ele precise se abrir mais para as questões 

viajantes, como a gente diz, que eu acho que é nelas que a gente se revela. E isso é 

conjunto, eu digo que isso é com o aluno. Eu acho que gente tem que sair dessa 

coisa. Se eu fico no meu patamar de professa filósofa, sabida, que vou vomitar 

sabedoria em cima deles, eu acho que vou me perder. Eu preciso fazer essa 

construção com eles. Aí eu acho que aí que eles se interessam, aí ele começa a 

questionar, a entender... procurar entender a vida dele. Procurar, porque não vai 

entender mesmo. Procurar entender o que é esse viver, o que é que tenho para 

conseguir viver, porque não tá fácil. Em pleno século XXI, como é viver nesse 

período? Nessa era... Como é que a gente vai suportar esse peso de tudo nos 

cobram e a gente não consegue dar. Entendeu. E acho que é junto. Enfim!     

Eu tenho uma última pergunta, mas antes me veio outra pergunta pra ti fazer. A 

filosofia como disciplina ela está para todos os alunos, né. EE de certo modo,  

vamos imaginar que teu mundo é esse com teus alunos de filosofia, tu acha que a 

filosofia ela pode ser alcançada por todo mundo? Olhando para tua sala de aula, 

para os teus alunos, com quem tu trabalha, tu acha que a filosofia ela é democrática, 



    158 

 

ou pode ser democrática? Ou ela, no contexto em que está... Ou como você os 

alunos, vários são de determinada postura que a filosofia não chega... O que você 

pensa? A filosofia ela é democrática, ela pode ser democrática? 

PROFESSORA: Ela não é, mas ela pode. Eu não que ela democrática porque se 

colocou ou num patamar de ou o professor de filosofia é doido, ou é viajante, ou é 

uma coisa que gente não entende nada, ou os livros são muito distantes da 

realidade porque você lê o capítulo inteiro e não sabe o que ele está dizendo, muitos 

alunos fazem isso. É tanto que... é engraçado, quando eu um capítulo de livro e leio 

com eles aí eles vão entendendo tudo. Porque aí eu vou decodificando. 

Decodificando mesmo, assim, aí a gente vai, vou pegando a fala deles.  Aí fica 

distante, mas eu acho que a filosofia ela está ao acesso de todos. Eu acho que cabe 

a filosofia. [Então é possível que todos os alunos aprendam filosofia?] Eu acho! Eu 

defendo aqui na escola, e acho que se levar para a SEDUC Camilo não vai gostar, 

eu defendo aqui na escola que a gente coloque filosofia a partir de 6º ano. Que a 

gente tenha, ao viés de duas aulas de educação física, do 6° ao 9° ano. Eu propus: 

tira uma coloque uma de filosofia. Mas aí eu sinto que tem um preconceito. Filosofia 

no 6° ano? Não, vamos colocar cidadania. Entendeu? Isso eu tô eu falando de 

núcleo gestor, de pensadores.  Existe uma questão de que a filosofia como uma 

coisa... mas ela pode, gente, ela pode... gente, trabalhar filosofia, eu já fiz isso, um 

sonho antigo, mas eu já fiz. No 6° ano é incrível! É possível, como é possível você 

pegar uma reunião de pais, com as mães de alunos de periferia que tem pouco... e 

você começar a meditação e diz, vai dar certo, por que elas não vão... Aí você faz a 

meditação e faz uma fala bem dentro da filosofia, sabe. De algumas questões, de 

alguns assuntos que estão na ordem do dia e você. Quando termina a mãe chega 

para você e diz: ô minha filha, eu tinha ficado aqui até 10 horas, eu nem me lembrei 

da novela. Eu acho que é possível para todos, depende da abordagem que eu vou 

dar. É lógico que eu não vou chegar para um aluno do 6° ano e fala da mesma 

forma como eu falo com um aluno do 3° ano [do ensino médio]. Mas gente, se esse 

menino aprendesse filosofia e começasse a trabalhar com as questões filosóficas a 

partir do 6° ano, ou a partir das séries iniciais, como já existe no sul, você tem 

algumas escolas que fazem isso, era fantástico. Então, é possível para todos. Agora 

a filosofia, essa tua academia, precisa... [A nossa né? Porque nós todos fomos 



    159 

 

formados lá, mas é de repensar mesmo] Tô, brincando! Eu fico brincando, mas é 

uma coisa, é um discurso, sabe, estranho, mas enfim...    

ALEX: a última pergunta, que de certo modo vou falar de problemas e dificuldades, 

mas para me ajudar a construir minha ideia e eu não ficar só comigo mesmo. Quais 

são as maiores dificuldade em ser professora de filosofia, e as maiores dificuldade 

de dar aula de filosofia? Aí eu pergunto mesmo essa questão da sala de aula, do 

estado, das condições, da instituição geral, dos outros colegas... pode ser no geral, 

as dificuldades da hora aula... 

PROFESSORA: Tem tudo, né. Agora comigo é chato porque eu sou tão apaixonada 

pelo o que eu falo que... mas eu vejo! [Por que já fica diferente, a questão do você 

ser apaixonado por se professor, e a questão da prática e aquilo que dificulta a sua 

prática]. Eu vejo! Eu digo que eu sou apaixonada e tudo mas eu vejo tudo que está 

de difícil, sabe. Tem uma série, mas eu não vou colocar só o professor de filosofia 

não... talvez o de filosofia por conta da própria disciplina dele ela ter um histórico de 

intermitência, ela vai e volta, vai e volta, ela não se dá de forma contínua, a história 

dela. Não se dá de forma contínua como português matemática, história e geografia. 

A filosofia e a sociologia são disciplinas que a sua história é de intermitências e lutas 

e processos conturbados ao longo da história. Então já tem essa dificuldade por aí. 

Aí tem a dificuldade pelo próprio preconceito, aí só com filosofia tá. Pelo próprio 

preconceito que, filosofia e sociologia, neste caso... eu já vi diretor dizer que não 

servem pra nada, eu já vi superintendente dizer que: aí tira isso e bota mais uma 

aula de português. Então assim, essa falta de conhecimento e de consciência, isso é 

um problema. Aì vou para outras questões que envolve todo mundo. Eu tenho uma 

escola que não tem estrutura, a grande maioria das escolas não tem estrutura. Os 

próprios alunos que eu recebo... Ano passado eu tinha alunos a noite que a refeição 

que eles tinham no dia era aquela janta que eles iam ter aqui. Então, Alex, é difícil 

eu estar no estado de prontidão para aprender qualquer coisa quando eu nem comi, 

eu satisfiz uma necessidade básica de alimento. Eu tenho aluno que não enxerga e 

não tem dinheiro para comprar os óculos, porque né... A gente até conseguiu um 

programa para dar os óculos, mas é uma coisa que acontece pontual. Eu tenho a 

questão... você conheceu a minha escola, ela não tem estrutura física mesmo, e 

assim, isso parece fazer... é o que temos e não vou tentar nem melhorar, você 

assistiu isso hoje, né. É isso que eu tenho e pronto. Não, não é!   É isso que em 



    160 

 

tenho, mas não é isso que eu quero ter mais. Tenho outra questão de 

desvalorização, mas ai nessa questão, ei digo que não vou ser aceita nem na direita 

e na esquerda, porque assim, tem muito colega nosso que ele tá naquela  quer ele 

quer só as benécias, mas na hora que ele tem que dar... Por exemplo, vai ter uma 

paralisação eu sou totalmente favorável e eu vou estar lá, não quero ficar em casa 

não. Eu quero estar lá no movimento litando por uma coisa que eu acredito. Tá, mas 

quando eu paralisei eu tirei um tempo pedagógico desse menino. Eu tenho que 

pagar. Mas eu não tenho que pagar com a enganação do tipo assim: vai ter a féria 

do fulano de tal... Você viu a discussão. A, bota o aluno da noite... A que o aluno da 

noite não vem no sábado de manhã porque tá trabalhando. Eu tenho que ter 

consciência Alex. [Ser ético?]. É. Eu tenho que parar com essa mania de só ver o 

defeito do outro e não ver o meu. Volta o início da conversa do se conhecer, sabe? 

O que você quer mesmo? Eu me consertar para poder consertar o mundo. Eu sou 

uma professora que eu quero resolver minha vida, mas eu... qualquer momento que 

eu posso eu tiro o momento pedagógico do aluno, eu sou capaz até de, nas minhas 

ações, não pensar muito na escola porque eu quero a minha folga. Não é que eu 

sou... Eu também gosto de folga, mas eu tenho que ter ética, eu tenho que... na hora 

que eu sou correta comigo e com todos eu tô passando um exemplo. Eu tô muito 

cuidadosa nessa coisa do que é que eu tô mostrando para o meu aluno. Ele aprende 

isso também, ele aprende com meu exemplo. Ano passado, teve um caso aqui na 

escola, que é isso que eu digo entre nós, é difícil... teve um caso na escola que era 

uma feira pedagógica, uma gincana... eu não sou contra a competição não, mas 

chega de educar para competição, a gente tem que educar para se amar, tem que 

educar para a gente respeitar, a gente tem que educar para se respeitar, educar 

para se importar com outro, a gente tem educar pra isso... a gente tem educar é 

para a gente ser feliz e fazer o outro feliz, mas a gente fica nessa competição de 

acabar um outro e que eu acho muito ruim. E aí cada professor ficou responsável 

por um grupo, e tem os grupos de WhatsApp de cada turma, e o grupo que eu 

trabalhava pegou... que era cinema, e a gente tinha uma música que tinha que 

mostrar uma dança que tinha que mostrar uma cena desse filme, o nome do filme 

era aquário, só que existem dois aquários. Eu não estava na reunião, o aluno foi e 

voltou com aquários e a gente pegou a cena do filme... e a gente botava um dos 

coordenadores da gincana, que era professora da turma, que também tava no 

grupo, viu tudo e ficou calada. Apresentou e gente perdeu a prova porque a gente 



    161 

 

fez o filme errado. [Era o aquários o filme mais atual...]. Eu nem sei, a gente 

apresentou aquele maravilhoso da era de aquários... Tu sabe qual é né? [Sim, era 

para ser esse?] Não, era pra ser esse outro que eu nem sei qual é. [O aquários que 

tem a atriz brasileira que conta a questão da velhice]. A... pois eu não sabia. Para 

mim o que chegou era esse da era de aquário, eu amei porque tem tudo a ver... 

[Mas a ideia do filme era outra]. Era. Mas os coordenadores da gincana estavam no 

grupo viram aquilo tudo e ficaram calados... É isso aí que os meus alunos vieram 

para mim e disseram: professora como é que a pessoa faz isso? E eu tive que fazer 

um momento de reflexão muito sério com eles. Porque assim... [Com os professores 

ou com os alunos?] Com os alunos, porque os professores não quiseram nem ouvir, 

eles se fecharam de um jeito... Recentemente quando a gente estava se preparando 

para a nova gincana eu falei sobre isso. Gente, a gente de extar preocupado com o 

exemplo que estou dando para o meu aluno. Porque pro meu aluno, é uma turma 

que agora está no primeiro ano, o que ficou na cabeça deles é que a gente é capaz 

de não falar, de saber de uma coisa e ficar calado para o outro ser prejudicado. Foi 

isso que ficou na cabeça do meu aluno, um aluno maravilhoso... Professora, como é 

alguém sabe o outro vai se prejudicar e deixa? Professor... E a minha fala com esse 

menino foi muito mais até terapeuta do quê... a minha fala foi assim : a questão é 

com ele não é nem nossa, é um problema dele, como ta vendo a vida, como ele 

enxerga as coisas. Não é com a gente, não vamos não vamos receber o que não é 

nosso. É dele, ele vai ter que melhorar porque a gente não vai conseguir [ela se 

refere ao professor]. É tanto que não consigo mesmo, porque quando eu vou falar 

com eles, equipe,  que se diz, que se vende muito humana... Inclusive uma das que 

estava na interlocução... Mas os alunos não sabem que tem não sei o quê... eles 

vem... [imitando a professora interlocutora]. Não é assim.  Eu tô dando exemplo e é 

isso que o professor também precisa ver que a postura dele, n ão adianta ele chegar 

na sala de aula com a sala nã nã nã [se referindo a alguém que fala muito], se a 

postura dele nos corredores,  nas opiniões sobre as coisas não bate.  Essa aula fica 

para o aluno.  Então assim, desafio de ser professor, a... tem a desvalorização, tem 

a falta de treinamento, tem o salário... o salário dói, mas não só do professor de 

filosofia né, do salário como um todo, né. Não é fácil nossa missão de ser professor. 

Eu sempre coloco que há uma distorção bem grande também... é tipo assim, eu 

escuto, já escutei.. Tu fez o concurso, vai deixar a escola partícula? Vou mulher, tô 

muito cansada, preciso descansar... Tu tá vindo pra escola pública porque tu precisa 



    162 

 

descansar? Então assim, o que eu sinto também, o professor de escola pública 

parece que ele acha que... peraí, tenho muito cuidado quando a gente diz essas 

coisas que parece que eu estou generalizando. Não, eu tô falando que algumas 

professores colocam essa fala de que vem para a escola pública que vem descansar 

porque está cansado. Esse aluno da periferia, esse aluno da escola pública, ele não 

merece uma aula de qualidade? Então eu acho que nosso maior problema, nosso 

grande problema, vamos voltar para a primeira fala, é enquanto seres humanos.  

Nós precisamos nos salvar de nós mesmo e nossa existência está comprometida 

por conta de nós. Nós e o que nós queremos uns para os outros.  

ALEX: É um problema que todos nós observamos, é um problema que a sociedade 

em geral ao vê, que é a crítica ao funcionalismo público e de certo modo envolve a 

questão da ética, né. Ensinar filosofia é ensinar a ser ético, também?  

Também, lógico. É ensinar para a vida, e eu não acredito em uma vida que você não 

é ético. Eu fico até emocionada, sabia? Porque... Engraçado... é que eu tenho tanto 

cuidado. [fala emocionada da professora]. E eu estava me lembrando aqui de 

algumas coisas... a gente perdeu isso, esse cuidar, cuidar mesmo de... Eu acho 

quando é comigo mas eu quando faço contigo não tem nenhum problema porque eu 

não tenho ética, por que essa história da moral, da ética, porque você passou a ter 

raiva da palavra moral, por conta de muita coisa que ela representa, porque vem a 

história da moralidade, porque você é... [Conservado...] É. Você passou a ter uma 

distração com relação a forma que você vê isso, e aí você passou a não se importar 

com as outras coisas, assim. E o ser ético, de repente, passou a ser fora de moda, 

aquela velha baixaria do que tenho que levar vantagem em tudo predomina. Né, a 

gente tem esse discurso e a gente ensinou isso. Ao longo do tempo eu vejo que 

meus alunos... professora, a senhora quer que a gente seja otário professora? Sou 

otário não professora, a gente tem que levar vantagem mesmo. Para você fazer 

essa desconstrução, Alex, não é fácil. Não é com uma aula, não é com um ano... às 

vezes eu preciso de pegar no primeiro ano para chegar no terceiro e ter um novo 

aluno, e eu não consigo. São 30 alunos, eu vou conseguir com 5, saiu morta de feliz.  

Aqueles 5 está com uma nova consciência, pronto para adquirir uma nova 

consciência, na Verdade. Não tá com uma nova consciência, mas tá no caminho. Aí 

eu acho que é um desafio muito legal ser professor, e ser professora de filosofia é 

um privilégio. [...] quer falar mais alguma coisa porque você foi muito bonito chata 



    163 

 

você com relação àquele não ter tempo não nunca tava pronta para você nunca 

tinha tempo nunca Jefferson também importante isso eu sei que às vezes eu 

também me olhando sobre isso Eu me fecho mesmo assim quanto tempo a 

formiguinha louca aqui não vai mais aí eu vou para faculdade da faculdade eu tenho 

mais dois pacientes à noite no consultório o fim do bem aqui na escola que a gente 

vai criar agora sem sem filosofia Dia 29 eu acho a primeira sessão dos em filosofia 

que vai começar com a vila que legal esse menino depois a gente vai para 

Fahrenheit é que vai ser todo mês todo mês vai ter um vai ter filosofia filosofia que a 

gente tá conversando aqui na escola e a gente depois vai implantar a história da 

cultura de paz que a gente quer cantar os hino do bem porque eu acho que o 

caminho é daí nós quer mudar o mundo se muda como foi que eu fiz tudo como foi 

que eu comecei tudo que você come parece que mudou quando eu decidi que eu 

queria mudar e foi mudar mesmo trabalhar o que eu achava que não tava legal em 

mim Muito obrigado Catarine muito obrigado agradeço profissional e você tem 

produto para disponibilizar sociedade eu acho que não entende de filosofia mas na 

legislação eu acho muito interessante é que deve haver um produto Depois que 

terminar eu pretendo fazer um pequeno vídeo é bom falar do que eu eu estudo que 

nós e ela disse que você tem que deixar o ego por favor você tem que eliminar 

mesmo aí as vezes eu tenho essa história o medo do julgamento medo da crítica E 

aí a gente não quer ver tem toda a história do tempo mas também ninguém fica todo 

mundo fazendo essas coisas bem quietinho no seu canto isso inspira outras 

pessoas eu acho que é importante respirar e demorando a vir aqui eu posso ir 

amanhã levar isso aqui para mim entrar e pode ser bom por aí também O que é o 

exercício obrigado viu do coração dos meus melhores status 

 

 

 

 

 

 



    164 

 

 

 

 

ANEXO B - ENTREVISTA Nº 2 

Professor, as perguntas serão todas direcionadas sobre o ensino de filosofia. Eu não 

vou fazer perguntas muito específicas sobre a sua prática no dia a dia de aula, mas 

o que eu for falando dá para o senhor pegar seus exemplos, a sua história de vida, 

porque a ideia é justamente ver a questão do ensino de filosofia, da prática de 

ensino de filosofia. A entrevista é semi-estruturada, eu tenho perguntas fechadas e o 

senhor fica aberto para responder. Se você quiser falar outras coisas fique a 

vontade, e no decorrer da entrevista, se eu ver que ainda tem alguma a coisa mais 

para o senhor falar, eu pergunto, pois ela não é totalmente fechada.  

Professor, qual a importância do ensino de filosofia no ensino médio para a 

sociedade. É importante ou não é? 

Olha, eu acho que é fundamental importância, porque a filosofia como busca do 

saber como a gente aprende desde a razão atmol[ogica da palavra filosofia, uma 

busca amorosa da sabedoria e do saber, ela é importante para estimular no aluno 

esse senso crítico, aguçar sua mentalidade para procurar a causa das coisas, o 

porquê das coisas, né? Entender um pouco, refletir sobre si mesmo, sobre o meio 

que o circunda, a sociedade em que vive, né? Então a filosofia é isso, ela procura 

despertar na cabeça do educando, na cabeça daquele que se depara com a 

filosofia, essa ideia de que é preciso buscar a sabedoria, de que é preciso 

compreender as coisas, que é preciso um questionamento e nunca aceitar as coisas 

com base só no senso comum, na espontaneidade. É assumir essa atitude crítica de 

questionamento, de busca e indagação sobre si e a realidade em que está inserido. 

E essa mudança que, como você disse, pode ser causada no estudante, como ela 

pode ter efeitos na sociedade, por exemplo? Como o aluno depois de ter aula de 

filosofia, de estudar filosofia, de filosofar... Como seriam os efeitos desse ensino na 

sociedade?  



    165 

 

Olha, a pessoa se tornando mais reflexiva, mais crítica, no sentido de procurar 

compreender as coisas, certamente ela vai colocar na sociedade não como sujeito 

passivo, mas como um sujeito ativo que procura conhecer um pouco a realidade, 

procura compreender para transformar, para buscar o mundo melhor ,né? Para 

entender um pouco a realidade que vive, os seus direitos, os seus deveres também. 

Ele passa a questionar no sentido de situar-se como sujeito ativo da história, e nisso 

está a importância para a sociedade, dele desenvolver uma cidadania mais efetiva, 

uma participação mais intensa na sociedade em que ele vive, né? Não ser um 

sujeito [...], de observar os fatos, de não apenas observar passivamente, mas intervir 

na história e tornar-se sujeito, né? [Ser um cidadão, né?] Isso, exercer a cidadania, 

de buscar o entendimento das coisas, da leitura, da interrogação, do 

questionamento, da participação. Então eu que é importante para a sociedade para 

ele se colocar então como esse sujeito que procura não viver passivamente, mas 

vde forma ativa, coerente, intervindo na sociedade de forma que possa mudar o que 

pode ser mudado e compreender e a partir da li buscavam transformação. 

Professor, o dia a dia da sala de aula é muito diverso, né? São muitos alunos, 

diferentes, vários modos de pensar. às vezes. O senhor ache que o todos os alunos 

podem aprender filosofia, aprender a filosofar, ou senhor acha que tem alunos que 

teriam uma dificuldade maior, dessa questão? Por que é super importante essa 

questão de você poder estimular a vontade de aprender, como você acabou de 

colocar. E aí eu fico me questionando se todos os alunos, porque o ensino de 

filosofia hoje é democrático, ele está para todos, quase toda a sociedade passa pela 

escola, e se você chegar hoje no ensino médio você vai ter aulas de filosofia, se 

todo mundo pode filosofar? 

Olha, filosofar, se a gente pegar o termo de uma forma bem genérica, né, como dizia 

o Gramsci, grande filosofo italiano, todo ser humano, num sentido amplo, é filósofo, 

né, porque ele, mesmo na sua vida comum, ele questiona, ele procura entender seu 

mundo, dele tem uma certa Filosofia de vida, né? Agora, o filosofar mesmo assim do 

desenvolvimento da consciência crítica para poder intervir de forma mais ativa na 

sociedade, aí é uma coisa bem mais específica, e eu acho que para essa garotada 

que a gente ensina, alguns se destacam, alguns até tomam gosto pela coisa. Alguns 

diz: professores, vou ler esse livro aqui ou perguntar alguma coisa sobre a ideia de 

algum filósofo. A gente vê que em alguns o filosofar vai fazendo efeito, né? Ele vai 



    166 

 

despertando sua curiosidade, ele se interessa, né? A gente poderia dizer talvez a 

maioria estuda ali para passar de ano, cumprir a carga horária, mas a gente sabe 

que não faz efeito na cabeça de muita gente, até porque há uma ideia negativa 

bastante arraigada, né, de se perguntar: para que filosofia, né? Porque hoje, como 

você falou, nós vivemos em uma sociedade democrática em que a filosofia está aí 

nas escolas e todo mundo pode ter acesso, né? Mas a gente sabe que nas 

sociedades, os governos que tentam manter um certo controle e não tem tanto 

interesse de ver o povo participando e perguntando, né? Como dizia Paulo Freire: os 

dominantes tem muito medo da palavra porque, o povo que pergunta, questiona, 

que filósofo. Então, fica assim, não há aquela imagem ainda da filosofia como uma 

leitura de mundo que vai, de certa forma, transformar sociedade ou questionar as 

coisas. Amedronta ainda aqueles que dominam e não tem esse interesse de que 

haja participação do Povo no governo, na sociedade, né? De um povo que questiona 

os seus direitos, né, esse povo incomoda, né? E tantos aí estão e não tem interesse 

de que o povo realmente filosofe, mas fica aí.. Eu acho que esse medo mesmo já 

prova exatamente que a filosofia ela tem sua importância, que a filosofia ela leva as 

pessoas a um questionamento, leva as pessoas a uma intervenção mais ativa na 

sociedade. Então, daí o medo, né, que os governantes totalitários sempre tiveram e 

que a gente nota que ainda existe esse medo, né? Aí agora a sua pergunta era 

sobre? [sobre a questão da possibilidade de todos os aluno poderem filosofar... essa 

questão de que a filosofia só consegue ser acessada por algumas pessoas..] Eu 

comecei citando Gramsch, dizendo que todo ser humano tem uma filosofia de vida, 

portanto todo ser humano é filósofo. Agora esse filósofar no sentido de que estamos 

falando aqui, né? Desse entendimento crítico de compreensão, de busca da 

sabedoria, de questionamento, de indagação sobre si mesmo e sobre o seu mundo, 

esse filosofar alguns poucos podem se destacar. Isso é importante para a vida, mas 

a gente sabe dos alunos que nós temos, isso ainda é uma coisa deixa muito a 

desejar, né? Uma disciplina que tem a sua importância e se fosse mais 

compreendida, mais valorizada... Então o professor faz o que pode, mas o aluno em 

si... E como dizia, o filósofo mesmo é para poucos. A maioria segue como saber 

comum. 

ALEX: E a importância do professor nesse processo, para essas pessoas poucas ou 

para muitos? Me refiro ao professor de Filosofia, porque uma pessoa pode ter 



    167 

 

acesso a filosofia pegando um livro, lendo e, de certo modo, matando a própria 

curiosidade. Mas na escola, na educação básica, na disciplina de filosofia, qual a 

importância desse professor? 

PROFESSOR: Ele é um socrático, podemos dizer assim. Nós sabemos que a 

filosofia clássica, na realidade, nasce com Sócrates, nascer com as perguntas 

daquele camarada meio esquisito que, em plena praça de Atenas, dizia apenas dizer 

de nada mais que admitia gostar de conversar, de instigar as pessoas a procurar 

uma resposta, que a maiêutica, né, a construção das próprias ideias. Então o 

professor também é esse maiêutico, esse que vai fazer o parto do conhecimento, 

esse parto é difícil, mas ele tá ali para, de certa forma, provocar, né, essa 

curiosidade, fazer esse papel de maiêutico, de tentar estimular no aluno a 

curiosidade, um certo gosto pelo estudo, pela leitura, pela interpretação dos textos, 

pela leitura do mundo e da vida, né? Então o valor do professor de Filosofia está em, 

de certa forma, despertar o aluno para ideias críticas, para o parto do conhecimento, 

como dizia Sócrates. [ele é essencial, então, você acha?] Eu acho que ele é 

essencial. Embora, há uma ideia que a gente sabe ser corrente no nosso meio de 

que a filosofia né... Uma vez, no governo Fernando Henrique Cardoso, quando ele 

vetou a obrigatoriedade do ensino de filosofia no ensino médio, ele teria dito, mais 

ou menos, que em toda disciplina o aluno pode, o professor pode instigar o aluno a 

curiosidade, a despertar o senso crítico, e que a filosofia é uma coisa muito 

interessante e que ela estava presente nas notas outras disciplinas. De fato, a 

filosofia está presente onde quer que esteja o ser humano questionando, buscando 

aprender, não é, investigando? Ela está presente na ciência, está presente na 

literatura, ela [a filosofia] não tem um objeto específico, como nós aprendemos. A 

ciência tem seu objeto específico, seu método, o matemático estuda números, a 

química pode estudar as substâncias simples e compostas, a história vai estudar 

mais ou menos os fatos que a humanidade registra e que procura entender para 

compreender o seu presente e projetar um futuro etc. A filosofia não tem objeto 

específico, ela estuda tudo que existe, um poema, uma lenda, um mito ou um texto 

literário pode ser objeto de estudo da filosofia. Então, agora, a importância do 

professor... [Isso, desse que é o filósofo e que está dando aula de filosofia]. Porque 

como ele estudou, fez uma faculdade de Filosofia, teve acesso aos textos clássicos, 

é de suma importância que ele trabalhe algumas ideias, porque seria para mim uma 



    168 

 

coisa muito vaga, muito superficial, a gente trabalhar filosofia lendo só uma música, 

como alguns, até... como de primeira se fazia. Eu sempre segui uma certa história, 

eu tive uma formação em seminário... então a gente via 2 anos de filosofia lendo os 

textos clássicos e tentando ali, queimando os neurônios para entender. Quando eu 

comecei a ensinar filosofia no estado, em 92, eu já comecei vendo um pouco o 

mitologia, a diferença entre mito e filosofia, depois envia os pré-socráticos, depois a 

gente ia para os plásticos e a questão da cidadania na Grécia e trazia para cá para o 

nosso mundo atual. Mas eu conheci muitos colegas, assim, pelo menos alguns 

colegas, que diziam que não sabiam como é eu dava aula daquela forma porque 

eles não conseguiram, os alunos... Eles conseguiam só trabalhar texto, tipo uma 

música, vamos trabalhar aqui esse poema, essa coisas... Os alunos têm, eles têm... 

[capacidade de compreender] os clássicos, as ideias. Agora a gente precisa, 

digamos assim, traduzir isso para [eles]. Eu as vezes tinha aquela ideia de que eu 

estava desvirtuando, sei lá, o pensamento do autor tentando tornar a coisa mais 

básica, mas a gente tem que fazer isso. As ideias dos pré-socráticos mesmos, as 

ideias dos clássicos Platão e Aristóteles, da história da filosofia, dos pensadores, 

são ideias essenciais para que eles possam entender. Por exemplo, vamos estudar 

aqui o conhecimento. O aluno ele tem um conhecimento na vida dele, não sabe 

dizer como, mas ele vai se situar melhor a partir do momento em que ele sabe que 

tem uma parte da filosofia que se dedica a estudar e valorizar mais o conhecimento. 

Tem o que vem da razão que é o racionalismo, tem um outro teórico que diz que o 

conhecimento parte da experiência, o empirismo e as ideias de John Locke, 

professor pode colocar as ideias de Descartes e depois vem as ideias Immanuel 

Kant, que faz, tenta resgatar o lado do racionalismo e do empirismo dizendo que o 

conhecimento tem essa troca, essa relação entre o sujeito e meios. Que o sujeito já 

nasce com as estruturas cognitivas capazes de conhecer, mas só vai desenvolvê-las 

no meio, daí Kant achar que não devemos valorizar só a experiência ou o sujeito, 

por que o conhecimento se dá nessa troca. Então esses conceitos, essa forma, a 

gente precisa trabalhar isso de forma bem mais didática porque são conceitos 

importantíssimos para que o aluno, digamos assim, desenvolva o que poderia ser 

uma teoria do gosto, que desenvolva esse gosto pela leitura, pela compreensão. 

Nesse sentido, Alex, eu acho que o as ideias dos pensadores são essenciais. Agora, 

como trabalhar isso, também é preciso saber. Eu não posso chegar em uma sala do 

ensino médio e jogar o texto Crítica da Razão Pura de Kant, vai espantar... Eu até 



    169 

 

acho assim, o camarada diz: filosofia, vishhhh. Filosofia, é loucura isso, não entendia 

nada, não sei... Então, se você, por exemplo, coloca um texto desse, o aluno tendo o 

suporte, então ele vai, talvez, no lugar de começar a gostar da filosofia ele vai gerar 

um bloqueio. Os Clássicos são importantes, as ideias, mas o professor de Filosofia, 

já que ele teve acesso a esse pensamento, ele tem essa importância de tentar 

trabalhar esses conceitos. Evidentemente de uma forma pedagógica, uma forma 

bem didática, para que o aluno possa ir assimilando aos poucos. A gente sabe que 

não se começa a filosofia com o texto da Razão crítica de Kant. 

ALEX: Aproveitar que você citou essa questão da Universidade, quando você estava 

com seus colegas... Você é professor desde 92, sim? [Como professor do Estado é 

desde 92]. Então está dando aula a 27 anos, já é experiente até demais, já conhece 

muito. [Não sei]. Mas vivências o senhor tem. Para que você se transformasse no 

professor de filosofia, que você é hoje, a universidade teve um papel importante? Ela 

estava preparada e atenta para formar o filósofo como professor de Filosofia para 

educação básica? Qual foi a importância da Universidade ou ela teve pouca 

importância? Você foi desenvolvendo isso no decorrer da experiência com as 

quedas, os levantes, os trancos e barrancos? Qual o papel da Universidade, ou não, 

na sua formação? 

PROFESSOR: No meu caso, quando eu entrei em 1980 no seminário da Prainha, 

era para fazer teologia. Eu fiz um vestibular feito para os seminaristas em janeiro de 

1981 e comecei a estudar em fevereiro 1980. Então, no nosso caso, a gente via dois 

anos filosofia, e ela, digamos assim, puxava mais. Os professores, como eles eram 

na maioria padres, ela tinha uma metodologia seguindo a linha dos clássicos, 

procurando desenvolver na gente aquelas ideias de compreensão, embora não 

fosse uma compreensão mais crítica, não era exatamente direcionada para o 

ensino. Agora, com o decorrer do tempo, depois de dois anos a gente ainda estava 

na teologia, o seminarista, o Padre, ele é formado para ensinar também, que você 

falar para o povo, ou pregar, ou acompanhar a caminhada de uma comunidade, 

você é um professor. Eu diria que todo Padre... é tanto que, quando o padre ele 

abandona a carreira eclesiástica ele quase sempre vai ser professor. Então nós 

temos ex padres  professores na UFC, na UECE, na UNIFOR. Isso era mais comum 

a algumas décadas atrás. Mais desenvolvida na gente, lá dentro [seminário] a gente 

procurava esse gosto pelo estudo, que a gente tinha um tempo dedicado ao estudo, 



    170 

 

e a gente... Nós seminaristas tínhamos mais oportunidade que os jovens que, como 

no caso, que vim lá do interior, de Mombaça. Eu tinha um tempo para estudar, um 

tempo do silêncio, um tempo que a gente tinha uma certa disciplina, e isso favorece 

muito o aprendizado, e professores que se comprometiam. Depois que eu em 88 

terminei eu fiz um, na época, a UECE também estava recebendo os egressos da 

FAFIFOR, que foi extinta. [Você começou na FAFIFOR]. O prédio era da FAFIFOR, 

mas o meu chamava ITEP, Instituto Teológico e Pastoral. Durante o dia, a tarde e a 

noite tinha a FAFIFOR, que era a faculdade de filosofia de Fortaleza. Quando ela fez 

extinta, então, esses alunos migraram para a UECE, foi feito um acordo para os 

alunos aproveitarem as disciplinas que já tinham feito e continuava. No meu caso, 

como eu aproveitei as disciplinas todas que eu tinha feito, eu praticamente não 

cursei disciplinas em sala de aula, mas a maioria eu fazia trabalho que eles 

chamavam de trabalho de validação. Eu ia ao professor da disciplina, por exemplo, 

teoria do conhecimento, o professor passava lá um trabalho, como uma espécie de 

monografia, eu fazia, apresentava ele aprovava ou mandava refazer. Eu validava 

aquela disciplina. Então eu pouco tempo eu validei e me licenciei em filosofia. Agora 

eu diria que para ser professor você querer... Claro, vontade, como diria Kant, a boa 

vontade, você tem fazer suas opções na vida, como diria Sartre, mas eu diria que a 

faculdade mesmo, mesmo com as aulas que a gente tem, a gente sabe que tem uns 

professores que são mais compromissados, mas tem outros que não têm tanto 

compromisso, vai depender muito do aluno, da motivação dele de aproveitar bem 

aquela disciplina, aqueles conteúdos, o estudo, valorizar mais, se preparar mesmo 

para ser professor. Mas, mesmo com o estágio e tudo, eu diria que o professor 

mesmo se apresenta no cotidiano. Eu sai da faculdade e precisava de muita que eu 

queria aprender, como é que eu vou tratar isso na sala de aula, como é que eu vou 

interagir bem com os meu alunos. Claro, eu tinha uma teoria porque fiz disciplinas 

de didática, disciplinas de psicologia, da Educação, de ética e tudo o mais, mas é o 

cotidiano e a experiência do dia-a-dia na sala de aula que vai lhe moldando, que vai 

lhe fazendo professor também. Você se forma e é licenciado, passa para sala de 

aula e ali tem um campo para ser percorrido e ali você vai.. é um aprendizado, você 

vai aprendendo. A experiência você já tem, uma base, porque você se preparou, 

teoricamente, então, você está preparado. Mas o tornar-se professor mesmo ela vai 

se dar nesse confronto entre teoria e prática, em que você vai, como você falou, 

caindo, se levantando, vai errando, vai concertando... Tem momento que você diz: 



    171 

 

não é por aí. No momento em que você pegou uma sala indisciplinada que você já 

notou que aquele conteúdo que você trabalhou numa sala você não consegue mais 

trabalhar naquela. Você vai ter que ter também um jogo didático para poder 

trabalhar aquele conteúdo. Então, tornar-se professor é tornar-se pessoa também, é 

tornar-se ser humano, como a gente aprende também na filosofia. A perfectibilidade, 

como diria Rousseau, trabalhar essa questão da perfectibilidade. Quer dizer, o ser 

humano é um ser capaz de estar se aperfeiçoando, embora essa perfeição nunca 

seja alcançada, como a essência dos gregos, a gente busca a essência, embora 

nunca atinja plenamente a essência das coisas. E ainda estou me tornando 

professor, aprendendo muita coisa que eu digo: poxa vida, manquei, dessa vez não 

é por aí, vou ter que refazer, é um aprendizado, viu Alex 

ALEX: Eu acredito, estou também nessa caminhada. Pergunta: o professor cuida do 

aluno ou deve cuidar? 

PROFESSOR: Olha, para mim, esse verbo cuidar, ele é bem exigente. Se fala muito 

de ética do cuidado, de pedagogia do cuidado... um dia dessas a gente estava até 

conversando na sala dos professores e surgiu esse assunto e alguém disse: todo 

professor é um cuidador. Só que essa conversa surgiu em um contexto onde a gente 

estava discutindo alguns problemas de sala de aula, alguns casos de indisciplina. E 

que a gente: puxa vida, a gente tem que ir atrás desses casos, a gente tem que 

procurar compreender e tal, como é difícil... Então nós temos que ser cuidadores, 

mas, o cuidado mesmo, essa palavra é muito exigente. Temos um certo cuidado, 

mas, diria assim, professor cuidador...  

ALEX: E o que o senhor entende por cuidado, nesse sentido, quando você fala da 

questão da exigência. 

PROFESSOR: Porque o cuidado demandaria mais tempo de acompanhamento da 

do que você está cuidando. Nosso tempo como professor é de 50 minutos sala de 

aula em que temos que resolver casos dele disciplina, administrar o conteúdo, 

administrar atividade do aluno, tem que estimular o camarada que está querendo 

outra coisa e você está querendo que ele tenha entenda aquele conteúdo que você 

está ministrando, tem que interagir com você, porque o mundo de alguns deles 

estão bem por longe. Então o tempo é muito curto, não é. Depois, nós temos alunos 

que demandariam cuidados. Todo ser humano demandaria cuidados, mas eu me 



    172 

 

refiro a casos que, por exemplo, temos alunos que têm deficiência de aprendizado, 

que tem problemas depressivos, que tendências até a suicídio. Temos alunos no 

ano passado na nossa escola que se mutilava. São casos... nós temos uma sala de 

educação especial lá que a professora Beth tenta atender, conversar com os pais, 

determinados casos assim. Agora cuidar, para acompanhar, para conversar, para 

ouvir, a aula demanda tempo que esse cuidador, nesse sentido, de ouvir, tentar 

conversar, compreender, tem tempo não. 

ALEX: Mas você acha que a filosofia, porque essas dificuldades se referem a 

problemas mesmo de condições, mas se houvesse condições a papel de destaque, 

diferenciado,  ou teria o mesmo papel que as outras nessa questão de atingir a 

subjetividade, como no caso de alunos que se mutilam, já que são questões muito 

da subjetividade? 

PROFESSOR: Sim, evidentemente a filosofia não é uma psicologia, psicoterapia, 

mas como uma filosofia do cuidado, do cuidar, ela teria esse papel. Como a filosofia 

antiga em que o mestre estava ali para.. ele era o mestre do cuidado, também, 

Foucault destaca muito essa questão do cuidado. Seria mais o cuidado aí, eu não 

sei se seria um cuidado que, quando a gente fala do cuidado, um cuidado com fins 

éticos, estéticos, um cuidado para eu acompanhar aquele aluno no sentido de 

desenvolver a sua sensibilidade, a sua subjetividade, tornar-se o que é, como dizia 

Nietzsche, formar-se como ser humano. Então ela teria esse papel. Agora, esse tipo 

de cuidado mais abrangente, de trabalhar mais a questão, digamos assim, de uma 

terapia para cuidar, por exemplo, de problemas de desequilíbrios da mente, algumas 

manias, alguns traumas, aí eu não sei se a filosofia teria esse papel específico não. 

Mas o cuidado, se referindo a um cuidado ético e estético, de trabalhar a 

subjetividade, resgatar, assim, o lado humano do sujeito, tornar-se o que é, então eu 

acho que ela tem esse papel fundamental. 

ALEX: O professor precisa cuidar também de si mesmo, nesse sentido? É possível 

que alguém cuide do outro sem saber cuidar de si mesmo? 

PROFESSOR: Eu poderia dizer que na sociedade se vê muito isso, tem muitas 

pessoas que estão envolvidas com terapia do cuidado, filosofia do cuidado, que 

falam muito disso aconselhando as pessoas, dando palestra e tudo mais, mas não 

cuidam de si. Uma vez eu estava assistindo uma palestra do Leonardo Boff em que 



    173 

 

ele falava exatamente do cuidado que a gente tem, não só o cuidado com a terra, o 

cuidado com o meio ambiente, o cuidado com a ecologia, mas com a sua ecologia 

mental, também, o cuidado de si. Eu sou professor, eu falo tudo isso mas eu não 

cuido de mim, não é. Estou aqui com a barriga grande, precisando fazer exercício, 

com colesterol alto... Então eu acho que o cuidar, ou a questão do cuidado,  tem que 

colocar, como importante, que haja um auto cuidado, porque há uma incoerência se 

eu falo tanto de cuidado e eu não cuido cuidado. Tem que partir da gente, embora 

eu ache que há muito isso, de as pessoas se envolverem, de cuidar, de aconselhar, 

de se preocupar com o cuidado do outro, mas não olha para si. Eu mesmo sou um 

exemplo, não cuido muito do meu corpo, mas sei falar muito bem... Faça um 

exercício, faça uma leitura, ocupe o seu cérebro, não gaste o seu tempo todo só no 

Instagram, não sei aonde. Mas assim, cuidar mesmo da minha alimentação, de fazer 

caminhada, exercício, que eu sei que precisa aí fica muito a...  mas o cuidado assim, 

nesse sentido ético e estético, eu acho que também eu me cuidado. [Que é 

essencial, não é?]. É essencial. Procuro estar bem também. Eu desenvolvo, minha 

esposa não é muito disso, não acredito, mas eu desenvolvo minha meditação todo 

dia. Uma coisa que eu aprendi lendo nos livros e vendo por aí, eu faço por que não 

tem muito segredo na meditação, é aquela atenção plena a você simplesmente. 

Você respira fundo e você presta atenção na sua respiração, depois está prestando 

atenção ao corpo e essa prática me ensinou também a observar, em determinados, 

que se eu respirar eu vejo melhor a situação, eu me situo melhor. A gente tem que 

observar o corpo, observar a respiração, e essa meditação tem me ajudado muito no 

meu trabalho e no cuidado com os outros.  

ALEX: Já fez isso [meditação] com os alunos alguma vez?  

Já, mas é difícil. Inclusive eu fiz isso no início desse ano nos primeiros na primeira 

semana, quando eu entrei pela primeira vez na sala de aula, eu vou fazer algo tipo 

uma meditação, não entro logo com a matéria não. Em alguns casos funcionou, 

outros não levaram muito a sério, espiravam, chamava atenção, atrapalhar os 

outros, mas eu fiz. Eu lembro que no terceiro ano, na sala de vídeo da escola 

técnica teve gente que dormiu, fui lá para acordar o camarada, ele viajou mesmo, 

dormiu. Mas valeu. Também acho que nem todo mundo também tem condições de 

parar e de fechar os olhos, escutar a respiração não, mas é possível se habituar. 

Agora, o nosso mundo ocidental ele é muito do dinamismo e a gente vive, assim, 



    174 

 

preocupado. As pessoas não gostam de perder 5 ou 10 minutos ali, mas o tempo 

que você perde em 10 ou 15 de meditação você ganha na qualidade do tempo, no 

trabalho que você vai depois realiza, olhar com atenção... Eu, por exemplo, sou 

capaz de ver o camarada ali irritado... Eu olho, observo, evito julgamento, que essa 

meditação da atenção plena, mindfulness, que diz mais ou menos isso, a mente 

atenta e tal, a gente parte desse princípio de você, primeiro, não emitir julgamentos. 

Eu me lembro muito das escolas helenísticas, principalmente do estoicismo, a 

observação da realidade sem julgamento, suspensão do juízo. Você na meditação 

da atenção plena você não vai julgando logo, você observa, até o que está 

acontecendo comigo: porque eu estou assim, o que é que está acontecendo, porque 

meu coração está agitado, porque é que eu estou nervoso. No momento em que eu 

entendo eu vou entendendo o meu corpo, vou me trabalhando mais para poder 

trabalhar os outros, questão aí do cuidador, não é. Se eu tiver irritado na sala de 

aula e pegar alunos assim, que a gente pega no dia a dia, a gente não tem como 

como trabalhar bem a situação, você vai findar também se estressando, vai ficar 

gritando, vai ficar... Então acho fundamental que a gente tenha... Cada um faz do 

seu jeito. Um outro tem um determinado tipo de esporte, tem um Tai Chi Chuan, não 

sei o que lá, ouvi uma música, relaxa... Tem que ter isso aí para poder enfrentar o 

dia-a-dia, o cotidiano, principalmente da sala de aula que é preciso ter calma,  

equilíbrio e olhar sem julgamento, a priori. Primeiro observar as coisas. 

ALEX: Aproveitando a questão que você levantou do estoicismo e do não 

julgamento, mas nem tanto para falar sobre isso, mas de uma prática que eles 

desenvolviam que era a questão da relação entre mestre e aquele que ele estava 

acompanhando, o discípulo. E aí eu queria perguntar sobre agora, se já aconteceu 

isso com você e o que você entende por isso, que é justamente a questão da 

amizade entre professor e aluno. Se sim, será que essa amizade, no ensino de 

filosofia, pode modificar positivamente a sua subjetividade do estudante? O que 

você acha?  

PROFESSOR: Sim, eu acho que poderia. Pode até ser possível, né. Agora, 

sabemos que, entre professor e aluno, há, digamos assim, uma luta de classes, 

citando diz Marx. Porque nós temos aquele tempo que é administrado, a gente tem o 

conteúdo ali para ministrar e tudo, e isso, muitas vezes, não vai de encontro ao que 

o aluno está querendo. Ele está querendo uma coisa mais light, ele está querendo 



    175 

 

uma brincadeira, às vezes. Há muito aquela história: não, de aula hoje não, vamos 

conversar. Agora, eu tenho notado na minha experiência que se destaca aquele que 

chega, que escreve, às vezes, nas redes sociais, que as vezes ele diz: olha, eu 

gostaria de ser assim como o senhor, gostar de ler, o senhor me indicaria o que é 

que eu posso fazer, ler. Assim, até uns que procuram conversar mais comigo. Então, 

há essa questão, essa possibilidade da amizade, não é. Não essa amizade grega 

aqui [ele pega um livro sobre Foucault], como Foucault falava, né, do mestre... nós 

tínhamos, vamos ver aqui [ele lê o título do artigo que trata do assunto] Pedagogia e 

o cuidado de si nas relações mestre-aluno na antiguidade, a teria mais o preceptor e 

o discípulo, em que o mestre estava, digamos assim, como parâmetro modelar e 

acompanhar especificamente aquele caso. Aí se falaria mais da Amizade nesse 

sentido, até do relacionamento que os gregos diziam que o mestre tinha com o 

discípulo, com o aluno, que era uma coisa didática, né. Até nesse sentido aí. Agora, 

se nós pegarmos hoje o ensino médio com essa moçada aí que a gente tem que 

trabalhar o conteúdo, e a gente está em um mundo e muitas eles estão em outro... 

Então eu acho que essa amizade mesmo, entre mestre o mestre e o discípulo, se 

ele aprenderia mais, eu acho que sim.  Em um ou outro a gente nota isso. Mas uma 

vez... ele fica perdido no meio dos outros por que a gente não tempo, mas uma vez 

eu volto a questão do tempo, se a gente tivesse mais tempo para aquele aluno, de 

conversar, de destacar. Eles mesmos notam que vai correndo de um canto para o 

outro, e eles mesmos evitam. Mas talvez fosse isso, sei lá, uma conversa, uma troca 

de ideias, um aconselhamento de um livro para ler, eu acho que a amizade aí 

poderia favorecer bem a vida do camarada, do discente.  

[Ele vai pegar alguns livros sobre o cuidado na biblioteca dele]. 

ALEX: Sua dissertação foi em Foucault não foi professor? Qual foi o tema da sua 

dissertação? 

PROFESSOR: Olha, o tema da minha dissertação... interessante que eu entrei com 

um tema e findei mudando a tema. Eu entrei com uma proposta projeto de trabalhar 

para trabalhar a questão da cidadania na escola pública, na educação, não só no 

ensino público. Eu trabalharia esse contexto do ensino público, mas minha 

entrevistas foram numa escola que a gente chamava de escola conveniada, que era 

do estado, mas também... uma escola que foi ali no seminário seráfico, que era a 



    176 

 

escola Nossa Senhora do Brasil. E as ideias da pedagogia histórico-crítica, que eu 

tinha pegado como referencial e tal, para trabalhar a cidadania na educação e tal, 

mas eu acabei afunilando cada vez mais o tema, cada vez mais a discussão, e me 

deparei com as ideias de Michel Foucault. Porque eu estava lendo textos, também, 

sobre a questão da disciplina e da indisciplina, e eu fui vendo um outro lado da 

questão da disciplina. Comecei a ler o Vigiar e punir, a Microfísica do Poder, a 

questão do poder disciplinado, do controle, aí eu fui destacado essa questão de que 

como é vista a disciplina no cotidiano da sala de aula e vou fazer uma abordagem, 

digamos assim, a partir de Michel Foucault, uma abordagem foucaultiana. Então eu 

findei mudando meu tema para trabalhar a questão do poder disciplinar na sala de 

aula, uma abordagem foucaultiana. Eu trabalhei nas entrevistas, eu vi os 

professores, eu analisava as ideias e depois, de certa forma, confrontado com o 

referencial teórico, para fazer a minha análise. [Foi uma mudança e tanto, da 

histórico-crítica para...]  Foi. Aí fui notando que a questão que, muitas vezes se 

trabalha, se entende por disciplina em sala de aula, era a disciplina em que o aluno 

ele é... aí vem até a questão da filosofia do questionamento poderia até se tornar um 

problema aí, porque o aluno disciplinado, em uma visão bem tradicional e bem 

comum, é aquela de que o aluno deve ficar caladinho ali, não bagunçar, não fazer 

questionamentos, não fazer perguntas... um aluno passivo. Aí comecei a trabalhar 

as ideias de Foucault de que a visão de uma disciplina assim... da gente entender 

que a sociedade, a escola é uma instituição que está em função de uma sociedade 

capitalista, que ela tentar trabalhar os comportamentos de forma a adequar esses 

alunos as exigências dessa máquina capitalista. Fui destacando e meu trabalho foi 

por aí, uma análise da questão foucaultiana da disciplina na sala de aula. 

ALEX: Professor, eu lembro que, quando eu estava acompanhando suas aulas, você 

usa de forma organizada a escrita. Você organiza as atividades [organizo] e estava 

lá tudo bem direitinho... [Eu sou até metódico]. Dava para os alunos as respostas, 

para que eles pudessem, em alguns momentos, compreenderem melhor problema e 

até mesma resposta. E aí eu queria perguntar para você... [Nada socrática você dar 

a resposta, não é?]. Não, mas eu fico perguntando porque muitas vezes a gente 

aprende escrevendo, às vezes os problemas estão postos e a gente não consegue 

entender o problema dentro de um universo, e quando alguém pega e te ajuda você 

lê. Eu acho que assim, fazendo um contraponto, que às vezes a gente tem que 



    177 

 

possibilitar outros mecanismos do aluno poder aprender. Eu acho, por exemplo, que 

a questão mesmo, a questão de uma prova objetiva, ela pode ser um momento do 

aluno aprender. Porque que lá não pode ter uma resposta? Porque quando o aluno 

está respondendo uma pergunta ele está com muito mais atenção aquela pergunta 

do que quando eu estou falando, muitas vezes, na sala de aula. Então, por que que 

eu não posso aproveitar aquele momento e já dá uma resposta ali onde ele vai dar 

muito mais atenção? Eu vejo isso como uma possibilidade. Mas partindo disso, 

como é que o senhor vê a questão da escrita  no ensino de filosofia, as 

possibilidades da escrita? Se você fez as atividades por um método que já foi se 

guiando desde antes, que foi lhe ensinado, ou quando você faz aquilo é uma 

estratégia sua? Você tem outras estratégias de escrita? Como é o uso da escrita nas 

suas aulas de filosofia? 

PROFESSOR: Olha, a minha estratégia ali é levar o aluno ao entendimento que ele 

leu. Nós sabemos que para escrever nós precisamos ler. Os grandes escritores são 

também grandes leitores, e nós sabemos que há uma cultura da não leitura, não é. 

Mesmo com o livro didático o aluno não tem costume de ler e nem, às vezes, 

compreende o que lê. Nós pegamos alunos de primeiro ano que ele lê uma frase e 

não sabe o que é, e as vezes não sabe ler, não faz a pontuação direito... Então a 

estratégia de criar a resposta é, com incentivo também, eu sempre recomendo que 

leia o texto, está aqui o item que nós estamos estudando nesse capítulo... Mesmo 

que você aqui copie essa resposta, você em casa leia e tente analisar, porque você 

vai ter que expor suas próprias ideias e essa resposta aqui é no sentido de que 

você, de certa forma, exercite a sua resposta também, aprenda a ler e a tirar sua 

conclusão. Não só a copiar, porque nós ainda estamos muito preso, o aluno ele quer 

saber se a resposta é daqui para cá. E o livro, principalmente os livros de filosofia, 

eles não trazem coisa... eles pegam muito a questão, por exemplo o livro do Gilberto 

Cotrim, o livro que nós adotamos, é muito de interpretar, de comentar, resuma essa 

ideia. Então, eu já tendo a experiência que eu tenho, às vezes eu pego e o aluno fez 

sozinho e ele não acertou nada. E aí eu vou, passo o visto, muito bem, eu passei o 

visto, é uma nota que vai contribuir para o desempenho dele, mas ele não entendeu. 

A minha preocupação da estratégia didática é essa, de que quando eu dou a 

resposta é para que ele estude. Eu mesmo aconselho, em casa você ler, você vê a 

resposta que eu dei, estude essa resposta. Agora a gente sabe que poucos vão lá. 



    178 

 

Esse ano eu estou fazendo até assim, eu não estou... Eu praticamente não dei nada 

de resposta completa, mas eu respondo, vamos dizer, aqui tem cinco questões, eu 

respondo duas e digo: continue respondendo. Dou aquela explicação básica e 

continue respondendo. E eu noto que as duas o três, que tem para eles 

responderem, muitos fazem de uma maneira só para entregar e dizer: aqui está a 

atividade, eu fiz, dê o visto, bote a minha atividade. Então não tem o hábito da 

leitura, o costume de ler, a cultura da leitura, né. E nós sabemos que os livros 

também não têm essa preocupação, mesmo livro do ensino médio, ele é feito para 

uma pessoa que está... digamos assim, nós começamos a... ele [o aluno] começa a 

ver filosofia praticamente ali. Então, eu costumo dizer que autor do livro não está 

preocupado se você nunca viu filosofia. Os temas são tratados de uma forma mais 

didática, mas aí vem a necessidade do professor de procurar ver o que nós vamos 

destacar, o que nós vamos procurar entender melhor. Aí o professor tem que entrar 

com ação de orientar, de destaque o que é mais importante daquele conteúdo. 

Então a resposta que muitas vezes dou naquela questão do livro... às vezes eu 

posso até transcrever uma questão do livro, mas eu estimulo o aluno a ler aquilo e 

compreender, estudar. Em um outro texto eu posso testar se ele realmente já 

entendeu o que leu e tal, e há muito a desejar nesse sentido. Muitos leem e não 

entendi. Se ele não achar a resposta bem direta de uma frase do livro, no texto ele... 

A minha própria resposta o aluno copiou, às vezes, todinha... eu procuro resumir ali, 

mas ele acha grande. Quando passa duas linhas do caderno ele já... Eu pego 

aquelas respostas... tem uns que a atividade dele dá meia página do caderno, passo 

o visto, mas tem outro com a atividade de uma linhazinha, uma palavra ali, eu 

pergunto cadê a resposta e ele diz que resumiu. [risos]. Ele não resumiu coisa 

nenhuma. 

ALEX: Professor, você já usou a escrita para além dessa questão do conteúdo? 

Tipo, para compreender um pouco a subjetividade do aluno? Alguma vez você já fez 

isso ou não, sua preocupação mesmo é a questão do conteúdo? 

PROFESSOR: Sim, eu até diria que eu sou mais conteudista. Já passei algumas 

coisas assim, do aluno ter a oportunidade de falar alguma coisa sobre a vida dele, 

mas não procuro fazer isso, assim... Lembro que já fiz isso, mas geralmente quando 

trabalho a escrita e mais na questão dele construir suas ideias a partir de um texto 

que ele leu, que tem a ver com o conteúdo, ou vou fazer tipo uma redação a partir 



    179 

 

de um conteúdo filosófico, mas essa questão mesmo de trabalhar a subjetividade na 

escrita eu não tenho desenvolvido não.   

ALEX: O trabalho do professor de filosofia é muito com a fala, porque nós não 

somos, como você explicou no começo, nosso objeto não é o mesmo objeto das 

ciências, que e a gente pode levar o menino para um laboratório de ciências, fazer 

teste de tudo ou então mandar o menino fazer um triângulo, um retângulo a partir 

dali. Nosso objeto é um objeto que, de certo, se modifica. Nosso instrumento de 

trabalho é faça, não é. Diante disso, você acha que a fala do professor de filosofia, 

em relação a fala dos outros professores, é uma fala que leva mais riscos para ele 

do que a fala de um professor de português ou matemática? Você acha que o 

próprio conteúdo, os próprios problemas filosóficos, quando a gente, como 

professor, expõe, ele leva mais riscos para gente do que para outros, ou até mesmo 

têm efeitos diferentes no aluno do que outras de outras disciplinas, a questão da 

subjetividade? 

PROFESSOR: Cada disciplina tem a sua, digamos assim, a sua fala própria, tem o 

seu discurso. Mas na questão do professor de Filosofia eu diria, você perguntou 

assim, se a gente se expõe mais. Eu acho que sim, porque na filosofia, quando você 

tenta falar de um determinado, assim, conceito de um problema filosófico, por 

natureza a filosofia é esta questionadora. A gente tenta explicar... é uma questão 

que desestabiliza, que gera as vezes conflitos, no sentido bom, do camarada: poxa 

vida! Mexe com alguém, mexe com a ideia tradicional, mexe com o contexto social. 

Você vai em uma frase... explicar um conceito da filosofia política, e ele pode puxar 

para a questão da democracia, do governo democrático, da participação na 

sociedade, da cidadania. Então, ela envolve, como ela não tem objetos específico, 

mais fatores que podem se tornar, digamos assim, mais perigoso no sentido de levar 

as pessoas a pensarem mais, relacionar mais os fatos. É isso, o caminho fica aberto 

para o questionamento. 

ALEX: E o professor de filosofia ele acaba ficando mais exposto do que os outros, 

ou você acha que é a mesma coisa? 

PROFESSOR: Depende como você aborda os temas, não é? Se eu abordar a 

filosofia como se abordava na década de 60 e 70, aí ela incomoda. Mas há um 

cuidado, a gente trabalha muito a questão, os currículos são feitos de acordo, 



    180 

 

digamos assim, com uma certa filosofia política, uma determinada didática voltada 

para, digamos assim, uma finalidade política da sociedade. Então, até que, de vez 

em quando, você corria mais riscos quando você, extrapolava, quando você mexia 

com a natureza da filosofia. Como dizia um camarada: as vezes a filosofia é uma 

anti filosofia no sentido de que às vezes ela perde o seu papel de provocação, o seu 

papel de criticidade, e se tornar um discurso que amolda, que está em consonância 

com aquilo que foi estabelecido com uma determinada ideologia social. Você pode 

fazer isso, mas próprio instante que você exerce o papel mesmo do filosofar, no 

sentido de comprometer-se com uma transformação da sociedade, no sentido de 

formar o senso crítico, no sentido de ultrapassar esse senso comum político e 

filosófico da sociedade, então isso vai colocar você mais em risco. É por isso que 

existe, de certo modo, umas restrições da filosofia que você não pode. Aquela coisa 

de escola sem partido, não é. Na realidade isso não existe. Ok, eu posso não falar 

de PT, PSDB ou PV  dentro da sala de aula, mas no momento em que eu exponho, 

em que eu estou falando sobre algo, nós estamos exercendo uma atividade da polis, 

por que nós somos políticos, como diz Aristóteles, somos animais políticos, e então 

nos estamos filosofando, estamos exercendo um papel político também. E eu posso 

me expor a riscos se o meu discurso ele tentar romper com as com as caixinhas ali, 

romper o que foi moldado para que eu pense dentro daqueles parâmetros. No 

próprio instante em que eu abro minha mente, que eu começo a ver mais longe, que 

eu jogo minhas ideias para que elas façam efeito, também, na mente das pessoas e 

leve a um questionamento, eu me exponho mais ao arrisco.  

ALEX: Qual seria o modelo, não ideal, mas... a filosofia deveria ser esse ensino, de 

certo modo, do risco, como o senhor colocou que, mesmo se  arriscando, mais 

possibilite o aluno a refleti, ou o filosofia deveria, de certo modo, não se arriscar 

tanto. 

PROFESSOR: Eu sou da questão... eu sei que você quando fala, você quando 

ensina, você se expõe, né. E você se compromete, de uma forma ou de outra, com a 

situação como está, que se chamou de status quo, ou você está do outro lado, um 

lado diferente que procura romper esse status. Seu discurso, de certa forma, ele 

tenta se adequar dentro de uma sociedade injusta, corrupta, ou você também se 

compromete com outro lado e você começa a jogar ideias que leve as pessoas a 

questionarem, tento um compromisso com uma sociedade mais democrática. Então, 



    181 

 

claro que você vai se expor mais. Mas eu penso que, ainda volto a velha filosofia 

dos gregos, a ética aristotélica que diz que a virtude está no meio. A gente tem que, 

de certo modo, buscar o equilíbrio. [Mas esse justo meio foge...?] Foge sim. Foge da 

ideologia social, foge do status quo, pr que o meio aí... eu acho que o ensinar, 

também, é você ter um compromisso com um determinado projeto de sociedade, 

como diria autores como Luckesi, que eu estudei muito, ele dizia assim: ou você 

contribui para mudar as coisas ou para deixar as coisas como estão. Então, ninguém 

é apolítica nesse sentido. Ensinar e educar é você conduzir, de certa forma, as 

pessoas – não estou dizendo treinar nem manipular ninguém - mas é você, no 

sentido da educere, conduzir de um estado para outro, você tirar as pessoas 

daquele, como Sócrates também fazia, daquele estado de latência e levar as 

pessoas a uma posição de mais criticidade. Então isso, de certa forma, compromete, 

e se você tiver um compromisso com uma sociedade mais democrática e mais justa, 

com certeza... se o seu projeto for diferente do que está no status quo, com certeza 

a gente se compromete mais ainda. Mas tudo tem seu equilíbrio, não podemos 

passar para os extremos. 

ALEX:  Professor, estou chegando no final. Sobre o presente: você já deu algumas 

pistas, não é, quando diz que a gente se compromete com determinado modelo 

sociedade, fazer com que o aluno pense criticamente. Você acha que a filosofia 

deve pensar problemas do presente, deve se comprometer em pensar os problemas 

da atualidade de modo filosófico, ou ela deve dar mais atenção aos problemas que 

foram relacionados, levantados e pensados na história da filosofia? 

PROFESSOR: Eu procuro fazer na medida do possível. Claro que... eu inicio ou com 

a filosofia temática, no caso do primeiro ano são mais temas, agora estamos a 

vendo a questão da felicidade, depois vamos para a questão do diálogo, mas 

mesmo com essa questão da felicidade e do diálogo a gente vai trazendo para o 

presente. Eu não sei se eu partiria do presente, mas eu procuro fazer essa relação. 

Mas o aluno tem aquela ideia do que se você começa falando sobre os fatos, 

mesmo na história ou na filosofia... lembro de uma vez que eu perguntei o que você 

entende por filosofia e o camarada: é uma coisa que surgiu o antes de cristo não sei 

quando, né. [risos]. Ele deve ter aprendido que a filosofia surge na Grécia, por volta 

do século... Alguns dizem assim: a filosofia fala das coisas antigas, citando a Grécia. 

Então isso foi nos primeiros anos, quando você está iniciando. Então há essa... eu 



    182 

 

acho que buscar a temática da filosofia, uma linha histórica da filosofia, ela deve ser, 

e o professor faz essa mediação entre o tema ou a linha histórica com o presente. É 

interessante que se faça, e se a gente não ficar atento a gente não faz essa linha 

mesmo. Mas ela é necessária e importantíssima, já que a gente quer que a filosofia 

contribua com uma sociedade melhor, com alunos mais pensantes. Então o nosso 

momento é o presente. Mesmo quando a gente estuda os fatos já acontecidos, tudo 

vem em função da gente compreender melhor a nossa realidade, até porque a gente 

só pode mudar uma coisa entendendo. Primeiro a gente tem que entender. Então a 

própria história, a linha histórica, os temas... Eu procuro fazer, assim, uma mediação. 

A gente ver o tema, depois traz para cá, cita alguma coisa do presente, para não 

ficar parado e o aluno perceba essa relação, já que sem a mediação do professor 

ele não tenha essa condição de fazer essa relação. Fique mais preocupado em ver o 

que está aconteceu ali, ou mesmo até decorar alguma coisa. Eu acho que a gente 

tem que... Eu acho até importante a sua preocupação da gente partir do presente, 

Karl Marx partia primeiro do chão da história, matéria da matéria, para chegar às 

ideias. Hegel partia das ideias para se chegar à matéria. A nossa história é isso, é o 

momento presente, então deve despertar. Mas a gente sabe que existe também um 

conteúdo que já foi projetado, já foi dado sugestão para se trabalhar no primeiro ano, 

no segundo e no terceiro, não é? Mas nada impede, por exemplo, no segundo nós 

começamos trabalhando um capítulo chamado mundo, que a gente vai vendo as 

visões metafísicas, dos conceito de essência, mas mesmo assim a gente vai 

trazendo hoje para o dia a dia: como é que nós podemos entender hoje o que é a 

essência; tudo que existe tem uma causa; como é que podemos entender a ciência 

hoje, a questão da causalidade? Será que estamos muito a isso? A teoria de 

Aristóteles, o que hoje ainda é contestado? Então, tem a física quântica aí trazendo 

outra interpretação, e é necessário que se traga o passado para o presente, para 

que o passado ilumine o presente, se possa entender e viver melhor esse presente.  

ALEX: Última pergunta professor. Quais as maiores dificuldades que o professor 

enfrenta para dar aula de filosofia? O senhor já falou de alguns, por exemplo, a 

questão do tempo de aula, da realidade de alguns alunos e até mesmo da forma de 

ser de alguns alunos. Quais seriam as maiores dificuldades de dar aula de filosofia, 

fazer os alunos filosofarem, de trabalhar filosofia no ensino médio? 



    183 

 

PROFESSOR: Olha, digamos assim, as maiores dificuldades que a gente tem, eu 

começaria aí, é questão também da leitura. A leitura que eu falo não essa leitura de 

a gente decifrar o texto, é uma questão de interpretar, de contextualizar, e nesse 

sentido há muita coisa a desejar, e a gente encontra dificuldade porque você 

trabalha os conceitos, o professor de filosofia trabalha determinado tema, mas isso 

requer uma leitura também. Eu sempre digo, não é com a minha fala aqui, não é 

conversando aqui com você só no contexto da sala de aula, você precisa lê isso 

aqui, você precisa em casa pegar seu livro e fazer uma leitura e exercitar. Então, a 

gente tem dificuldade porque, além da falta de atenção do aluno, ele é muito 

disperso. Assim, eu acho que o acúmulo de comunicação, de estímulos, digamos 

assim, comunicativos, de redes sociais, distância muito e o aluno ele perde o seu 

foco, a sua concentração, a questão da leitura. Uma dificuldade muito grande, 

também, é essa, a falta de hábito da leitura e nem querer. A gente sabe que, muitas 

vezes, os pais também são analfabetos ou semianalfabetos, não tem uma leitura. 

Aquele aluno chegou no primeiro ano sem ler nada e vai continuar. Então fica difícil 

nesse sentido. É uma dificuldade de levar o aluno a ler, a entender o que leu, o 

exercitar, estimular a leitura, que não é fácil. O professor precisa ser leitor e o aluno 

também. Para ele estimular um aluno leitor ele também precisa ser um bom leitor, e, 

também, estimular a leitura do aluno. Eu tinha um aluno que dizia: hoje, professor, o 

senso comum está demais, se referindo aos alunos que estavam bagunçando, ele 

era um aluno que se destacava, mas já saiu da escola. Então as ideias filosofia, 

digamos assim, para trabalhar um pouco... Não se trata de desvalorizar o senso 

comum, mas analisar, aprimorar, e a ideia corrente é essa de achar que estudar, 

refletir e pensar... prefere entregar uma atividade de qualquer jeito, um trabalho de 

qualquer jeito. Em uma prova ele tem 2 horas e em 15 minutos o camarada faz 3 

provas, de filosofia, biologia e matemática e fica aperreando para ir embora. Então, 

há uma cultura do não estudo, da não leitura, a falta de hábito, não é? Isso gera 

muita dificuldade, porque nós sabemos que leitura, ler e escrever, são situações 

importantes para você entender o status quo e buscar uma mudança. [A escola 

falha, o senhor acha, nesse sentido de intervir nessa...]. Acho que falha, mas é uma 

situação bastante complexa. Estou falando da escola que nós pegamos alunos que 

vieram da escola pública, que foi até o 9º ano e, além do problema de idade/série, 

aquela coisa se o aluno tem 12 anos ele já tem que pular não sei para onde. Então 

não há mais aquele sistemática da gente começar alfabetizando, a criança só 



    184 

 

passava para a outra série quando aprendesse a ler. Isso, hoje, deixa muito a 

desejar. É tanto que nós geralmente os alunos vão passando de uma série para 

outra pessoa, o professor vai e empurra e esse aluno. Não, ele já tem 12 anos, se 

não passar o aluno vai se desestimular, vai abandonar a escola. Então, a escola vai 

fazendo isso, não tem... Há uma engrenagem assim, mesmo que o professo queira 

fazer eu acho que é difícil levar o aluno. Então a escola peca nesse sentido, pois há 

todo uma engrenagem, um sistema que favorece isso. [Filosofar se torna muito mais 

difícil, não é?]. Se torna muito mais difícil. O acompanhamento em casa, a gente 

sabe que não tem. São crianças, as vezes, que nem mora com os pais, ou os pais 

são muito ocupados. Não há um acompanhamento do filho, uma cobrança. Então 

isso vai levando, tem a cultura da não leitura. Não acompanhar a atividade do aluno, 

tirar um tempo para estudar e ler alguma coisa em casa.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



    185 

 

 

 

ANEXO C - ENTREVISTA Nº 3 

ALEX: Professor, qual importância do ensino de filosofia para a sociedade? Você 

acha que o ensino dela no ensino médio é importante para a sociedade? Se sim, 

porque, ou você acha que o ensino de filosofia é mais importante para a 

individualidade do aluno, do que para a sociedade? O que é que você pensa?  

PROFESSOR: Ok. Inclusive com os próprios alunos eu brinco muito a respeito 

disso, assim... nas primeiras aulas, nos primeiros nos, que eu dou somente uma 

introdução à filosofia, aí eu brinco com eles e faço essa pergunta, que cai na 

bimestral né: qual é a importância da filosofia, se serve e para quê? A resposta na 

bimestral é que serve para toda vida que você vai pensar. Porém, se analisa um 

pouco melhor isso, se vai atrás das sutileza, você não precisa fazer filosofia para 

pensar, todo mundo pensa né? Só que filosofia é um tipo de pensamento específico, 

como qualquer outra ciência, embora tenha essa discussão também se filosofia é 

ciência e onde ela se encaixa. Na introdução que eu faço com meninos no primeiro 

ano, a gente mostra o surgimento da filosofia, um tipo de pensamento específico 

ocidental lá na Grécia antiga, a primeira forma de tentar explicar os fenômenos 

naturais através de outra capacidade natural que é a racionalidade humana.  Então 

isso é a importância histórica dela, um grupo de filósofos, um grupo de estudantes, 

um grupo de professores de filosofia reenvidacam essa importância, que a filosofia é 

importante por ser a mãe das ciências e porque foi a primeira forma de se explicar 

os fenômenos naturais através da racionalidade e aí, a partir de então, já na 

modernidade, se subdividiu nas várias ciências que gente tem hoje. Hoje, sobre tudo 

depois do movimento, no brasil especificamente, de professores e educadores de 

reintegrar a filosofia ao currículo escolar da educação básica, sempre se 

reinvidicaram a ideia de que a filosofia é importante para se pensar a sociedade. 

Volto novamente a afirmar: você não precisa fazer filosofia para pensar, todo mundo 

é capaz de pensar, mas isso se reinvidicava para poder aumentar a importância da 

filosofia. Que ela é importante para pensar a sociedade, para pensar de modo 

crítico, para melhorar a sociedade e por aí vai. Eu não sei até que ponto pode se 

dizer isso, que só a filosofia te proporciona o pensamento crítico, você pode ter 



    186 

 

pensamento crítico sem filosofia. Porém, a filosofia é importante como história do 

pensamento ocidental, e isso vai proporcionar para o estudante da educação básica 

um nível de cultura para ela entender que, a forma que ela pensa hoje, não 

necessariamente é a única ou é a mais correta, que vai permanecer isso. Pode ser 

que a algum tempo isso mude. E ela foi de uma forma na Grécia antiga, foi de outra 

forma na idade média, foi de outra forma na modernidade e é hoje, na 

contemporaneidade, de outra forma. E dentro de cada tempo existe várias 

subdivisões de formas distintas de pensar. Então, se tem uma importante na filosofia 

é um anti preconceito, porque que vai mostrado que o ser humano vai pensando de 

variadas formas no decorrer do tempo e que as para as pessoas isso funciona como 

um enfrentar preconceitos, de achar que existe uma única forma de ver o mundo, 

uma única forma de pensar. 

ALEX: Então ela é mais importante para o indivíduo ou para a sociedade?  

PROFESSOR: Aí chegando nessa questão, vai variar conforme a sua concepção de 

sociedade. Para os liberais, a sociedade é um de indivíduos agindo única e 

exclusivamente em função da sua própria individualidade, essa individualidade 

acaba provocando o bem para a sociedade. Então nessa concepção, se é bom o 

indivíduo é bom para sociedade. Nesse sentido específico eu concordo, porque se 

ele está bem, está pleno e está feliz, ele vai executar ações boas para a sociedade. 

Então, nesse caso, é bom para o indivíduo e boa para a sociedade, pois ajuda a 

sociedade, como um todo, a ser culturalmente mais enriquecida, inclusive, muito 

provavelmente, vai dar fruto inclusive tecnológicos que uma sociedade de cultura 

mais empobrecida.  

ALEX: Essa questão dos preconceitos, que você colocou como se fosse uma... 

[especificidade da filosofia], a importância que a filosofia entraria nesse ponto. 

Outras disciplinas não poderiam fazer isso não, como você colocou essa questão da 

história de verificar formas de pensamento diferentes durante a história, essas 

subdivisões, como você colocou, por exemplo a história. Outras disciplinas não 

poderiam fazer isso no lugar da filosofia? Que aí eu me pergunto, será que a filosofia 

não teria outra coisa a mais? Você pensa desse tipo ou continua nesse 

pensamento?   



    187 

 

PROFESSOR: Não há razões para julgar que a filosofia ela tem a prerrogativa de 

enfrentamento dos preconceitos. Obviamente não. Outras disciplinas podem fazer 

isso também. Nesse sentido específico que eu coloquei é de que a filosofia ela 

mostra as variadas formas de se pensar. Se o seu pensamento hoje é de uma 

determinada forma não significa que ele vá permanecer o mesmo ou que o anterior 

era errado. Inclusive nos primeiros anos, quando vao tratar da relação entre filosofia 

e mito, você não diz que o mito era errado ou que era mentira, você fala que era 

uma forma possível naquele momento de explicar um fenômeno natural, aí depois 

vem a filosofia que para com uma narrativa sobrenatural e vai para racional. É uma 

qualidade que, supostamente, todos os seres humanos têm.  

ALEX: Qual o papel do professor de filosofia? Você acha que, diante disso que você 

colocou... qual o papel do professor de filosofia, especificamente, para esses alunos 

do ensino médio?  Você acha que ele tem um papel diferenciado, ou não? No caso, 

poderia ser qualquer profissional, como um profissional da área de história, um 

profissional da área de Ciências Sociais? Você acha que o professor de Filosofia ele 

tem um papel específico ou não. É uma reflexão mais mesmo sobre essa questão 

do papel do professor de Filosofia na Educação Básica, no ensino médio. 

PROFESSOR: Para falar da Educação Básica educação é necessário falar onde o 

professor da educação básica é formado, na Universidade. Na universidade tem 

esse processo de hiperespecialização. Você estuda, estuda, estuda até saber muito 

de um assunto específico. Na educação básica o que se exige é o contrário. Se 

exige a transversalidade, e tem um outro que eu não recordo no momento, quando 

você dá para trabalhar várias áreas... [interdisciplinaridade]. A interdisciplinaridade, 

né. Então, na educação básica você exige do professor o que na faculdade foi 

exigido especificando o conhecimento dele, né, que aqui ele saiba de muito. Então 

na educação básica é isso, você tem que ser o mais amplo possível. E aí não se 

exige especialização. Claro, por isso educação básica. Mas aí fica complicado, 

porque o professor da educação básica foi aluno na universidade, e na Universidade 

ele passaou no mínimo quatro anos se especializando em um assunto, então ele 

chega aqui e ele tem que ser amplificar o leque de conteúdos dele. Fora isso, esse é 

um dos problemas, tem também o fato de que... o papel do professor, né... Primeiro, 

como se exige interdisciplinaridade, os gestores da educação básica imaginam que 

se você é da área de ciências humanas, se você é de geografia você pode dar as 



    188 

 

outras disciplinas todas, se você é de filosofia você pode dar as outras disciplinas 

todas. Em princípio, desde que seja uma área afim e você consiga estudar o assunto 

que não for do seu domínio, ok. Pode até ser. Mas quando você analisa com um 

pouco mais de profundidade, quanto mais ele for especializado melhor, porque aí ele 

vai ter mais recursos pedagógicos para seduzir o aluno. Na Paideia grega a sedução 

era importante. Então, na educação básica o professor tem que chamar a atenção 

do aluno, não é uma discussão só intelectual ou apenas mostrar um conteúdo. E aí 

chega a importância, se você é só o técnico, e tem aquele conteúdo que passa, ou 

você tem fazer além disso, você tem que chamar a atenção do aluno. Na Grécia 

antiga era sedução. Na Paideia grega você tinha que seduzir o aluno; agora, você 

tem que fazer tipo uma espécie de sedução também: chamar atenção do aluno, 

tornar-se mais que um mestre, torna-se companheiro do aluno, tornar-se amigo do 

aluno. O termo técnico para isso é empatia, colocar-se no lugar do aluno. [Mas é só 

função do professor de Filosofia ou de todos?]. Na verdade, de todos. [Mas o 

professore de filosofia teria alguma especificidade diante disso ou não?]. Imagino 

que não. Não vejo especificidade no professor de filosofia na questão de seduzir o 

aluno. A única especificidade é que, normalmente na Educação Básica, os alunos 

têm mais facilidade em aprender as ciências humanas do a exatas ou biológicas, e 

até letras. Como eles acham mais fácil essa disciplina, eles, quase por 

consequência lógica, gostam mais dos professores de humanas do que das exatas, 

das biológicas. Como eles acham difícil eles associam essa dificuldade da disciplina 

a pessoa do professor e da professora. Como eles acham mais fáceis as humanas 

ou tem mais facilidade, eles associam essa questão da facilidade, ou mesmo de 

prazer, a própria pessoa do professor ou da professora.  

ALEX: Mas você não acha, então, que tenha relação com um problema 

especificamente, como a questão da empatia com os problemas das ciências 

humanas ou os problemas filosóficos em relação aos problemas das ciências da 

natureza? Não poderia ser essa a razão da empatia do aluno, em decorrência dos 

problemas filosóficos que o professor de filosofia trabalha em sala de aula serem, de 

certo modo, mais importante que os problema das ciências da natureza, seria 

somente a questão da comodidade - não sei se seria um termo interessante para o 

que você falou, já que está sendo mais cômodo e está me dando mais prazer, eu 

vou para aquele situação. Isso no sentido mesmo de desejo, como você colocou. 



    189 

 

PROFESSOR: No caso das afecções humanas e da psicologia mesmo, a gente é 

feito para buscar prazer. Facilidade é um tipo de prazer. E aí, como eu posso 

compreender aquele que o professor está dando, e aí eu compreendendo aquilo eu 

acho aquilo fácil, e achando aquilo fácil me dá uma sensação de prazer. É fácil, me 

dá prazer, como eu compreendi eu me sinto uma pessoa inteligente e apita. Isso 

tudo, no conjunto da obra, fica uma coisa interessante para o aluno. Me parece que 

as questões que as humanas trabalham, não todas as questões, porque é uma 

gama extensa de problemas, mas as questões que as ciências humanas trabalham 

são mais próximas do cotidiano dos alunos do que as exatas, do que as biológicas e 

até mesmo do que as letras. Você apresenta um texto clássico nas letras, você 

apresenta um texto clássico para o aluno, ele dorme na sala. Neste exato canto 

aqui, eu estava aqui e sempre tenho alguns intervalos, e fico fazendo alguma coisa. 

Ou lendo oi corrigindo prova. E aí, nessa primeira sala aqui, o professor de letras 

estava falando sobre tragédia grega. Então daqui eu estava escutando e estava me 

maravilhando, mas você vai olhar o aluno não faz sentido algum para ele.  

ALEX: Então o papel do professor, aí, é de transformar isso de outro módulo, de 

afetar o aluno, como você estava dizendo, é importante. É isso, nesse sentido, que 

você estava falando?  

PROFESSOR: Então, nesse sentido, não é que seja o papel... quando se coloca 

essa palavra o papel do professor é contextualizar para o universo, que é outra 

palavra também muito comum entre os educadores, sobretudo os burocratas, não o 

professor que esta em sala de aula:  o papel do professor é contextualizar os 

assuntos para o universo sociocultural do aluno. Quando você fala que esse é o 

papel parece que é uma obrigação, obrigação do professor. Quando o professor 

consegue fazer isso, e nem todo conteúdo é contextualizável, mas se o professor 

consegue fazer isso, ótimo, muito bom. Mas se ele não consegue e ele passa o 

conteúdo na forma que está no livro ou de forma que ele foi ensinado, também não é 

um defeito dele. Mas quanto mais ele consegue contextualizar para o universo do 

aluno melhor. Só que, se eu pego uma tragédia grega e contextualizo para a 

periferia do Jangurussu, só que o aluno compreende quando eu contextualizo mas 

não consegue fazer o movimento inverso, compreender quando se rebusca os 

conceitos. Quando você consegue fazer esse duplo movimento, ok, mas se você só 

pega a tragédia grega e transforma em briga de facção você não está educando o 



    190 

 

aluno e faz com que ele continue conhecendo somente o universo dele. O papel do 

professor é fazer esse duplo movimento, mesmo que agora ele não tenha 

maturidade, porque quando ele tá de 15 a 18 ele não tem maturidade para 

reconhecer. Mas com certeza esse jovem que escutou tragédia grega e aqui agora 

não deu muita atenção, quando ele terminar o ensino médio e tiver ou trabalhando 

na faculdade ele vai lembrar: pô, essa aula foi muito legal, foi muito boa, me deu 

cabedal cultural. E o papel do professor é educar o aluno, ser especialista na sua 

área: filosofia, geografia, história, matemática... o que quer que seja a disciplina. 

Respeitar a matriz curricular e passar esses conteúdos. Se ele consegue pegar esse 

conteúdo e fazer esse duplo movimento de contextualizar para o universo cultural do 

aluno e depois levar esse aluno para outro universo cultural, o universo cultural da 

disciplina, ok, melhor ainda. Mas quando fala que o professor é obrigado a 

contextualizar tudo, eu tenho sérias restrições quanto a isso, porque nem todo 

conteúdo é contextualizável, e quando é as vezes tem perda, perda conceitual, 

perda de sentido.  

ALEX: Então você considera esse é o papel do professor, essa questão de procurar 

essa ligação histórica entre o presente e, de certo modo, com o conteúdo que ele 

está trabalhando, no sentido de modificar o aluno, ou no sentido unicamente de 

possibilitar que ele tenha um arcabouço cultural, não modificando a subjetividade 

dele? 

PROFESSOR: Mesmo que o professor tenha que ser o mais técnico possível e 

apenas passar a sua disciplina... se o aluno compreende minimamente aquela 

disciplina ele já muda a subjetividade dele. Ele já vai saber que H²O é água, e vai 

saber molécula de hidrogênio e molécula de oxigênio. Isso já muda a subjetividade 

dele, é uma subjetividade que sabe pensar em nível químico o que   antes ele só via 

como necessidade básica, beber água.  

ALEX: Entendi. Ainda dentro dessa questão sobre o professor de filosofia, que você 

já começou a falar, você tem uma determinada concepção de filosofia hoje, sim? 

[Sim]. Qual foi a importância da Universidade na tua concepção de professor 

filosofia, ou ela não teve? Hoje, com a tua prática de ensino, a Universidade 

cooperou para além do conteúdo? O que você teria a falar sobre o papel da 



    191 

 

universidade na tua formação como professor, especialmente na formação como 

professor de filosofia para o ensino médio? 

PROFESSOR: Eu primeiro fiz bacharelado e mudei para licenciatura. E aí, quando 

terminei a licenciatura, tentei o mestrado. Aí, concomitantemente, eu fiz o mestrado 

e trabalhava aqui. Daí, lá universidade é que meus professores me perguntavam 

como era a experiência de ser professor da Educação Básica.  Primeiro, do ponto de 

vista do conteúdo, a universidade foi fundamental, do ponto de vista formal e legal. 

Eu não posso ser professor se não tiver um certificado dizendo que eu passei pela 

universidade. Junto a isso, o enriquecimento do ponto de vista cultural: as leituras 

que fiz, os professores que tive, até os professores ruins foram fundamentais, 

porque aquele que a gente chama de professor ruim são os melhores, porque 

dizem: está aqui o texto, vá lá e estude. Porque o aluno em qualquer nível gosta, ela 

gosta que o professor entregue tudo mastigado, que ele dê aquela aula magistral e 

que ele compreenda tudo. Quando o professor chega e diz que tem tal texto lá na 

xerox, vá lá e leia, você diz: égua, que professor ruim. Mas na verdade ele está 

sendo muito melhor, pois uma prática fundamental da filosofia é ler, você tem que 

ler. Quando apresento aqui para os meus alunos e digo que eles têm que ler ele já 

ficam cabisbaixo, porque o brasileiro médio não gosta de ler. Mas enfim, do ponto de 

vista legal, quem que ter o certificado; do ponto de vista de me proporcionar a 

capacidade intelectual e técnica de ser professor, também. Agora, do ponto de vista 

de ser professor da educação básica, quem me ajudou muito mais do que a 

universidade foi o projeto social que eu trabalhava, lá no banco Palmas, e lá tinha a 

parte social que tinha cursos para a juventude. E ai essa parte de cursos eu tanto 

coordenava quanto era professor. Então foi o meu primeiro contato lecionando 

cotidianamente, não apenas só em palestras, ou contanto a experiência, ou 

participando de alguma aula de algum cursinho. Mas no Palmas eu tive essa prática 

cotidiana que me ajudou. Para a escola, aí você vê a discrepância entre o que é 

ensinado na universidade na parte de te ensinar a ensinar, a parte pedagógica da 

coisa mesma. Quando eu fiz a licenciatura a gente tinha as cadeiras técnicas de 

filosofia, pura e simplesmente, e tinha as cadeiras que a gente fazia na Faculdade 

Educação, que era para ensinar a ensinar. Aí as vezes eu tenho a impressão de que 

eles partem da pressuposição de que toda sala vai ter um Einstein, e diz o professor 

tem que cuidar do aluno, tem que prestar atenção no aluno, tem que ver aquele 



    192 

 

aluno que tá lá e que não está muito prestando atenção, que ele tem uma série de 

problemas, mas se você der atenção ele vai melhorar, vai ser o melhor do mundo. E 

a realidade não é essa. [Interrupção de uma coordenadora pendido ao professor 

para subir aulas, mas como ele precisava ver as atividades dos alunos preferiu não 

ir]. Vamos continuar. Então, assim, a faculdade de educação... eu não gosto do 

termo romantizar, porque o romantismo foi um movimento estético, cultural e 

filosófico muito importante, mas ela idealiza demais a realidade na periferia. E acaba 

sendo injusta com o professor, nesse papel do professor. O professor já estuda para 

caramba, já pega o ônibus lotado, já paga as coisas do próprio bolso, já tem 

problemas em passar só o conteúdo com a sala com 40 alunos bagunçando, e ainda 

assim tem que prestar a atenção naquele que está lá no fundão, que não tá fazendo 

nada e você tem que ir lá, e parar de dar atenção a todo o resto, e ir lá naquela 

pessoa e ser o psicólogo dela para saber qual o problema que ela está tendo porque 

ela pode ser o próximo Einstein.  A faculdade de educação idealiza isso, e aí não 

prepara o professor para pegar uma sala lotada com um aluno com os mais variados 

problemas. E aí o que você tem que fazer? Tem que trabalhar uniformizando, 

obviamente, cada aluno vai ter sua especificidade. Vai ter, obviamente, seus 

problemas... mas o que é possível para o professor é trabalhar uniformizando o 

aluno como se fosse um único tipo de aluno e tentar ser o melhor nisso. Tentar 

realmente seduzir esse aluno. Primeiro o aluno tem que gostar de você. Se o aluno 

não gosta de você, primeiro, vai ser complicado porque ele não gosta de você e, 

segundo, ele realmente não aprende. Você tem mais facilidade de aprender com 

quem você gosta, sobretudo esse jovem não tenha a maturidade de separar... não, 

não gosto do professor, mas o professor dá o conteúdo que é o importante. Não. Eu 

gosto do professor vou assistir a aula dele, não gosto do professor estou nem aí 

para aula dele.  

ALEX: Então quer dizer que essa relação... porque a pouco tempo atrás você falou 

dessa questão de companheirismo e até citou o termo amizade, e agora você está 

usando esse termo gostar, quer dizer então que isso potencializa, então, o processo 

de aprendizagem?  

PROFESSOR: Inclusive segundo o Carl Rogers que é o Tornar-se pessoa, o 

psicólogo da educação americana. A gente ser humano, de modo geral, tende a 

aprender mais com as pessoas com as quais a gente gosta.  



    193 

 

ALEX: Mas educação ela tem que se dar somente dessa questão, o ensino de 

filosofia especificamente, essa questão do prazer necessariamente ou a questão de 

um rigor tem que também está acompanhado disso? Porque eu fico pensando... eu 

queria perguntar para ti. Você acha que essa relação diferenciada do professor com 

o aluno, que estou usando aqui o termo amizade, pegando sua palavra, ela 

potencializa que o professor seja mais rigoroso e isso possibilite que o aluno se 

desenvolva, não vou usar o termo desenvolvimento, mas passou por um processo 

de subjetivação diferenciado, ou não? Essa amizade, essa relação, ela possibilita 

uma relação de aprendizagem diferenciada? Você já disse que sim. Mas agora eu 

fico pensando num sentido mais específico. Quando eu assisti tuas aulas você dava 

aula e as vezes levava o som e tratava de assuntos particulares, algumas vezes de 

alguma música, de uma situação específica, brincava com os alunos e sempre 

depois você passava uma atividade. Pergunta: essa relação de amizade, que eu 

percebo que você também tenta estabelecer na sala de aula, eu percebi, 

potencializaria essas outras atividades, como a escrita? É nesse sentido. 

PROFESSOR:  Obviamente, em outros níveis de maturidade, não é necessário você 

tentar essa aproximação afetiva. Na universidade você já está, subtende que você é 

adulto, você é maduro o suficiente. Você gostando ou não do professor, o professor 

vai dizer que tem um livro para ler, você vai ler e vai fazer a prova, o trabalho ou o 

seminário e ponto, você já tem maturidade para isso. E aí no nível básico você tem 

realmente tem que tentar essa aproximação. E aí você tenta essa aproximação e 

você... é a questão da autoridade do Foucault. Você tem autoridade junto ao aluno. 

O aluno gosta de você, sabe que você é legal e você passa uma atividade aí ele diz: 

não, eu vou fazer porque se ele tá pedindo para fazer é porque é importante. E aí 

ele faz. Nesse caso específico não é nem especificidade da filosofia. Se qualquer 

professor consegue essa aproximação afetiva você consegue ter esse nível de 

autoridade sobre o aluno, e aí isso acaba melhorando o desempenho acadêmico, 

emocional, técnico e subjetivos do aluno.  

ALEX: Eu estou prestando atenção, professor, que na sua fala você dá uma 

importância muito grande a questão do conhecimento mesmo, do conteúdo... eu não 

sei se estou pensando errado, mas você está transparecendo isso para mim agora 

na entrevista. Dando uma atenção grande ao conteúdo, e essa atenção ao conteúdo 

ela acaba tocando, tendo seus efeitos, em outras áreas, como você colocou. Essa 



    194 

 

questão de que se ele aprender um conteúdo vai mexer na subjetividade dele, em 

uma série de questões dele. Tu acha que a filosofia deveria se focar somente na 

questão do conteúdo ou deveria olhar outras coisas a mais? Eu fico pensando o 

termo mesmo que você colocou sobre os antigos, essa questão da amizade, essa 

questão de pensar os problemas do presente, e que esse pensar sobre o presente, 

na forma de um diálogo sei lá, sem uma metodologia específica, era o que muitos 

chamavam de filosofia. E aí te pergunto: você acha que o ensino de filosofia deveria 

focar nos dois ou dar mais ênfase ao conhecimento dos conteúdos de filosofia? 

PROFESSOR: Então, muitos dos meus alunos, sobretudo nos primeiros anos, eles 

tratam como sinônimos filosofia e opinião. E aí eu digo: opinião não é filosofia. A 

gente vive hoje, no mundo ocidental num modo geral, mas no Brasil sobretudo, a 

gente vivi um momento em que qualquer pessoa quer ser especialista em todos os 

assuntos. Você acessa 5 minutos de internet e já quer ser especialista em tudo, e aí, 

você reivindica para sua opinião o caráter especialista, e isso é perigoso. E é que eu 

tento dosar conteúdo com a prática de pensamento, isso é Kant: não é possível 

ensinar filosofia é possível ensinar a filosofar. É uma ação, a ação de pensar de 

forma rigorosa. E aí eu digo, pensar de forma rigorosa é a filosofia, pensar de forma 

rigorosa através de conceitos é filosofia. Mas também é conteúdo de várias formas, 

porque quando você apresenta, sobretudo para um aluno de 15 a 18 anos, que 

pensar de forma rigorosa através de conceitos é filosofia, aí ele confunde com 

opinião. No contexto democrático qualquer um pode ter opinião. Fala qualquer 

bobagem e aí coloca no final: é minha opinião. Aí parece que todo mundo tem que 

respeitar isso por que é opinião de alguém. Os antigos, sobretudo Sócrates, era 

exatamente o contrário, a filosofia era uma ação de destruir a opinião superficial. 

Como você destrói uma opinião, mostrando o conteúdo da história da filosofia, as 

várias formas que foram se sucedendo de pensar. Pensar uma ação, pensar nos 

problemas cotidianos é sim filosofia. Mas até os problemas cotidianos tem literatura 

sobre isso. Não é o aluno achar que ele pode falar qualquer bobagem porque viu um 

vídeo, e isto está muito perigoso hoje, vi um vídeo do fulano de tal no youtube, de 

alguém que não tem formação alguma. Mas aí o aluno, porque estímulo visual junto 

com o estímulo auditivo é maior que só ler, então esses jovens veem o vídeo de 

alguém incapaz, tecnicamente inapto, mas esse jovem vê esse vídeo, reproduz e 

acha que está filosofando. Por isso a minha a minha insistência em mostrar o livro. 



    195 

 

Esse livro que a gente usa aqui fui eu que escolhi, é o do Sílvio Gallo, Experiência 

do pensamento. Experiência é uma ação, mas tem que ler para conseguir vislumbrar 

a própria ignorância. Não achar que sabe, e a gente vive em um período em que os 

jovens estão muito arrogantes. Vivendo um período em que o país teve melhoras 

econômicas, melhoras educacionais, e esse jovem hoje aqui, que o cada jovem 

possui um celular aqui no mínimo 800 contos, e aí ele acha que o pensamento dele 

é a única forma correta de ver o mundo, é por isso que tem que ver a história. 

Quando você contraria e diz, sua forma de pensar não é a única e, talvez, nem seja 

a mais certa, esse jovem se senti ofendido. Por isso que eu mostro o livro porque o 

livro tem autoridade, tem autores, tem que ler. Mas é mais sim, concordo contigo, 

tem que dosar. A filosofia como experiência do pensamento rigoroso, e pensamento 

rigoroso não é opinião, e a filosofia como conteúdo: história da filosofia.  

ALEX: Quando a gente cita o exemplo do Sócrates, havia de certo modo, ele 

destruiu a opiniões como você colocou, mas havia uma relação diferenciada com 

seus discípulos. Sim? [O professor concorda com o movimento da cabeça]. Tu acha 

de certo modo era uma atitude de cuidado do Sócrates para com essas pessoas, ou 

não? [Com os discípulos?]. Com os discípulos ou com que ele dialogava. 

PROFESSOR: Com quem ele dialogava ele não tinha cuidado algum, agora com os 

discípulos sim. [E o que é o cuidado que tu diz?]. Os discípulos eles...  o cuidado era 

esclarecer as opiniões. Não se era intencional, também, porque o que a gente vê na 

universidade é que o Sócrates ele não constrói quase nada né, ele é só um rolo 

compressor, sai destruindo tudo. Mas de qualquer forma ele tinha com os discípulos, 

com os amigos dele, uma forma que eu não sei precisar, alguma forma de cativar 

esse discípulo. Tanto que eles acompanhavam, pagavam as coisas para ele, 

cuidavam da loucura dele porque ele estava... não sei se o termo correto é loucura, 

mas cuidavam dele porque ele estava o tempo todo vivendo conceitualmente que as 

pequenas coisas práticas ele não ligava muito, tanto é que o levou a ser preso, 

julgado e condenado. Então, mas enfim, com os discípulos o cuidado era 

educacional, era pedagógico, era esclarecer as opiniões. Agora com quem ele 

dialogava eu que era pura ironia. [Mas isso não educava o outro, esse outro que 

passava pelo processo de ironia?]. Só conseguia inimigos. Como foi o fato, ele só 

conseguia isso. O meu autor, que é possível ter uma interpretação dele, que ele fala: 

a pessoa que é capaz de ser envergonhar ela ainda é educada. Quando você 



    196 

 

envergonha a pessoa publicamente, e ela fica com vergonhada daquilo, de uma 

possível ação má ou de um pensamento ruim, ou de uma definição ruim, essa 

pessoa que se vergonha ainda dá para ser educada. Agora tem pessoas que não se 

envergonham, ficam é com raiva. Quem dialogava com Sócrates não tinha 

vergonha, ficava era com raiva. Então não tinha mais educação para aquela pessoa. 

 ALEX: Passando para o presente. Vamos pegar aí, e colocou a ideia de cuidado, 

anteriormente, esse cuidado pedagógico da questão do Einstein, como você colocou 

[...]. Vamos tirar essa ideia do cuidado que, como você colocou, que é passado pela 

pedagogia... Posso dizer que foi isso que você disse? [O professor concorda com o 

movimento da cabeça].  Pronto, vamos imaginar que essa ideia outra de cuidado 

seria um pouco do que o Sócrates fazia com os seus discípulos. Você que, se a 

gente pegasse ideia de cuidado, que também é aquilo que você disse, tem uma 

relação de amizade, você acha que ela deveria ser ou poderia ser uma possibilidade 

agora para aula filosofia no presente? Tirando essa ideia de cuidado como você 

colocou, na questão pedagógica que você fez uma crítica, mas partindo de uma 

relação de amizade, como você disse. Tu acha que seria uma questão filosófica, que 

é somente uma possibilidade... Deslocando isso para o presente no ensino de 

filosofia, o que você acha? 

PROFESSOR: É uma possibilidade, mas não pode ser uma característica exigida de 

cada professor. Porque como é que você seduz todo mundo, através de uma 

personalidade cativante. Nem todo mundo tem personalidade cativante, Sócrates 

tinha, outros não tem. Você tem a sala com 40 alunos, aí não dá para você ter um 

tratamento individual cada aluno, mas se você cuida de si e tem uma personalidade 

cativante, você seduz a maioria. Se você consegue fazer isso, e eu tento fazer isso, 

ok, muito bom. Mas nem todo mundo vai conseguir ou nascer com essa 

personalidade cativante ou investir em si mesmo para se tornar uma pessoa 

cativante. Mas você que não acha é possível as pessoas mudarem, os professores, 

porque nós passamos, de certo modo, 4 anos na universidade para se formar. Para 

o professor ser licenciado, como você mesmo disse, no plano do conteúdo quanto 

no plano legal, e foi uma escolha sua ser professor. Você acha que o professor não 

deveria, de certo modo, por mais que ele não seja cativante, mas quando ele 

começa a perceber que ele vai entrar dentro da sala de aula, que ele não teria a 

possibilidade ou, de certo modo, o  dever de se preocupar com isso?  



    197 

 

PROFESSOR: Primeiro de tudo, a universidade é que deveria se preparar para 

exigir essa capacidade do aluno de licenciatura. Aí teria que fundir todas as 

licenciaturas com teatro, porque é teatro, psicologia, movimento, entender de 

psicologia humana, aí você tem também... Claro, na licenciatura a gente teve 

psicologia da educação, mas era uma disciplina, muito rápido e que... tinha uma 

professora que eu dizia que era desperdício de dinheiro público, porque ela só falava 

do gato dele. Eu acho que mantinham ela porque ela foi uma das fundadoras do 

curso, então ela estava lá a muito tempo. Mas mesmo assim. Eu tive duas 

disciplinas de psicologia da educação, essa foi insignificante e eu tive outra que a 

professora era muito boa, mas era muito rápido, 6 meses. E aí, ou você aumenta os 

anos da licenciatura, não só quatro anos ou mais, ou você diminui a especificidade 

técnica do seu curso e a mistura psicologia, teatro, porque você fica aqui na vida 

magistral é teatro. Eu sou extremamente tímido. Na minha vida pessoal eu não fico 

fazendo piadinha e brincando o tempo todo não, eu prefiro ficar sozinho e em 

silêncio. Mas na sala eu sei do meu papel, porque eu e impus isso.  E aí eu tenho as 

brincadeiras, banco o engraçadinho, faço minhas piadas, subo em cima do birô, e as 

vezes até a contragosto da direção, porque subir no birô é contravenção. Fiz muito 

isso, mas é teatro. E aí, fui do movimento social, usuário de movimento social. Aliás, 

fui aluno de projeto social. Tinha educadores sociais que eu ficava olhando e o cara 

era um show men. Ficava dizendo, esse cara é massa, eu quero ser assim. [Mas 

esse professor interferiu na tua subjetividade, que te estimulou, de certo modo, a 

querer ser assim?] Sim, mas não foi na universidade. [Mas a universidade deveria 

ter essa atenção?]. Se vai exigir do professor que ele tenha personalidade cativante 

o suficiente para chamar atenção e seduzir o aluno, a própria universidade tem que 

proporcionar as ferramentas, e as ferramentas são essas, e ela não proporciona. [É 

uma crítica, então, que você concorda?]. [O professor concorda com o movimento 

da cabeça].  

ALEX: Você concorda que é só através do cativar... eu vou voltar aquela história do 

Sócrates... 

PROFESSOR: O Sócrates era o quê, a personalidade dele cativante, era o cara que 

não estava nem aí para nada, falava as coisas que a galera queria dizer, mas não 

tinha coragem, expunha as autoridades em cada assunto ao ridículo, andava com os 

pés descalços, não tomava banho. Isso torna, o conjunto da obra, cativante. 



    198 

 

ALEX: Pois é, eu fico pensando se essa questão da Amizade esta somente na 

questão do cativar, relacionada com o prazer, como você tinha colocado no começo. 

Será que, eu acho que possa estar até fugindo do assunto, mas daqui a pouco vou 

voltar e acho que essa pergunta pode ajudar a entender o teu pensamento. O 

Sócrates, nessa relação com os alunos, agente de certo modo acabou concordando 

que ali havia uma relação de amizade, sim? [Sim].  Mas será que nessa amizade, 

geralmente, havia só que a cativação. Não poderia ser que naquele que está 

dialogando ou se relacionando com Sócrates está ali aprendendo, se modificando e 

tudo, mas na verdade muitas das coisas que ele sente não é esse prazer, somente 

por estar ali e estar aprendendo, mas na verdade está passando, devido ao 

processo de ironia do Sócrates... de toda essa raiva que ele sente, mais ele percebe 

que aquele jogo ali do Sócrates é um aprendizado. Será que não é possível a 

pessoa se propor a aprender não necessariamente pela questão do prazer, mas por 

uma questão... e aí eu fico pensando nisso com o professor de filosofia na Educação 

Básica. Porque eu fico pensando assim, os outros os professores têm uma 

proximidade...  Na tua fala muito foi muito ponderado ao colocar, das perguntas que 

eu fiz, você acabou meio que universalizou para todos, mas não específica do 

professor de filosofia. 

PROFESSOR: Pois é, eu acho que quanto mais maduro o aluno é, mas ele 

consegue se autodeterminar sem interferência externa, porque quando você seduz o 

aluno ele está sendo determinado por uma interferência externa, no caso do 

educador, do professor. Quando ele diz assim: não, eu vou lá porque eu quero 

aprender, isso já é um nível de maturidade grande. Então... a gente tem alguns 

casos aqui. Esses alunos são, na minha percepção, 3 ou 5 alunos de cada turma, 

que serão os bem-sucedidos academicamente. [Mas o professor não pode interferir 

nesta maturidade no próprio âmbito da escola?] É bem complicado, porque um 

professor só não... Aliás, eu acho que maturidade ninguém interfere.   No nível de 

maturidade você não tem uma interferência direta, você pode influenciar, ou 

conversando, dando exemplos, incentivando ou premiando, mas é um princípio 

interno e é, claro, crescente ou decrescente. Tem gente que vive a vida inteira e 

permanece imaturo, tipo o atual presidente do Brasil, e tem gente bem jovem que 

tem um nível de maturidade alto. Sei lá, cuida da tua casa, cuida dos irmãos 

menores, pensa na família ante de pensar nele mesmo, esses são o que salvam o 



    199 

 

dia do professor. Mas é possível sim o aluno se alto determinar. Agora, se o 

professor o professor ou outros professores conseguem, na escola básica, fazer isso 

diretamente, não creio. [Você não acredita ou pensa que é muito difícil?]. Não é 

relação direta. Tipo, eu ponho 10% de incentivo e a pessoa vai me responder com 

10% de maturidade. Não, é assim, eu estou ali o tempo todo incentivando e, quando 

ela quiser e conforme o nível de maturidade dela, ela vai me responder. 

ALEX: Vou passar para outro ponto, professor, eu a questão das tuas práticas, 

certo? Eu observei, como eu já te falei, essa questão da escrita. Você dava a aula a 

seu modo e depois você sempre passava alguma atividade. Você acha que essa 

atividade que você passam ou no geral a que os professores passam, elas 

interferem realmente na subjetividade do aluno, no processo de desenvolvimento 

filosófico do aluno? A escrita da sala de aula, e aí você pega a sua própria 

experiência, pode ser na universidade, mais a que você exerce dentro da sala de 

aula. E aí eu falo porque sempre vi quando você dava a aula... e eu fiquei te 

acompanhando em turmas no ano passado do 2º no ano passado, você tinha duas 

horas aulas e deixava uma aula para atividade. É nesse sentido da escrita. 

PROFESSOR: nos primeiros anos eu tenho só uma aula por semana. Então eu 

normalmente dou a aula e deixo a atividade para casa. Eles fazem quando eles 

querem. Aí na aula seguinte já começa dando os vistos e sigo a outra aula. Nos 

segundos e nos terceiros eu tenha duas aulas na semana, às vezes eu tenho sorte 

de ser seguidas, aí quando são seguidas são muito boas, dá para trabalhar alguma 

coisa. E as vezes são quebradas, podendo ser no mesmo dia, mas são quebradas, 

uma na primeira aula e outra lá na quinta, ou então em dias diferentes. Quando são 

quebradas são ruins, quando são quebradas em dias diferentes é pior ainda. Mas 

enfim, eu sempre dou uma aula magistral e a outra aula é deles irem no livro. 

Primeiro, porque eu sou um amante de livro. Eu acho que o livro é bom, é de 

qualidade, foi eu quem escolhi, então eles têm que ler. Segundo, mesmo que na 

hora eles não consigam compreender bem, que eles acham ruim, que ler é ruim, ou 

mesmo que eles não consigam interpretar, a leitura é algo que você só aprende 

fazendo. Eu não posso ensinar interpretação pelo aluno. Ele que tem que ir lá ler, 

ele que tem tirar as interpretações dele. Então, mesmo que, do ponto de vista do 

aluno, seja desagradável, essa parte, e eu tenho quase certeza que é, sobretudo na 

escola com salas pequenas, barulhentas, com calor, a gente tem que fazer isso. E 



    200 

 

eu experimentei deixar para eles fazerem em casa e quase nunca eles faziam. Por 

isso que eu faço aqui na escola, porque na escola eu tenho um controle maior. 

ALEX: Dessas escritas dos alunos, você já tirou alguma coisa a mais que poderia 

dizer: Alex, esse aqui foi uma reprodução do conteúdo que eu passo na atividade 

para eles reproduzir... Eu passo uma pergunta e eles reproduzem. Você geralmente 

lê tudo, dá uma atenção ao que eles escrevem, ou tu já vai com a ideia de deixarem 

eles fazerem... 

PROFESOR: Eu nunca corrijo eles. Tudo o que eles fazem eu considero correto. A 

não ser, o único momento em que eu corrijo, não sei se você presenciou, mas é o 

que eu chamo de aula doce. [Você falou, mas eu não participei]. Eles gostam muito. 

Pelo menos a maioria, é claro. Dependendo da maturidade vão gostar mais ou 

gostar menos. A aula doce é a aula que antecede a bimestral. Uma das atividades é 

a revisão, eu passo revisão do que vai cair na bimestral, que são 10 questões. Na 

aula doce eu coloco as 10 questões e cada um vai ao quadro. Daí aquele que se 

senti confortável para responder na frente, porque não pode responder da cadeira 

não, se levanta e vai responder. Se for a melhor resposta ganha o chocolate e se a 

sala toda quiser responder pode, porque é democrático e é competência intelectual, 

não é escolher. As vezes tem turmas que é muito legal, vem muita gente responder. 

Quando ele responder, ok, mais ou menos o que eu quero na resposta, eu digo: ok, 

essa é uma resposta maravilhosa. Quando não é eu corrijo, esse é o único momento 

que eu corrijo. Beleza, essa é uma resposta possível, mas eu não digo que está 

errada. A não ser que esteja muito errada mesmo, aí eu digo que não tem nada com 

nada. [risos]. Normalmente eu digo, é uma reposta possível, mas eu quero... Esse é 

o único momento. No mais, o que eles escrevem e coloco um visto e serve como 

atividade, porque uma das avaliações aqui são as atividades. 

ALEX: Você já usou essas atividades ou o momento da aula doce para faze outra 

coisa a mais ou não. Tipo: eu percebi que em uma fala tal fulano de tal pegou o que 

falei sobre a Simone de Beauvoir e falou sobre a questão tal... e você pegou o que 

ele falou e fez uma atividade seguida, ou geralmente tua lógica de trabalho é sempre 

essa? Já fez alguma coisa do tipo: eu sei que nessa sala tem alguma coisa 

diferente, e por isso vou pensar isso através de uma redação alguma coisa assim. 

Coisas que, quando você quer alcançar um objetivo do aluno, são feitas para isso?  



    201 

 

PROFESSOR: Não. Diferentemente da aparência eu sou bem Caxias, é tudo 

planejado com uma semana de antecedência, só o que está no planejamento.  

ALEX: Certo. Quando você possibilita aos alunos falarem as respostas deles, já teve 

em alguma delas que fale de uma coisa mais refletida deles, ou mesmo ética, que te 

atingiu ou ele usou para falar alguma outra coisa? Que naquele momento não 

estava falando só do conteúdo, mas queria se expressar?  

PROFESSOR: Não que eu lembre e que me recorde. [Geralmente eles acabem 

entrando somente na lógica do conteúdo?]. mesmo eles dando a interpretação dele 

geralmente é conteúdo.  

ALEX: Professor, você acha que se arrisca às vezes na tua fala na sala de aula? 

PROFESSOR: Sim. E agora cada vez mais. Antes e estava no estado probatório e 

sempre pensava: não, estou no estado probatório e vou ter que refrear. Agora que já 

passou o estado probatório eu já me sinto mais confortável para expor a minha 

forma de lecionar. Isso vai desde a questão de fala até coisas insignificantes como 

ficar sentado no birô. Professor, em princípio, não pode sentar no birô. A escola não 

quer que o aluno sente no birô, mas eu chego lá e sento.  

Alex: Tu acha que isso é da tua personalidade ou, a tua fala, por ser a fala de um 

filósofo, relacionada a filosofia, ela tem mais risco? 

PROFESSOR: É um conjunto dos dois. Primeiro da minha personalidade que me fez 

escolher a filosofia, e a própria filosofia, não toda ela, mas tem uma parte dela que é 

mais combativa, mais crítica. E aí, dependendo da forma que você coloca, isso pode 

ser interpretado de variadas formas. Depois que você profere, dependendo do nível 

de cada pessoa, vai ter uma interpretação distinta. Mas apesar disso eu sempre 

tenho muito cuidado de sempre quando estiver falando de assuntos constratantes eu 

exponho, pelo menos, as duas versões.  

ALEX: Mas você acha que a fala vinda do professor de filosofia ela corre mais riscos 

do que a fala vinda de outros professores? 

PROFESSOR: Sim, sem sombras de dúvidas, porque a filosofia é a disciplina que 

vai tratar de ética, moral, política e economia. Assuntos que dominam a sociedade 

brasileira e são sempre permeados de paixão, e quanto mais paixão menos 



    202 

 

racionalidade. Aí isso gera má compreensões, isso gera distorções de discursos, 

gera animosidades e até vias de fato, atualmente. Por isso, por conta desse 

conteúdo, ela já é perigosa já por isso. Você não pode falar de política na sala. 

Como, se eu dou aula de filosofia? Filosofia no terceiro ano é política, como que eu 

não posso falar de política? 

ALEX: Você já chegou a evitar algumas falas ou alguns comentários devido a esse 

risco? 

PROFESSOR: Eu lembro que no segundo ano, que eu dou aula de antropologia e 

falo de Beauvoir, e hoje a galera usa, incorretamente, o termo ideologia de gênero, 

que é um termo mal concebido por aqueles que não querem discussão de gênero. 

Então eu dou Beauvoir, que o gênero ele não é só biológico, mas ele é simbólico e 

cultural. Eu lembro que quando entrei aqui, isso em 2014, eu conseguia dar aula, 

hoje, dois 2 anos depois, eu consigo mais. Quando chega nessa aula tem sempre 

um adolescente de 16 anos que acha que sabe mais do que eu.  

ALEX: Mas já interferiu na tua fala? Tipo assim: ia falar algo tal, mas por correr um 

risco eu parei e não falei. 

PROFESSOR: Não. Que eu lembre não. Aí também, não nesse caso especifico, por 

minha compreensão, por minha maturidade, que professor ele também vai 

amadurecendo conforme o tempo... Assim que eu entrei aqui também, eu sou ateu, 

então quando eu vou falar de filosofia na ideda média, e eu tenho meus preconceitos 

com a filosofia na idade média, eu escrevia Deus com “d” minúsculo. Aí uma aluna 

chegou para mim e disse: professor, eu me sinto desconfortável o senhor falar 

assim. Eu me perguntei por que eu estava fazendo isso, imaturidade. Nesse caso eu 

mudei a minha forma de lecionar por conta dessa aluna. [A fala franca dela mudou 

seu jeito de ser]. Pois é, e não foi combativa, ela chegou para mim e disse: 

professor, eu me sinto desconfortável quando o senhor fala dessa forma de Deus. Aí 

eu: é, você tem razão. Isso me fez amadurecer também.  

ALEX: Ela se sentiu a vontade de falar isso para você, e é isso que eu perguntei, 

que acho que você já falou, mas vou em outras palavras perguntar: alguma vez você 

não ficou à vontade de falar algo porque tinha um determinado grupo de alunos e 

acabou, de certo modo e por causa deles, não falando? 



    203 

 

PROFESSOR: Não. Até agora não. Tirando esse caso, mas aí foi por maturidade, e 

não por não estar confortável. [Mas aí foi ela falando para você e não você falando 

para eles]. Até o momento não. Eu tô pensando já, nesse semestre, mudar a 

abordagem da aula, mas até o momento não.  

ALEX: Mas isso é estratégico teu também, não é? Porque você disse assim: Alex, 

eu pego, quando eu entro no assunto, eu tento deixar bem claro 2 pontos para poder 

não entrar no conflito, de certo modo isso é estratégico. [Sim]. Quando tem algum 

assunto capcioso, polêmico, sei lá como você colocou, de ética, política e tal...  Você 

acha que você cria, de certo modo um jogo, uma estratégia, para poder usar essa 

fala, pegando esse exemplo, sim ou não? 

PROFESSOR: Sim. Inclusive, nas minhas redes sociais, eu assumo minhas 

posições ideológicas e políticas, mas na sala de aula eu não assumo, na sala de 

aula eu sou professor. Obviamente eu tenho as minha opiniões, as minha 

concepções ideológicas e elas vão para onde eu for. Mas na sala de aula, se for dar 

um assunto, tipo de gênero, que é complicado, eu falo: do ponto de vista biológico, 

Ok, só existe 2 sexos, mas do ponto de vista cultural, simbólico e, segundo tal autor, 

há outras possibilidades. Sempre faço esse jogo né, do ponto de vista político 

também. Acabou de ter as bimestrais, e nela tinha os contratualistas e Locke, 

considerado o pai do liberalismo, e eu explico o que é liberalismo, lá na fonte, e não 

no YouTube. E aí na mesma bimestral, que é logo depois, vem Marx e as crítica a 

esse estado liberal, aí eu mostro as duas posições. Eu consigo tratar desses 

assuntos sem angariar a raiva no adolescente, porque ele vai ver lá o ver o Youtube 

dizer: veja o que o seu professor não sabe mostrar, não é?  

ALEX: E por exemplo, quando ele chega nesses assuntos: professor, e o que o 

senhor acha sobre essa questão do gênero, ou então, professor o senhor é ateu?   

PROFESSORA: Eu resguardo. No caso do ateu eu respondo: sou ateu, mas não 

sou um ateu chato que diz que Deus não existe. Aí eu explico:  tecnicamente eu 

nem sou ateu, sou agnóstico.  Aí eu explico o que é o agnosticismo. Sigo a minha 

vida tranquilo, continuo fazendo as coisas boas, continuo dando uma aula boa, 

continuo pagando meus impostos... e sendo o melhor professor que você conhece. 

[risos].  



    204 

 

ALEX: Interessante. Estamos chegando no final. Sei que você está falando mais do 

que eu. Já vi você tomando uns 3 goles de lágrimas aí. [risos]. Isso aqui é sedução 

de aluno. [Eu prestei atenção nisso, na questão das Lágrimas de alunos, porque é 

uma questão estética, né? É uma questão de estética que, eu acho que você... não 

sei se isso você faz pela sua concepção filosófica de mundo, quando você falasse a 

questão do desejo, dos prazeres, da sedução, eu não sei se quando você fez isso 

você estava amparado n concepção. Isso se refere também as músicas que você 

coloca, quando você toca em assuntos mais do dia a dia dos alunos. Não sei se 

você é desse jeito ou se é influencia lá da sua experiência do banco palmas... [É 

tudo estratégico. Nada é aleatório, é sempre pensado]. Interessante. Sobre o 

presente. Você acha que o professor de Filosofia deve pensar o presente, deve 

expor isso dentro da sala de aula, como deve expor? É papel da aula de filosofia, o 

filósofo deve fazer isso? Como é que tu pensa essa questão de pensar o presente, a 

atualidade, tanto como filósofo como na aula de filosofia. 

Sobretudo quando a filosofia ainda não tinha a dignidade de cair nos vestibulares, de 

cair no Enem, se dizia que o papel da filosofia era mostrar a realidade, mostrar a 

atualidade, prever os temas que ia cair na redação... Eu concordo, acho que a 

filosofia deve pensar o presente, é um instrumento fundamental para se pensar o 

presente, mas se pensar o presente do ponto de vista histórico. Vai passar um 

tempinho e depois vai acontecer de novo, e de novo... recorrer a história da filosofia 

para mostrar que o que acontece hoje, no presente, não é nenhum absurdo. Tipo, 

um jovem da rua A arrancar a cabeça do jovem da Rua B, aí você diz: isso é o fim 

do mundo. Será que é o fim do mundo? Pode até ser que seja o fim do mundo, mas 

não por isso, porque em toda a história os seres humanos organizados em grupos 

armados fizeram isso com o grupo inimigo. E como resolveram lá e como a gente 

pode resolver agora? Resolveram lá com mais violência ou com outras estratégias? 

Essa é a forma que se deve pensar, não só pensar na pura atualidade, porque 

pensar na pura atualidade, eu acho, que é ausência de pensamento. Você pensa na 

pura atualidade e recorre ao passado para poder se planejar o futuro. Planejar o 

futuro e tentar executar ações no presente, para que o futuro seja melhor ou menos 

pior. [Ou desconstruir todo o passado?]. É porque é outra coisa que é perigoso, o 

termo, de modo geral, para desconstrução, geralmente é para destruir preconceitos. 

Só que aí está tendo outro termo chamado revisionismo, que é para você dizer 



    205 

 

qualquer coisa, como dizer que o movimento nazista é de esquerda. Você revisional 

a história e diz qualquer coisa. E isso, tanto revisionismo quanto desconstrução... 

Desconstrução é um termo interessante, criado pela esquerda para descontruir 

preconceitos; a direita cria o revisionismo para rever a história e dizer o que eles 

bem entendem, sem ter embasamento teórico. Pensar na pura atualidade é isso, 

para acabar com a teoria, aí eu posso dizer qualquer coisa.  

ALEX: Que é uma estratégia de poder, não é? [Sim]. Professor, quais as maiores 

dificuldades de ser um professor de filosofia, de dar aula de filosofia, e aí você pode 

pegar no geral, tanto subjetiva, quanto de formação, quanto de alunos, quanto de 

estrutura. O que você puder falar para eu entender melhor qual a dificuldade... Se é 

difícil, não é, se não é. Se é difícil, se tem alguma dificuldade em dar aula de 

filosofia, de ser professor de filosofia.  

PROFESSOR: Primeiro, do ponto de vista do próprio aluno, não sei se em outras 

experiências ou outras escolas tem filosofia no ensino fundamental, aqui só tem a 

partir do médio. Só que aluno vem passando o fundamental inteiro sendo passado 

por conselhos, por conta de uma concepção pedagógica que você ai reprovar o 

aluno e isso traumatizá-lo. Aí você vem passando o aluno e ele chega no primeiro 

ano do ensino médio e ele não consegue escrever, se quer, não consegue escrever. 

Ainda mais ter pensamentos conceituais minimamente críticos. A primeira 

dificuldade é o próprio aluno. Do ponto de vista marco, a sociedade brasileira não 

tem valorizado a educação de modo geral, basta ver as falas do atual presidente, as 

escolhas de Ministério da Educação e a importância que eles dão a esse ministério. 

A educação, de forma geral, não tem sido valorizada. Dentro da educação tem a 

filosofia, que é menos valorizada ainda... [Por que a filosofia é menos valorizada?]. 

Porque não é uma técnica. [Na prática, como é que ela é menos valorizada que as 

outras, objetivamente?]. Ok. Uma aula por semana no primeiro ano de 50 minutos, o 

que você faz com 50 minutos? Ou então, no segundo e no terceiro, duas horas por 

semana, 1 hora e 40 minutos, então é muito pouco. Para você trabalhar uma 

tradição de pensamento ocidental de 2500 anos. Hoje já tem, dentro da história da 

filosofia, pesquisa da área asiática e africana... Então esse conhecimento está se 

expandindo. Isso, do ponto de vista prático, mostra como o ensino de filosofia não é 

valorizado. Isso nas escolas públicas, que você passa via concurso. Na escola 

particular é menos ainda. Como é que ela não é valorizada, quando o governo, eu 



    206 

 

não sei o termo técnico, mas ele edita, faz uma norma, não sei, dizendo que todas 

as disciplinas não são obrigatórias, com exceção de português e matemática, as 

disciplinas que os organismos internacionais usam para medir o desempenho do 

aluno.  Então, quando faz isso, diz que somente essas duas são obrigatórias, no 

momento em que não tiver tempo, não tiver dinheiro para contratar os professores 

das outras disciplinas, tenho certeza absoluta que a primeira a ser dispensada é a 

filosofia, como já foi no período de ditadura cívico-militar brasileiro. É dessa forma 

que ela não é valorizada. Do ponto de vista da estrutura em escola pública em 

periferia, as estruturas são sempre muito ruins. A gente estar vivendo um período de 

aquecimento global que o presidente americano nega, e o brasileiro também. Mas 

gente que não tem ar-condicionado sente, né. Tem o aquecimento e são salas são 

lotadas, porque a educação pública ela é universal e, no momento que o aluno 

chega aqui dizendo que ele quer estudar, mesmo que ele não queira, tem que 

matricular. Aí são salas lotadas com 40, 50, e o ex ministro da educação queria 60. 

Não tem ar-condicionado, muito quente e tem esses ventiladores barulhentos, que 

parece um helicóptero. Ou você dá aula, tudo muito barulhento e muito calor... Eu  

tinha um professor que dizia que era impossível pensar no calor... Então, tudo muito 

barulhento, no calor, o próprio aluno também barulhento... Ou você dá aula ou você 

desliga o ventilador e fica numa sauna. Além disso, você quer fazer uma aula 

diferenciada com filmes, data show... As escolas sempre têm, mas está faltando. Tá 

quebrado ou é um para escola toda, você tem que pedir com antecedência e, 

mesmo assim, quando você tem você uma aula de 50 minutos você gasta 10 

minutos montando. O interessante é você ter uma sala e você chegar lá e só 

conectar o seu pendrive ligava e pronto, você levava o aluno para essa sala. Do 

ponto de vista de material, nem sempre o que você quer usar tem no livro, você quer 

tirar uma xerox ou outra coisa, as vezes está faltando papel, a máquina está 

quebrada. Do ponto de vista da aula de campo, você solicita um ônibus a Seduc e 

nunca tem. Se você não tiver contatos, e é contatos políticos mesmo, lá dentro da 

secretaria, você não consegue ônibus. As vezes eles dizem que manda, mas não 

manda. Quanto mais você fica com o aluno dentro da sala pior é, porque nos lugares 

onde o desempenho acadêmico é melhor nos lugares onde o aluno ele intercala 

sala, teoria e prática de alguma coisa, não importa o que seja. Vai levanta, sai da 

sala, vai para uma oficina, vai para a educação física, nunca é só sentado, só 

sentado lendo. [A mobilidade do corpo não é.]. Exato. O corpo é feito para se 



    207 

 

movimentar, para estar em movimento. Até os especialistas falam: a cada hora 

sentado 5 minutos em pé.[ Nem a gente aguenta, não é]. Sim.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



    208 

 

ANEXO D - ENTREVISTA Nº 4 

ALEX: Professora, a entrevista ela vai toda girar em torno do ensino de filosofia, da 

prática, eu tive outras pessoas como ele estava falando, que entrevistei, mas você é 

um objeto de pesquisa diferente porque você está se encaixando nos professores 

que desenvolve uma determinada prática na escola, diferenciada da aula, e a partir 

disso você esse objeto que está neste canto, tá certo? [tá] A entrevista ela é semi-

estruturada, tem perguntas objetivas, que são para facilitar o andamento da 

pesquisa [queria dizer entrevista], entretanto se você quiser falar alguma outra coisa 

paralela pode falar. Se eu também achar que é necessário fazer outra pergunta que 

não esteja aqui, é neste sentido. Professora, a primeira pergunta é o seguinte: qual a 

importância do ensino de filosofia para a sociedade? Qual a importância do ensino 

de filosofia para o indivíduo? Você acha que é mais importante para o indivíduo ou 

para a sociedade? Como é tua compressão a respeito dessa importância. E ao 

mesmo tempo, se puder falar um pouco, a tua compreensão do ensino de filosofia. 

PROFESSORA: Eu entendo que indivíduo e sociedade caminham juntos. Quando 

eu entendo que o ensino de filosofia ele transforma o indivíduo, esse impacto que a 

filosofia exerce liga diretamente a prática desse individuo na sociedade. Então eu 

não consigo fazer uma ruptura entre indivíduo e sociedade, não tem como ser, né? 

Quando eu entendo a importância da filosofia para um jovem do ensino médio, que é 

o jovem que gente tem contato lá na escola, né, de primeiro a terceiro ano, é porque 

esse jovem quando ele aprende a filosofar, e eu entendi filosofar a memorização dos 

conteúdos, entendo filosofar a saída do lugar comum, a abertura para perguntas que 

geralmente são tidas como simples, mas que elas causam a certa uma certa 

estranheza, né? Então, quando o aluno começa a se interrogar situações simples da 

escola, por exemplo, porque que nesse determinado momento um ar-condicionado 

quebrou e não se ajeitou, uma vez que estamos em uma escola nova? Quando 

começa a se começa a se questionar com essas básicas eu já entendo que ele já tá 

começando a filosofar. Não necessariamente dentro da minha aula, entende? Ele 

começa a expandir o pensamento dele em todas as questões que o dizem respeito, 

né, seja na escola aonde ele está, no ambiente familiar, no ambiente entre amigos.  

Então o ensino de filosofia, quando ele é passado, né, entendido como a prática do 

filosofar, ele traz essa abertura para o indivíduo questionar a sociedade que ele vive, 

entende? Então é nesse sentido. Entendo que importante, que é necessário e que 



    209 

 

atualmente é mais do que urgente, porque a gente tá no período de risco, né. Na 

verdade a gente sempre teve, né, nesse período de risco da filosofia né? [Risco do 

quê] Risco da retirada, dessa disciplina que eu entendo como, pelo menos na escola 

eu trabalho, impactante, entende? Não é só um ensino para fazer um vestibular, 

para fazer o Enem da vida. O aluno quando passa realmente a filosofar ele sai 

desse lugar comum, de simples ENEM, entendi? Então quando eu vejo esse risco é 

que esse impacto do ensino da filosofia também é questionado, também pode ficar 

assim, digamos assim... [não sei explicar] enfim, que pode ficar mais neutralizado, 

que isso faça a gente voltar para épocas passadas, onde a gente queria só aquele 

aluno como memorizar conteúdos e que ele fizesse um vestibular e passasse. 

Enfim, que exercesse uma profissão, ganhar seu dinheiro e pronto, né, a utilidade 

filosofia. [Então você entende a filosofia como?]. Como o ato da saída do lugar 

comum. [Ela se difere de outras disciplinas?]. Se difere. Quando eu entendo a saída 

do lugar comum eu entendo que a filosofia ela não só pensa conteúdo. Na verdade 

ela constrói conteúdos, ela constrói conceitos. Eu tô muito com essa ideia muito forte 

de construção do conceito. Que eu acho que isso me impactou bastante quando eu 

passei a entender como fazer... eu entendendo, né. Como o fazer próprio da 

filosofia. Entendi? Porque a gente começou a pensar. Bom, as outras áreas tidas 

refletem e tal, se comunica. Mas eu entendo, assim como Deleuze fala, e eu 

concordo muito com ele... Talvez seja bem repetitiva aqui, eu acho que você estuda 

Deleuze, né?  Mas eu entendo como o próprio da filosofia. Então, quando o aluno 

entende a filosofia como um ato de filosofar, como ato de saída do lugar comum, tá 

aí também, por tabela, a construção conceitual, entendeu? Porque ele vai questionar 

certos dados que são, digamos assim, comuns. Quando ele questiona, 

automaticamente ele vê problemas e pode construir conceitos. Enfim, nesse sentido 

entendeu?  

ALEX: Como você entende que a filosofia pode mudar a vida de um estudante? O 

ensino de Filosofia na educação básica, tu acha que ela muda a vida do aluno, ou 

não muda. Não sei se a vida prática, mas a vida individual, subjetiva? Como é que tu 

acha que o ensino de filosofia ele pode interferir na vida do estudante? 

PROFESSORA: Certo. Existem várias questões, não é. Por exemplo, a forma como 

ele lida primeira lida com o conhecimento, né. Porque eu acho a filosofia bate nisso 

aí, né. O que é o conhecimento, o que é essa verdade que a gente acha que é 



    210 

 

verdade? Então quando ele entende que até essas nossas noções que a gente tem 

como forte né, como universais, são passíveis de questionamento, esse é o impacto 

maior que eu vejo na vida dele. Aí entra outras questões éticas também, entra 

questões, também, do Belo, do artístico, entendi? Quando ele passa a se ver 

enquanto sujeito que está se construindo. Então, quando ele vê a filosofia como 

essa totalidade de questionar todos os âmbitos do saber, isso vai impactar a vida 

dele. Se ele entendeu o que é filosofar, isso vai impactar a vida dele em todos os 

sentidos. Na forma de quando ele se vê como Belo, na forma enquanto ele lê uma 

obra literária como passível de dizer algo para ele a partir de uma narrativa ficcional, 

na forma como ele vê a política atual do país, na forma como ele entende as 

relações éticas, como ele entende o conhecimento matemático que ele estuda, 

aquele cálculo que supostamente seria por utilidade. Eu entendo que ela vai 

impactar em vários âmbitos que não dá para dizer que a filosofia só vai impactar na 

ação moral-ética, porque eu estou teorias éticas com meus alunos. Não só isso, vai 

até impactar, por que com determinadas teorias éticas ele vai concordar e vai passar 

a agir em prol delas, né, outras eles vão discordar e vai agir de outra forma na vida 

ética dele. Mas isso não necessariamente né, eu o exemplo da ética, mas existem 

outros exemplos, né. Eu falei do próprio conhecimento, o próprio raciocínio lógico 

que eu acho massa, né. Muitas pessoas entende que a lógica ela seria uma 

propriedade para o filosofar, eu entendo que seria não uma propedêutica, entendo 

que é próprio da filosofia certos princípios lógicos. Por exemplo, o da não-

contradição... se o aluno entende isso como um princípio lógico que é útil para a vida 

dele para ele não se tornar um próprio sujeito contraditório... Entenda contraditório 

não no sentido negativo, entendeu, mas no contraditório das suas ações éticas. Ele 

propaga uma coisa, ele defende uma ideia, de uma certa ética, né. Ele fala isso, ele 

profere uma linguagem e ao mesmo tempo ele entra em contradição. Quando ele 

entende a lógica também fazendo parte da moral, ele vai ver, digamos assim, que é 

hipócrita. Não sei se tu consegues me entender...  

ALEX: consegui. Como é que tu consegue provar que o aluno conseguiu 

compreender isso, no teu dia a dia? Tu já prestou atenção se isso realmente se 

efetivou? O aluno já mostrou para ti que...? a professora, eu compreendi isso ó...  

uma situação eu já... algum exercício, alguma coisa, já aconteceu?  



    211 

 

PROFESSORA: Como eu percebo? Eu percebo mais quando eu acompanho aquele 

aluno do primeiro ao terceiro ano. [E como é que tu acompanha?]. Na mudança e 

maturidade que, não sei se você vê, mais há uma mudança do jovem entre o 

primeiro e o terceiro ano. Não é tão brutal e, também, não é tão rápida, né. Mas 

você percebe porque no terceiro ano há uma pressão mercadológica, é uma pressão 

familiar, uma pressão, da própria escola por metas, por notas,  e quando vê certas 

pressões ele vai, digamos assim, vai sendo obrigado a fazer certas mudanças, e que 

também essas mudanças são éticas,  mão sei se tu me entendi. [Entendo]. Quando 

ele passou primeiro ano todo pescando, né. Que tem aluno que faz isso, inclusive 

em filosofia e em qualquer outra matéria, passa o primeiro ano todo pescando, 

então... levando com a barriga, copiando os exercícios. No terceiro ano ele começa 

a se confrontar: ou eu vou estudar, ou essas expressões ou esses objetivos que eu 

tenho não serão atingidos, né. Aí eu vejo um pouco de mudança ética, nesse 

sentido, entendeu? 

ALEX: Mas como que tu provas essas mudanças? Vê a fala deles, o 

comportamento? 

PROFESSORA: A fala deles. As notas... Talvez as notas não sejam tão 

determinantes assim, mas pelo menos você vê um pouco mais de compromisso, né, 

com as notas. Um pouco mais de compromisso assim como os debates, né. Eu 

tenho alunos que, por exemplo. Ontem teve um torneio de debates, ele passou o 

primeiro ano fazendo hora comigo, segundo ano fazendo hora, aí a gente começou 

a estudar algumas teorias éticas e aí eu convidei para ir para o debate ontem, né, o 

torneio da escola sobre pena de morte. Aí quando eu menos espero... não é aquele 

garoto que vive dizendo que a minha aula é chata, que filosofia é isso é aquilo. 

Aquele aluno apareceu para o debate e disse que vinha para os outros debates. 

Bom, se ele começou a se interessar, não sei se foi por influência dos alunos, ou se 

caiu a ficha a partir das discussões, o fato é que ele está participando mais, né. Eu 

entendo isso como uma mudança.  

ALEX: Entendi. Tamara, qual a importância do professor de filosofia no ensino 

médio?  

PROFESSORA: essa é uma pergunta difícil e ao mesmo tempo urgente, né.  Na 

verdade, a importância é basilar, em todos sentidos. Pelo Impacto que e a disciplina 



    212 

 

tem na vida do jovem, pelo impacto do profissional coerente tem no ambiente 

escolar. Eu entendo que o professor de filosofia, quando ele também é filósofo. Por 

uma coisa é você ser só aquele reprodutor de conhecimento, outra coisa é você 

entender, que você pode perceber problemas, que você suscitar problemas, pode 

levantar até conceitos que a escola não imaginava ter. Então, eu entendo a 

importância do professor, na escola, porque se ele entende que ele além de 

professor conteudista, ele também pode ser um grande filósofo dentro da escola, 

essa presença dele ali não é comum. Nas reuniões de colegiado, nas reuniões 

pedagógicas, enfim, nas reuniões que se tem com os grêmios, com a própria 

coordenação, a presença do professor de filosofia ela incomoda. Por ele ser um 

questionador, por ele estar todo tempo tentando entender os processos, tentando 

questionar o que geralmente as pessoas acham como normal, e essa presença ela 

causa um certo desconforto e até receio. [Por parte dos outros]. Sim, por parte dos 

próprios colegas. Enfim, da própria gestão. Eu digo porque eu vivia uma situação na 

semana pedagógica, né. A gente estava falando lá sobre formas de ser na escola, e 

por eu estar questionando muito uma garota lá da Seduc, né, que estava no dia da 

palestra sobre a base, né, ela olhou para mim e perguntou: mas professora, essas 

questões não são pertinentes aqui. E eu: por que que não são pertinentes aqui? Se 

é o dia que nós estamos reunidos enquanto professores e quando vem uma 

professora da SEDUC nos explicar a base, esse é o momento que eu tenho para 

perguntar, porque que elas não são viáveis aqui? Então essa presença ali causa um 

desconforto. Pelo menos você entender que tem alguém que não vai receber aquela 

voz com tanta naturalidade, vindo de cima. Então, por isso que eu vejo a importância 

do professor que é professor de filosofia e filósofo, em todos os ambientes. E eu 

acho extremamente necessário. Por que a gente quer muito nosso espaço, né, 

enquanto profissional que ganha nosso salário, né? Eu sei, eu também preciso 

disso, nós precisamos para comer. Só que eu entendo muito mais, entendo muito 

mais do que isso. Eu entendo que você consegue impactar, enfim. Você consegue 

trazer novas ideias para os outros colegas que estão no lugar comum. Enfim, é isso. 

ALEX: Professora, faz quanto que você é professora? 

PROFESSORA: Pois é, eu me considero muito novinha, tipo... eu entrei em 2014... 

15, 16, 17, 18, 19. Vai fazer 5 anos. [Quando você se olha você tem uma ideia do 

que é a Tamara como professora de filosofia. Uma ideia do seu trabalho, e tudo. 



    213 

 

Você acha que hoje a Tamara professora de filosofia, ela deve isso a que? Ela deve 

a uma questão das características subjetivas dela, de outras experiências no dia a 

dia, da Universidade? E aí queria que você uma atenção a Universidade. A sua 

formação como professora... a sua atitude de professora de filosofia, qual foi a 

importância que a Universidade teve nisso? Foi uma importância grande, não foi 

grande, como foi a contribuição na tua formação? 

PROFESSORA: assim, eu até já falei no grupo da gente do mestrado o quanto à 

presença, a minha presença, junto com meus colegas de mestrado me impactou. 

Não se vocês me entenderam quando eu escrevi ali mas é porque de fato não 

impactou, entendeu? O diálogo, as leituras que vocês tinham e eu não tinha. Aquela 

curiosidade de entender e participar da discussão de uma forma, digamos assim, 

equitativa. [Horizontal]. Isso mexeu muito comigo, entendi? Eu entendo, assim, que 

o mestrado para mim foi um divisor de águas. Eu vou ver a Tamara antes do 

mestrado e a Tamara depois do mestrado, né. [E a Tamara do... depois de você 

concluir sobre isso, a lá da graduação, da licenciatura... mas pode continuar]. A do 

mestrado né. A cada disciplina era como se eu me redescobrisse, tanto com os 

textos, né? Que eu acho que os textos eles impactam demais, as leituras, como 

também os diálogos, as discussões que tinham na disciplina, né. Isso fazia com que 

eu chegava em casa, mesmo depois, eu ficava pensando... poxa, o Alex falou 

alguma coisa, o Loan falou uma coisa e eu não tinha percebido isso.   Esse choque 

de ideia me transformou, entendeu? Me fez com que eu pensasse uma nova forma 

de dar aula, ver uma nova forma de escrever, enfim... até de fotografar, né? Que a 

ideia da fotografia para mim era muito importante, ela diz muita coisa para mim. Na 

pesquisa que eu desenvolvi eu vi o quanto a fotografia ela fez com que eu relembrar 

coisas que eu bati a foto naquele momento, deixei lá guardada e depois que eu 

peguei a foto... Poxa! Essa visão aqui do aluno pegando na cabeça ao dançar 

depois de uma leitura de uma obra literária... aí eu entendo que todas essas 

questões que eu passei a analisar foi por conta dos diálogos que eu tive, entende, 

como os meus colegas, com meus professores, e que isso me impactou. Então, foi 

bem interessante a vida no mestrado. Quando eu retomo para a graduação vem a 

Tamara um pouco imatura. Por quê? Eu entrei na graduação com 17 anos, né? Isso 

para mim foi um choque, eu não tinha a filosofia no ensino médio, tem toda uma 

questão de aprender primeiro o que era filosofia para depois começar a pensar. 



    214 

 

Também por questões de nota, né... eu era uma aluna no ensino médio que gostava 

de tirar notas boas. Quando eu cheguei na graduação, nunca tinha visto filosofia, e 

comecei a tirar notas baixas, né? Eu lembro que eu tirei uma nota 5 com professor 

Manfredo de Oliveira que eu cheguei em casa chorando, mas eu entendo porque... 

pode até parecer bobo, hoje eu vejo como uma bobagem, né, mas naquele dia eu 

ficava angustiado porque que eu não entendia a linguagem, entendi? Aí hoje eu fico 

pensando: eu não quero ser muito assim hermética, né? Pra eu não causar um 

choro no aluno como eu chorei de não entender... eu quero tentar uma forma de 

desenvolver metodologias que a minha linguagem possa atingir o jovem, né. Então a 

minha fase de graduação ela foi muito dolorosa, né. Em vários sentidos. Eu era 

monitora de lógica, né, muitas coisas eu não compreendia e isso me causava um 

pouco de angústia, e a gente sabe que o professor da graduação não é tão próximo 

assim dos alunos e tal e acaba que muitas dúvidas não são solucionadas, né. E 

você acaba tendo uma graduação, assim, no meu caso, né. Eu acho que foi muito 

boa, foi. Mas houve lacunas.  

ALEX: Mas para sua prática de professora? Por quê se você é professora de 

filosofia da educação básica, é... você tem licenciatura né? [sim]. Porque você teve 

uma formação, de certo modo, para isso. Como foi? Ela contribuiu... Como foi a 

contribuição dela, foi pouca, foi muita, como você entende? 

PROFESSORA: A graduação ela foi boa, mas eu não posso dizer que foi excelente. 

Entende? Porque ela foi boa, mas muita coisa eu nunca quis para mim enquanto 

professora, entendeu? [exemplo]. A linguagem hermética, eu não quero isso. Eu 

entendo que até na graduação a gente tem que se fazer entender. Eu sei que os 

textos, a linguagem dos filósofos, são complexas... As vezes o professor aprendi 

aquela linguagem e fala aqueles, né. O que é maravilhoso, o vocabulário enriquece.  

Só que ele tem que entender que antes disso há um sujeito que precisa 

compreender, você precisa ser compreendido. E eu entendo quando eu estou diante 

de um público que eu tenho uma responsabilidade perante a ele. Eu estou falando 

para uma pessoa, então minha voz ela tem que ser compreendida, e muitos 

momentos eu não compreendia. Eu tinha que ir para casa, lê, lê, lê... isso eu acho 

que me provocou uma certa angústia e me impactou um pouco negativamente. Mas 

depois eu vi com o lado positivo, sabe? Tipo: eu não quero isso para mim, sabe, 

dessa forma. Não sei se você me entende. [Entendi]. Eu vi, me impactei, eu sofri um 



    215 

 

pouco com isso, mas também me violentou a não querer fazer dessa forma. Eu acho 

que é por isso que tudo que eu tento fazer hoje na sala de aula... não no sentido de 

deixar fácil demais, mas no sentido de ser compreendida, de entender que o aluno 

está me compreendendo.  

Você que na universidades os professores... Na verdade, o ensino de filosofia 

deveria ser um.... O professor de filosofia deveria cuidar do aluno?  

PROFESSORA: O que você está entendendo com verbo cuidar?  

ALEX: Pronto, vamos lá, vamos botar um exemplo: imagina filósofos da antiguidade 

greco-romana que acabavam tendo discípulos... a gente tem vários exemplos. 

Preciso citar ou você já está visualizando? [Sim, estou visualizando]. E esse 

processo de aprendizagem da filosofia era um processo de aprendizado que, de 

certo modo, havia um cuidado. Preciso dar exemplos? [Só um, por favor]. Por 

exemplo a questão do Epicuro, ou então até mesmo do Sócrates, ou do Platão ou do 

Aristóteles. Cada um, lógico, a seu modo, mas essa questão de estar cuidando do 

outro. Você acha que o ensino de filosofia deveria ser um ensino a gente deveria dar 

uma atenção ao cuidado do aluno? Entendeu? Não entendendo cuidado numa 

questão muito psicológica, não. Tipo: aí, quero saber os problemas do aluno porque 

eu quero cuidar dos problemas dele. Entendeu? Aquela pessoa ali que tem 

dificuldades. Então não nesse sentido, mas no sentido filosófico da coisa, que eu 

posso até caminhar num sentido ético.  

PROFESSORA: Eu entendo que sim. Eu entendo que o professor de filosofia ele 

não pode ser conteudista, entendeu? Quando você fala que o professor de filosofia 

ele também deve cuidar e, quando você entende o cuidar, como respeito à vida do 

outro. E quando você entende o respeito da vida do outro isso envolve também 

relações de ética. Relacionasse com o que ele mesmo entende como belo. Porque 

eu estou falando isso? Está tendo uma disciplina, né, para estudar ética, e muitas 

garotinhas ainda não soltam o cabelo que elas acham que os cachos delas não são 

dignos de ser visto. Quando eu entendo o cuidar e faço a minha aluna filosofar sobre 

a importância dela se amar, dela entender que aqueles cachos é a forma de ser 

dela, é a forma, enfim, do belo dela. Eu quando eu entendo que ela precisa se 

enxergar enquanto ser único, enquanto ser singular, enquanto ser que precisa ser 

respeitado do ponto de vista ético, por ela ser assim, e ela passando a se aceitar, a 



    216 

 

partir das reflexões que a gente tem, isso é um cuidado. Não tô dizendo que ela vá 

me escutar de todas as formas, mas pelo menos que ela se respeite no sentido de 

ser ela, entende? Então eu vou dar um exemplo aqui de uma aluna que ela não 

soltava os cabelos lá na escola porque ela disse que as meninas achavam que o 

cabelo dela era muito alto e tem toda aquela questão... teve uma época de chapinha 

e tal. E quando eu entrei na escola ainda tinha muita essa vibe, né? Aí eu falei para 

ela: tu não solta porque as outras vão achar teu cabelo é alto? Não, eu não solto! E 

a partir das discussões que a gente foi tendo, enfim, dos debates, né. Do meio para 

o fim ela entendeu que era forma de ser dela. O cabelo dela, ela tinha cuidado 

daquele cabelo dela... Não sei se eu tô entendendo que você tá falando com 

cuidado, mas eu entendo que ela passou a se amar, entendeu? E esse amar... [A 

olhar para ela]. Foi! Entender que o Belo dela que eram os cachos dela. Que esses 

cachos devem estar atrelados a lisos, a pretos, loiros, a ruivos... Enfim! 

ALEX: E por que a filosofia interferia nessa interpretação dela? 

PROFESSORA: Pronto. O respeito de si. As discussões éticas. Quando eu passo a 

me ver como sujeito ético, um sujeito pleno, um sujeito que tem que ter o seu lugar 

comum, que ele precisa ser respeitado na sua individualidade, a partir dos debates 

éticos você passa a se ver de outra forma. Então, se um debate ético, pelo menos 

eu entendo, é conduzido, também, para fazer com que o aluno se respeite, né... 

Porque a gente joga muito a ética com respeito ao outro, né, muito legal... não, 

tenho que respeitar o outro, tem que respeitar certas regras morais, mas a gente 

pouco olha para si: e eu, como é que eu tô me respeitando, como é que eu tô me 

olhando, qual é o meu lugar diante de todas essas regras, de todos os costumes? 

Entendi? [Entendo]. Então eu entendo que as discussões éticas, com certeza, ela 

impacta, nesse sentido, na vida individual e subjetiva.  

Pronto. Então você pegou essa ideia de cuidado e colocou como importante... a 

pergunta: você acha que para ser um filósofo, para filosofar, você precisa ter 

passado por um processo como esse de cuidado? [Sim]. E você passou por algum 

processo desse tipo? 

PROFESSORA: Sim. [Tem como dar exemplo?] Tenho. Bem, a vida todinha foi 

caracterizada pela questão da altura, porque eu sou pequeninha, tem uma série de 

fatores... e em vários momentos da minha vida foram questionados essa questão da 



    217 

 

altura e, de uns 10 anos... Acho que mais, de uns 12 anos para cá, eu comecei a me 

questionar sobre isso: porque que eu tenho que ser de um padrão x, da altura x, né. 

E quando eu passei a me olhar de outra forma, ou seja, a me ver de outra forma... E 

essa questão da altura foi porque me marcou, né. Minhas amigas eram todas altas, 

e tal. E geralmente quando você não tá naquele padrão... [risos] é tão interessante, 

como você não tá naquele padrão você o foco das atenções, você fica na berlinda, 

né. Esse termo berlinda tem até numa obra que a gente estudou, num romance, né. 

Você fica meio na berlinda, né.  Você é vista, você é tachada de baixinhas, uma 

série de coisas. Quando eu passei a ver de outra forma essa questão da altura aí eu 

passei a ver: poxa, eu tenho que entender que não há um padrão, que não há uma 

escolha fisiológica da minha parte. Não está no meu controle escolher o meu 

tamanho, né. Então quando eu passei a entender isso eu passei a viver de uma 

forma mais tranquila, e isso, com certeza, refletiu na minha prática em sala de aula.  

ALEX: Mas tu acha que alguém interferiu nisso, teve algum processo na questão 

mesmo do ensino de filosofia? Teve alguém que de certo modo... a universidade 

cuidou de ti?  

PROFESSORA: Assim. Cuidou porque eu tive amigos, cuidou porque eu tive, 

também, professores que me impactaram, né, e que de certa forma eu aprendi muito 

com eles, apesar do que eu disse lá na frente, né. Algumas eu não entendia a 

linguagem e isso me dava uma certa angústia, né, mas essa angústia também foi de 

uma forma que eu aprendi, né. Então eu entendo que cuidou sim, porque eu tive 

amigos, eu tive momentos no RU, eu tive momentos, enfim, daquelas 

confraternizações que a gente gosta muito e eu acho super massa isso e eu acho 

que tem que ter essas coisas. Quando eu entendo todo esse processo, a professora 

foi cuidada, entende? Eu não fui só uma esquentadora de banco. Você chegava na 

sala, na Universidade e só aprendia conteúdo e ia para casa... não. Houve todo um 

processo ali, entende? Então eu acho que nesse sentido cuidou de mim sim. Claro, 

que outras questões estão envolvidas também, né, estrutural da Universidade, certo 

descaso, enfim, de xerox, não ter bolsa para todos. Enfim, todas essas coisas, né... 

eu entendo que não tem para todos, mas também não foram tão negativas assim.  

ALEX: Você tem uma prática de ensino de filosofia diferenciada na escola que você 

exerce, né. [sim]. Tu tem como falar um pouco dele e dizer como esse clube de 



    218 

 

leitura, que é de cunho extremamente filosófico, quando ouvi você falando... como é 

que ele interfere na vida dos alunos e na sua também, né. E nesse contexto, se for 

possível, como ele chegou até você. 

Primeiro, eu falar do clube é sempre uma emoção porque eu gosto demais desse 

projeto. Eu acho que eu me encontro lá. Enfim, tem toda a questão estrutural, a 

quantidade de alunos, mas enfim, o quê que fez nascer o projeto né? Nasceu a 

partir de uma angústia que eu tinha: não tenho tempo específico para ler com 

tranquilidade com eu gostaria, de pegar um romance ou mesmo uma obra filosófica 

dentro de sala de aula e ler com tranquilidade, e passar uma temporada, digamos,  

um ano, um ano e meio lendo com bastante calma. Quando eu percebi que na sala 

de aula não dava para fazer isso né, que tinha que seguir um livro didático, eu tinha 

que seguir metodologias para me adequar ao plano da escola, aí eu passei um 

pouco a sentir um pouco a angústia, né. Eu não quero só isso aqui, eu quero outra 

coisa que eu venho para escola e, também, digamos assim, vivencie o ambiente da 

escola de uma forma mais tranquila e sem pressões burocráticas. Aí  nasceu a 

problemática da criação do clube: como criar o clube, qual a leitura, porque uma vez 

na semana, quais seriam os alunos? Gerou-se tudo isso, né. Como eu percebi que 

se eu fosse pegar a obra mesmo primaria, que a gente chama, de um Kant da vida, 

de um Aristóteles da vida, eu pensava, eu teria dificuldade de trabalhar com aluno? 

Eu pensei: não, é melhor pegar um romance que uma narrativa, tenha personagens, 

tenha enredo, tenha um clímax e que a história envolvesse e a gente começasse a 

filosofar a partir daquilo, aí nasceu a ideia do romance, né. No início foi 

extremamente difícil, porque existe a questão do calor, né. Isso foi até um 

questionamento que me fizeram, porque a gente não tinha sala especificamente 

para isso, e era 2 horas da tarde na quinta-feira. Aí você imagina né, 2 hora da tarde 

da quinta-feira tem toda uma questão. Aí tinha a questão do espaço, a quantidade 

de alunos, eu vi uma certa resistência no primeiro momento, mas como achava tão 

prazeroso, que tinha um ou dois alunos que toparam a ideia, foi se perpetuando. 

[Resistência de quem, dos alunos?]. Sim, no início eles não compraram a ideia... 

pelo menos na estrutura da escola que a gente tinha anterior, que foi logo quando eu 

entrei em 2014, tinha uma outra cultura de filosofar, lá. Primeiro que era dado por 

uma professora de história e tava disciplina de filosofia. Tem toda aquela aquela 

questão por trás, né. Então, enfim,  foi necessário criar primeiro uma cultura de 



    219 

 

filosofia, de filosofar a partir da literatura. Então no início foi um pouco difícil né com 

3, 4 alunos. Tinha dia que só vinham dois. Então, foi bem complicado. Mas o fato é 

que esses dois ou três meio que pegaram a ideia de uma forma tão brilhante que eu 

acho que o exemplo dele foi meio que contaminando toda a escola, entendeu? Eles 

compraram a ideia de participar da peça a partir da leitura do livro, compraram a 

ideia de criar um cordel a partir da leitura do livro. Enfim, os que ficaram compraram 

a ideia que fez com que a sementinha brotasse em toda a escola, entendeu? Eu 

acho que isso me trouxe bastante felicidade, né. Por conta desse contaminar só com 

duas ou três pessoas. Que esse é um trabalho de paciência do professor, viu. Então 

foi um trabalho de paciência. Hoje é mais calmo? É! Hoje tem mais alunos, hoje eles 

entende com a importância que na época, né, em 2015, eu tive que conquistar esse 

público né. [Como você conquista?]. Como eu conquisto, em sala de aula falando, 

fazendo os convites direto... No Facebook eu estou publicando a importância, as 

citações do lindo, na conversa que a gente tem muitas vezes nos corredores, né. 

Que a gente de filosofia é tão interessante que você termina a aula e chove de aluno 

para perguntar as coisas. E eu acho muito positivo, mas ao mesmo tempo é ruim 

para professor em termo de lanche para ele, né. Tem dia que eu só tenho 10 

minutos de lanche porque ficam 10 minutos depois da aula querendo conversar. Aí 

eu fico: meu Deus, o meu lanche... E essa atenção que eu acho também importante, 

né. Aí esse processo de corredores, de tempo de intervalo, eu também usava para 

conquista-los. Porque tu não participa do clube, tuas ideias são tão bacanas, tu não 

tá vendo que tá filosofando? Tu tá filosofando com isso, então porque que tu não 

vem? Então é um processo de conquista diário que eu acho que meio que foi 

contaminando, né. Contaminando no bom sentido, né, por favor... Enfim, 

conquistando. Hoje eu não preciso mais fazer isso, entendi? Hoje eles mesmo fazem 

o chamamento do dos outros. Olha, é legal, vai lá... Hoje eu não faço mais isso.  

ALEX: Mas tu acha que tua postura dentro da sala de aula, teu modo de tratar eles, 

uma criação de uma empatia, foi importante?  

Foi! Assim, eles falam muito da questão da calmaria, mas a calmaria com pulso 

forte, né? Eu sou uma pessoa extremamente calma. Eu não levanto a voz, eu uso o 

microfone, mas esse não levantar a voz, essa calmaria é também com firmeza. Eu 

acho que... não sei, é que tão difícil responder sobre a gente, né? [risos] [É o 

exercício de estar olhando para si mesmo]. Mas eu entendo que a calmaria, a forma 



    220 

 

de tratar... Ontem no debate achei tão bacana um aluno chamando uma pessoa 

criminosa, que a gente entrou de novo nas discussões da vingança e da justiça, e aí 

um da plateia, um ex-aluno, pediu o microfone para falar, né. Tem haver com o 

assunto, por isso que eu vou citar aqui. Ele pegou o microfone e disse Tamara 

gostaria de dar uma palavra, eu queria intervir, dar minha versão nesse debate aqui 

da pena de morte. Aí ele pegou o microfone e chamou um possível homicida da 

possível vítima de vagabundo. Ele começou a esculhambar. Aí ele lembrou do fato 

de eu não gostar muito desse tipo de palavras em sala de aula. Ele olhou para mim 

e pediu: desculpas Tamara porque eu falei aquilo. Ele entendeu que não era para no 

sentido de repreender essa questão dos palavrões e tal, é no sentido de que tem 

outra forma de argumentar, né. Aí ele disse palavrão lá no meio da plateia todinha, 

mas ao mesmo tempo ele olhou para mim, o corrigiu e passou a argumentar contra 

sem usar palavrões, entendeu? Ele foi um ex-aluno e eu não precisei o chamar a  

atenção na frente do público, lá. Eu acho que ele mesmo se corrigiu, né. Então 

quando você pergunta se o meu estilo impacta na sala de aula sim eu percebo que 

sim, só não sei determinar como, entendeu? Mas de alguma forma deve impactar. 

ALEX: Há uma relação de carinho no grupo? [De afeto]. De afeto, né? Tu acha que 

essa relação de amizade, posso dizer essa relação de amizade? [Pode]. Essa 

relação de amizade que possa existir, de afeto, entre você professora e os alunos, 

estimula o aprendizado de filosofia, seja ele pela literatura o outro? Se não estimula? 

O quê que tu pensa? E partindo do teu exemplo mesmo.  

PROFESSORA: Eu entendo que o profissional totalmente objetivo, essa é minha 

opinião né, totalmente objetivo, para trabalhar com a juventude da periferia que é 

carente de afeto, que é carente de atenção, que é carente de dez minutos a hora do 

intervalo, toda essa objetividade, eu acho, que para a escola não é interessante. 

Entende? Eu entendo que o professor tem que entender que a afetividade ela tem 

que andar com a educação no ensino médio. A forma de falar, a forma de dizer bom 

dia, a forma de apertar a mão quando o aluno da opinião e que ele entende que ele 

tá vencendo as barreiras dele, né? Outro exemplo, né... são muitos exemplos na 

sala de aula. Eu entrei, tá com duas semanas em sala de aula, e tinha duas garotas 

sentadas na mesma cadeira, aí eu pedi porque tu não tá na tua cadeira? Ô 

professora eu estou aqui. Eu posso ficar aqui? Aí eu disse: pode, se você 

argumentar porque que você pode ficar aí. Você entende que a carteira foi 



    221 

 

construída para uma, tem um peso específico no ferro. Sabe o que foi que ela me 

disse? Tem professora, mais esse peso ele é por quilo, nós duas somos magrinhas, 

nós duas vamos ficar atentos aqui a sua aula e não tem problema nenhum nós 

estarmos aqui. Aí eu olhei e disse: vocês vão ficar aí porque você argumentou, e é 

isso que eu quero. Aquela de eu ter falado com ela, de ter chegado junto e querendo 

saber o porquê daquela atitude fez com que aquela aluna ficasse ali super atenta, as 

duas na mesma cadeira, dividindo a mesma mesinha e, diga sim, conquistou ela 

para a aula, entendeu? E também fez com que ela entendesse que eu queria o 

argumento dela e queria a atenção dela. Nesse sentido, quando você me pergunta 

se a relação afetiva influencia, eu entendo que totalmente. Claro que as vezes o 

professor também tem que ter cuidado. Por que tem um certo tempo que ele precisa 

para si, tem aluno que perde as estribeiras, quer mandar mensagem no final de 

semana. Eu procuro não responder, né, procuro não responder porque ele tem que 

entender que há um distanciamento. Mas o distanciamento total eu não gosto muito, 

entende. Talvez tenha a Tamara aí um pouquinho.  

ALEX: E no grupo?  

PROFESSORA: no grupo A aproximação maior que em sala de aula. Primeiro, pela 

questão do tempo, são 2 horas, lá, toda quinta são duas horas. Segunda, 

quantidade de alunos. Terceiro, o espaço que eu entendo que o auditório é super 

favorável para esse tipo de projeto, que tem a questão do palco. Então tudo isso eu 

entendo que favorece, né. Tem também a questão das dinâmicas que são 

desenvolvidas lá, né. Eu procuro muito bem entender que tem certos momentos que 

eu não posso ficar só na leitura, tenho que ter atividade externas. A gente sempre 

propõe alguns passeios, né. Propõe também certas comemoraçõeszinhas que 

também são simples, mas que agrega né. Esses dias né... a gente tenta fazer a 

cada três meses os aniversariantes dos integrantes do clube, cada um ajuda, a 

escola ajuda com um lanchinho, e aquele momento de comer juntos, de trocar, de 

apagar uma vela, de fazer um brindezinho no copo. Todas essas simbologias são 

simples, mas que dentro de um projeto impacta. Eu percebo que em sala de aula 

não daria para fazer essa forma. Primeiro tempo, segundo quantidade de alunos, 

terceiro espaço. É um espaço muito pequeno para muito alunos. Nesse sentido o 

clube é mais favorável. Tô falando demais né Alex?   



    222 

 

ALEX: Não, é isso mesmo. Tu usa ou pratica a escrita tanto na sala de aula quanto 

no clube com os meninos? 

PROFESSORA: Sim. Como é a escrita lá? Depois eu passei a entender... [Lá 

aonde?]. No clube, aí eu vou depois para a sala de aula. Quando  eu passei a 

entender a importância de um diário, né.  Eu já escrevia diários a um tempo, né, e eu 

gosto  muito da questão do diário, que é uma escrita mais livre, é uma escrita que a 

gente fala de si e não necessariamente tem que ser exposta para alguém, e eu 

percebi que se eu levasse a ideia do diário, para o clube, talvez seria favorável. Aí 

eu comecei a bater na questão, bater na tecla: gente, vamos pensar num diário, eu 

não vou querer ler o diário de vocês. Vamos pensar no caderninho de vocabulário 

novo, né. Aí eu tento confeccionar um caderninho, do tipo caderneta, é que eu não 

trouxe hoje aqui para você ver, uma cadernetazinha onde a cada página do 

romance, com as palavras novas que eles nunca ouviram ou nunca escreveram, 

eles põem na cadernetinha. Então eu entrego essa cadernetinha quando ele entra 

na temporada. A ele cria o hábito de pegar essas palavrinhas. O segundo hábito é 

que, essas palavrinhas, quando eles forem escreveu o diário, estejam lá, né. Aí qual 

era a ideia: eu não queria ter acesso a esse diário deles, assim como eu não quero 

que ninguém tenha acesso ao meu diário. Mas eu batia muito na tecla e ainda bato, 

né, tem a necessidade de ter o diário. Vocês estão escrevendo um diário? Eu sei 

que nem todos escutam. Mas eu vi que aqueles que me escutaram desde o início 

das temporadas e adotaram o diário, realmente estão seguindo sério a questão de 

anotar as palavrinhas... Tanto eles têm se redescoberto, né... [ter uma alta reflexão], 

é, como a escrita dele em outra disciplina melhorou. Eu digo por quê, por que uma 

garota foi lá na frente e deu um depoimento sobre a importância que ela viu de 

escrever o diário, enfim. Alguns relataram a importância disso. Agora se você me 

perguntar: Tamara você viu a escrita deles? Não, por que eu entendo que a forma 

que eu pedi para ser adotado lá não é passível de ser vista, é passivo da 

consciência de cada um, entendendo que o diário é a escrita... enfim, de seus 

momentos, de tristeza, de alegria... E isso foi bastante interessante porque o livro 

que a gente está lendo agora nessa temporada é o Diário de Anne Frank, né, que é 

um diário. Eles estão vendo que uma garotinha de 13 anos, no contexto da 2° 

Guerra Mundial, o refúgio dela foi o diário. Então, essa temporada, eu já tinha falado 

essa questão do diário já em outras temporadas, mas com a leitura de Anne Frank  



    223 

 

agora, parece que eles estão caindo mais na real, sabe? [Estão internalizando é?]. 

É. Eles estão vendo que a garotinha escreveu com 13 anos e que eles estão com 

15, 16, 17, 18, entendeu? Aí eles estão percebendo, e a leitura da Anne Frank 

também está estimulando. Então entendo que tem que escrever sim. 

ALEX: E tem algum momento de atividades de escrita que tu passa para eles que tu 

acaba pegando o que eles escrevem e acaba lendo? E tu faz alguma coisa a partir 

daí ou geralmente quando passa a atividade... Tu passa atividade? [Do clube?] Não, 

dos alunos. [De sala de aula sim]. Tu lê todas as atividades que eles fazem. 

PROFESSORA: Todas não, vou ser bem sincera, todas não. Mas aquelas que tem 

um cunho bem criativo. Por exemplo, a gente estpa estudando ética Aristotélica no 

terceiro ano, e uma das questões lá que eu peço é: crie um cordel com sextilhas a 

partir dos conceitos de ética aristotélica. Então, aquele cordel ali eu sei que ou ele 

cria ou ele não faz a questão, então aquele ali eu paro para ler. Então, aquele que 

fazem, que não são todos que fazem, para deixar bem claro e sendo muito sincera, 

naqueles que fazem o cordel eu vejo um impacto, entendeu? Porque o Cordel ou 

você tem a criatividade ou então você não faz. Então eu vejo que há um Impacto ali. 

Outros tipos de atividades que, por exemplo, são somente copiar e colar a ideia do 

texto, né. Tem a internalização com conteúdo por ele? Tem. Só que não é uma tão 

criativa. Não sei se você me entende?... [Entendo] ...como criar uma poesia em 

cordel, entendi?  

ALEX: De alguma das atividades de escrita tu já desenvolveu alguma coisa a partir 

delas, ou não? Tipo assim: eu percebi alguma coisa nesse [texto] aqui, o menino tá 

falando algo ou tá pensando sobre algo, então eu vou pedir para ele escrever 

alguma coisa, tu já fez alguma coisa desse tipo explorando ou não, Alex, nunca fiz 

isso. [O quê por exemplo?]. Por exemplo, lá no clube, ou na sala de aula, uma 

menina declarou ou deu a entender que estava sendo assediada, aí você disse: 

olha, eu vou tentar ver se essa menina pode pensar sobre ela a partir de uma outra 

escrita, ou não posso fazer... Você já fez alguma coisa desse tipo? Não 

necessariamente desse modo, passar um filme ou alguma coisa, alguma atividade 

que você fez a partir de alguma coisa que você viu na escrita do aluno? Ou você viu 

que o aluno... certo que você deu o exemplo do clube de leitura... Por exemplo na 

escrita do cordel, que o aluno pense com essa escrita.  



    224 

 

PROFESSORA: Assim, eu detectei das poesias que eu pego para ler. Porque eu 

sempre pergunto em sala de aula: alguém aqui escreve poesia, cordel? Se alguém 

escreve deixa eu ler. Eu sempre gosto de perguntar. Eu já detectei casos de 

suicídio... acho que é suicídio, mas aqueles pensamentos negativos, de negação, 

entende? [De alto destruição]. Já. Inclusive eu tive que chamar a garotinha para 

conversar, convidei ela para ir para o clube. Inclusive ela é uma das garotas que 

debateu muito bem ontem, muito bem mesmo... e ela tem meio que, digamos assim, 

se permitido um outro olhar para si, entende? Que ela sofreu bullying, e tem uma 

série de questões... O bullying na escola com o adolescente é muito forte, muito 

forte mesmo. Pelo menos lá na escola é muito forte. Então eu percebi isso, porque 

eu pedi as poesias, né. Alguém tem um caderno de poesia, alguém escreve, eu 

posso ver? Então ela me passou e eu vi. Outra foi uma garotinha lá do clube que eu 

pedi para saber se alguém escreve alguma coisa e ela falava que também escrevia, 

mas não queria que ninguém observasse, ninguém mesmo. Mas só que certo dia ela 

recitou esse poema dela lá no clube, né. Com esse discurso dela eu também percebi 

que ela tinha um pouco de tendências suicidas, entendeu? Então assim, algumas 

atividades eu passo, como o cordel, mas eu não fixo tanto só nessa linguagem, 

digamos assim, poética, entendeu? Talvez eu esteja deixando a desejar nessa parte 

escrita, assim... [Mas você não está achando que tô te julgando não, né?]. Não, não 

estou, mas eu estou que muitas vezes eu deixo a desejar. Porque que eu acho que 

muitas vezes eu deixo a desejar, que também é uma autoavaliação que eu me faço, 

porque são tantas burocracias, são tantas cobranças, um aluno tem que saber 

responder questões objetivas para vestibular. O aluno tem que saber interpretar um 

texto dessa forma, e pegar 45 textos de cada turma para o professor entra numa 

questão mesmo de... [Uma questão corporal e física, né]. Isso. Aí eu vou lá comigo 

de novo, né, como é que eu vou cuidar de mim desse jeito também? Então eu tento 

mesclar, não passando, claro, muitas atividades assim como eu gostaria também, 

mas eu não tenho condições de focar, condições mínimas mesmo, entendeu, sou 

muito sincera. Então, passo uma atividade, geralmente eu deixo só uma aberta e as 

outras são fechadas. Eu não tenho condição. Esses dias eu levei 200 atividades 

para casa pra deixar para corrigir na quinta e ia pedir a escola para ficar em casa na 

quinta para corrigir.  Quando eu vou ver, vaila que é coisa... Imagina se eu faço todo 

tempo, todo tempo aberto, é uma questão... [Entendi, não é uma questão que é não 



    225 

 

sua, você não consegue desenvolver pelas condições]  As vezes dá angústia, mas 

ao mesmo tempo não está no meu controle. [Não depende só de você]. 

ALEX: Então, tu acha que você, como professora de filosofia, a sua fala de 

professora de filosofia, ela é uma fala que corre riscos? 

PROFESSORA: Sim, todo tempo e a todo momento. [Mas é diferente de outros 

professores de outras disciplinas?]. Sim, porque na filosofia nós temos essa suspeita 

histórica. [Fala um exemplo dessa questão dos riscos e, de certo modo, porque as 

outras não correm que a disciplina de filosofia, você como professora de filosofia 

corre?].  É porque em tese, se acostumou a pensar, né, que só em filosofia são 

tratados certos temas. Por exemplo, em tema muito asperoso, delicado, o tema 

político, que eu entendo que deveria ser tratado de várias formas e em várias 

disciplinas. Por exemplo, se está sendo tratado pelo matemático você pode tratar 

política quando você ensina taxa de juros, quais esses impactos nas relações 

bancárias, como essas relações bancárias influenciam as questões políticas. Mas 

porque os professores dessas áreas de exatas não entram nessas questões? 

Geralmente eles não querem entrar, né. Eles só passam o cálculo ali de juros, a 

relação de porcentagem ali e pronto, o aluno desenvolve aquele cálculo. Geralmente 

se fica ali e ele não desenvolve que aquilo ali impacta na relação social daquile 

aluno, na família, enfim, nos sonhos daquele aluno. Ele não trata dessas questões 

políticas. O professor de filosofia ele meio que... não é que é forçado, mas é que o 

fazer próprio dele é questionar esses lugares-comuns, entende, de tratar de temas 

polêmicos e que, por isso, envolve riscos, e que por isso as pessoas o vê como o 

único a tratar disso. Não sei se eu estou sendo clara, mas é porque, como se as 

outras áreas elas ficassem meio que imunes, né. É como se área fosse totalmente 

objetiva, passasse o conteúdo e esse conteúdo não tivesse relação com a vida. E na 

filosofia, por ter esse histórico de questionamento, desse histórico de saída do lugar 

comum, a tendência é que todo mundo olhe para a filosofia como uma disciplina 

suspeita, mas suspeita por que? Por fazer as pessoas questionarem? Fazer as 

pensar o que não se quer pensar, entende? É nesse sentido.  

ALEX: E tu já passou por uma situação desse tipo? Por exemplo, por algum risco ou 

algum medo você deixar de entrar em um assunto, deixar de falar alguma coisa, 



    226 

 

deixar de entrar no debate, já aconteceu isso alguma vez como professora de 

filosofia? Alex, teve citação específica quê....  

PROFESSORA: Sim, por exemplo, a questão das drogas né, é uma questão forte na 

periferia, é uma questão que envolve relações familiares econômicas, relações 

familiares, psicológicas, relações de negação, e às vezes a gente tem a tendência 

de achar que o uso da droga é só um erro. Não é só um erro, né? E quando você 

leva para outro tipo de questionamentos, o professor de Filosofia ele corre o risco 

por que ele tá tocando em questões que o próprio aluno ele não se apaixona. Ele 

não se questiona a condição dele de usuário a condição, a condição dele de 

traficante, a condição familiar de traficante... Enfim, de toda uma série de questões 

que se ele fosse questionar ele vai  colocar sua vida em risco, e se eu for fazer todos 

esses questionamentos  gera sim a suspeita para o professor. Claro que gera. 

Sendo que entendo que alguns assuntos a gente precisa ter cuidado. Por exemplo, 

as relações de vingança e justiça dentro das Comunidades, que é uma outra lei que 

pulsa ali. Por que eu vou só falar numa lei estatal eu sabendo que existe um outro 

tipo de lei ali, entendi? Então envolve riscos sim, acho que foi essa pergunta que tu 

fez, né? Envolve e que muitas vezes a gente tem que ter cuidado ao falar, a 

pergunta é: mas tem que ter cuidado ao falar, mas não falar? E esse cuidado é de 

negar algumas falas? Às vezes eu tenho... eu não sei nem responder muito essa 

questão, entendeu, Alex? Porque é tão complexa eu não sei nem o que falar. 

ALEX: acho que é mais ou menos isso. Já teve conteúdos que você ficou intimidada 

de dar aula ou quando foi planejar ficou perguntando: como é que eu vou falar isso, 

como a questão de gênero? Não, eu fico mais receosa nas questões de violenta, 

mas pelo menos na escola, assim, é mais tranquila, entendeu? Acho que a violência, 

eu acho, que... por exemplo, a questão dos negros em si, todas as questões da 

escola a gente tem amadurecido muito, entendeu? Hoje a gente fala mais 

tranquilamente, a gente desenvolve um debate mais tranquilo e com muito respeito. 

Eu estou achando, pelo menos na minha prática, o mais delicado a questão da 

violência e a questão do meio em que o meu aluno vive, entendeu? Porque muitas 

vezes ele vira uma força paralela, compactua com uma força paralela que não é a 

força estatal e condições sociais. Eu acho que é mais arriscado esses temas, na 

minha prática, entendeu? 



    227 

 

ALEX: Certo. Estamos terminando tá. [Tranquilo]. Tu acha que o ensino de filosofia 

no ensino médio deve se preocupar com presente? 

POFESSORA: Sim, na verdade com todos os contextos históricos, porque quando a 

gente olha o passado a gente reflete o presente e traça um possível novo amanhã, 

né, um possível, né, a partir do nosso fazer de hoje, né? Como a gente cuidar da 

natureza, as relações econômicas, então tem sim, tem haver com presente, como 

com passado e com o futuro. Eu não posso me desconectar. Eu que vou falar sobre 

o impacto da ação humana nas vias públicas, por exemplo, nesse período de chuva, 

que é muito forte e tem alunos que estão faltando a aula porque a casa tá alagada. 

Quando eu estou tratando de mal [conceito] em alguns filósofos, né, especificamente 

nos medievais, né. Falar sobre o mal em Agostinho. Então ele diz que o mal é criado 

pelos seres humanos, eu falei que o mal físico, ou seja, o mal que a gente via na 

natureza, ele não é um mal da própria natureza em si, é ação humana né. Quando 

eu trago essas questões para ele pensar como o estado está analisando as vias 

públicas, como ele está analisando o próprio bairro, como as construções são feitas. 

Tudo isso quando eu penso hoje, a partir de uma ideia que o filosofo falou lá no 

início do período medieval, né, e quando eu faço as minhas conexões para hoje é 

pensando no hoje e, também, claro, no amanhã. Ou seja, pensei no filósofo 

medieval, analisei as questões de chuva questões e como essas questões e como o 

meu olhar para essas questões vai influenciar no meu futuro, existência de novas 

vias. Então impacta sim, acho que foi essa pergunta. 

ALEX: Foi. Eu estou na última pergunta Tamara. Quais os maiores problemas que o 

ensino de Filosofia na Educação Básica, que o professor de filosofia da educação 

básica... você já falou alguns, principalmente na questão de estrutura, no passado 

quando a escola estava de um jeito e agora já está diferente com uma escola nova, 

né? Você também f alou também a questão do tempo, uma hora de aula e a 

necessidade, tanto é que você fez o clube com duas horas. Quais seriam 

dificuldades para o professor de filosofia na educação básica ou ensino de filosofia, 

quais as dificuldades que ela tem de se efetivar e realizar?  

PROFESSORA: Primeiro eu vou para a questão mesmo da abertura intelectual. 

Primeiro, que muitos alunos, por condições ainda de subsistência, o pensar, por ser 

um pensar que violenta, por ser um pensar, como diz Deleuze, que faz com que eu 



    228 

 

me violente e que não é fácil pensar, muitas vezes o aluno por questão de 

subsistência ele se bloqueia no pensamento, né, ele se fecha. Não, essas questões 

não me interessam agora porque eu tenho fome é hoje. Então assim, o principal 

problema que eu acho que o professor enfrenta é pegar uma juventude que tem 

necessidade estruturais básicas, ainda, necessidade de fome [de suprir a fome] e de 

moradia. São muito urgentes, são para hoje, e como fazer com que isso não 

atrapalhe os estudos das reflexões éticas, enfim, das reflexões políticas, de 

conhecimento, de verdade, tal. Então assim, esse é o primeiro problema que eu 

vejo, eu vejo a fome na escola... esses dias eu posso até... enfim. Teve dias de eu 

trazer quilos de alimento para meus alunos que disse: Tamara, te sem comer hoje. 

Enquanto humana eu não posso me fechar diante disso, eu sabendo que é um bom 

aluno eu ajudo de alguma forma. Claro que eu não vou dar o meu salário todo, 

obviamente, mas por ver certas condições que, são urgentes, às vezes eu até ajudo. 

Claro que não passo ajudar com tanto, mas eu entendo que o principal hoje do 

professor que está na periferia, o principal, é essa barreira da subsistência, 

entendeu?  Por que que eu penso isso? Por que se ele vem com mais tranquilidade, 

sem essas questões de fome, moradia, sem essas pressões, pelo menos uma parte 

da mente dele tá mais descansada. A gente pode até filosofar em uma quentura, 

não é ideal, mas ele tá pelo menos com a barriga saciada.  Não sai de casa tão 

desesperado. Então o principal é isso. Aí depois vem as questões de estrutura, que 

hoje a gente está em uma estrutura melhor, mas a gente já sofreu um pouco no 

calor infernal de 2 horas da tarde. Tá, hoje até tanto não, entrei aspas, e vou para 

botar uma aspas bem grandona, por que que a própria condição da escola nova é 

uma condição que também já tá deixando a desejar. Porque já está aparecendo 

goteiras. E aí? O diretor já tá dizendo que não tem uma tem uma verba específica 

para isso. Então essa lindeza aqui, daqui a uns dois três anos, não vai estar tão 

lindo assim. Então, de novo a gente vai voltar para o mesmo patamar, porque há 

uma certa mascarada realidade. Nesse sentido, né. Primeiro são as questões 

estruturais-sociais, questões de estrutura, aí vem depois a questão do tempo do 

professor de filosofia e, quê mais?... Como esses estudos vão impactar os testes lá 

na frente, né? Que a própria noção de filosofia ela está sendo questionada, né. Se 

ela vai continuar, se ela não vai continuar. Então, se tudo isso se resolve e aí? 

Porque geralmente a escola pública ela tem a disciplina como um meio, né. Não, 

vou estudar isso aqui para atingir os certos objetivos ali né, mas se esses fins ou 



    229 

 

esses meios não suporem a filosofia? Tem todo uma questão política aí por trás, né? 

Como o governo tá olhando para essa disciplina, a gente viu já várias declarações 

na tentativa de negar sempre. Então entra também outras questões preocupantes, 

né. Mas é isso.  

ALEX: Tamara, essa era a última pergunta, certo. Se você quiser colocar mais 

alguma questão para falar que possa cooperar nessa minha compreensão do papel 

do professor de filosofia, fique à vontade. Não, acho que é só. Eu não sei se eu fui 

tão Clara, né. [Foi]. Que a gente as vezes eu falo muito e talvez a gente se perca um 

pouco nas ideias, né. Mas eu entendo que é necessário, é urgente, é importante, a 

marcação do espaço do professor de filosofia e que ele entenda que ele é professor 

e filósofo. Isso, para mim, marcou muito depois do mestrado. Se o professor entende 

que ele é professor e filósofo até a vida dele muda, a ida dele para a escola é uma 

outra ida, nesse sentido, né. Nós precisamos de professores de filosofia, mas eu 

entendo que nós precisamos de filósofos também. Enfim, não sei se eu fui clara com 

minha ideia de filósofo. 

ALEX: Foi sim, obrigado! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



    230 

 

ANEXO E - ENTREVISTA Nº 5 

 

Alex: Professor eu te convidei pra dar essa entrevista porque eu vi tua experiência 

de professor em Filosofia a uns dois anos atrás quando você apresentou um 

trabalho na feira da SEFOR e eu lembro que a gente conversou algumas coisas e eu 

fiquei com isso na cabeça que tinha que conversar contigo sobre isso e estou 

aproveitando para contribuir com a minha pesquisa, então ela vai ser todo em torno 

do ensino de Filosofia, tá certo? Primeira coisa: Qual a importância, na tua 

compreensão, do Ensino de Filosofia para o estudante e para a sociedade? Ou você 

acha que o ensino de Filosofia tem uma importância somente para o estudante? 

Qual é a tua compreensão sobre isso? E aí tu pode aproveitar e falar sobre o que é 

que você entende por Filosofia. 

PROFESSOR: Primeiro fazer com que o aluno perceba esse encantamento que a 

disciplina, que é uma disciplina nova para os alunos do primeiro ano do ensino 

médio. Que muitos alunos de escola pública não tem esse acesso, porque vem da 

prefeitura, que é dado religião, então quando chega no primeiro ano o professor tem 

pegar com esse encantamento, então o ensino de filosofia tem que ter esse 

encantamento, sobretudo no primeiro ano do ensino médio, onde vai conquistar 

esse aluno e diante de tantas falácias, diante de tantos preconceitos tentar colocar 

logo no início para os alunos que estão iniciando a Filosofia, ou no primeiro ano do 

ensino médio ou sexto ano nas escolas particulares que tenha no seu currículo a 

Filosofia, colocar no ensino de Filosofia um encantamento. Agora, como é que seria 

esse encantamento? Através do perceber que além de uma teoria também existe 

uma ação, que esse amor à sabedoria faz parte também da vida deles e quando vai 

além da questão teórica, mas uma questão vivencial, percebo que esse 

encantamento vai para uma realidade deles e a partir dessa realidade deles eles vão 

dando o seu valor à Filosofia, a sua importância e percebendo que é tão massa 

quanto as outras disciplinas também que eles já vem tendo na sua base curricular. 

[AP: Como é que a gente, professor, pode fazer isso? De relacionar o teórico com o 

prático? O que seria isso no teu entender que faz com que o aluno se encante?]. 

Bom, é tentar transformar a teoria nessa prática. Como assim? Peguei a obra “O 

Mundo de Sofia” para os alunos de primeiro ano...e na nossa segunda 



    231 

 

aula...primeiro deixa eu te falar da primeira, né? Na primeira aula eu canto um rap, 

primeiro chamando atenção dos alunos, tentando colocar a música, através da arte 

em si, a arte ela pode envolver nas aulas de filosofia e aí o rap vai convidando os 

alunos e eu me apresentando como professor de filosofia, então eu utilizo no meu 

primeiro dia de aula nesse ensino de filosofia, nesse encantamento que eu tô 

dizendo, através do rap. Eu que fiz, eu que inventei. Aí eu faço esse rap com esse 

intuito de chamar atenção dos alunos e normalmente eu já conquisto. Coloco uns 

papéis enrolados e eu vou colocando que o ensino de filosofia que nós vamos 

estudar filosofia como se eles é que vão está desenrolando os mistérios da 

natureza, além de citar Kátia Freitas, que é uma cantora cearense, uma música 

chamada “Um Qualquer”, aí a gente vai tirando essas palavras e a partir dessas 

palavras que eu vou desenrolando no papel, que tem sofia, sabedoria...aí eu explico 

o que é sabedoria a partir de uma vivência deles, comparando com um super-herói 

que tem o poder de salvar a humanidade, mas nós também temos através de nossa 

sabedoria, aí outra palavra...o que é filo...aí vai falando várias palavras, curiosidade, 

criança, todas essas palavras que envolvam o papel do filósofo nesse entendimento. 

Aí na segunda aula eu falo sobra a experiência do Mundo de Sofia, que é 

respondendo a tua pergunta, da teoria pra prática. Como é que seria isso? No livro 

diz que a Sofia saiu de sua casa e subiu para o telhado porque ela queria silêncio e 

aí eu coloco também que nas nossas casas muitas vezes a gente quer silêncio e a 

gente procura o nosso quarto, se isola no nosso quarto quando você tem um quarto 

sozinho, né? E na escola a gente também precisa ter um momento de silêncio, 

então sair daquela zoada, sair daquele momento ali, que é normal pra eles e ao sair 

dali a gente vai pra um telhado também que seria um momento mais silencioso da 

escola e que possa curtir a natureza, então a gente fica fazendo esse momento de 

silêncio, de concentração, de perceber a natureza, de escutar o canto dos pássaros, 

então eu ensino, vivenciando. Peguei a teoria do Mundo de Sofia e vivenciei fazendo 

com a gente também fosse pro telhado assim como a Sofia. Ao descer do telhado, 

mas ainda estando nesse ambiente tem a carta que a Sofia descobre: Quem é 

você?, porém antes de todo mundo chegar neste ambiente, sair da sala até chegar 

neste ambiente tem palavras, perguntas. Eu preparo todo o caminho antes, com 

obstáculos, desafios, eles vão caminhando e observando tudo isso, pedras, rosas, 

coisas pra representar as dificuldades e as belezas da nossa vida. O caminha da 

nossa vida. Esse é o momento da aula. Aí nesse momento da aula a gente curte o 



    232 

 

silêncio e vê uma carta. Essa carta tem uma pergunta que é o “Quem é você?” que 

foi a carta que a Sofia recebeu. Assim como a Sofia recebeu você também recebeu. 

Então, o ensino de filosofia sendo prático, vivenciando. Assim como a Sofia fez você 

também tá fazendo. E você? Como é que você responderia isso? Aí eu pego e conto 

uma parábola do tesouro...que se refere uma pouco da história da filosofia e falo que 

ao estudar filosofia nós vamos tentar descobrir esse tesouro e hoje chegou esse 

momento de descobrir. O que é esse tesouro? Aí cada um vai e olha o que tem 

dentro desse baú do tesouro, que é um espelho, ou seja, ele mesmo, então ele 

percebe que ao estudar filosofia esse tesouro é ele mesmo. Aí eu conto uma história 

que eu tava num dia que eu parei o carro e um flanelinha afirmou: Você é professor 

de filosofia. e eu disse, como é que você sabe? Dá pra perceber pelo seu brilho no 

olhar. Ele disse. Cara, o ensino de filosofia é exatamente isso. É um brilho no olhar, 

que é através do encantamento da percepção da tua importância aqui na terra e que 

essa importância seja transformar algo. Você se sentir tão importante que você sinta 

esse desejo de se transformar em filósofo, fazer uma transformação através dos 

seus pensamentos das suas ideias, do seu ponto de vista, mas é claro que não tô 

transformando os alunos em filósofos. Estou transformando eles em alunos de 

filosofia, que estudem filosofia, mas a gente só estuda aquilo que a gente se 

apaixona, aquilo que a gente se encanta. 

AP: Quando tu pega e faz essa experiência, por exemplo, a do silêncio, tu leva os 

meninos para um lugar silencioso pra eles sentirem a natureza. Quando eles 

vivenciam isso que tu tá possibilitando pra muitos é novo. O que é que tu percebe de 

mudança neles? O que é que eles sentem? O que é que eles falam? E se depois 

disso você continua vivenciando? O que que eles pensam? E o que é que tu sente? 

EP: Sinto que eles ficam encantados. Né? Volto a repetir essa palavra. Peço pra 

eles escreverem um relato deles sobre a aula e sinto que eles têm um desejo logo 

de cara de contar pra mim sobre a vida deles. [AP: E eles contam?]. EP: Contam. 

[AP: Contam como?]. EP: Contam pela carta. Nem me conhecem e já vão contando 

muita coisa da vida deles. Muitos falam assim: Eu me cortava, eu me corto, né? E o 

senhor me fez perceber durante a aula que filosofia é massa, né?? Porque filosofia 

me faz perceber que eu sou importante, me faz perceber que porque que eu tenho 

que ficar me cortando se eu posso liberar essa minhas energias de outras formas... 

como através do silêncio. Aí nas outras aulas vou colocando também filosofia 



    233 

 

oriental, a questão das parábolas do deserto, a meditação, que é uma prática 

filosófica, então a gente começa a meditar nas aulas, então isso não fica só naquela 

aula, vai ficando direto, né? Todas as aulas a gente inicia com dois minutos, mais ou 

menos, as vezes cinco, de meditação. [AP: Toda aula?]. EP: Todo início da aula. 

Todas as aulas, no início, a gente começa meditando. Aí a gente percebe a 

concentração dos alunos. Alguns, principalmente de escola particular, meio que as 

vezes reclama, né?? Alguns colocam como se fosse perda de tempo, mas depois 

eles vão começando a perceber que sem a meditação inicial, diante de tanto 

correria, de tantos problemas que a gente tem, é difícil de a gente parar e 

concentrar, né? Então como a gente pode conseguir fazer isso? Através da 

meditação, da prática do silêncio. 

AP: Legal, tu falando assim essa questão de filosofia oriental...não sei se filosofia, 

mas essa coisa oriental e tal é...paralelo ao conhecimento de filosofia tem alguma 

coisa a mais que orienta a tua prática, a tua vida que interfere no teu dia a dia? 

EP: É a prática da meditação mesmo, né? Assim. Quando eu...desde 2005 eu 

faço...e tudo, peguei dos movimentos religiosos. No shallon, na teoria da libertação, 

não da renovação carismática. Pronto, mas eu pego mais... [AP: Mais pra ti. É pra 

ti.eu me encaro mais desse jeito. Eu sinto que...]. EP: Eu sou uma pessoa prática. 

[AP: Tu é uma pessoa prática?]. EP: Eu sou uma pessoa prática. Eu sinto um 

desejo. Eu gosto da teoria e sei que a teoria é importante, mas eu não aguento só a 

teoria, sabe? Só aquela coisa de alguém falando. Eu tenho que vivenciar. Tenho que 

ver o que isso vai contribuir na minha vida? Se não contribuir eu não tô nem aí, 

então eu penso muito isso. Vou dá aula aqui. Vai ser teoria e eu vou tá falando, vai 

ter que mexer na vida dos alunos, se não mexer não tem sentido eu tá aqui. 

Entendeu? Então quando eu falo de ensino de filosofia eu tenho que falar da 

questão da vida prática. Né? Meter o quê que esse assunto, este texto pode 

contribuir ao nosso dia a dia? Da nossa libertação, gerando a libertação do homem 

pelo homem que é um dos ideais da filosofia. [AP: E os seus?]. EP: Isso. Também 

meus. 

[AP: Professor, imagina você hoje professor de filosofia. Você se formou em filosofia 

mesmo?[. EP: Foi. E depois em História. [AP: Aqui?]. EP: Me formei no Seminário da 

Prainha. [AP: Deixa eu perguntar uma coisa: Tu agora...]. EP: Eu fui seminarista. 



    234 

 

Tem muito essa questão religiosa, mas não que tem um viés religioso, né? Mas um 

viés humano. 

AP: Sim. Humanista. Tua prática de filosofia hoje, professor, o quanto de você, 

professor de filosofia, foi constituído pela tua formação acadêmica? Muito? Pouco? 

Mais a questão teórica? Na questão prática? Como é que é a universidade, a 

faculdade? [EP: Teórica]. AP: Mas ela contribuiu na tua formação como professor? 

EP: Contribuir? Contribuiu, né? Mas assim, não na prática, até porque eu fiz 

bacharelado, pois como eu era seminarista eu fiz bacharelado, depois eu peguei a 

licenciatura quando eu fiz História, eu também sou formado em História. A parte da 

prática é a questão que eu vou olhando pra mim mesmo, eu não olho internet, não 

pesquiso nada. Eu paro e tento surgir as ideias, né? A partir daquilo que eu tô lendo. 

Pra tornar ela mais prática. Mais dinâmica para o aluno entender, mas a faculdade 

me ajudou sim, teoricamente, claro. Tive aula com Manfredo Oliveira, tive aulas com 

vários professores da UECE. O Ruy de Carvalho, por exemplo, muitas aulas eu me 

espelho nele, então assim, muita coisa eu pego da faculdade, mas sinto que a 

faculdade poderia submeter algo mais prático. Como realmente vivenciar em sala de 

aula? Porque a gente fica muito num contexto só teórico. E é diferente quando você 

sai e vai pra sala de aula mesmo. Como passar aquele conteúdo e como vai 

transformar isso para entendimento do aluno? O que muitas vezes a gente tem que 

baixar um pouco o nível pra poder eles entenderem. Infelizmente, né? Eu tenho que 

ser humorista em sala de aula pra poder chamar atenção. Eu tenho, muitas vezes 

falar a questão do duplo sentido pra poder chamar atenção dos alunos porque se 

não...se eu ficar só falando normal muitos alunos não vão conseguir compreender. 

AP: Mas é um problema pra ti ser humorista ou duplo sentido? 

EP: Não. Não é um problema pra mim, mas é porque já tem tanta coisa pra fazer, 

né? E ainda tem que...Eu não posso trabalhar como os meus professores trabalham 

na faculdade. Eu não posso pegar tão pesado porque não vai conseguir...e não é 

uma questão de que eu não ache que meus alunos não são capazes, mas é porque 

a fala tem que ser outra, né? Se não for duplo sentido, se eu não falar uma putaria 

muitas vezes não vai chamar atenção, aí eu tenho que baixar o nível pra poder, né? 

Ter essa aproximação. 



    235 

 

AP: O ensino de filosofia no ensino médio deve ensinar conteúdos ou deve ensinar 

outra coisa? O que e qual seria o objetivo? 

EP: Ensinar conteúdo e esse conteúdo ele vai ser utilizado pra várias coisas. Para a 

faculdade que vai relacionar também com a sua profissão, com seu trabalho. Esse 

conteúdo pode contribuir no meu relacionamento de amizade, de namoro, de 

criticidade na sociedade pra que eu não possa ser ridicularizado e nem passar 

vergonha, né? No meio social. Esse conhecimento vai ajudar nas redações, ainda 

envolvido no vestibular. Eu acho que é o conteúdo, mas esse conteúdo ele vai 

contribuir pra vida também, não só para o mercado de trabalho e nem só pra 

questão do vestibular. 

AP: Entendi. No sentido instrumental, mas numa questão ética? Porque parece que 

todos os exemplos que tu colocou foi muito instrumental. É pra um vestibular, é pra 

um debate, é pra um relacionamento amoroso, é pra isso e aquilo, mas numa 

questão mesmo de você olhar pra si mesmo? 

EP: Sim, pra vida, pra um olhar pra si mesmo percebendo que você é um tesouro, 

percebendo que você pode conseguir se libertar através disso e se expressar. Você 

poder fazer sua pesquisas, ler, poder colocar no papel a tua expressão e ir se 

percebendo que você também se parece com alguns dos filósofos ali. Qual deles 

mexe mais com a tua vida, com os teus desejos, com as tuas ansiedades? Então 

sim é uma questão ética, pelos seus valores, pelos caminhos de valores que há em 

você sim. 

AP: Massa. É, eu vou entrar em outro assunto agora. É o mesmo assunto, mas é 

outra questão: é a relação professor e aluno. O que é que tu acha da relação 

professor-aluno? O professor, ele deve manter uma determinada distância? Certo 

que tu já deu a entender um pouco na tua fala como é essa relação, que tu leva o 

aluno pra outros lugares, criar um outro espaço, né? Mas como é que tu acha que 

deve ser a relação entre professor e aluno? E essa pergunta que faço é mesmo 

relacionado a questão da amizade. É possível haver amizade entre professor e 

aluno? Quando há, e se há, aí você pode falar da sua vida, da sua experiência. 

Conheci você numa feira com algumas alunas que elas estavam apresentando um 

trabalho, né? A amizade entre professor e aluno e aí no caso da filosofia, ela 



    236 

 

fomenta ou ela atrapalha o ensino? O que é que tu tem pra dizer com isso pegando 

a tua prática mesmo. 

EP: Muitos criticam essa ideia da amizade. Que tem que ter uma separação aí entre 

aluno e professor e é claro que sim. Tem que ter algum tipo de separação sim, né? 

Porém, quando eu entro em sala de aula uma das primeiras coisas que faço é 

colocar logo meu facebook logo e digo quem quiser me conhecer, tiver vontade me 

conhecer. Por que eu percebo que o aluno tem essa vontade de conhecer o 

professor, então, quem quiser me conhecer melhor e aqui é tão aperriado, a gente 

não tem tempo. Se você quiser conversar comigo tem essa possibilidade pelo 

facebook, porém relacionado ao conteúdo, relacionado a sua vida, ao que você 

quiser falar, então fique a vontade. Até hoje eu nunca tive problema em relação a 

isso. Coloco meu facebook. Só não dou meu telefone, assim, muito, né??A não ser 

que seja aquela história de feira, olimpíada aí eu dou meu telefone do whatsapp, 

mas eu nas redes sociais deixo eles a vontade. Eu acho que amizade é importante. 

Quando você cria uma amizade, você cria...cara, tu tá conversando na minha aula? 

Diabéisso!!...você criar gás pra fazer esse jogo emocional. Teve uma vez que um 

cara no Estado e Alagoas, lá na Barra do Ceará, foi logo no início, há 11 anos atrás. 

E aí ele pegou e disse assim: eu vou te pegar lá fora. Ficou com raiva de mim, 

porque eu pedi silêncio e eu peguei quebrei o clima dizendo que eu gosto é de 

mulher, não gosto de homem não...aí quebrei o clima porque os outros meninos 

ficaram tenso, o cara era bandido, me ameaçou, eu peguei e disse assim: cara, vai 

tomar tua água, sai da sala, vai tomar tua água, depois tu volta e reflete tudo aquilo 

que você disse agora. Será mesmo que é assim, tudo aqui vai ser esquecido, a 

nossa amizade toda, as nossa conversas e tudo? Ainda bem que eu era amigo do 

cara. Aí o cara pegou e saiu e depois voltou e já foi chorando, me abraçou, chorou e 

pegou e disse: aí, foi mal! Você é meu chapa. Muitos eu escuto, escuto muitos 

alunos falando: ei, macho oh a zoada aí, ele é meu chapa! Então eu pego sim essa 

questão da amizade para um lado positivo. Agora é claro que é bom deixar claro, 

ficar claro que mesmo sendo amigo não vai ter proveito, então as regras é pra todos. 

Cara, tu é meu amigo, eu acho massa, mas infelizmente, cara eu tenho que cumprir 

a regra pra todo mundo. Você não vai entrar porque eu entrei primeiro que você, 

então você não vai poder mais entrar, aí tu tem eu pedir autorização. Que é isso, 

mah? Tu é meu amigo, num sei o quê. Cara , a regra é pra todos. 



    237 

 

AP: Interessante, quando tu colocou essa história do menino lá da escola do estado 

de alagoas me falou uma questão de risco. Só que o risco aí era o risco de alguém 

que tava sendo, tipo, tava numa birra, né?? Não era por causa da filosofia. Aí que 

queria perguntar sobre a questão da fala de filosofia. O que tu fala como professor 

de filosofia? tu acha que tua fala leva riscos pra ti? Já teve algum momento que tu 

se sentiu ameaçado ou numa situação de risco devido a fala de filosofia? na sala de 

aula com os alunos? Essa questão do risco? Filosofia e Risco? Ou a Filosofia ela 

leva mais riscos que um professor de matemática, português? O quê que tu acha 

sobre isso? 

EP: Muito mais. E quando o cara ainda é da História aí ainda aumenta mais esse 

riso, né? 

AP: Mas tu já passou por essa experiência? 

EP: Assim. Antigamente eu era mais tranquilo em relação a isso, né? Mas eu me 

policio direto na minha fala. Eu sou uma pessoa que coloco as minhas posições em 

sala de aula, coloco minhas posições quando sou solicitado e digo que tenho direito 

do meu livre arbítrio de colocar as minhas posições sem exigir que a galera coloque, 

sem exigir que as pessoas pensem igual a mim, mas eu coloco posições, num é? 

É... quando o aluno pergunta sobre a situação política, eu envolvo, mas sempre 

tentando envolver o conteúdo. A partir daquilo que está lá no conteúdo. A partir 

disso, quando vai pra uma questão prática, vai pra uma questão da realidade tem a 

crítica e crítica é em relação a todos os tipos de governo, né? Não sou o atual, mas 

o anterior também. Me coloco numa posição que não defendo nem direita e nem 

esquerda, mas defendo o meu direito da criticidade e fazer com que a gente reflita. 

Não aconteceu assim de ter algum processo...nada disso, né? Nunca aconteceu. Eu 

sempre tento me policiar pra não falar besteira. Já escutei alguns professores 

falando algumas besteiras, tomando algumas posições, tipo: Você tem que votar na 

Luizianne Lins porque vocês são pobres. Sabe, assim, jamais eu diria isso, porque 

assim sim é motivo até de você receber um processo, né? Mas eu tento colocar 

sempre a questão particular, nunca colocar no universal e sempre respeitando que o 

outro tem direito de poder dizer, Né? Então tem pessoas que falam: concordo. Quem 

que não concorda pode falar também. Aí o pessoal fala, mas quando a pessoa diz: 

Não aceito homossexual. Vamos refletir essa palavra “não aceito”. Quando se diz 



    238 

 

“não concordo”, tudo bem, você tem todo direito de expressar que não concorda, 

agora quando você diz “não aceito”, o que você pensa que é pra dizer que não 

aceita, num é? Será que você não tá sendo uma pessoa que tá mandando na outra. 

Que quando diz que aceita ou não aceita você tá sendo dono do outro e a gente é 

dono do outro pra poder dizer...então fazer essas reflexões, mas no momento atual 

eu sinto sim que estou sempre...né? Ainda mais com o Deputado André, né? Com 

essas posições que ele coloca, os vídeos, né? E tudo. Antigamente eu deixava 

muito os alunos filmarem as aulas, hoje em dia eu já tomo mais cuidado pra não 

fazer isso. 

AP: Entendi. Já teve algum momento...Isso de certo modo é um cuidado de sim 

mesmo, né? Já teve algum momento que tu deixou de falar alguma coisa por risco, 

por medo de alguma coisa, de algum aluno. Por exemplo querer te usar ou 

querer...tu tá entendendo o que eu tô querendo dizer, né? Já aconteceu alguma 

coisa desse tipo que tu lembre? Contigo diretamente ou de forma velada? 

EP: Não 

AP: Não, né? 

EP: Mas eu tenho medo disso. Tenho medo, por isso eu tomo muito cuidado. 

AP: Tomar cuidado, é...? 

EP: Tem que tá muito preparado. É complicado, né? Porque as vezes a gente não 

se sente tão a vontade. A gente podia dar uma aula até bem melhor. O ensino 

poderia ser algo bem mais interessante, né? Poderia ser muito mais tranquilo e 

muitas vezes se torna tenso, porque a gente não se sente tão livre. 

AP: Se acaso tivesse uma relação de amizade como você disse isso já seria 

quebrado , né? 

EP: Fica muito mais fácil. 

AP: Humrum, Legal! Professor, vou perguntar algumas coisas pra ti especificamente. 

A minha pesquisa eu visitei algumas pessoas e essas mesmas perguntas que eu tô 

fazendo pra você eu fiz pra elas, só que você eu não acompanhei. Na minha cabeça 

tava porque conversei contigo uma vez e você falou das práticas, né? Aí você, por 



    239 

 

exemplo, já falou da meditação e você falou de outras prática que você desenvolveu 

e eu queria eu tu pudesse falar um pouco delas, por exemplo. Você disse que, não 

sei se foi uma vez ou se você sempre faz isso ou se tava relacionado a prática da 

criação de curtas que era a escrita no diário. Você fez isso a muito tempo? Você 

ainda faz? Deu muito trabalho? Qual foi o resultado? O que foi que tu viu nisso a 

questão da escrita dos alunos? Tu já deu a entender naquele começo da entrevista 

quando tu falou dos primeiros momentos , da questão do tesouro, quando eles vão 

escrever falam muito sobre eles, né? Mas essa questão da construção do diário, 

como é que tu fazia, qual era ao objetivo? Como é que tu orientava eles? Se tu 

ainda faz? Não faz mai? 

EP: Como eu trabalho muito relacionando teoria com prática, né? Então toda série 

tem uma prática. Primeiro ano trabalhamos a questão da Filosofia da Linguagem e 

aí eu apresento a proposta de fazer um livro, uma obra. Antigamente eu colocava só 

em Agosto, pra terminar em Novembro, mas como eu vou percebendo que dá muito 

trabalho, porque eu faço toda a orientação individual com cada aluno, então eu leio a 

obra que cada aluno faz. Eu chamo de livro, mas na verdade é um artigo. É um 

artigo de mais ou menos quinze laudas, onde tem capa, contra capa, epígrafo, 

dedicatória, essa coisas toda de um TCC, mais ou menos, sendo que o 

desenvolvimento são umas seis páginas, mais ou menos, duas páginas pra cada 

capítulo, porque são três, mais ou menos, é assim. É, geralmente é assim, né? 

Introdução, Considerações Finais, essa coisa toda. Referência Bibliográfico, então o 

aluno ele constrói uma espécie de TCC, tá? Na verdade é um artigo, mas uma 

espécie de TCC. E aí é, as alunos de primeiro ano fazem isso, colocando o seu 

ponto de vista em relação a uma teoria, uns pegam frases de amizade de Aristóteles 

e constrói um texto, uma obra falando sobre amizade, outros pegam frases de 

Platão sobre amor. Esses valores humanos, a maioria são os filósofos humanistas, 

mas podem pegar também...aí pega Nietzsche, outros filósofos e a partir desses 

filósofos eles vão construir as ideias deles também. A partir dessas ideias que tratam 

dos filósofos, é...e construir a sua obra a partir da sua pesquisa. São livros deles. Dá 

muito trabalho sim, mas eu penso que é...eu não ganho nada com isso, sabe? Eu só 

ganho mais trabalho, mas eu penso que o ensino fica algo mais concreto. 

AP: E o resultado? 



    240 

 

EP: O resultado é...tem mais 700 livros, venho fazendo isso desde 2009 com os 

alunos dos primeiros anos e eles constroem... esse ano tem uma novidade, porque 

eu tô envolvendo também os alunos da EJA, que são pessoas mais velhas, fazendo 

também, é...agora na EJA como é humanas, tô relacionando com outras disciplinas 

também, as vezes eles sentem dificuldades de relacionar com a filosofia, mas...fale 

o que você quer falar, diga o que você quer...aí ele vai dizendo e eu vou tentar 

encaixar a filosofia...aí, é? E tem como? Aí, e esse cara fala sobre isso, esse filósofo 

fala isso também? Valha, que engraçado, Valha, então... 

AP: Mas eles falam sobre eles? O que é que tem dentro desse livro? 

EP: Tem livros que é sobre um tema, é uma dissertação sobre algum tema. 

AP: Que tu propõe? 

EP: Eles mesmos propõem. Fale do que você gosta, sei lá. Você quer falar sobre o 

que? Qual é a sua angústia? Nesse momento você quer falar sobre o que? O que a 

mídia oculta? Aí, sabe, alguns vão escrever sobre isso. A questão do desejo de ser 

livre, liberdade. Eles vão descrever aquilo que eles o deixam angustiados, ou então, 

é, é...eles escrevam sobre as suas auto-biografias, fazem suas auto-biografias...é 

muitos alunos escrevem suas auto-biografias, contando sua própria história. A 

maioria deles é sobra a infância...no primeiro capítulo falam sobre a infância e 

nascimento...é...no segundo capítulo, desenvolvimento, a vida atual, 

adolescência...e o terceiro capítulo é como eles se vêem daqui a 10 anos. Mas eu 

tento pegar um pouco do Locke, a questão de voltar pra sua origem, pra reconhecer 

quem você é hoje, então a partir de algumas citações eu vou tentando encaminhas 

de acordo com o que eles querem pra deixar o texto com uma característica um 

pouco filosófica. 

AP: Tu percebe alguma mudança neles depois que eles escrevem isso? 

EP: Sim. Muito,muito. É.  O relacionamento com os pais...é...eu não muito 

relacionamento com a minha mãe, né? Muitos falam. Cara, mas tu vai ter que fazer 

teu livro aí e o primeiro capítulo é sobre teu nascimento...tu vai ter que conversar 

com ela...aí é uma ótima oportunidade que tu tem pra tu poder se relacionar...aí eles 

me contam depois chorando... no próprio livro, as vezes, eles mostram, né? É como 

isso foi importante, como o livro é importante pra descobrir sobre o seu pai, muitas 



    241 

 

vezes muitos não sabiam a história do seu pai e tudo, então...tem curiosidade de 

saber...é...algumas questões de doenças familiares, então alguns vão tentar 

pesquisar, a descobrir...porque que esse doença...como o câncer, por exemplo, 

pode ter contribuído pra minha família...relacionado com as emoções retraídas que a 

família guarda, na família dele...assim, eles vão escrevendo sobre tudo, é livre. Eu 

deixo livre, a vontade pra que eles possam escrever. É um trabalho tão complicado, 

então que eles possam sentir a vontade. 

AP: E tu já foi afetado por algumas coisas que eles falaram? Eu digo, assim, que 

eles escreveram, falaram e tipo assim: cara, eu nunca tinha prestado atenção nisso. 

Eu acho que isso vai ser bom pra mim ou então que vai me fazer olhar pra um 

problema que eu tenho. Já aconteceu isso? 

EP: Já aconteceu. Por questões específicas pessoais do momento, né? Aí eu vou 

lendo assim e vish rapaz, eu tenho haver com isso, né? Teve um aluno, parece 

besteira, né? Teve um aluno que escreveu sobre o amor platônico e o amor real. Eu 

tava muito exigindo essa questão da perfeição e aí eu...é mesmo, porque que eu 

vou exigir tanto do outro se eu também não sou perfeito. Não tem como ter esse 

relacionamento perfeito e ela contou a partir da experiência dela mesmo, do 

relacionamento dela. Muitos fazem homenagem a pessoas que já faleceram, né, 

então faz uma biografia de uma pessoa, relacionando com o filósofo também, né. 

Uma vez eu tava lá escrevendo sobre uma pessoa, sobre um primo, um amigo aí eu: 

olha, tu tá falando sobre ele aqui, mas tá parecendo a ideia de um filósofo tal, e aí 

vamo tentar encaixar também, vamo botar pra ficar mais rico o teu livro. É mesmo, 

né, professor, fica mais bonito, fica mais rico, né? Aí eu: é cara, é bom botar uma 

citação aqui, então os livros tem citações das obras e terminamos com a 

culminância...que geralmente acontece no Dragão do Mar,e  Novembro, em 

comemoração ao dia da Filosofia. Aí a gente faz a entrega das obras, né? É...aí é 

um evento, né? Eu faço umas lembrancinhas ou alguma coisa assim pra poder dar 

para os melhores...e os melhores livros vão pra biblioteca da escola. Então fica uma 

coletânea lá. Isso das podem. Tem aluno que não querem porque é algo pessoal. 

Era só para o senhor mesmo. [AP: Ah sim. Entendi. Legal.]. EP: Era só um desabafo 

mesmo pro senhor. Pronto. 



    242 

 

AP: Interessante. Como é o desenvolvimento que tu faz no decorrer do ano? Pelo 

tempo, como é que tu faz? Como é que tu acompanha? 

EP: Antes eu fazia de Agosto pra Novembro, mas agora eu tô fazendo do início 

porque era muito pesado. Aí é assim: agora no começo de Maio eles vão me dá um 

capítulo a introdução, a introdução do capítulo. Aí eu vou ler e entrego pra eles em 

Agosto. Aí eles vão ter que dá já o restante dos capítulos...aí em Setembro precisa 

me entregar o livro completo, mas o livro completo que eu digo é o rascunho ainda. 

Eles me entregam do jeito que fizeram, ou manuscrito ou digitado. Tá, é bem livre, 

né? Quem quiser fazer digitado, faz digitado, quem quiser fazer manuscrito, faz 

manuscrito, muitos fazem até no próprio celular me mandam pelo facebook, pelo 

mensager ou então pelo e-mail e outros vão me entregando mesmo, eu vou 

corrigindo e eles vão editando depois ou passando a limpo, né? Numa folha de 

papel ofício mesmo, numa outra folha, mas eu sempre peço que a capa seja 

impressa. Aí o processo é durante o ano, então eles vão me entregando, eu corrijo, 

devolvo. Até explico que esse é um trabalho diferente, porque quando você entrega 

um trabalho o professor vai te devolver com aquela correção ali e pronto, né? Você 

não tem mais como voltar e eu faço esse trabalho de voltar. Que eu penso que o 

ensino de filosofia é isso. É esse vai e volta. Né? Esse caminha, depois volta de 

novo, caminha, então...dá um trabalho? Dá. Mas...colocar aquilo que tá sendo 

ensinado em sala de aula em prática, né? E eu vou pegando os temas e vou falando 

em sala de aula também pra poder, né? A gente utiliza muito dos livros, né? Eu tô 

dando aula sobre um assunto e eu vi que aquele livro falava sobre isso, então eu 

vou dá uma média pra esse aluno, aí eu pego o trabalho dos alunos...vou pegar o 

texto desse cara também aqui que é...não tô transformando o aluno em filósofo, mas 

eu tô fazendo um protagonismo juvenil, né? Esse aluno ele não é um filósofo, mas 

ele é um estudante de filosofia onde ele também que se expor, quer ter esse 

protagonismo e porque não a sala de aula ser oportunidade também pra ele, Eu 

acho que só tem a somar, né? 

AP: Com certeza. 

EP: E quando chega no segundo ano. Me permite me falar já do segundo ano. São 

dos curtas metragens. Eu comecei com os livros. Aí os alunos mesmos falaram,né? 

E aí, o que a gente vai fazer agora no segundo ano? A gente quer fazer uma coisa 



    243 

 

também. A gente faz uma votação. Daí eu peguei e ...não, então vamos fazer um 

curta-metragem, porque como os filmes são muito longos e as aulas são só de 

cinquenta minutos, não tem muito tempo, então vamo pegar um curta-metragem, 

porque um filme nós precisaríamos de três ou quatro aulas pra isso. Pra poder criar 

o debate ainda e o curta metragem a gente utiliza em sala de aula, cria o debate e 

pronto, porque não adiante também só passar o filme, né. O importante é o debate 

em relação ao que foi exibido, então a ideia surgiu. Surgiu a ideia dos curtas 

metragens a partir dos temas trabalhados em sala de aula e eles vão produzindo o 

seu roteiro. E um trabalho onde existem muitas funções, então ninguém se sente 

num quadrado, tem várias possibilidades de como eu ser avaliado nesse ensino de 

filosofia. penso que a avaliação, não sei se vai ser uma pergunta também, mas a 

avaliação ela muitas vezes é quadrada, né, ela é focada só numa coisa só e esse 

projeto faz com que eu possa avaliar de várias formas o aluno. Possa avaliar ele 

através de uma maquiagem, que não é só uma maquiagem só, mas essa 

maquiagem ele fez um estudo pra poder fazer essa maquiagem, ele fez um estudo 

pra poder perceber aquele figurino, ele fez um estudo pra poder preparar as músicas 

e tantas outras funções, né? Envolvendo a arte fica muito mais fácil de conquistar o 

aluno, então o aluno se sente, é, é...com muita coisa pra fazer, mas como a gente 

tava conversando ontem no fórum, né? Muitas vezes eles deixam de fazer o trabalho 

de outras disciplinas que muitas vezes muitos não priorizam , né. [AP: Qual a 

história que é contada? O trabalho é em grupo, né? Ou é individual?]. EP: Assim. 

Depende. Na sala eu deixo a vontade. Eu coloco as funções. Vamo lá que vai ser o 

que: Quem quer ser o roteirista? [AP: Ahh, então que dizer que é uma história para a 

sala?]. EP: A sala toda. Isso. O filme é da sala. [AP: Ahh, entendi!]. EP: Então não 

tem separação de grupo. A separação de grupos existe pra poder formar um único 

curta-metragem. [AP: É tipo como se fossem comissões.]. EP: Isso. Comissões. 

Comissão do figurino. Comissão da maquiagem. Comissão da edição. Do roteiro. 

Então ficou um grupo na produção do roteiro, aí esse roteiro tem que ser 

pesquisado, eles pesquisam e eu digo que esse roteiro tem que ter filosofia. Você 

pode falar de qualquer coisa, porém tem que ter filósofo no meio. Tem que ter 

alguma frase de um filósofo, né? Convido que você vá assistir esse ano, né? 

AP: Não deu certo ainda porque... mas um dia eu acompanho. Deixa eu perguntar 

uma coisa... 



    244 

 

EP: Temos os avaliadores lá também. 

AP: Ai é? Tá certo, pois me avise. Eu vou tá acompanhando melhor. Eu avho que no 

geral todas as perguntas que eu queria saber...porque meu interesse mais era sobre 

a prática, né? De certo modo você já falou quando você fala da avaliação você 

acaba falando também de outras questões, né? Que eu acho que...muitas já forma 

contempladas na tu fala. É, você tem dificuldade de dar aula de filosofia? E aí eu falo 

não só da subjetividade, mas da questão do geral, da escola, dos alunos, o que que 

dificulta você como professor de filosofia dar aula de filosofia? O que que é difícil? O 

que que dificulta? 

EP: Antes, me permite só terminar a questão das práticas ainda. Termina o segundo 

ano tendo o filme, tem a exibição, que é no Cine São Luiz, e Agosto pra comemorar 

o dia do filósofo, também a gente exibe no Dragão do Mar, em Novembro, tem a 

premiação dos alunos. Os alunos recebem uma premiação. É uma forma de motivar 

também, além da nota, pra motivar também os alunos além de todo o expor desse 

trabalho, onde é exibido na TV Fortaleza e esse ano também vai ser na tv 

metrópole. É... a gente tem pessoas da área, tanto da filosofia, como do cinema. 

Ano passado foi homenageado Ruy de Carvalho, da UECE e a Karla Karinine, uma 

atriz da Globo e esse ano já tá confirmado o Odílio da UFC como representante da 

Filosofia, mas o da arte a gente ainda tá vendo ainda.É...no terceiro ano a gente 

coloca a prática da ação de dar aula, os meninos vão dar aula numa instituição, 

então os meninos do terceiro ano vai pro Lar Torres de Melo, pro Instituto Peter Pan 

ou coisa assim. A gente faz o ensino de filosofia lá. Vamo lá, não só levar algumas 

coisa, a gente vai dar uma aula pra eles. Não uma aula propriamente dita, né? Mas 

a gente vai levar alguma coisa com um momento pra eles, né? E sobre a tua 

pergunta das dificuldades. São muitas, primeiro a questão do tempo, cinquenta 

minutos é ridículo, né? Mas sei que agora a luta não é de aumentar, a luta é de 

permanecer pelo menos os 50 minutos. Eu trabalho em escola, Alex, que , que, que 

é meio tempo, cara, é de quinze em quinze dias, nas escola particular que eu 

trabalho, o Dom Felipe, a gente faz de quinze em quinze dias, então é muito 

complicado, é muito complicado. Eu já começo a aula lá dizendo: Galera, oh a gente 

tem que resolver...eu penso que o ENEM, pelas minhas pesquisas tem nove 

questões de Filosofia, eu percebo que no ENEM é igualitário e a escola não é um 

sistema igualitário, pelo menos o ENEM era assim, né? Mas o ENEm eu percebo um 



    245 

 

sistema igualitário onde tem nove raízes de questão filosófica na minha opinião e 

nove de sociologia, nove de geografia, nove de história do brasil e nove de história 

geral, só que na hora da carga horária eu tenho bem pouca em relação e eles, fora a 

questão do trabalhar a vida, fora a questão do trabalhar a redação, porque muitas 

escolas não tem atualidade, então nossa aulas também podem ajudar na atualidade, 

pra poder fazer a redação, então a dificuldade do tempo é absurda, que percebo que 

eu tenho que dar uma aula o terceiro ano, muitas vezes, né?, que já tem esse 

sistema de terminar tudo no primeiro e segundo ano e no terceiro ficar só revisando 

e vou revisar forma muito rápida, né? Assim é muito complicado. Muitas vezes eu 

tenho que dar só uma aula...já aconteceu de eu ter uma aula pra dar filosofia e 

sociologia e na outra já era prova... de 20 questões...é absurdo! 

AP: A escola que exige essas 20 questões? 

EP: É. Sabe? Um absurdo. Peguei e disse: Não é possível. A gente vai ter que 

diminuir isso, né? Vai ter que diminuir, não pode ser tanta, porém se diminuir, 

também fica aquela questão, vish, será que vai tá perdendo espaço? Também tem 

isso, né? Tá perdendo espaço. O Aluno já não dá tanta questão. Porque muitos 

alunos se preocupam com essa questão de números, então se a disciplina tem 

muitas questões, então eu tenho que dar mais valor a ela, se ela tem menos, então 

é bom ter essas questões, mas nesse contexto é bem difícil. 

AP: É impossível. 

EP: É impossível. É impossível. É muito difícil!! 

AP: É complicado. 

EP: E aí trabalhar a vida, né? Fora a questão de...é...esses rótulos que colocam, né? 

Que eu sou ateu, de perder a fé, muitas pessoas colocam, essa ideia de não poder 

criticar...essa ideia ainda que as pessoas tem de que não posso falar sobre política, 

não posso falar sobre religião, ou sobre futebol, né. Pra evitar briga, evitar confusão. 

Como se isso fosse uma coisa que...né. Fosse difícil? Porque tem várias pessoas 

falando: ahh porque os sofistas...e não dá pra poder dialogar, mas quando tem uma 

abertura e respeito a opinião do outro, consegue, né? E eu tento trabalhar isso. 

AP: De um certo modo você acaba criando uma situação pra poder... 



    246 

 

EP: Criando esse clima. Criando esse clima. Agora é uma pena, sabe. Alguns 

professores de filosofia criam um outro clima. Criam um clima de disputa. Como eu 

já escutei alunos de outras escolas falando assim pra mim: professor, o senhor já 

derrubou quantas pessoas com a sua teoria. E eu: macho, que diabo é isso? Como 

assim, mah? Não é porque meu professor disse que ele já derrubou cinquenta 

pessoas com as teorias dele. Ahh, então ele tá ganhado de mim, tá de 50 a zero. 

Melhor do que eu então. Minha fila, quanda a gente faz um debate, a gente não faz 

pra poder derrubar o outro, né? A gente faz pra crescer, pra somar as opiniões. 

Agora é uma pena. Ainda mais é difícil porque já existe esses rótulos e ainda vem de 

alguns filmes como o da igreja internacional da graça de deus colocar o Deus Não 

Está morto colocando todo num contexto da filosofia que acaba com a gente. 

Colocando uma imagem totalmente preconceituosa, inclusive falha, né? Que coloca 

alguns filósofos, colocando lá como ateus e que na verdade não são ateus, né? E aí 

eles colocam lá e eu vou tentando, trabalhando isso, falando, né? Aí cito esse filme, 

cito outras coisas também. Nada contra a igreja, porém teve erros filosóficos e cabe 

a gente aqui a refletir. 

AP: Professor, essa pergunta sobre as dificuldades era a minha última pergunta e aí 

que queria perguntar se você teria alguma coisa pra falar da tua prática se quisesse 

falar pra poder fazer com que eu compreenda a tua realidade, porque é a tua 

realidade mesmo. A tua prática, os teus exercícios. Eu tinha uma pergunta mais 

específica da escrita e da fala só que eu acho que no decorrer da entrevista você 

acabou falando, né? Por exemplo, eu ia falar sobre a importância da escrita, você 

falou aí o trabalho que você faz da escrita, a da fala também, né. Você colocando, 

é? Teria alguma coisa a mais pra falar, pra dizer como é que é a tua prática ou então 

o que é que tu pensa do ensino de filosofia, o que que tu acha que nós deveríamos 

fazer, o que é que falta aos professores, o que é que tu pensa sobre isso? 

EP: Envolver mais a arte, envolver mais a cultura, né? O Aluno, através de 

dinâmicas e, então eu tento durante as minhas aulas a partir desse viés artístico que 

eu tenho...assim...eu sou ator, decidi sair de grupos de teatro para ficar só como 

professor. Foi uma decisão minha, porém eu tento ,é, é...essa minha angústia por 

não tá diretamente no teatro, colocar em sala de aula, então as vezes eu faço 

monólogos, contações que aí no lugar de eu está falando eu estou dando uma peça 

de teatro, como eu faço em algumas apresentações de seminário, de apresentações 



    247 

 

de feira científica, as vezes eu faço umas apresentações teatrais, algumas esquetes 

teatrais sobre algum filósofo, sobre uma teoria, né? Alguma teoria filosófica, então 

eu trabalho desenvolvendo teatro, dinâmicas, vivências, então essa práticas são 

comuns a todas as três. Agora sem tirar assim a teoria. A gente trabalha com a 

teoria, porém tentando ser de forma mais lúdica. [AP: Com certeza]. EP: Agora, 

como fazer isso me meia aula pra resolver uma prova, né? Aí não tem como. Aí tem 

momentos que tem que ser aquele professor máquina que faz uma revisão aqui e ali 

pro cara tirar dez, porque se não tirar nota boa muitos pais de escola particular vão 

reclamar. [AP: Do professor?]. EP: Vai reclamar do professor e eu como eu não 

quero perder minhas manhãs com exigências...rapaz é muita cara de pau. O aluno 

tira nota baixa e a coordenação quer que a gente chegue mais cedo na escola pra 

poder conversar como é que está as notas dos alunos, porque que os alunos estão 

tirando nota baixa, né? E nem é nota  baixa, cara. Sabe? É na média, 6, 7, sabe. 

Tirou 10 numa escrita, que é mais fácil mesmo para nós da filosofia. peno que é 

mais fácil, as questões abertas e as questões de marcar, né? É mais complicada. 

AP: Eu acho que no geral, não só na gente, pra muitos alunos é mais fácil. Mesmo 

que eles queiram muito a objetividade, parece que ela não tem prática pra fazer isso 

e acabam se dando mal e preguiça também, as vezes, né? 

EP: De ler, de interpretar ...aí muitas vezes a gente tenta fazer uma revisão mais 

próxima da realidade até pra poder eu me resguardar, então eu coloco o que vai cair 

na prova e exatamente o que tá lá pra poder até mesmo eu me resguardar. Pra não 

dizer que não tinha nada a ver com o que foi estudado eu tenho prova. Tá aqui no 

caderno com o roteiro específico onde eu coloco o assunto de cada questão. Aí eu 

me resguardo e coloco numa situação que fica mais fácil do aluno conseguir aquela 

nota, aí muitas vezes eu me sinto uma máquina, né? [AP: Mas essas são as 

estratégias que a gente precisa utilizar, né isso?]. EP: É, pra poder levar esse aluno 

a ter resultados, né? Mas que resultados é esse? Números. Pra eu não ter que 

arredondar de três pra seis, como muitos pedem, né? A gente as vezes tem que se 

rebolar, colocar vários pontos, as vezes eu coloco 40 pontos pra dividir por três, pra 

poder,né? [AP: Então...]. EP: Só quero dizer que é encantador, sabe. Ver alunos 

realizando os seus sonhos. Já aconteceu...não é pra poder me exaltar, né? É pra 

poder colocar uma experiência...No Marvin, por exemplo, muitos alunos escolhiam o 

Marvin, mesmo estando numa facção criminosa, pra poder fazer o livro, pra poder 



    248 

 

fazer o filme. Era a, a, a o marketing. Essa questão de...muitos alunos iam por causa 

que queriam escrever seu livro e encontrava naquela escola uma oportunidade de 

escrever um livro e de poder produzir um filme. [AP: Naquela escola, na aula de 

filosofia.]. EP: Isso. Na aula de filosofia. E...hoje muitos alunos trabalham com isso. 

Muitos alunos trabalham editando vídeos. Começou no projeto e hoje trabalha com 

isso. Tem gente que tá na faculdade de áudio visuais, pessoas na faculdade de 

filosofia, né? Motivados por isso. ]AP: Massa. Legal]. EP: A gente aprende assim, 

oh. Eu penso que a gente aprende é por essas vivências. AP: E o outro, como o 

professor, tem uma importância nisso?]. EP: Tem, tem. Tem importância. [AP: Sem 

você, eles teriam conseguido?]. EP: Penso que não, né? Assim, é claro que pode, 

né? Fazer. Não é uma coisa que só eu posso fazer. Os outros professores também 

podem fazer. É uma prática que todos podem fazer? [AP: Eu tô falando dos alunos. 

Dos alunos.]. EP: Ahhh, certo, mas não, não. 

AP: Tu acha que você foi essencial nesse momento? Na vida deles? Nesse 

aprendizado? 

EP: Sim, sim, mas o mérito é deles. Mas sim, tem uma parcela sim de orientação 

minha, né? Tanto na estrutura do evento que eu trabalho muito em relação a isso. 

Não há muito envolvimento da escola. A escola participa, envolve, mas, vai, faz. Tu 

sabe fazer, tu faz, né?. [AP: Eu apoio que quer fazer, mas...]. EP: Sim. Sim...sem 

mim não teria essa questão do evento, né? Mas quando eu vejo, vejo que o mérito é 

deles. E fico muito feliz por eles. Faço pra eles, né? Faço pra que eles possam 

expressar e confesso que é uma angústia minha, sou da arte, então eu quero tá 

envolvido com a arte. É uma questão minha, pessoal. 

AP: Sim. Eu acho que a gente pode ficar por aqui, né? 

EP: Valeu. Prazer. 

AP: Meu querido, prazer também. Eu acho que me ajudou. Eu também acho super 

importante. Poderia ter feito mais vezes isso com outros professores, mas acredito 

que o que eu coletei já dá pra fazer um recorte, sabe? É? E é isso. Obrigado, viu? 


