
Universidade do Estado do Rio de Janeiro 
Centro de Educação e Humanidades 

Faculdade de Formação de Professores 

Arthur José Baptista 

Nossos pais não foram gauleses: Os desafios da formação de 
professores nos conteúdos da Lei 10.639/2003 no Colégio Pedro II, 

por meio das ações do NEABI/CPII 

São Gonçalo 

2021 



Arthur José Baptista 
 
 
 
 

Nossos pais não foram gauleses: Os desafios da formação de professores nos 
conteúdos da Lei 10.639/2003 no Colégio Pedro II, por meio das ações do 

NEABI/CPII 
 
 

 
 
 
 
 
 

Dissertação apresentada, como 
requisito parcial para obtenção do 
título de Mestre, ao Programa de Pós-
Graduação em Ensino de História,  
Curso  de Mestrado Profissional em 
Rede Nacional PROFHISTORIA, da 
Universidade do Estado do Rio de 
Janeiro. Área de concentração: 
Ensino de História. 

 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

Orientadora: Profª. Dra. Helena Maria Marques Araújo 

 
 
 
 
 
 
 
 

São Gonçalo 

2021



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

CATALOGAÇÃO NA FONTE 
           UERJ/REDE SIRIUS/CEHD 

 

 

 

Autorizo apenas para fins acadêmicos e científicos, a reprodução total ou parcial 

desta dissertação, desde que citada a fonte. 

 
 
_________________________________                         ___________________ 

           Assinatura                                                    Data  

      

 

B222      Baptista, Arthur José. 
                    Nossos pais não foram gauleses: Os desafios da formação de  
               professores nos conteúdos da Lei 10.639/2003 no Colégio Pedro II,  
               por meio das ações do NEABI/CPII / Arthur José Baptista. – 2020. 
                    149f.: il. 
 

                  Orientadora: Profª. Dra. Helena Maria Marques Araújo. 
       Dissertação (Mestrado Profissional em Rede Nacional  

PROFHISTÓRIA) – Universidade do Estado do Rio de Janeiro,  
Faculdade de Formação de Professores. 

 
                   1. Professores – Formação – Teses. 2. Relações étnico-raciais na 

educação – Teses. 3. Antirracismo – Teses. 4. Brasil. [Lei nº 10.639, 
de 9 de Janeiro de 2003] – Teses. I. Araújo, Helena Maria Marques. II. 
Universidade do Estado do Rio de Janeiro. Faculdade de Formação de 
Professores. III. Título.                                                                                
  

 CRB7 - 4994                                                            CDU 371.13 



Arthur José Baptista 

 
Nossos pais não foram gauleses: Os desafios da formação de professores nos 

conteúdos da Lei 10.639/2003 no Colégio Pedro II, por meio das ações do 
NEABI/CPII 

 
 

Dissertação apresentada, como 
requisito parcial para obtenção do 
título de Mestre, ao Programa de Pós-
Graduação em Ensino de História,  
Curso  de Mestrado Profissional em 
Rede Nacional PROFHISTÓRIA, da 
Universidade do Estado do Rio de 
Janeiro. Área de concentração: 
Ensino de História. 

 
 
Aprovada em 27 de setembro de 2021. 
 
Banca Examinadora: 
 

_____________________________________________ 

Profª. Dra.  Helena Maria Marques Araújo (Orientadora) 

Instituto de Aplicação F. R. da Silveira - CAp – UERJ 

 

_____________________________________________ 

Profª. Dra.  Cinthia Monteiro de Araújo 

Universidade Federal do Rio de Janeiro  

 

_____________________________________________ 

Prof. Dr. Elison Antonio Paim 

Universidade Federal de Santa Catarina 

 

_____________________________________________ 

Prof. Dr. José Roberto da Silva Rodrigues 

Instituto de Aplicação F. R. da Silveira - CAp – UERJ 

 
São Gonçalo 

2021



DEDICATÓRIA 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
À memória de meus pais, mestres da vida 



AGRADECIMENTOS 
 
 

Escrever uma dissertação é uma longa caminhada que eu não comecei 

sozinho. Antes de mim, outros vieram e de terras muito distantes. Dos vales e 

montanhas de Angola e das planícies da Nigéria, meus antepassados me 

contemplam, agradecidos a Nzambi/Olodumare por eu ter chegado aonde cheguei.  

Quanto a mim, agradeço a Ele por me ter permitido vencer esse desafio 

equivalente à viagem da Grande Kalunga como fizeram meus antepassados.  

Agradeço também aos meus pais, Ary e Nivalda, exemplos de coragem e 

retidão.  

À minha orientadora Helena Araújo, que me ajudou a atravessar esses mares 

da teoria com paciência e generosidade indizíveis. 

Aos professores e professoras da minha banca de qualificação, Cinthia 

Araujo, Elison Paim e José Roberto, pelas contribuições inestimáveis.  

Aos meus filhos Ary e Arthur, que representam para mim a continuidade em 

minha cadeia de ancestralidade.  

Aos meus alunos dos cursos de Cultura e Mitologia Yotubá, companheiros 

“malungos” de jornada pela cultura africana e afro-brasileira. 

Aos meus alunos da Pós-Graduação em Ensino de História da África que, 

juntos, descobrimos as alegrias e tristezas da Diáspora. 

Aos meus alunos do PROEJA do Campus Centro, pelo companheirismo 

destes tantos anos. 

Aos meus alunos da Pós-Graduação EREREBÁ, pela jornada decolonial 

pelas cosmogonias africanas. 

        O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de

 Pessoal de Nível Superior –  Brasil (CAPES) –  Código de Financiamento 001.                   

        À Mariana, exemplo de paciência e dedicação. Minha interlocutora sempre solícita, 

minha companheira, presente dos Orixás para a minha vida.

 

Aos meus antepassados, próximos e distantes, Mojubá, Axé, Nguzo. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Para quando a África?” 

Ki-Zerbo 



 

RESUMO 
 
 

BAPTISTA, Arthur José. Nossos pais não foram gauleses: Os desafios da formação 
de professores nos conteúdos da Lei 10.639/2003 no Colégio Pedro II, por meio das 
ações do NEABI/CPII, 2021. 149f. Dissertação (Mestrado Profissional em Rede 
Nacional PROFHISTORIA) – Faculdade de Formação de Professores, Universidade 
do Estado do Rio de Janeiro, São Gonçalo, 2021. 
 
 
O objeto  da  pesquisa  se  baseia  nos  resultados  obtidos  por  um  levantamento  
realizado  com ex-alunos  dos cursos  de Cultura  e Mitologia  Yorubá, das turmas  de 
2015  a 2019 . O levantamento  foi  feito  com  a utilização  do  instrumento  Google  
formulários  e elaborado com  o objetivo  de sondagem  para  se analisar  como  os 
cursos  de Cultura  e Mitologia  Yorubá  contribuíram  na formação  continuada  dos  
professores  para os quais os cursos foram oferecidos. O formulário  foi enviado para 
um universo de 150 ex-alunos,  dos quais 94 participantes  das turmas dos anos 2015 
a 2019 responderam. Concebido  inicialmente  para os alunos do Ensino Médio e para

 o Programa  Nacional  de Integração  da Educação  Profissional  com  a Educação  
Básica , na Modalidade  de Jovens  e Adultos - PROEJA , o “I Curso  de Cultura  e 
Mitologia  Yorubá” foi a primeira  tentativa  de trabalhar  um conteúdo  específico, caro 
aos saberes tradicionais de matriz afro-brasileira, de maneira  permanente e formativa
, fugindo  do que parecia  ser o formato  utilizado  comumente  para  a abordagem  do 
tema, que se vê, diversas  vezes, em culminâncias  de projetos  culturais  folclorizados

 nas  escolas  e, por  extensão , pela  sociedade  em geral .  Para  isso,
 

dialoguei  com  
autores decoloniais e africanos na perspectiva da educação antirracista.

 
 

Palavras-chave: Decolonialidades. Lei 10.639/03. NEABI/CPII. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

ABSTRACT  
 

 

BAPTISTA, Arthur José. Our parents were not Welsh: The challenges of teacher 
training in the contents of Law 10.639/2003 at Colégio Pedro II, through the actions 
of NEABI/CPII. 2021. 149f. Dissertação (Mestrado Profissional em Rede Nacional 
PROFHISTORIA) – Faculdade de Formação de Professores, Universidade do 
Estado do Rio de Janeiro, São Gonçalo, 2021. 
 
 
He object of the research is based on the results obtained from a survey carried out with 
former  students  of  the  Yorubá  Culture  and  Mythology  courses , from  2015  to 2019  
classes. to analyze  how the Yorubá  Culture  and Mythology  courses  contributed  to the 
continuing  education  of the teachers  for whom the courses were offered. The form was 
sent to a universe  of 150 former  students, of which 94 participants  from the 2015-2019 
classes  responded . Initially  conceived  for  high  school  students  and  for  the  National  
Program for the Integration  of Professional  Education with Basic Education, in the Youth 
and Adult  Modality  -  PROEJA, the “I Course  of Culture  and Mythology  Yorubá” was the 
first attempt to work on a content specific, dear to traditional  knowledge of Afro-Brazilian 
matrix, in a permanent  and formative  way, fleeing  from what  seemed  to be the format  
commonly  used to approach the topic, which is seen, several times, in the culmination  of 
folklore  cultural  projects  in schools  and, by extension , by society  at large . For  this, I 
talked with decolonial and African authors from the perspective of anti-racist education.

 
 
 
Keywords: Decolonialities. Law 10.639/03. NEABI/CPII. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

LISTA DE FIGURAS 
 
 

Figura 1- Programa do 6º ano (PGEs, 1990) .......................................... 52 

Figura 2 - Programa do 7º ano (PGEs, 1990) .......................................... 53 

Figura 3 - Programa do 8º ano (PGEs, 1990) .......................................... 54 

Figura 4 - Programa do 9º ano (PGEs, 1990) .......................................... 55 

Figura 5 - Aula dada pelo autor na turma de 2015 .................................. 76 

Figura 6 - Dr. Márcio de Jagun e Prof. Beniste ........................................ 76 

Figura 7 - Formatura da turma 2015 ......................................................... 77 

Figura 8 - 

 

Fala da representante da SME na cerimônia de abertura da  

turma de 2016 ......................................................................... 

 

80 

Figura 9 - Formatura da turma de 2016 ................................................... 80 

Figura 10 - Formatura da turma de 2017 ................................................. 86 

Figura 11 – 

 

O Magnífico Reitor Oscar Halac discursa na aula inaugural 

da turma de 2017 .................................................................... 

 

86 

Figura 12 -  

 

O afoxé Filhos de Gandhy no encerramento da turma de 

2017 ........................................................................................ 

 

87 

Figura 13 - 

 

Turma de 2018 no dia da formatura no teatro do Campus 

Tijuca II .................................................................................... 

 

92 

Figura 14 - 

 

Uma tradição, a ida ao Museu Afro-Brasil em São Paulo, 

julho de 2018 ........................................................................... 

 

92 

Figura 15 - A formatura da turma de 2019 ................................................. 97 

Figura 16 - No “Ajeun”, a comida dos Orixás ............................................. 98 

Figura 17 - A mesa “Professor Agenor, intelectual do candomblé” ........... 104 

Figura 18 - Figuras e personalidades ........................................................ 104 

Figura 19 - Mãe Meninazinha de Oxum ..................................................... 104 

Figura 20 – O Salão Nobre no dia do diálogo Brasil-Nigéria ..................... 105 



 

Figura 21 – 

 

O Filósofo Kola Abimbola sendo recepcionado pelo professor 

Arthur Baptista ......................................................................... 

 

105 

Figura 22 - Gráfico extraído do questionário aplicado para a pesquisa .... 109 

Figura 23 - Proposta de fluxograma da graduação em História ................. 111 

Figura 24 – Noites decoloniais com a turma do EREREBÁ de 2018 ........ 112 

Figura 25 – 

 

Na Ladeira da Misericórdia, o ponto de partida das oficinas 

de História com a turma de 2019 .......................................... 

 

113 

Figura 26 – 

 

Nos Jardins do Valongo, lugar de memória ancestral africana 

no Rio de Janeiro o ponto final da jornada ............................ 

 

113 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

LISTA DE TABELAS 
 
 

Tabela 1 - 

 

Cursistas respondentes do questionário por escolaridade 

declarada ................................................................................. 69 

Tabela 2 - Cursistas respondentes por confissão religiosa declarada ..... 70 

Tabela 3 – 

 

Conhecimento prévio da temática pelos cursistas 

respondentes ........................................................................... 71 

Tabela 4 - Conhecimento prévio das Leis pelos cursistas respondentes . 71 

Tabela 5 - Cursistas respondentes por área de atuação declarada ........ 72 

Tabela 6 - Cursistas respondentes por disciplina de atuação declarada . 73 

Tabela 7 - Motivos que levaram à procura do curso ................................. 73 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 
 
 

EREREBÁ 

 

Programa de Pós-Graduação para a Educação das Relações Étnico-

Raciais no Ensino Básico 

DCNER 

 

 

Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações 

Raciais e para o Ensino de História e Cultura Afro-brasileira e 

Africana 

LDB Lei de Diretrizes e bases da educação 

NEABI/CPII Núcleo de Estudos Afro-brasileiras e Indígenas do Colégio Pedro II 

PNLD Plano Nacional do Livro Didático 

PROEJA 

 

Programa Nacional de Integração da Educação Profissional com a 

Educação Básica, na Modalidade de Jovens e Adultos  

PROPGPEC Pró-Reitoria de Pós-Graduação, Pesquisa, Extensão e Cultura 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 

SUMÁRIO 
 
 

 INTRODUÇÃO ........................................................................................ 14 

1 

 

SOBRE RAZÃO OCIDENTAL, CURRÍCULO ESCOLAR E BRECHAS 
DECOLONIAIS ....................................................................................... 

 

26 

1.1 

 

Exemplo de colonialidade do saber: História africana, oralidade e 
objetividade ........................................................................................... 

 

35 

1.2 

 

Sobre currículos e colonialidade: o currículo de História no 
Colégio Pedro II ..................................................................................... 

 

43 

1.3 

 

Sobre as brechas decoloniais e a interculturalidade crítica como 
estratégias possíveis ............................................................................ 

 

56 

1.4 

 

 

Os cursos de cultura e mitologia yorubá do Colégio Pedro II como 
estratégia decolonial e intercultural ou como subverter um 
currículo pelas brechas ........................................................................ 

 

 

60 

2 

 

 

Experiências formativas de professores na Lei 10.639/03:A 
experiência dos cursos de Cultura e Mitologia Yorubá do Colégio 
Pedro II ................................................................................................... 

 

 

65 

2.1 A pesquisa de sondagem sobre os percursos formativos ................ 68 

2.2 A experiência da turma de 2015 ........................................................... 74 

2.3 A experiência da turma de 2016 ........................................................... 77 

2.4 A experiência da turma de 2017 ............................................................ 81 

2.5 A experiência da turma de 2018 ........................................................... 87 

2.6 A experiência da turma de 2019 ............................................................ 93 

3 

 

 

DESDOBRAMENTOS INSTITUCIONAIS/PEDAGÓGICOS DOS 
CURSOS DE CULTURA E MITOLOGIA YORUBÁ NO COLÉGIO 
PEDRO II .................................................................................................. 

 

 

99 

3.1 Desdobramentos institucionais ............................................................ 99 

3.2 Desdobramentos pedagógicos ............................................................. 105 

 CONCLUSÃO ........................................................................................... 114 



 

 REFERÊNCIAS ........................................................................................ 123 

 ANEXO A – Cartaz do segundo curso .................................................. 129 

 
ANEXO B – Programas dos cursos de Cultura e Mitologia Yorubá e 
Cultura Tradicional Banto ...................................................................... 

 

130 

 ANEXO C – Perguntas do questionário de sondagem ........................ 149 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



14 

INTRODUÇÃO 

 

 
odò tó bá gbàgbé 

orísun rê, gbígbç ni yío gbç! 
 

Qualquer rio que se esquecer da sua nascente, estará 
prestes a secar! 

(Provérbio yorubano) 
 

Filho de uma família de nove irmãos, o último dos filhos, nascido no bairro de 

Madureira, berço do samba, em 7 de dezembro de 1966, na cidade do Rio de 

Janeiro, toda a minha infância e juventude passou-se no período final da ditadura 

militar. Dos anos de chumbo, lembro-me bem do medo de minha mãe − uma dona 

de casa que trabalhou como operária de fábrica de tecidos por toda a sua juventude 

−, em relação aos meus irmãos mais velhos e os cuidados que eles deveriam ter, 

sendo negros e, portanto, duplamente visados pelos agentes da ordem. 

Ainda no ensino médio, minha paixão por História foi despertada. Aliás, algo 

que mais tarde me daria (e ainda me dá) imenso prazer de ouvir de meus ex-alunos, 

que tiveram a mesma paixão despertada ao assistirem às minhas aulas e 

acompanharem meus cursos. As lembranças mais bacanas são daqueles que, 

mesmo não gostando de História, lembravam com que paixão eu lecionava a 

disciplina. 

Iniciei meus estudos de graduação na turma de 1985, na Universidade 

Federal Fluminense, localizada em Niterói, um município próximo à capital. Fazendo 

o vestibular de 1984, acompanhei como estudante de ensino médio o desfecho final 

da ditadura civil-militar. Na 3ª série do segundo grau (hoje 3º ano), participei dos 

movimentos de protestos pela volta das eleições diretas e dos comícios pelas 

“Diretas Já”. Eles já me davam a certeza de estar vivendo a própria história do 

Brasil, o que aumentava ainda mais meu interesse e paixão pela disciplina. 

No curso de graduação, tive a felicidade de estudar com importantes 

intelectuais e professores que haviam vivido intensamente aqueles anos, inclusive 

engajados em movimentos de luta armada contra o regime. Assim, Daniel Aarão 

Reis, meu professor de História Contemporânea, encantava-nos e, ao mesmo 

tempo, assustava-nos com as terríveis histórias sobre a tortura e a resistência 

heroica de toda uma geração de jovens que sonharam com uma sociedade diferente 

da que tínhamos no final do período. Também antigos professores, já em final de 



15 

carreira, que resistiram de outras formas por dentro das universidades, encantavam-

nos com as suas estaturas intelectuais e morais. 

Assim, Maria Yeda Linhares, Francisco Calazans Falcon, Leandro Konder, 

entre outros, eram mais do que professores; eram heróis para a nossa geração de 

graduandos de História em meados dos anos 80.  

Em 1986, iniciei, ainda na UFF, a graduação em Ciências Sociais. Os cursos 

que compunham a grade da graduação em CS ampliaram e muito os meus estudos 

em História. Logo descobri uma nova paixão, a Antropologia, e uma nova referência 

para a compreensão do funcionamento das sociedades: a antropologia estrutural 

francesa. 

Ao longo da minha graduação em Ciências Sociais, fui monitor da disciplina 

Antropologia I, para as turmas de primeiro período. Foi uma experiência riquíssima, 

ao longo dos anos de 1986 e 1987, em que pude experimentar a docência ainda na 

universidade. Como eu fazia as duas graduações em uma mesma universidade, 

dediquei-me ao trabalho de auxiliar de pesquisas para professores em doutoramento 

do curso de História. Trabalhei, então, ao longo dos anos de 1986 a 1988, como 

bolsista de iniciação científica do CNPQ, na pesquisa da professora Rachel Soiyet, 

sobre festas populares religiosas no fim do Império e início da República. 

A experiência de auxiliar na pesquisa da professora Rachel trouxe uma 

enorme contribuição para a compreensão do trabalho de pesquisa em arquivos e 

biblioteca, indispensáveis na trajetória formativa de qualquer historiador. Terminei  

minha licenciatura em 1989 e, como era mais do que comum em minha geração, 

logo entrei no mercado de trabalho.  

Minha primeira experiência profissional foi em um renomado colégio do 

município de Niterói, o Centro Educacional de Niterói. Conhecido na cidade como 

uma referência em escolas experimentais, o CEN era frequentado pelos filhos da 

classe média alta da cidade, que escolhiam para seus filhos uma educação liberal, 

porém construtivista. Pela primeira vez e na prática, tomava contato com as ideias 

de Vygotsky e Piaget, nomes até então desconhecidos em minha formação. O CEN 

mantinha um centro de formação permanente de seus professores como condição 

de trabalho na instituição. Todas as semanas, nas tardes de quinta-feira, reuniam-se 

os professores e coordenadores pedagógicos e de séries para estudo de teorias e 

troca de experiências baseadas nas ideias desses teóricos da educação. 

Ainda em 1989, logo após a minha colação de grau em História, fiz meu 



16 

primeiro concurso para uma rede pública de ensino e fui aprovado no concurso de 

professor I para o município de São Gonçalo, cidade vizinha a Niterói, onde eu já 

morava e trabalhava. Foram anos de intenso aprendizado, pois as turmas do ensino 

fundamental no noturno eram frequentadas pelos trabalhadores do porto de Niterói; 

eram estivadores e trabalhadores do comércio da região que, como muitos, 

esforçavam-se para terminar seus estudos. 

No ano de 1990, fiz um novo concurso, desta vez para professor da 

Secretaria de Educação do Estado do Rio de Janeiro. Uma vez aprovado, escolhi 

trabalhar no município em que morava, Niterói, pois me possibilitava uma certa 

facilidade de deslocamento entre as escolas. Dessa vez, os estudantes eram jovens 

e moradores da periferia da cidade, em comunidades carentes, e isso chamou ainda 

mais minha atenção para a inadequação entre o conteúdo e as teorias aprendidas 

na universidade e a realidade daqueles jovens da periferia. 

Em 1994, realizei mais um concurso, desta vez para a rede federal de ensino 

e, em 1995, se iniciou a minha carreira como docente do Colégio Pedro II, no Rio de 

Janeiro. Nos anos de 95 a 97, participei das discussões sobre os Parâmetros 

Curriculares Nacionais, e o tema da diversidade chamou minha atenção. A ausência 

da discussão sobre a questão racial no cotidiano escolar, bem como da história do 

continente africano, já me incomodava desde sempre, mas nos anos 90 passou a 

ocupar mais as minhas reflexões sobre os currículos escolares e os fazeres 

pedagógicos. 

No começo do século XXI, particularmente a partir de 2003, com a 

promulgação da Lei 10.639/2003, um longo envolvimento com a temática da Lei 

passou a ocupar o centro de minha atenção e reflexões sobre o currículo da 

instituição em que, agora, eu lecionava. Deixei oficialmente as redes municipal e 

estadual de ensino, por conta do meu vínculo empregatício com o Colégio, e passei 

a me dedicar integralmente à carreira no Pedro II.  

No início dos anos 2000, iniciou-se também uma excelente experiência como 

membro das bancas dos vestibulares das universidades no Rio de Janeiro. Entre os 

anos de 2000 a 2015, participei das bancas de várias instituições no Rio: a UFRJ, a 

UNIRIO e a UERJ, na qual permaneci mais tempo. Como membro das bancas de 

correções, pude perceber como os conteúdos da Lei 10.639/2003 não eram 

cobrados nas questões de vestibulares, o que acabou mobilizando minha atenção 

para a reflexão sobre a carência na formação inicial e continuada dos docentes na 



17 

temática. Em 2007, fiz o meu primeiro curso de capacitação sobre cultura africana e 

afro-brasileira e passei a militar dentro do departamento de História do Colégio pelo 

cumprimento da lei. 

Nos anos de 2008 e 2009, participei de encontros temáticos juntos à antiga 

SEPPIR, a secretaria de diversidade do MEC. Como representante do Colégio 

Pedro II, fui chamado para discutir estratégias para um plano nacional de 

implementação da Lei 10.639/03, o que acabou por se tornar realidade em 2009. Na 

volta desses encontros, apresentei para o secretário de ensino do Colégio à época 

uma minuta para a criação de um grupo de estudos para a criação de um NEAB 

(Núcleo de Estudos Afro-Brasileiros) no Colégio. 

Infelizmente as condições políticas da época foram desfavoráveis e o pouco 

apoio à temática dentro do Colégio por parte de seus dirigentes e gestores adiou 

esta decisão. Somente em 2013, dez anos após a promulgação da Lei, foi criado o 

NEAB/CPII, o primeiro núcleo de estudos em um colégio federal, e não em uma 

Universidade, construção essa da qual muito me orgulho de ter participado. Alterado 

em 2018 para NEABI (Núcleo de Estudos Afro-Brasileiros e Indígenas), o núcleo 

ajudou a institucionalizar a implementação de políticas voltadas para o cumprimento 

das Leis no Colégio. 

No entanto, parecia haver uma enorme resistência dos departamentos 

pedagógicos, principalmente o de História, em fazer-se refletir em seu currículo os 

conteúdos preconizados pelas Diretrizes Curriculares de 2004, que regulamentavam 

as temáticas e conteúdos que facilitariam a implementação dos princípios da Lei em 

um diálogo com os currículos. A estratégia então foi a elaboração de cursos livres de 

cultura africana para os estudantes do Colégio, que não viam a África senão nos 

lugares subalternizados de sempre, e a história africana e dos descendentes de 

africanos no Brasil sendo relegada a um segundo plano. 

A transformação do Colégio Pedro II em uma Instituição Federal de Ensino 

(IFE), em 2012, possibilitou um salto de qualidade ao permitir a elaboração de 

cursos de extensão e a oferta de programas de pós-graduação para a comunidade 

escolar e também de público externo e interessado em várias temáticas. Foi nesse 

contexto que o NEAB/CPII foi criado em 2013 e em que, em 2015, elaborei o 

primeiro curso de extensão de “Introdução à Cultura e à Mitologia Yorubá” do 

Colégio Pedro II. O curso foi pensado para ser uma tática de transgressão do 

currículo, mas acabou se firmando como um “aquilombamento” para alunos, 



18 

professores e praticantes das religiões de matrizes africanas, mas, principalmente, 

professores de escolas públicas e particulares interessados na temática. 

Em 2017, fui convidado, por “notório saber”, a integrar o corpo docente do 

recém-criado programa de pós-graduação em Ensino de História da África. O 

convite já tinha sido feito, mas somente em 2017 passei a ministrar a disciplina de 

“Imaginários de África e dos africanos no Brasil”. O programa se tornou uma 

referência no Rio de Janeiro para a formação continuada de docentes e eu, 

particularmente, comecei a pesquisar o tema através das outras edições do curso de 

Introdução à Cultura e à Mitologia Yorubá, que ocorreram de 2016 a 2019.  

Em 2020, iniciei o Mestrado no programa ProfHistória, decidido a pesquisar 

os impactos dos cursos de extensão sobre cultura africana na formação continuada 

de docentes que fizeram o curso e como esses cursos, promovidos pelo 

NEABI/CPII, se tornaram referência em formação continuada.  

Os anos de 2015 a 2019 foram de intenso trabalho, com palestras e 

minicursos ministrados, participação em congressos, seminários pelas escolas e 

universidades, assim como por congressos nacionais onde apresentei resultados 

dessa experiência ainda em curso. 

Neste ano de 2021, completo 31 anos de efetivo exercício no magistério. Ao 

longo da minha carreira, o currículo de História e suas ausências sempre me 

incomodaram. A África só ocupava (e ainda ocupa) um lugar secundário na História 

do Ocidente e nos currículos escolares, e nem mesmo as Leis 10.639/03 e 

11.645/08 foram capazes de promover um deslocamento significativo. Certamente 

foi, e é, esse incômodo que está por trás do tema da dissertação que aqui 

apresento, qual seja, o da formação continuada docente em saberes não 

acadêmicos, mas tradicionais, herdados do continente africano e difundidos pela 

diáspora. 

O título desta pesquisa é uma provocação, parte de uma constatação de 

caráter eminentemente sarcástica do pensador martinicano Frantz Fanon (FANON, 

2003, p.132). Ele, como ninguém, entendeu a situação colonial, suas armadilhas 

epistêmicas e psicológicas, responsáveis por situações curiosamente neuróticas, ao 

fazer com que os negros martinicanos se considerassem franceses, e, portanto, 

descendentes dos “seus” antepassados gauleses. A genialidade de Fanon deixou 

um rastro de insubmissão epistêmica que, somente no fim do século XX, seria 

reatualizada e valorizada pelos pensadores latino-americanos reunidos em torno do 



19 

grupo Modernidade/Colonialidade. 

Nesta investigação, em nosso percurso teórico-metodológico, recorremos ao 

diálogo com quatro conceitos básicos, a saber: a) colonialidade do saber, b) racismo 

epistêmico, c) desobediência epistêmica e d) interculturalidade crítica. Tais 

conceitos, aos quais retornaremos no capítulo teórico deste texto, nos ajudam a 

organizar o pensamento no que se refere às experiências já realizadas pelo 

NEABI/CPII e as que estão em curso e que têm por finalidade última o esforço de 

contribuir no combate ao racismo epistêmico no cotidiano escolar.  

Nesse sentido, a realização do “I Curso de Cultura e Mitologia Yorubá do 

Colégio Pedro II”, um curso de extensão voltado, a princípio, para a comunidade 

escolar, configurou-se como uma “transgressão curricular”, na medida em que teve 

de criar espaços pedagógicos alternativos para tornar possível o cumprimento da Lei 

10.639/2003. A aplicação da referida Lei criou inúmeros desafios para a prática 

docente. No Colégio Pedro II, a princípio, os interessados em sua aplicação 

imaginavam que a inserção de conteúdos referentes à “história e cultura africana e 

afro-brasileira” seria, por si só, a garantia do cumprimento da norma na sua 

integralidade. 

Passados 17 anos da promulgação da primeira lei, percebe-se claramente 

que a prática docente quase não foi alterada, o que reitera nossa percepção de que 

garantir a inserção dos conteúdos preconizados legalmente não tem o poder de 

modificar as práticas docentes, pois estas são o resultado de uma série de variantes 

que incluem, entre muitas questões, a concepção acerca do saber escolar do 

conteúdo de História que deve ser ensinado. Nesse sentido, mesmo correndo o risco 

de parecermos repetitivos, devemos nos perguntar mais uma vez: Que tipo de 

História tem sido ensinada apesar da Lei e o que nos parece ser mais importante? 

Que tipo de história os docentes do Colégio Pedro II pensam ser importante 

ensinar? 

Dizer que a perspectiva eurocentrada domina a visão de História que se 

ensina não é, propriamente, uma novidade. Talvez seja mesmo interessante 

investigar o motivo pelo qual muitos docentes não veem sentido em outra narrativa 

histórica, ou para irmos direto ao assunto: De onde vem o estranhamento para com 

a História Africana e Afro-brasileira que se tem tentado introduzir como parte dos 

conteúdos normalmente ensinados? 

Mais que uma transgressão de práticas pedagógicas arraigadas nesse 



20 

tradicional Colégio da Rede Federal de Educação Básica, penso que o curso se 

configurou como uma subversão e resistência aos conteúdos pedagógicos, 

tradicionalmente trabalhados em sala de aula por nós, uma vez que explicitou 

conteúdos que não são contemplados ou sequer considerados relevantes, como 

revela o programa oficial da disciplina. Apostamos que a prática docente da 

disciplina se coaduna com visões tanto objetivas como subjetivas da disciplina e que 

o docente não só se vê como refém (portanto, prisioneiro), mas também como o 

autor de um descumprimento da Lei (portanto, algoz), na medida em que omite as 

informações expressas nos conteúdos preconizados pela Lei. 

O objeto desta pesquisa se baseia nos resultados obtidos por um 

levantamento realizado com ex-alunos dos cursos de Cultura e Mitologia Yorubá, 

das turmas de 2015 a 2019. A versão do curso, em 2020, não foi realizada por conta 

da pandemia do Covid-19 e da suspenção das aulas no Colégio Pedro II. O 

levantamento foi realizado com a utilização do instrumento Google formulários e 

elaborada com o objetivo de sondagem para se descobrir como os cursos de Cultura 

e Mitologia Yorubá contribuíram na formação continuada dos professores para os 

quais os cursos foram oferecidos. O formulário foi enviado para um universo de 150 

ex-alunos, dos quais 94 participantes das turmas dos anos 2015 a 2019 

responderam. As perguntas se encontram no anexo deste trabalho.  

Concebido inicialmente para os alunos do Ensino Médio e para o Programa 

Nacional de Integração da Educação Profissional com a Educação Básica, na 

Modalidade de Jovens e Adultos − PROEJA, o “I Curso de Cultura e Mitologia 

Yorubá” foi a primeira tentativa de trabalhar um conteúdo específico, caro aos 

saberes tradicionais de matriz afro-brasileira, de forma permanente e formativa, 

fugindo do que parecia ser o formato utilizado comumente para a abordagem do 

tema, que se vê, diversas vezes, em culminâncias de projetos culturais folclorizados 

nas escolas e, por extensão, pela sociedade em geral. 

A partir de investigação exploratória, na qual alunos responderam sobre o 

interesse em mitologia, criamos uma expectativa de alta adesão ao curso, o que não 

ocorreu. Apesar do grande volume de inscrições, grande parte não compareceu à 

reunião de boas-vindas. Foi montado um formulário de inscrição em um blog do 

curso e tal divulgação atraiu a atenção do público externo, que começou a enviar 

demandas pela participação na turma. Passamos, então, à chamada externa, que 

ultrapassou 100 inscritos. 



21 

A primeira turma, em 2015, contava com 50 alunos, dos quais 10 eram alunos 

do Colégio, 25 professores de outras instituições, 5 convidados de movimentos 

sociais e 10 pessoas interessados na temática. Note-se que, na primeira edição 

tivemos a participação de apenas um professor do Colégio. O perfil dos inscritos 

varia entre alunos do PROEJA (senhoras acima de 50 anos e adolescentes acima 

dos 18), alunos do Ensino Médio de vários campi, alguns iniciados e adeptos de 

religiões de matriz africana, outros se declarando católicos e alguns poucos 

evangélicos. Essa oportunidade tornou o curso uma experiência piloto, pioneira ao 

reunir pessoas de várias idades, origens, graus de escolaridade, históricos de 

militância no movimento negro, entre outros − o que enriqueceu a todos os 

participantes. 

Tal mudança de planejamento (novamente uma transgressão) demandou 

uma adaptação dos conteúdos do curso. Pensado inicialmente para um público-alvo 

específico, o curso trataria de questões que partiam das lacunas existentes no 

currículo de História, do Colégio Pedro II, e da maioria das escolas em geral. Com a 

chegada de alunos de diversas origens educacionais, redimensionamos muitas 

questões, para que todos sentissem proximidade com o tema, levando em conta 

suas próprias trajetórias. O resultado foi excelente, uma vez que a troca de 

experiências enriqueceu a turma como um todo. 

As atividades foram iniciadas em maio de 2015, em encontros semanais às 

segundas-feiras, no campus Centro, entre 15h e 16h30min. Uma oficina no formato 

de aula-passeio, chamada “Caminhos da Diáspora na História da Cidade do Rio de 

Janeiro”, foi realizada no fim do mês de maio, ultrapassando os limites físicos da 

escola, levando os alunos a percorrer locais de significado para a memória de 

ancestralidade afro-brasileira. 

A edição de 2016 contou com um número muito maior de inscritos (723), e a 

maior parte deles foi atraída pela divulgação feita pela página oficial do NEABI/CPII 

na internet e em redes sociais. Desta vez, resolvemos oferecer um curso voltado 

para suprir conhecimentos básicos aos professores do Colégio Pedro II e das redes 

de ensino municipal, estadual e dos municípios da Baixada Fluminense. Para nossa 

surpresa e alegria, vários professores do Colégio Pedro II (de diversos 

departamentos pedagógicos, tais como de Português, Filosofia, Física, Sociologia), 

se apresentaram para o curso. Curiosamente, ainda nesta segunda opção, dois 

docentes do Departamento de História se inscreveram para o curso.  



22 

Também, neste ano, foi celebrado um acordo informal de cooperação com a 

Secretaria Municipal de Educação, por meio de um convite à equipe técnica do 

portal “Rioeduca”, para o oferecimento aos professores do município do Rio de 

Janeiro. Após a publicação no portal, o número de inscritos oriundos da rede 

municipal foi enorme, tornando o curso bastante conhecido pelos professores que 

repassavam a propaganda “boca-a-boca”. As inscrições, nas duas primeiras 

edições, foram feitas por meio do e-mail do NEABI/CPII e consideramos, na época, 

como critério de classificação a ordem de inscrição para aceitar a matrícula. Devido 

a exiguidade do espaço disponível, somente 80 alunos puderam fazer o curso. 

As edições de 2017, 2018 e 2019 marcaram uma grande virada de propósitos 

e estratégias. A partir de 2017, a diretoria de extensão encampou o projeto e as 

inscrições passaram a ser realizadas pelo site do Colégio Pedro II e os certificados 

passaram a ser expedidos pela reitoria. Neste ano, pela primeira vez, oferecemos 

uma reserva de vagas (50%) para professores de redes públicas. A resposta foi 

imediata e surpreendente, pois nada menos que 1.200 candidatos se apresentaram, 

o que nos levou à criação de duas turmas de 80 professores no ano de 2017, uma à 

tarde e outra à noite. 

O sucesso do projeto levou a reitoria e a diretoria de extensão a proporem a 

oferta do curso por meio remoto, na modalidade EAD, ideia essa que foi 

abandonada por falta de estrutura disponível na instituição. Em 2018, a estratégia de 

formação de duas turmas não foi possível e, nesse ano e em 2019, optamos por 

oferecer apenas uma turma de 80 alunos em cada edição. Já na edição de 2017 e 

nas edições de 2018 e 2019, notamos a presença crescente de alguns professores 

do Departamento de História, o que pode significar, pensamos nós, um diálogo, 

antes inexistente, entre os projetos do NEABI/CPII e o Departamento de História do 

Colégio. 

Desde sua concepção o curso tratou de se contrapor a uma tradição 

arraigada no Colégio Pedro II, como produtor/reprodutor de uma tradição 

historiográfica europeia (branca, cristã, masculina, heterossexual, enfim, ocidental). 

Desse modo, falar de cultura africana significa contrapor visões de mundo 

alternativas àquela consagrada pela Instituição. Falar de cosmogonia africana é 

relativizar o “lugar de enunciado” que a tradição da cultura ocidental impõe ao 

privilegiar o estudo da mitologia clássica (greco-romana, principalmente) nos bancos 

escolares, embora não seja um curso de, ou voltado para as religiões de matrizes 



23 

africanas, cujas referências são evidentemente permanentes, uma vez que as 

cosmogonias expressas fundamentam muitas práticas rituais.  

Os conteúdos foram pensados a partir da necessidade de introduzir saberes 

ancestrais africanos como parte importante do patrimônio imaterial conformador da 

cultura e da herança histórica ancestral. Princípios e valores caros à Cultura Yorubá 

− como oralidade, circularidade, afetividade e ancestralidade − são abordados 

através dos mitos e narrativas de origem, trazidas para o Brasil pelos povos aqui 

conhecidos por Nagôs, como um capítulo particular da Diáspora Africana.  

Uma vez pensado o curso, este acabou por extrapolar os muros da escola 

quando a demanda do público externo interessado na temática fez com que a 

coordenação e eu aceitássemos as inscrições de pessoas ligadas à comunidade 

escolar que, em sua maioria, não eram alunos. Ao final, o público atendido pelos 

cursos se mostrou o mais heterogêneo possível: professores, alunos de ensino 

médio e do PROEJA, religiosos de matrizes africanas, professores dos diversos 

departamentos pedagógicos do Colégio Pedro II, entre outros. 

Acreditamos que o sucesso do curso entre os alunos do Ensino Médio foi 

prejudicado exatamente pelo desconhecimento reproduzido pela escola, ou seja: 

havia total desconhecimento sobre a temática da cultura africana. Afinal, os povos 

africanos teriam uma mitologia? Mitologia não seria um conteúdo cultural 

especificamente grego? São inquietações que ainda passam pelas mentes de várias 

pessoas. 

Os desdobramentos do curso, no âmbito escolar, superaram as expectativas. 

A princípio, os participantes demandaram um segundo módulo, com conteúdo mais 

aprofundado; professores parceiros solicitaram palestras de divulgação do curso e 

minicursos nos diversos campi (como retratados nos cartazes no Anexo 1), bem 

como uma apresentação desse mesmo material para a turma de residência docente 

– o que abriu a possibilidade de diálogo com jovens profissionais que procuram no 

Colégio Pedro II o aprimoramento de suas práticas pedagógicas. Isso também nos 

levou a compreender que, nessas trocas, acrescentamos e contribuímos para o 

enriquecimento de nossa própria prática docente. 

Passada mais de uma década, professores e alunos continuam reféns de 

uma visão única de História. Esta subordinação epistêmica que repete os cânones e 

padrões de pensamento ditos “modernos” e eurocentrados, tributários de uma 

tradição iluminista que se materializa em uma visão única de História, tem sido 



24 

descrita por teóricos do pensamento decolonial como dependência epistêmica 

(MIGNOLO, 2005; MALDONADO TORRES, 2007; QUIJANO, 2007). Muito se 

questionava, quando da edição da Lei 10.639/2003 e nos anos subsequentes, se 

realmente seria necessária uma norma “obrigando” os professores de História, 

Literatura e Artes, a ministrarem tal conhecimento. Esse estranhamento, no entanto, 

não veio acompanhado de reflexão sobre a “naturalidade” de se ensinar os 

conteúdos de uma história europeia, mesmo que esta não tenha contribuído 

diretamente para a formação da sociedade brasileira na mesma medida que as 

práticas e vivências dos africanos e seus descendentes.  

A criação de NEABIs no âmbito das universidades foi o instrumento para que 

a comunidade universitária fiscalizasse o cumprimento legal, tendo como parceiros e 

aliados os detentores dos saberes tradicionais de matriz africana, mesmo que 

ausentes das universidades (mães e pais de santo, lideranças do Movimento Negro, 

líderes de comunidades quilombolas, entre outros). A criação de um NEABI em uma 

escola de Ensino básico como o Colégio Pedro II foi, no entanto, um desafio, pois 

demandaria o preparo para questões específicas do público-alvo e estrutura física e 

pedagógica do estabelecimento de ensino. 

Ao contrário do que pensamos inicialmente, a criação de um NEABI como 

parte da estrutura do Colégio não garantiu sequer um diálogo propositivo com os 

departamentos pedagógicos destacados na Lei de 2003 como estratégicos na sua 

implantação (quais sejam, os de História, Português e Artes), que mantiveram seus 

currículos intactos. Na procura de outras possibilidades, encontramos como recurso 

o formato dos cursos de extensão, oferecidos aos alunos e extensivos à 

comunidade. Com a impossibilidade daquela inserção, transgredimos montando os 

cursos que são objeto de nossa investigação.  

Para finalizar apresento a estrutura desta dissertação. Para além da 

introdução, no Capítulo 1 discuto os referenciais teóricos da pesquisa em diálogo 

com alguns autores do grupo Modernidade/Colonialidade, bem como teóricos(as) 

brasileiros(as) que pensam alternativas para a implantação dos conteúdos das Leis 

10.639/03 e 11.645/08. Também procuro refletir sobre a problemática da 

europeização dos currículos e programas que caracterizaram, no caso específico, o 

Colégio Pedro II ao longo da sua história. Discuto ainda estratégias decoloniais que 

apontam para a superação da assimetria epistêmica imposta pela colonialidade do 

saber e como a interculturalidade crítica nos ajuda a pensar tais estratégias. Por fim, 



25 

discuto como os cursos de Cultura e Mitologia Yorubá possibilitaram as estratégias 

decoloniais de subversão do currículo.  

No Capítulo 2, analiso os resultados da pesquisa realizada junto aos docentes 

que fizeram os cursos ao longo dos anos 2015 a 2019. Aqui reflito os depoimentos 

dos(as) cursistas em diálogo com os conceitos do pensamento decolonial.  

No Capítulo 3, apresento os desdobramentos institucionais e pedagógicos 

dos cursos no Colégio, ou ainda, como os mesmos proporcionaram a visibilização 

da temática a ponto de tornar o campus Centro uma referência para a temática no 

Colégio. 

Por último, a Conclusão, que pretende, para além de um resumo do trabalho, 

apontar caminhos para a continuação dos projetos da temática no âmbito do 

Colégio, como é o caso do I Curso de Cultura Tradicional Banto, os seminários 

temáticos previstos e uma sexta edição do curso de Cultura e Mitologia Yorubá. 

Seguindo-se as referências bibliográficas da pesquisa, os anexos com mais fotos 

das turmas, o modelo do levantamento da pesquisa e o produto final, que vem a ser 

a elaboração e apresentação do programa do Curso de Cultura Banto. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



26 

1 SOBRE RAZÃO OCIDENTAL, CURRÍCULO ESCOLAR E BRECHAS 
DECOLONIAIS 

 

 
“Que o Ocidente inventou a ciência. Que somente 

o Ocidente sabe pensar; que nos limites do Mundo 
ocidental começa o tenebroso reino do 

pensamento primitivo, o qual, dominado pela 
noção de participação, incapaz de lógica, é o 

protótipo mesmo do falso pensamento.” 
(CÉSAIRE, Aimé. Discurso sobre o Colonialismo.) 

 
“A História é como um tronco de um baobá, que 

uma única pessoa não pode abraçar.” 
Provérbio Banto) 

 

Deveríamos investigar os motivos pelos quais nossos currículos e programas 

permanecem, após tantas denúncias e debates, marcadamente eurocentrados. 

Penso mesmo que, apenas apontar para os diversos tipos de racismos presentes 

em nossas instituições de ensino e, por conseguinte, em nossos currículos, não é 

capaz de explicar essas permanências. Aponto que devemos encarar os racismos 

como indutor de um inconsciente curricular, uma série de mecanismos que nos 

fazem organizar os conteúdos curriculares e programas a partir de uma 

temporalidade e um sequenciamento lógico eurorreferenciado e que, por isso, exclui, 

sistematicamente, as contribuições dos povos ameríndios, africanos e afro-

brasileiros na formação da nossa sociedade, restringindo-as àquelas consagradas 

pela chamada Historiografia tradicional. 

Certamente, esta filiação subjetiva à cultura europeia está por demais 

arraigada em nossas formações, e a colonialidade do saber que lhe é subjacente 

continua por determinar as escolhas que fazemos quando selecionamos os 

conteúdos que compõem nossos programas escolares. Nosso currículo, tal como a 

nossa sociedade, são racializados, e, se queremos compreender os mecanismos de 

reprodução do racismo do ponto de vista de uma psicologia social, temos que 

lembrar que os educadores brancos, a grande maioria em nossas escolas, foram 

socializados e formados para pensar a sociedade, a escola e o currículo como 

desrracializados. 

A maioria esmagadora dos professores (brancos ou assimilados) reconhece a 

desigualdade e a subalternização epistêmica dos nossos currículos, mas não a sua 

racialização, pois, ao fazerem isso, estariam explicitando uma série de privilégios de 



27 

que desfrutam no que se refere à distribuição de bens simbólicos que o currículo faz. 

Assim como na sociedade, em que a maioria dos brancos consegue entender que o 

racismo impacta a vida de outras pessoas, negras ou não brancas, dificilmente 

conseguem admitir que também impactam as pessoas brancas, só que de forma 

positiva pela manutenção de privilégios; neste caso em particular, pela manutenção 

da História europeia como sendo a História do mundo.  

Vários estudos já apontam para o privilégio da branquitude, como em Bento 

(2002), como chamaremos atenção mais adiante. Chamando a atenção para como 

tais mecanismos funcionam na escola, Santomé (1995) assevera: 
 

Nas instituições de ensino não se costuma considerar essa forma de 
opressão como objeto de atenção prioritária. É frequente que tanto as 
autoridades políticas quanto os professores e professoras se vejam a si 
mesmos/as como pessoas objetivas, neutras e, por conseguinte, como 
pessoas que não favorecem a reprodução e produção de comportamentos 
racistas. Entretanto, quando se fazem análises etnográficas no interior das 
salas de aula ou se observam os materiais curriculares, logo aparecem, 
diante de nossos olhos, condutas que invalidam a autoimagens de 
neutralidade que o sistema educacional oferece. (SANTOMÉ, 1995, p.164.) 

 
A invisibilização das culturas africanas, afro-brasileiras e ameríndias, sua sub-

representação nos currículos, o racismo religioso que aflora por parte de alguns pais 

todas as vezes em que se fala da função civilizatória de outras religiões, 

notadamente as africanas e afro-brasileiras, são manifestações desse racismo 

latente e presente nos cotidianos escolares espalhados por este país, dentre outros 

exemplos. Silva (2009), de forma recorrente, nos chama a atenção para como a 

relação necessária entre a distribuição desigual do conhecimento, através do 

currículo e da escola, constituem mecanismos centrais do processo de produção e 

reprodução de desigualdade social. 

A racialização da narrativa histórica nos livros escolares também é evidente. 

Desse modo, quando comparamos estudos produzidos nos anos 90 do século 

passado que analisam a imagem de africanos nos livros didáticos e as obras 

produzidas já no século XXI, mormente os posteriores à edição das leis, 

percebemos nesses livros a permanência de vários estereótipos pejorativos à 

imagem destes povos, culturas e indivíduos. Assim, Pinto (1981); Silva (1988); 

Chinellato (1996), citadas por Júnior (2008), apontam: 
 

sub-representação de negros (e indígenas) no texto e ilustrações; atribuição 
de papel subsidiário, na construção literária, pictórica e no contexto social, 



28 

aos personagens negros, adultos e crianças, levando a sua associação 
sistemática à posição de subalternidade; sub-representação de alunos e 
professores negros. Além disso, ocorre, por vezes, associação da negritude 
à animalidade. (p. 20.) 

 
Por sua vez, Júnior (2008), analisando livros didáticos que concorreram ao 

PNLD em 2004, aponta algumas incômodas permanências quando percebe 

 
a maioria das imagens de afrodescendentes os representa no passado e, 
quase sempre, como escravos; só entre as páginas 96 e 125 do livro de 4ª 
série, da coleção Horizontes, há 19 pinturas/gravuras (6 de Debret) e 13 de 
Rugendas que representam africanos e afrodescendentes escravizados. As 
poucas fotografias de afrodescendentes no tempo presente são muitas 
vezes fotos posadas, como as das páginas 50 e 51, 3ª série da coleção 
Horizontes e a da página 10, 3ª série da coleção pensar e viver. Notou-se 
ainda a ausência de registros textuais e imagéticos da história dos 
afrodescendentes após 1888; a nosso ver, essa abordagem fragmentada da 
história dos afrodescendentes dificulta a formação da ideia de processo 
histórico por parte do alunado. (JÚNIOR, 2008, p. 184.) 

 
Para todos que pensam que estas questões foram superadas nos livros 

didáticos mais recentes, reproduzo aqui o exemplo de um livro aprovado pelo PNLD 

para 2021 e 2022, já no contexto do novo Ensino Médio. O exemplo vem da coleção 

Humanitas.doc (Volume tempo e espaço), da Editora Saraiva, escrita por 

professores universitários de uma das mais prestigiosas instituições superiores de 

ensino, a UFF, e, portanto, reconhecidos por seus notórios saberes. No capítulo 1 (A 

Terra e a humanidade), no subitem “a evolução da humanidade” - processo de 

humanização (p. 28), a coleção estampa a seguinte gravura abaixo para ilustrar a 

teoria de Darwin: 
 

 
 
 



29 

Ora, deixando de lado a discussão própria da biologia se esse modelo seria o 

mais adequado do ponto de vista científico para ilustrar o processo de evolução da 

espécie humana, nosso destaque se faz com relação à racialização evidente no 

modelo escolhido. Que aparência tem o homem “evoluído”? Evidentemente ele é um 

homem branco. 

Quando me refiro à racialização é exatamente deste exemplo que estou 

falando. Que critérios foram usados pelos autores para ilustrar a evolução dos seres 

humanos? O modelo estético, mais precisamente, o modelo estético branco. Ora, 

possivelmente os autores não atentaram para este fato, talvez não tenham se dado 

conta de como a ilustração escolhida reforça os estigmas e preconceitos contra as 

pessoas não brancas. No entanto, pergunto: como estão representadas as pessoas 

negras nesta ilustração? Ou estão ausentes ou podem ser identificados com os 

primatas menos evoluídos − isso em um livro do século XXI. 

Em uma perspectiva diferente, a coleção “Identidade e ação” (Editora 

Moderna), de Karnal et al. (2021), ilustra o mesmo processo demonstrando a 

preocupação em marcar a diversidade humana não só de etnia, mas também de 

gênero. Dessa forma, tanto na perspectiva da biologia, quanto na educação, mostra-

se que é possível romper o eurocentrismo e a colonialidade, quando se ilustra a 

diversidade desta maneira: 
 

 



30 

Nesta ilustração, ser humano não é somente ser homem e branco, mas 

homem negro, mulher asiática e uma caucasiana. Pode parecer pouco, mas essa 

ilustração aponta para o enfrentamento da colonialidade do ser e do saber ao 

mesmo tempo. De fato, as estratégias de luta antirracistas, em se tratando de 

currículos escolares, estão em detalhes que são aparentemente imperceptíveis. 

Mas voltando à primeira ilustração: nos questionamos o motivo pelo qual os 

autores da obra didática, todos eles brancos, não problematizam a ilustração que 

escolheram e nem sequer questionaram a sub-representação do gênero e da etnia 

quando se trata de representar o que significa ser humano. Em minha opinião, 

podemos compreender tal fenômeno utilizando aquilo que Bento (2002) define como 

pactos narcísicos típicos da branquitude. 

Maria Aparecida Bento (2002) aponta para o fato de que as pessoas brancas, 

na sociedade brasileira, agem por um mecanismo denominado “pactos narcísicos”, 

que são alianças inconscientes, caracterizadas pelo silenciamento e, sobretudo, pela 

negação da questão racial. Caracterizando a branquitude, a autora afirma: 
 

Um lugar de privilégio racial, econômico e político, no qual a racialidade, 
não nomeada como tal, carregada de valores, de experiências, de 
identificações afetivas, acaba por definir a sociedade. (BENTO, 2002, p. 5.) 

 
Se a racialização dos currículos, programas e livros didáticos é um dado da 

realidade de nossa educação racializada, não é menos verdade que estratégias para 

a superação do racismo depende de estratégias de luta decoloniais. O que esta 

pesquisa tenta mostrar é que é possível introduzir a temática africana e afro-

brasileira na escola como expedientes na luta por uma educação antirracista e, por 

extensão, uma sociedade de fato democrática. A experiências dos cursos de cultura 

e mitologia yorubá não se limitaram à formação continuada dos docentes, 

atualização na temática ou algo análogo; elas impregnaram a instituição escolar por 

meio da explicitação da temática, o que iremos apresentar e analisar mais adiante 

como cerne desta pesquisa.   

No prefácio da instigante obra de Gomes (2017), Boaventura Santos explicita 

duas importantes categorias para situarmos a nossa discussão no que se refere a 

esta pesquisa. Trata-se da “sociologia das ausências” e a “sociologia das 

emergências”. Por sociologia das ausências, o autor entende a “revelação-denúncia 

de realidades e atores sociais silenciados, ignorados, esmagados, demonizados, 

trivializados” (SANTOS, in GOMES, 2017, p.10). Já a sociologia das emergências 



31 

refere-se “à revelação-potência de novos conhecimentos, de outras dimensões da 

emancipação e da libertação, de novas e ancestrais identidades, formas de luta e 

ação política” (SANTOS, in GOMES, 2017, p. 10). 

Nesse sentido, cremos que a experiência dos cursos de cultura e mitologia 

yorubá do Colégio Pedro II se situa na interface dessas duas categorias. Se, por um 

lado, explicitou conhecimentos subalternizados, que não são contemplados no 

currículo formal do Colégio, por outro, procurou enfatizar outras formas de 

conhecimentos e epistemologias que sempre se situaram à margem dos 

conhecimentos escolares, mas que entram no campo de possibilidades a partir da 

edição da Lei 10.639/2003. 

A África e os saberes afrodiaspóricos são os grandes ausentes nos currículos 

das escolas brasileiras. Os silenciamentos são sempre significativos, são indiciários, 

como aponta a psicologia e as teorias da educação. O silêncio sobre a África pode 

ser entendido como uma manifestação do racismo epistêmico, alimentado por um 

racismo estrutural, que entendemos, juntamente com Almeida (2021), como sendo 

 
uma decorrência da própria estrutura social, ou seja, do modo “normal” com 
que se constituem as relações políticas, econômicas, jurídicas e até 
familiares, não sendo uma patologia social e nem um desarranjo 
institucional. (ALMEIDA, 2021, p. 50.) 

 

Dessa maneira, afirmamos que, sim, nossos currículos são racistas, pois são 

produzidos por essa teia de relações sociais, políticas e econômicas da qual a 

escola e seus currículos fazem parte, daí serem racializados e eivados de 

branquitude que, entendemos com Schucmam (2020), como sendo 

 
uma posição em que sujeitos que ocupam esta posição foram 
sistematicamente privilegiados no que diz respeito ao acesso a recursos 
materiais e simbólicos, gerados inicialmente pelo colonialismo e pelo 
imperialismo, e que se mantêm e são reservados na contemporaneidade. 
(SCHUCMAM, 2014, p. 56.) 
 

Nossa persistente desigualdade na distribuição dos recursos econômicos, 

naturais e simbólicos (por meio dos currículos) são reforçadas por aquilo que 

Petronilha Gonçalves chamou de “alienação de processos pedagógicos” 

(GONÇALVES, 2004, p.15). Um currículo marcado, principalmente, por ausências de 

conhecimentos deixados como herança dos povos africanos em suas diásporas. A 



32 

esses conhecimentos denominamos de Africanidades brasileiras, que, de acordo 

com Lima, são 

 
repertórios culturais de origem africana que fazem parte da cultura 
brasileira. Esses repertórios são elementos materiais e simbólicos que são 
dinâmica e continuamente (re)construídos e vivenciados e que vêm sendo 
elaborados há quase cinco séculos, na medida em que os/as africanos/as 
escravizados/as e seus descendentes, ao participar da construção da nação 
brasileira, trazem como sujeitos da história os repertórios sócio-históricos de 
suas culturas de origem e as novas produções processadas a partir desses 
dispositivos de origem. (LIMA, 2008, p. 154.) 
 

As Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-

Raciais e para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana detêm-se 

pouco nesse aspecto, destacando, no item “Ações educativas de combate ao 

racismo e a discriminações”, a “valorização da oralidade, da corporeidade e da arte, 

por exemplo, como a dança, marcas da cultura de raiz africana, ao lado da escrita e 

da leitura”. Desse modo, 

 
O ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana se fará por 
diferentes meios, em atividades curriculares ou não, em que: - se explicitem, 
busquem compreender e interpretar, na perspectiva de quem o formule, 
diferentes formas de expressão e de organização de raciocínio e 
pensamentos de raiz da cultura africana. (BRASIL, Parecer CNE, 2004a, p. 
15) 

 

O mesmo Parecer considera fundamental a incorporação de saberes 

provenientes das contribuições dos povos e culturas africanas no Brasil quando 

aponta para a urgente tarefa de garantir a oferta de um currículo que explicite a 

História do continente africano, nesses termos: 

 
Em História da África, tratada em perspectiva positiva, não só de denúncia 
da miséria e discriminações que atingem o continente, nos tópicos 
pertinentes se fará articuladamente com a história dos afrodescendentes no 
Brasil e serão abordados temas relativos: - ao papel dos anciãos e dos 
griots como guardiões da memória histórica; - à história da ancestralidade e 
religiosidade africana; - aos núbios e aos egípcios, como civilizações que 
contribuíram decisivamente para o desenvolvimento da humanidade; - às 
civilizações e organizações políticas pré-coloniais, como os reinos do Mali, 
do Congo e do Zimbabwe; - ao tráfico e à escravidão do ponto de vista dos 
escravizados; - ao papel dos europeus, dos asiáticos e também de africanos 
no tráfico; - à ocupação colonial na perspectiva dos africanos; - às lutas pela 
independência política dos países africanos; - às ações em prol da união 
africana em nossos dias, bem como o papel da União Africana para tanto; - 
às relações entre as culturas e as histórias dos povos do continente africano 
e os da diáspora; - à formação compulsória da diáspora, vida e existência 
cultural e histórica dos africanos e seus descendentes fora da África; - à 
diversidade da diáspora, hoje, nas Américas, Caribe, Europa, Ásia; - aos 



33 

acordos políticos, econômicos, educacionais e culturais entre África, Brasil e 
outros países da diáspora. (BRASIL, Parecer CNE, 2004a, p. 12) 

 

Portanto, devemos refletir sobre essa tarefa de desalienação dos processos 

pedagógicos propostos pelo texto da professora Petronilha e, por isso, recorremos a 

um conceito central, introduzido por Mignolo, que é a diferença colonial, entendida 

como o pensar a partir das ruínas, das experiências e das margens criadas pela 

colonialidade do poder na estruturação do mundo moderno/colonial, como forma de 

reconhecer conhecimentos “outros” em um campo epistemológico construído a partir 

de formas de ser, pensar e conhecer o mundo negadas pela modernidade europeia, 

porém em diálogo com esta.  

O pensamento de fronteira significa tornar visíveis outras lógicas e formas de 

pensar, diferentes da lógica ocidentrocêntrica dominante. O pensamento de fronteira 

dialoga com o pensamento dominante, mantendo-o como referência, como vemos 

em Fanon (2008), mas sujeitando-o ao constante questionamento e introduzindo 

nele outras histórias e modos de conceber a existência humana. 

Aliás, o pensador martinicano bem caracterizou o colonialismo e suas 

armadilhas que criam “o outro” animalizado e primitivizado, o qual se constitui a 

negação de toda forma de vida civilizada, ou seja, a imagem do europeu. Nessa 

perspectiva, referindo-se aos efeitos do colonialismo sobre os subalternizados por 

ele, Fanon nos lembra: 

 
O mundo colonial é um mundo maniqueísta. Não basta ao colonizador 
limitar fisicamente o colonizado, com suas polícias e seus exércitos, o 
espaço do colonizado. Assim, para ilustrar o caráter totalitário da exploração 
colonial, o colonizador faz do colonizado uma quintessência do mal. A 
sociedade colonizada não somente se define como uma sociedade sem 
valores (…) O indígena é declarado impermeável à ética, aos valores. É, e 
nos atrevemos a dizer, o inimigo dos valores. Neste sentido, ele é um mal 
absoluto. Elemento corrosivo de tudo o que o cerca, elemento deformador, 
capaz de desfigurar tudo que se refere à estética ou à moral, depositário de 
forças maléficas. (FANON, 2003, pp. 35-36.) 

 

Cremos que, assim como o colonialismo cria o “outro”, um “não ser” nos 

dizeres de Fanon, a colonialidade do saber produziu currículos escolares que são 

como reprodutores de modos de ver e pensar o mundo no espaço escolar. O ensino 

de História e cultura africana e afro-brasileira, possibilitado pelas Leis 10.639/03 e 

11.645/08, permite uma insurgência epistêmica no sentido de explicitar 

conhecimentos outros e visões outras de mundo. 



34 

É ainda Mignolo (2003) que nomeia tais conhecimentos de “gnose liminar”, 

que vem a ser novos loci de enunciação, a expressão de uma razão não tanto 

subalterna, mas subalternizada, que se bate para a afirmação de seus saberes. Para 

esse autor, o que assistimos é, no campo das lutas decoloniais, a emergência de 

outro pensamento, ou um “pensamento liminar” que prenuncia uma razão pós-

colonial e pós-ocidental. Esta gnose é uma incômoda reflexão crítica e demanda 

também um desafio à geopolítica do conhecimento pautada na colonização 

epistêmica e na subalternização dos saberes não ocidentais. 

É uma forma de conhecimento construído nos espaços liminares, nas 

fronteiras da diferença colonial. É uma poderosa forma de pensar que, na 

perspectiva do subalternizado, está deslocando e subvertendo as formas 

hegemônicas do conhecimento, ou ainda uma “máquina para descolonização 

intelectual e, portanto, para a descolonização política e econômica”. O pensamento 

liminar na perspectiva da subalternidade é, para Mignolo,   
 
a razão subalterna lutando para colocar em primeiro plano a força e a 
criatividade de saberes, subalternizados durante um longo processo de 
colonização do planeta que foi, simultaneamente, o processo através do 
qual se construíram a modernidade e a razão moderna. (MIGNOLO, 2003, 
p. 36.) 

 
Não é de hoje que se discute a eurorreferencialidade dos currículos 

escolares, que talvez seja até o tema mais discutido por autores que pensam a 

educação e a produção de conhecimentos do chamado saber histórico escolar1. Por 

eurocentrismo, juntamente com Mignolo (2003), entendemos: 

 
uma metáfora para descrever a colonialidade do poder, na perspectiva da 
subalternidade. Da perspectiva epistemológica, o saber e as histórias locais 
europeias foram vistos como projetos globais, desde o sonho de um Orbis 
universalis christianus até a crença de Hegel em uma história universal, 
narrada de uma perspectiva que situa a Europa como ponto de referência e 
de chegada. (MIGNOLO, 2003, p. 41) 

 

Portanto, se tornou lugar-comum entender que a Europa (mais ainda, o 

Ocidente) ocupa lugar privilegiado nos saberes escolares, pois impôs sua ideia de 

história a todos os cantos do mundo onde dominou o seu colonialismo e, depois, sua 

colonialidade do saber, baseada em sua hegemonia epistemológica, que, de acordo 

com Grosfoguel (2007), se traduz em uma nova forma de racismo. 

1 Quanto a este assunto, consulte-se a dissertação da professora Ana de Oliveira (2006), que 
investigou o conhecimento histórico escolar a partir do currículo de História do Colégio Pedro II. 

                                                 



35 

A hegemonia epistemológica da modernidade europeia se traduz num 
racismo epistêmico ou, como afirma Grosfoguel (2007), como a 
“epistemologia eurocêntrica ocidental dominante, não admite nenhuma 
outra epistemologia como espaço de produção de pensamento crítico nem 
científico”. (GROSFOGUEL, 2007, p. 35.) 

 

Além disso, não podemos esquecer que o currículo é formador de 

identidades, legitimador de modos de ser e de pensar e, principalmente, indutor de 

subjetividades. Quanto a isso, não podemos esquecer que, como defendido por 

Silva (2009), 

 
O discurso do currículo [...] autoriza ou desautoriza, legitima ou deslegitima, 
inclui ou exclui. E nesse processo somos produzidos como sujeitos muito 
particulares, como sujeitos posicionados ao longo desses múltiplos eixos de 
autoridade, legitimidade, divisão, representação. [...] Há, dessa forma, um 
nexo muito estreito entre currículo e aquilo em que nos transformamos. O 
currículo, ao lado de muitos outros discursos, nos faz ser o que somos. Por 
isso, o currículo é muito mais que uma questão cognitiva, é muito mais que 
construção de conhecimento, no sentido psicológico. O currículo é a 
construção de nós mesmos como sujeitos”. (SILVA, 2009, p. 196.) 

 

 

1.1 Exemplo de colonialidade do saber: História africana, oralidade e 
objetividade 

 

 

Em um texto já clássico na História da Antropologia, Lévi-Strauss (1985) 

compara as técnicas xamânicas utilizadas pelos nativos cuna, que habitam o 

Panamá, com as da Psicanálise, usadas no ocidente. A “eficácia simbólica” do 

tratamento, que teria um efeito objetivo, levou o antropólogo francês à conclusão de 

que os procedimentos utilizados pelos xamãs não apenas eram eficazes em suas 

finalidades (o fim da dor e do sofrimento da paciente, no caso uma mulher que sofria 

com as dores do parto), como também as técnicas utilizadas eram em muito 

semelhantes àquelas consagradas pelos psicanalistas, no que se refere a fazer com 

que a sua paciente pudesse “racionalizar” os motivos da sua dor (mesmo míticos), a 

levando à cura de uma dor física ou trauma psicológico. 

Boaventura de Souza Santos (2012) narra uma experiência ocorrida em Bali, 

na Indonésia, nos anos 1960, que ilustra de forma bem didática como o pensamento 

tradicional carrega em si conhecimentos sobre a natureza que, normalmente, são 



36 

desqualificados pela razão ocidental, que os considera “primitivos”. Boaventura nos 

conta assim o episódio: 

 
Nos anos de 1960, os sistemas milenares de irrigação dos campos de arroz 
da ilha de Bali, na Indonésia, foram substituídos por sistemas científicos de 
irrigação, promovidos pelos prosélitos da revolução verde. Os sistemas 
tradicionais de irrigação assentavam em conhecimentos hidrológicos, 
agrícolas e religiosos ancestrais, e eram administrados por sacerdotes de 
um templo hindu-budista dedicado a Dewi-Danu, a deusa do lago. Foram 
substituídos precisamente por serem considerados produtos da magia e da 
superstição, derivados do que foi depreciativamente designado como ‘culto 
do arroz’. Acontece que a substituição teve resultados desastrosos para a 
cultura do arroz com decréscimos nas colheitas para mais de metade. Os 
maus resultados repetiram-se nas colheitas seguintes e foram tão 
desastrosos que os sistemas científicos tiveram de ser abandonados e os 
sistemas tradicionais repostos (...). 
Trinta anos depois da desastrosa intervenção técnico-científica, a 
modelação computacional – uma área das novas ciências ou ciências da 
complexidade – veio demonstrar que as sequências da água geridas pelos 
sacerdotes da deusa Dewi-Danu eram os mais eficientes possíveis, mais 
eficientes, portanto, do que as do sistema científico de irrigação ou qualquer 
outro. (LANSING e KREMER, 1993, apud SANTOS, 2012.) 
 

Como entendemos isso? O que as experiências do Panamá e de Bali nos 

ensinam? Não poderíamos imaginar que a difundida incompatibilidade do 

pensamento científico-racional no modelo ocidental com as formas tradicionais de 

conhecimento da natureza (e da História) parece ser uma precipitação e um 

desconhecimento das formas de pensamentos outros que podem ampliar nossos 

conhecimentos sobre o mundo? Ou, ainda concordando com Boaventura, 

 
(...) é que, além do mais, a suposta incompatibilidade entre dois sistemas de 
conhecimento (o religioso e o científico) para a realização da mesma 
intervenção (a irrigação dos campos de arroz) foi o resultado de uma má 
avaliação (má ciência) provocada precisamente por juízos abstratos 
baseados na superioridade abstrata do conhecimento científico. (SANTOS 
2012, p. 60.) 

 

Foi ainda Lévi-Strauss (2008) quem criou uma expressão para dar conta de 

todo o conhecimento acumulado pelas culturas tradicionais. Segundo ele, o 

“pensamento selvagem” seria portador de uma lógica classificatória perfeita, análoga 

e tão eficaz quanto a desenvolvida pela ciência ocidental. Nesses termos, o 

antropólogo francês não se eximiu de chamar esta faculdade de “ciência do 

concreto” e de lhe dar um estatuto de epistemologia legítima, chamando o 

pensamento ocidental a compreender que outras formas de entendimento da 

natureza são tão eficazes em métodos e resultados quanto a sua. Assim sendo, 



37 

O paradoxo admite apenas uma solução: é que existem dois modos 
diferentes de pensamento científico, um e outro funções, não 
certamente estágios desiguais do desenvolvimento do espírito 
humano, mas dois níveis estratégicos em que a natureza se deixa 
abordar pelo conhecimento científico - um aproximadamente ajustado 
ao da percepção e ao da imaginação, e outro deslocado; como se as 
relações necessárias, objeto de toda ciência, neolítica ou moderna, 
pudessem ser atingidas por dois caminhos diferentes: um muito 
próximo da intuição sensível e outro mais distanciado. (STRAUSS, 
2008, p. 30.) 

 

Essa reflexão se insere no campo da tentativa de compreender como as 

discussões, no âmbito da história, excluíram as outras formas de vivenciar as 

diferentes experiências “na” e “com” a História, principalmente em culturas que 

costumamos chamar de “tradicionais”. É certo que todos os povos têm história. Mas 

de onde provém essa vontade de potência da ciência ocidental ao afirmar que uma 

ciência histórica só é possível através das técnicas, procedimentos e concepções 

que o Ocidente desenvolveu ao longo dos últimos séculos, coincidindo com a 

emergência daquilo que chamamos normalmente de razão ocidental? 

Um dos temas centrais da reflexão decolonial é a questão do conhecimento 

(CASTRO-GOMEZ, 2006; GROSFOGUEL, 2007; MALDONADO-TORRES, 2011; 

WALSH, 2005 e 2012). A colonialidade do saber constitui-se um dos principais 

efeitos do processo histórico característico da modernidade tal como urdida e 

difundida a partir da Europa em direção aos demais continentes, a partir e ao longo 

dos séculos XVI ao XIX. A colonização do saber foi e é usada para perpetuar formas 

de dominação no campo epistêmico, subjetivo e cosmológico, produzindo efeitos 

diversos, dentre os quais o semiocídio das culturas tradicionais africana, afro-

brasileira ou ameríndia.2 

Boaventura de Souza Santos (2010) cunhou o termo “pensamento abissal” 

para dar conta de uma situação de inequívoca assimetria no que se refere aos 

conhecimentos produzidos na Europa e fora dela. Para o sociólogo português, a 

razão ocidental afirmou-se a partir da exclusão de outras racionalidades e da 

hierarquização de saberes, tendo como centro hegemônico de produção de 

epistemologias a Europa, dita moderna, o que lhe confere, para além de impérios 

coloniais, um duradouro “império cognitivo”. 

2 A definição e o sentido de semiocídio podem ser encontrados em Sodré (201). Este o define como o 
apagamento do sentido do outro, nesse sentido afirma que todo genocídio é precedido por um 
semiocídio. (SODRÉ, 2019, p. 45). 

                                                 



38 

Dessa forma, a epistemologia europeia se afirma como conhecimento objetivo 

da realidade e, por isso, exclui até mesmo a possibilidade de diálogo com outras 

formas de produção de conhecimento não ocidentais que não sejam a reprodução 

de suas técnicas e procedimentos teórico-metodológicos. Assim diz Boaventura: 

 
No campo do conhecimento, o pensamento abissal consiste na concessão à 
ciência moderna do monopólio da distinção universal entre o verdadeiro e o 
falso, em detrimento de dois conhecimentos alternativos: a filosofia e a 
teologia. O carácter exclusivo deste monopólio está no cerne da disputa 
epistemológica moderna entre as formas científicas e não-científicas de 
verdade. Sendo certo que a validade universal da verdade científica é, 
reconhecidamente, sempre muito relativa, dado o facto de poder ser 
estabelecida apenas em relação a certos tipos de objetos em determinadas 
circunstâncias e segundo determinados métodos, como é que ela se 
relaciona com outras verdades possíveis que podem inclusivamente 
reclamar um estatuto superior, mas não podem ser estabelecidas de acordo 
com o método científico, como é o caso da razão como verdade filosófica e 
da fé como verdade religiosa? (SANTOS, 2010, p. 25.) 

 

Para os autores decoloniais, esta forma moderna de dominação epistêmica 

pode ser denominada eurocentrismo, e o efeito mais visível seria a colonialidade do 

saber. Quijano conceitua eurocentrismo não apenas como a exclusividade da 

produção de conhecimentos na e pela Europa, mas também pelas elites intelectuais 

no mundo inteiro, educadas nas universidades criadas a partir de modelos europeus. 

Assim, 

 
(...) o eurocentrismo não é exclusivamente, portanto, a perspectiva cognitiva 
dos europeus ou apenas dos dominantes do capitalismo mundial, mas, 
também, do conjunto dos educados sob a sua hegemonia. E embora isso 
implique um componente etnocêntrico, este não o explica, nem é a sua 
fonte principal de sentido. Trata-se da perspectiva cognitiva durante o longo 
tempo do conjunto do mundo euro centrado do capitalismo colonial/ 
moderno e que naturaliza a experiência dos indivíduos neste padrão de 
poder. (QUIJANO, 2005, p. 56.) 

 

A colonialidade do saber, esta expressão prática da dominação epistêmica, é, 

segundo meu ponto de vista, constitutivo da nossa experiência de professores no 

Brasil. As epistemologias europeias negam, desde as suas origens, a validade de 

outros saberes que têm, na melhor das hipóteses, sua relevância relativizada. A 

própria razão moderna europeia se constitui por meio desta negação e da 

consequente afirmação da superioridade da “raça” europeia, como exposto e 

defendido por Kant: 

 



39 

Os negros da África não possuem, por natureza, nenhum sentimento que se 
eleve acima do ridículo. O senhor Hume desafia qualquer um a citar um 
único exemplo em que um Negro tenha mostrado talentos, e afirma: dentre 
os milhões de pretos que foram deportados de seus países, não obstante 
muitos deles terem sido postos em liberdade, não se encontrou um único 
sequer que apresentasse algo grandioso na arte ou na ciência, ou em 
qualquer outra aptidão; já entre os brancos, constantemente arrojam-se 
aqueles que, saídos da plebe mais baixa, adquirem no mundo certo 
prestígio, por força de dons excelentes. Tão essencial é a diferença entre 
essas duas raças humanas, que parece ser tão grande em relação às 
capacidades mentais quanto à diferença de cores. (KANT, 1993, pp. 75-76.) 
 

A constatação desta “inferioridade natural” demonstra o que a razão europeia 

traduz como um racismo estrutural e epistêmico, ou, nos dizeres de Grosfoguel 

(2007, p. 35), como a “(...) epistemologia eurocêntrica ocidental dominante não 

admite nenhuma outra epistemologia como espaço de produção de pensamento 

crítico nem científico”. 

Refletindo com Sanjay Seth (2013, p. 171), também acredito que existe no 

discurso historiográfico europeu uma presunção de universalidade fundada na 

afirmação de que os códigos culturais europeus seriam superiores aos das demais 

culturas no que se refere à sua capacidade de representar o passado, fiando-se em 

uma superioridade epistemológica, pressuposto mesmo da historiografia europeia 

como disciplina. Concordo com ele em sua afirmação de que a História é um código 

incapaz de dar conta de passados não ocidentais, e que a saída para tal impasse 

seria uma tentativa de diálogo com culturas outras do passado na tentativa de 

aprender o que cada uma pode oferecer para a compreensão do que é de fato a 

história dos homens. E aqui penso particularmente na História africana. 

Não é uma tarefa fácil definir o que seja uma História africana, certamente 

porque África nunca foi, e não é hoje, uma unidade cultural, nem um continente 

dotado de culturas monolíticas. Para muitos intelectuais africanos contemporâneos, 

a própria ideia de que existe uma tensão permanente entre uma África 

ocidentalizada, portanto moderna, e uma África tradicional não passaria de uma 

miragem. Uma cultura camponesa ou tradicional pode ser encontrada em qualquer 

continente, inclusive na Europa. Dessa forma, me alinho àquela postura, defendida 

pelo filósofo do Benin, Paulin Hountondji (2007), que ficou conhecida como crítica 

unanimista, ou ainda: a África é diversa, em culturas e epistemologias, homens e 

mulheres; pensadores(as) africanos(as) advogam que o diálogo entre cultura 

tradicional e moderna, a intersubjetivação, não é somente possível, mas 



40 

amplamente desejável como contribuição para a construção de uma “ecologia de 

saberes”, na acepção que dá Boaventura Santos (SANTOS, 2008). 

O desafio que lanço aqui, neste texto, é a questão: podemos pensar que uma 

História feita por, e a partir, de sociedades tradicionais africanas podem ser 

consideradas epistemologicamente relevantes? Para começar, devo definir o que 

penso ser sociedade ou culturas tradicionais. Faço isso juntamente com Hountondji, 

quando discute a viabilidade de um estudo sobre os povos tradicionais. 

 
Os estudiosos esforçam-se por explicar exatamente o que entendem por 
sociedades “primitivas”. Certas noções alternativas, supostamente mais 
politicamente corretas, como as expressões sociedades “arcaicas”, 
sociedades “tradicionais”, povos “indígenas” etc., também não são muito 
mais claras. Descrever a etnologia como o estudo das sociedades 
“iletradas” também não é melhor, na medida em que essas sociedades são, 
assim, caracterizadas negativamente por algo que não possuem: a literacia. 
É mais produtivo prestar atenção aos modos e dispositivos concretos 
através dos quais o conhecimento é transmitido sem recurso à escrita tal 
como ela é usada no Ocidente. Por esta razão, devem ser chamadas, como 
sugeriu o linguista francês Maurice Houis (1971), civilisations de l’oralité – 
civilizações da oralidade. (HOUNTONDJI, 2008, p.123.) 

 

J. Vansina (1985), escrevendo sobre história oral, tal como a praticada pelas 

culturas africanas subsaarianas, nos chama a atenção para a importância de 

compreendermos as atitudes de uma cultura oral em relação ao discurso, totalmente 

diversa da experiência da civilização ocidental, na qual a escrita teria registrado 

todas as informações ditas importantes.  
 

Uma sociedade oral reconhece a fala não apenas como um meio de 
comunicação diária, mas também como um meio de preservação da 
sabedoria dos ancestrais, venerada no que poderíamos chamar 
elocuções‑chave, isto é, a tradição oral. A tradição pode ser definida, de 
fato, como um testemunho transmitido verbalmente de uma geração para 
outra. Quase em toda parte, a palavra tem um poder misterioso, pois 
palavras criam coisas. Isso, pelo menos, é o que prevalece na maioria das 
civilizações africanas. Os Dogon sem dúvida expressaram esse 
nominalismo da forma mais evidente; nos rituais constatamos em toda parte 
que o nome é a coisa, e que “dizer” é “fazer”. (VANSINA, 1985, p.149.) 

 

Amadou Hampâté Bâ entende tradição oral como uma totalidade, só 

apreensível se se compreende as culturas tradicionais africanas em suas 

singularidades. Assim: 

 
A tradição oral é a grande escala da vida, e dela recupera e relaciona todos 
os aspectos. Pode parecer caótica àqueles que não lhe descortinam o 
segredo e desconcertar a mentalidade cartesiana acostumada a separar 
tudo em categorias bem definidas. Dentro da tradição oral, na verdade, o 



41 

espiritual e o material não estão dissociados. Ao passar do esotérico para o 
exotérico, a tradição oral consegue colocar‑se ao alcance dos homens, 
falar‑lhes de acordo com o entendimento humano, revelar‑se de acordo com 
as aptidões humanas. Ela é ao mesmo tempo religião, conhecimento, 
ciência natural, iniciação à arte, história, divertimento e recreação, uma vez 
que todo pormenor sempre nos permite remontar à Unidade primordial. 
Fundada na iniciação e na experiência, a tradição oral conduz o homem à 
sua totalidade e, em virtude disso, pode‑se dizer que contribuiu para criar 
um tipo de homem particular, para esculpir a alma africana. (HAMPÂTÉ 
BÂ,1982, p.173.) 

 

O autor, grande estudioso da cultura tradicional do Mali, nos adverte sobre os 

termos do problema que pensamos nesta pesquisa: como validar as epistemologias 

e a produção de uma História em sociedades de oralidade? Segundo ele, 

conhecedor das grandes tradições de oralitura das culturas mandê3, deve-se 

relativizar a pretensa superioridade da História europeia que se considera a priori 

científica, portanto, verdadeira, frente às demais experiências de relatos e 

transmissões não europeias. Sobre isso, diz Amadou: 

 
Nada prova a priori que a escrita resulta em um relato da realidade mais 
fidedigno do que o testemunho oral transmitido de geração a geração. As 
crônicas das guerras modernas servem para mostrar que, como se diz (na 
África), cada partido ou nação “enxerga o meio‑dia da porta de sua casa” – 
através do prisma das paixões, da mentalidade particular, dos interesses 
ou, ainda; da avidez em justificar um ponto de vista. Além disso, os próprios 
documentos escritos nem sempre se mantiveram livres de falsificações ou 
alterações, intencionais ou não, ao passarem sucessivamente pelas mãos 
dos copistas – fenômeno que originou, entre outras, as controvérsias sobre 
as “Sagradas Escrituras”. (Ibidem, p.169.) 

 

Ainda com Vansina (1985), acreditamos que a oralidade é uma atitude diante 

da realidade, e não uma ausência de habilidade. Prova disso pode ser facilmente 

constatada percorrendo-se o continente africano e verificando-se que a escrita está 

presente em toda parte, mas a sua existência não foi suficiente para varrer das 

sociedades e culturas africanas (e afrodiaspóricas, como em nosso caso) a 

importância e a proeminência da palavra falada.  

Com Hampâté Bâ aprendemos que o desafio que se propõe à historiografia 

ocidental na compreensão da História feita pelos tradicionalistas em culturas de 

oralidade é a de se alargar a compreensão da própria ideia de humanidade, só 

possível com um diálogo interepistêmico e intercultural nos dizeres dos pensadores 

3 Grupo étnico da África Ocidental. Os falantes das línguas mandês são encontrados 
na Gâmbia, Guiné, Guiné-Bissau, Senegal, Mali, Serra Leoa, Libéria, Burquina Faso, Costa do 
Marfim e parte do norte de Gana. 

                                                 



42 

decoloniais. A princípio, a grande desconfiança ocidental nasce de uma dúvida, a de 

que, 

 
(...) para alguns estudiosos, o problema todo se resume em saber se é 
possível conceder à oralidade a mesma confiança que se concede à escrita 
quando se trata do testemunho de fatos passados. No meu entender, não é 
esta a maneira correta de se colocar o problema. O testemunho, seja escrito 
ou oral, no fim não é mais que testemunho humano, e vale o que vale o 
homem. (Ibidem, p.169.) 

 

Ou ainda: 

 
(...) o que se encontra por detrás do testemunho, portanto, é o próprio valor 
do homem que faz o testemunho, o valor da cadeia de transmissão da qual 
ele faz parte, a fidedignidade das memórias individual e coletiva e o valor 
atribuído à verdade em uma determinada sociedade. Em suma: a ligação 
entre o homem e a palavra. (Ibidem, p.170.) 

 

Voltando ao texto de Seth (SANJAY, 2013), relativizemos a pretensão 

europeia de proeminência epistêmica. Assim como cada pessoa e sociedades têm 

uma história, mas não uma historiografia, as culturas tradicionais também a têm, 

mas suas formas de expressar a sua concepção de tempo e temporalidades, suas 

formas de registrar e se relacionar com o passado, suas lógicas do passado, enfim, 

não são inferiores à ocidental, apenas diversas. Uma ecologia de saberes, 

associada a uma interculturalidade crítica, que reconheça múltiplas racionalidades 

na compreensão do tempo, se faz hoje, mais do que nunca, necessária. Com Sanjay 

concluímos: 

 
Se o que existe é não a Razão, e sim tradições de raciocínio; não a História 
e suas representações na escrita da história, e sim muitos passados 
representados de muitas formas, então não podemos escrever com 
qualquer presunção de privilégio epistêmico. Precisamos conceber a escrita 
da história do modo ocidental e moderno não com um veio imperialista (não 
estamos corrigindo as percepções errôneas dos outros acerca dos seus 
passados), e sim como um exercício de tradução (estamos traduzindo as 
suas autodescrições em termos que fazem sentido dentro das nossas 
tradições intelectuais). (SANJAY, 2013, p. 15.) 
 

Finalizo esta seção pensando em minha própria trajetória de formação 

docente e como foi importante superar, por meio do encontro com os valores das 

culturas tradicionais africanas, a visão eurocentrada do conhecimento, lembrando 

com Grosfoguel (2007) a necessidade de “transcender epistemologicamente”, ou 



43 

seja, decolonizar a epistemologia e o cânone ocidentais e contribuir para a 

construção de um pluriversalismo, contrário ao universalismo europeu. 

Sendo assim, no próximo item, irei analisar como tal colonialidade se encarna 

na instituição estudada, o Colégio Pedro II. 

 

 

1.2 Sobre currículos e colonialidade: o currículo de História no Colégio Pedro II  
 

 

O Colégio Pedro II foi fundado em 18374 com a tarefa de formar uma futura 

burocracia imperial, tendo por base uma educação calcada na ênfase do ensino das 

humanidades clássicas. Nesse sentido, a memorização de textos considerados 

padrões era a sua principal estratégia de formação. Portanto, o objetivo a ser 

alcançado calcava-se na reprodução de um modelo curricular da escola clássica 

francesa, onde o estudo das línguas e literaturas antigas e modernas, retórica, 

filosofia, história e religião se sobrepunham aos estudos das ciências naturais e da 

matemática. O Colégio tinha em sua fundação, pelo menos pelo tempo em que 

durou o Império brasileiro, uma verdadeira “vocação” para os estudos clássicos. 

Quanto ao currículo de História da Instituição, Santos (2009) nos assegura 

que: 

 
A análise dos conteúdos dos primeiros livros didáticos e programas de 
ensino do Colégio Pedro II revela que a História fazia parte do chamado 
currículo das “humanidades”, cujo padrão cultural era a antiguidade 
clássica. As humanidades correspondiam a um modelo de formação que 
caracterizou a educação francesa por pelo menos quatro séculos. Os 
conteúdos que compunham as chamadas “humanidades” primavam pelo 
estudo do latim, do grego, da literatura clássica e da história ocidental. O 
estudo das humanidades revestia-se de um sentido cuja função achava-se 
além da instrução para incorporar um compromisso moral, promovendo a 
construção de valores que qualificariam o cidadão. Os conteúdos ensinados 
deveriam oferecer modelos de conduta, valorizando a figura do herói da 
antiguidade, cuja virtude serviria de inspiração aos jovens aprendizes. 
Tratava-se de uma educação para formar o futuro cidadão, homem de bem, 
que iria desempenhar funções fundamentais para o Estado. (SANTOS 
2009, p. 30.) 
 

4 Para a história do Colégio Pedro II, veja-se DÓRIA, Escragnolle. Memória Histórica do Colégio 
Pedro II. Importantes informações também em DÁVILA, Jerry. Diploma de brancura e NEEDELL, J. A 
Tropical Belle Époque.  

                                                 



44 

Ainda sobre as disciplinas do Colégio, Chervel e Compere, citados por Santos 

(2009), asseguram: 
 

Para a formação humanista tradicional, além das línguas e literaturas, 
concorria um certo número de matérias que figuravam no ensino magistral 
ou nas aprendizagens dos alunos. Encontrava-se aí a mitologia (grifo 
nosso) frequentemente chamada de fábula, a história, a cronologia, a 
geografia antiga, as antiguidades, a lexicologia (as raízes gregas), a 
sinonímia, a poética, a retórica, e a lista aberta às influências novas não 
estava fechada. Seu traço comum é que, em nenhum caso, com a diferença 
das línguas estrangeiras ou das matemáticas, elas não podiam constituir 
ensinos independentes. (SANTOS 2009, p. 31.) 

 

Gasparello (2002) também chama a atenção para esta característica de 

pensamento diletante quando afirma que, para esta elite educada no Colégio, 

importava:  
 

O ensino de humanidades fundamentava uma concepção de cultura 
afastada de qualquer utilidade imediata representada pela ideia de exercício 
profissional. O secundário deveria ser desinteressado, isento de finalidades 
consideradas menores e particulares, em favor de uma utilidade superior – 
a preservação da cultura humanística – que significava a identificação da 
elite com essa cultura. (GASPARELLO, 2002, p. 64.) 
 

É ainda a autora que afirma a utilidade deste modelo de currículo quando 

aponta que: 

 
No Brasil, o caráter desse modelo serviu a uma elite que tinha como 
parâmetro de cultura o mundo ocidental europeu, que incluía a admiração 
ao seu passado clássico. Os textos gregos e latinos, além da ênfase no 
estudo da Antiguidade, reforçavam, pelo ensino, a ligação espiritual do 
restrito círculo de pessoas que viajavam e conheciam a língua e a história 
das nações civilizadas. Essa cultura, especulativa e “desinteressada”, foi a 
marca de distinção de uma elite, “a barreira e o nível” que permitia aos seus 
possuidores títulos oficiais, cargos e funções públicas. Os programas de 
ensino do Colégio Pedro II demonstram como a força da cultura clássica 
humanista serviu de eixo articulador dos estudos, embora com a presença 
das ciências (matemáticas, história natural, física, química), que conferiam 
um caráter enciclopédico (também no espírito das humanidades) ao 
currículo. Esse aspecto, associado à ideia de formação “integral”, com as 
ciências, as letras e as artes, não impedia que o passado clássico, com os 
textos gregos e latinos (e o ensino da história universal) predominasse por 
muito tempo no plano de estudos. (GASPARELLO, 2002, p. 11.) 

 

Com o advento da República, quando foi renomeado de Ginásio Nacional, no 

âmbito das diversas reformas de ensino, pouco se modificou a fisionomia da 

Instituição, nem se descaracterizou este que foi, desde a sua fundação, seu principal 

fundamento. Importava repetir as lições tais como aprendidas e decoradas sem a 



45 

menor preocupação de interpretação ou reflexão. Quando se tratava dos clássicos, o 

melhor mesmo era demonstrar a capacidade de reproduzi-los. Nesse contexto 

ainda, Bittencourt (2005) analisa a tarefa a ser cumprida em se tratando de uma 

instituição formadora de elites. Tratou-se de instrumentalizar o currículo para 

produzir o sentido de nação, nesses termos: 

 
O fortalecimento do espírito nacionalista proporcionou as “invenções das 
tradições”, de maneira semelhante ao que acontecia em outros países 
europeus, conforme analisa o historiador inglês Eric Hobsbawm. No caso do 
Brasil, as “tradições inventadas” deveriam ser compartilhadas por todos os 
brasileiros e dela deveria emergir o sentimento patriótico. A história tinha 
como missão ensinar as “tradições nacionais” e despertar o patriotismo. 
(BITTENCOURT, 2005, pp. 64-65.) 

 

Fiel à sua “vocação” humanista, o Colégio em tempos republicanos se 

esforçou para manter seu prestígio e a natureza de seu currículo, tal como nos 

informa Oliveira: 

 
No Colégio Pedro II, a resistência à introdução das disciplinas científicas no 
currículo se deu com o estabelecimento de uma grade curricular que 
concentrava 75% em disciplinas do currículo de humanidades. Apesar das 
críticas das autoridades centrais com relação às finalidades que o Colégio 
Pedro II estabelecia para o processo de escolarização, a permanência das 
finalidades da disciplina e da própria instituição se justificaram. Primeiro, em 
função da tradição humanística do Colégio, defendida pelos catedráticos 
que gozavam de bastante prestígio junto aos órgãos públicos, e da 
vinculação de muitos deles ao Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro – 
IHGB. (OLIVEIRA, 2006, p. 112.) 

 

Nem mesmo a República, com a sua orientação positivista e a defesa na 

ênfase nas ciências, foi capaz de mudar radicalmente este currículo. A este respeito, 

afirma Santos: 

 
Até o final do século XIX a disciplina História tinha o papel de contribuir para 
legitimar a Civilização Ocidental como modelo para a formação da elite 
brasileira. A construção da identidade nacional vinculava-se exclusivamente 
ao mundo ocidental e cristão, não se articulando, por exemplo, a uma 
identidade latino-americana. Os padrões culturais eram os europeus, 
ficando o Brasil, única monarquia da América, isolada dos demais países 
latino-americanos cuja independência resultara na formação de repúblicas. 
Nos programas de ensino, observamos que esse isolamento do Brasil em 
relação aos demais países latino-americanos refletia-se em uma exclusão 
dos conteúdos relativos aos acontecimentos nas Américas. A história dos 
povos pré-colombianos, por exemplo, não constava dos programas até a 
década de 20. A historiografia francesa ainda influenciava os catedráticos 
que elaboravam os programas. Sob esse enfoque, a História do Brasil 
retratava, na verdade, a história dos europeus na América. (SANTOS, 2009, 
p. 67.) 



46 

É o próprio programa de ensino do início da República que assevera, sobre o 

ensino de História: 

 
o estudo da história será feito do ponto de vista da história da civilização, 
com especial desenvolvimento da parte referente à América e ao Brasil. 
Serão mencionados, sem jamais descer a minudências, os acontecimentos 
políticos, científicos, literários e artísticos de cada época memorável, serão 
expostas as causas que determinaram o progresso ou o estacionamento da 
civilização nos grandes períodos históricos, apreciados os homens que 
concorreram para as revoluções benéficas ou perniciosas da humanidade, 
agrupando-se em torno deles os fatos característicos das fases que 
dominaram o espírito público. (Colégio Pedro II, Programas de Ensino, 
1911.) 

 
Nos anos 30 e ao longo da Era Vargas, os currículos de História não foram 

modificados em sua essência. Ainda que a chamada Reforma Campos (1931) tenha 

acabado com a separação entre as disciplinas de História universal e História do 

Brasil, criando uma única disciplina chamada de História universal ou “da 

Civilização” e que tenha apontado para uma ênfase no papel da História do Brasil 

em um contexto da história mundial, tratava-se de expor a História pátria como um 

apêndice da História universal. Chamou-nos a atenção as expressões utilizadas 

para referenciar as origens da civilização ocidental. Dessa forma, a concepção 

quadripartite, herdada da escola francesa, e a ideia de heranças culturais 

permaneceram como a principal contribuição que a cultura clássica havia deixado 

como legado para os jovens estudantes. Santos (2009) descreve assim esta parte 

do programa: 

 
No tópico seguinte – Grécia e Roma – destacam-se os itens O que nós 
devemos aos gregos: contribuições importantes da Grécia nos diferentes 
domínios da vida, pensamento científico, questões fundamentais da 
filosofia, contribuições estética e O que nós devemos aos romanos, 
principalmente no domínio da organização política e do direito, destacando 
elementos da concepção positivista de modo a apresentar o progresso da 
humanidade a partir da herança dos povos da Antiguidade, além da 
preocupação de registrar a influência desses povos na construção das 
matrizes nacionais. (SANTOS, 2009, p. 89.) 

 

Reforçando aquilo que Abud (1992) afirma sobre os currículos de História do 

Colégio nessa época, temos um flagrante exemplo de colonialidade do saber e 

mesmo de colonialismo interno: 

 
Na realidade, toda a sequência e a organização dos programas seguiam a 
visão de mundo da classe dominante europeia, assimilada pelas elites das 
antigas colônias – a civilização chegava ao “Novo Mundo”, quando o “Velho 



47 

Continente” dele se apossava para colonizá-lo. Portanto, não havia uma 
história das nações americanas, mas a História da Europa na América. A 
história de seus antigos habitantes, das populações escravizadas, dos 
homens pobres era estudada na perspectiva dos conquistadores e dos 
dominantes. (ABUD, 1992, p.170.) 
 

Uma década depois, no contexto da Reforma Capanema (1942), a divisão 

seria reintroduzida e a recomendação era a mesma, importava ensinar aos 

estudantes do Colégio que o Brasil era filho da Europa! De novidade, talvez, 

seguindo-se uma tendência dos anos 40 e 50, havia uma preocupação em se ter 

uma carga maior de História do Brasil em relação à História dita Geral (ou europeia). 

Digna de nota foi a adoção dos livros do catedrático J. Serrano5, que estabelecia 

uma perspectiva católica e portuguesa. Nesse sentido, Dávila afirma que 

 
A seção sobre escravidão e influência africana não apenas reflete a 
perspectiva europeia da obra como mostra o grau de penetração dos 
estereótipos e imagens sentimentais do passado escravocrata do Brasil na 
educação brasileira durante os mesmos anos em que Gilberto Freyre as 
sintetizou em sua obra clássica. Em todo o livro, os afrodescendentes eram 
encarados como um objeto exótico, estranho ao leitor (a quem o narrador 
imaginava como branco). A seção intitulada “A contribuição do negro em 
nosso meio” citava a imagem da mãe preta como “um fato comovente de 
nossa História doméstica e social”. (DÁVILA, 2005, p. 325.) 

 

Com a mãe preta, mencionava o texto de Serrano, aprendemos outras lições, 

tais como: 

 
As crendices, as superstições, o amor da música e da dança, certa 
“negligência crioula”, resignação heroica na miséria concepção fatalista e 
leviana da vida, imprevidência unida ao trabalho, tais, entre outras, as 
qualidades boas ou menos felizes que herdamos dos negros. (SERRANO, 
apud DÁVILA, 2005, p. 325) 

 

Serrano sustentava uma imagem romântica e cristã da experiência da 

escravidão. Embora reconhecesse a violência típica do sistema, chamava a atenção 

para o papel dela para a promoção da civilidade do africano. Dessa maneira, redimia 

o comportamento dos escravizadores exaltando o seu papel benevolente e 

civilizador, afirmando: 

 
É justo, entretanto, reconhecer que no Brasil o negro foi em geral, mais feliz 
ou menos desgraçado do que em outros países, inclusive as colônias norte 
americanas. Muitas vezes o escravo se tornava querido dos senhores e 
sobretudo das crianças (...). O negro veio retemperar a raça branca que se 

5 SERRANO, J. História da Civilização (5 vols. Curso Secundário). 5. Ed. Rio de Janeiro: F. Briguet & 
Cia., 1939. 

                                                 



48 

transladou para a América. A raça histórica em formação 
incontestavelmente lucrou muito com o sangue africano (SERRANO, apud 
DÁVILA, 2005, p. 325, p. 160.) 

 

Em sua pesquisa, Santos (2009) nos assegura que a escolha dos livros 

didáticos e conteúdos curriculares estava a cargo dos chamados “professores 

catedráticos”. Tais professores, formados em uma escola tradicionalmente 

humanista, mantiveram a europeização dos currículos de História e a reprodução do 

modelo em que o Brasil e a América Latina apareciam como resultados da ação 

civilizatória dos povos do Norte; desta forma e ainda para os anos 50:  

 
os catedráticos mantinham seu status inalterado na configuração do 
Colégio. Eram respeitados pela comunidade escolar, que reconhecia sua 
indiscutível competência acadêmica e didática. Tinham, ainda, o poder de 
interferir na escolha dos livros didáticos e nos conteúdos dos programas de 
ensino. Na maioria das vezes, o livro didático continuava a ser de autoria 
dos próprios catedráticos; quando isso não era possível, optava-se por 
selecionar livros escritos por professores do Colégio. Quanto aos 
programas, eram elaborados pelos catedráticos e submetidos à 
Congregação (como ocorria anteriormente, e posteriormente entregues aos 
professores pelos coordenadores). (SANTOS, 2009, p. 56.) 

 

Quanto à África, a não ser pelas ações civilizatórias dos europeus, reinava o 

silêncio. Segundo o depoimento do professor Geraldo Pinto, a quem eu mesmo tive 

a honra de conhecer no início dos anos 90, quando me tornei professor do Colégio: 
 

Até a década de 70 os catedráticos continuavam a escolher os livros 
didáticos que seriam usados pelos professores e eram autores deles. Os 
livros da década de 60 tinham um conteúdo impossível de ser trabalhados 
com a carga horária que era oferecida {3 tempos semanais}. O catedrático 
escolhia o livro e os professores tinham que dá-lo. Posso dizer que o” 
ranço” do Império continuou até à década de 70. Nós temos ainda nas 
décadas de 1950 e 1960 os programas oriundos da Velha Guarda. Após 
1972, quando ocorre a nova Lei 5692, entra o programa de História e 
Geografia com a participação do catedrático de Geografia Nilo Bernardes.   
(Depoimento concedido em setembro de 2007 para a então chefe de 
departamento de História, Beatriz Boclin.) 

 

A década de 60, um período de grande contestação e ebulição cultural, 

parece ter passado ao largo da estrutura de seus currículos. Ambos continuavam a 

ser escolhidos e determinados pelos seus catedráticos. A ditadura militar aboliu o 

sistema de cátedras no Colégio, sem, no entanto, comprometer esta “independência 

relativa” em relação ao MEC, colocando o Colégio em uma posição ambígua em 

relação às políticas públicas de educação. Seus professores, ligados ou não ao 

regime, passaram a demandar sua posição: 



49 

transformação em autarquia ou fundação para obter autonomia 
administrativa, financeira e pedagógica ou a transformação do colégio em 
Faculdade de Educação, destinada à formação de professores (FERREIRA, 
2005, p. 35.)6 
 

O Colégio, pelo menos até os anos 80 e 90 e até o fim do século, teve a 

singularidade de ter, em seu corpo docente, os agentes dos conteúdos curriculares, 

mesmo que respondendo, em certa medida, às determinações do MEC. Os antigos 

catedráticos foram substituídos pelos chefes de departamento, escolhidos pelo 

diretor geral e, já nos fins dos anos 80, eleitos pelos seus pares. Ainda nos fins dos 

anos 70, foram instituídos os Planos Gerais de Ensino (PGEs). Estes traziam as 

diretrizes para o funcionamento da estrutura do Colégio, bem como a possibilidade 

da escolha dos livros didáticos pelos coordenadores pedagógicos e chefes de 

departamento que repassavam a escolha para os professores das unidades. 

Os anos 90 trouxeram uma série de mudanças no Colégio, uma vez que o 

MEC resolvera implementar uma nova política a partir da promulgação da Lei das 

Diretrizes e Bases da Educação (1996). O MEC passou a enxergar no Colégio uma 

oportunidade de experimentar suas diretrizes coadunadas pela visão neoliberal dos 

anos de governo FHC. Naqueles anos, o tecnicismo, que tomou conta das políticas 

públicas de educação, tornaram comum ao cotidiano do Colégio temas tais como a 

interdisciplinaridade e o multiculturalismo. Nesse momento, segundo Oliveira (2006): 

 
Enquanto o projeto do MEC era implantado em duas Unidades e as 
discussões sobre os textos da reforma curricular oficial eram discutidos nas 
reuniões dos Departamentos, o Colégio, em curto espaço de tempo, teve 
que substituir os guias curriculares pela elaboração de um Projeto Político 
Pedagógico, isto é, deveria sepultar os antigos PGEs e editar, contando 
com os recursos que a SEMTEC ofereceria, o Projeto Político Pedagógico. 
(OLIVEIRA, 2006, p. 96.) 

 

O ano de 1996 marca a introdução do Plano Geral de Ensino. A novidade 

desta vez se dava pela autonomia relativa que os professores passaram a ter na 

escolha de conteúdos e metodologias pertinentes à disciplina História no Colégio. 

No programa de História, uma nova geração de professores, muitos deles formados 

nos anos 80 e influenciados, entre outras teorias, pelo marxismo, fizeram se 

6 Em 1967, o Colégio Pedro II se transformou em autarquia, status que possui até hoje, mas apesar 
de não ter se transformado em Faculdade de Educação, conseguiu autorização para a criação da 
Faculdade de Humanidades Pedro II – FAHUPE. Grande parte dos professores, dentre eles os 
catedráticos, tornaram-se professores universitários, compondo os postos do novo estabelecimento 
de ensino superior. (OLIVEIRA, 2006). 

                                                 



50 

representar na organização geral com a substituição da ênfase nos conteúdos para 

os conceitos. No entanto, a grande maioria dos professores pautava-se no seu dia a 

dia por uma concepção eurorreferenciada de História, uma vez que o corpus 

conceitual continuava a privilegiar a História europeia como fio condutor da História 

do mundo e a concepção quadripartite herdada da visão histórica europeia. 

Em 1997, uma comissão para pensar o currículo, instituída no âmbito do 

departamento de História do Colégio, apresentou uma proposta para o colegiado 

que apontava para uma abordagem menos conteudista e mais conceitual. Tratava-

se de “enxugar” os conteúdos dando ênfase aos conceitos. No entanto, nos 

perguntávamos à época: que conteúdos foram considerados dispensáveis? Ainda 

que a ênfase apontada devesse recair sobre a História do Brasil, na prática o 

eurorreferenciamento permanecia, uma vez que os grandes marcos da História 

ocidental ainda eram os fios condutores da narrativa histórica. A proposta 

apresentada pela Comissão de Currículo para o Colegiado de História ratificou 

algumas concepções que, a partir da segunda metade da década de 90, eram 

preconizadas pelos Parâmetros Curriculares Nacionais. Diziam os parâmetros: 

 
Os conceitos são considerados a base para o conhecimento histórico e 
busca-se a coerência entre os objetivos da disciplina e os fundamentos 
historiográficos e pedagógicos. (...) A opção pela história sociocultural é 
justificada pela série de conceitos selecionados como fundamentais, 
destacando-se os de cultura, trabalho, organização social, relações de 
poder e representações. (PCN, 1998, p.115.) 

 

Referendou o documento a: 

 
Ênfase em História do Brasil e a construção dos conceitos históricos 
durante as séries do 1º Grau. Daí se apressou a necessidade de adoção de 
uma perspectiva tanto teórica quanto metodológica. Há necessidade de se 
destacar eixos de análise vinculados às questões de nossa sociedade de 
final de século: trabalho, técnica, poder e representação. A 
operacionalidade de tal proposta dar-se-ia de dois procedimentos 
interpretativos: diacrônico e processual e estrutural e relacional. O final do 
processo seria dado pela volta às questões de origem. A enunciação de 
uma problemática geral para o trabalho dos professores de História, 
mantendo-se o eixo de análise sociocultural, que seria a questão da 
identidade/alteralidade; diálogo/conflito que se desdobra em três pontos 
básicos: a especificidade da construção da identidade brasileira; a 
relatividade do sistema capitalista e da civilização ocidental (Documento 
distribuído pela Comissão na Reunião do Colegiado de História de 1997).  

 
No início do novo século, os antigos PGEs – Planos Gerais de Ensino foram 

substituídos pelos PPPs – Projetos Políticos Pedagógicos, e seus programas e 



51 

currículos tendem a ser pensados a partir destes grandes eixos norteadores. Não 

obstante, a autonomia de seu corpo docente quanto às escolhas metodológicas e 

procedimentais, a África, a questão racial e as contribuições das epistemologias 

africanas continuaram ausentes. No primeiro PPP, enviado pelo MEC e apresentado 

como modelo a ser adaptado em 2000, os conteúdos referentes à África eram 

essencialmente os mesmos dos anos 90. Mesmo que se argumente que a Lei 

10.639/03 só seria promulgada três anos depois e que por isso os temas 

preconizados por ela só entrariam na mira das preocupações mais tarde, as diversas 

revisões feitas ao longo dessas duas décadas deixam transparecer a dificuldade 

com que tais temas são encarados. A título de comparação, reproduzo a seguir os 

programas da primeira versão e um comentário sobre a última, para que notemos 

principalmente suas ausências.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



52 

Figura 1 - Programa do 6º ano (PGEs, 1990) 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



53 

   Figura 2 - Programa do 7º ano (PGEs, 1990) 

 
 



54 

Figura 3 - Programa do 8º ano (PGEs, 1990) 

 
 

 

 

 

 



55 

Figura 4 - Programa do 9º ano (PGEs, 1990) 

 
 



56 

O que chama a atenção nesta demonstração de permanência da 

colonialidade do currículo no início século XXI e, portanto, depois da promulgação 

das Leis, é a ausência explícita dos temas ligados à África. Observe-se que, ao final 

da grade do sétimo ano, o departamento de História colocou uma observação para 

lembrar aos professores que a Lei existia e ainda recomendava algumas estratégias 

de trabalho. Os conteúdos do Ensino Médio nessa versão não são muito diferentes, 

uma vez que são aprofundados, mas não são assuntos novos. A observação que 

encontramos ao final da grade no 7º ano se repete no final da grade do 3º ano do 

Ensino Médio. 

A versão mais recente do agora PPPI – Projeto Político Pedagógico 

Institucional não modificou em quase nada esta realidade. Os conceitos foram 

substituídos pelos “eixos”, mas os conteúdos permanecem quase os mesmos.7 Por 

tudo isso, fazemos ecoar a pergunta de Ki-Zerbo, um dos grandes intelectuais 

africanos do século XX: “Para quando a África?” 

No próximo subitem, abordaremos um conceito muito importante para 

trabalharmos História da África no currículo, que é o de brechas decoloniais, 

agregado à perspectiva intercultural crítica. 

 

 

1.3 Sobre as brechas decoloniais e a interculturalidade crítica como 
estratégias possíveis 

 

 

Dizer que a formação de professores de História é eurocentrada não é 

nenhuma novidade. Como afirmamos anteriormente, fruto de uma experiência 

acadêmica cujos conteúdos são predominantemente europeus, os professores das 

escolas brasileiras são inseridos nessa situação de dependência epistêmica, que 

cria, por sua vez, uma visão de História que privilegia as epistemologias do Norte 

Global. Sobre isso, ainda na perspectiva de Quijano: 

 
(...) o eurocentrismo torna-se, portanto, uma metáfora para descrever a 
colonialidade do poder, na perspectiva da subalternidade. Da perspectiva 
epistemológica, o saber e as Histórias locais europeias foram vistos como 

7 O PPPI vigente pode ser analisado por meio do link PPPI NOVO.pdf (cp2.g12.br). O programa de 
História se encontra entre as páginas 366 a 380. 

                                                 



57 

projetos globais, desde o sonho de um Orbis universalis christianus até a 
crença de Hegel em uma História universal, narrada de uma perspectiva 
que situa a Europa como ponto de referência e de chegada. (QUIJANO, 
2003, p. 41.) 

 

Pensamos que a Lei 10.639/03 se constitui em um instrumento importante 

para investigarmos a própria natureza da colonialidade e seus mecanismos, uma 

vez que a pretensa universalidade das epistemologias europeias se impõe como 

valores para todas as culturas e povos. Aqui não se trata de apelar para o 

multiculturalismo, que, nas palavras de Walsh, se constitui uma armadilha da 

globalização capitalista atual, desta forma: 

 
O reconhecimento e respeito à diversidade cultural se convertem em uma 
nova estratégia de dominação que ofusca e mantém, ao mesmo tempo, a 
diferença colonial através da retórica discursiva do multiculturalismo e sua 
ferramenta conceitual, a interculturalidade “funcional”, entendida de maneira 
integracionista. (WALSH, 2009, p.14.) 

 

Por isso, os parâmetros curriculares da Lei 10.639/038, assim como o 

pensamento decolonial, advogam a importância da interculturalidade ao propor um 

diálogo direto entre as culturas, que respeitem as diferenças, mas ao mesmo tempo 

reconheçam os seus autores como interlocutores, ou como produtores de 

epistemologias legítimas. Ainda nas palavras de Walsh: 

 
O conceito de interculturalidade é central à (re)construção de um 
pensamento crítico outro - um pensamento crítico de/desde outro modo -, 
precisamente por três razões principais: primeiro porque está vivido e 
pensado desde a experiência vivida da colonialidade (...); segundo, porque 
reflete um pensamento não baseado nos legados eurocêntricos ou da 
modernidade e, em terceiro, porque tem sua origem no sul, dando assim 
uma volta à geopolítica dominante do conhecimento que tem tido seu centro 
no norte global. (WALSH, 2005, p. 25) 
 

Walsh entende a interculturalidade como “projeto”, não só como ideia. Dessa 

forma, não seria incorreto dizer que existe uma agenda intercultural que, pensada 

nos termos da autora, se trata de: 

 
Um processo dinâmico e permanente de relação, comunicação e 
aprendizagem entre culturas em condições de respeito, legitimidade mútua, 
simetria e igualdade. Um intercâmbio que se constrói entre pessoas, 
conhecimentos, saberes e práticas culturalmente diferentes, buscando 
desenvolver um novo sentido entre elas na sua diferença. Um espaço de 
negociação e de tradução onde as desigualdades sociais, econômicas e 

8 Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de 
História e Cultura Afro-Brasileira e Africana, p.17. 

                                                 



58 

políticas, e as relações e os conflitos de poder da sociedade não são 
mantidos ocultos e sim reconhecidos e confrontados. Uma tarefa social e 
política que interpela ao conjunto da sociedade, que parte de práticas e 
ações sociais concretas e conscientes e tenta criar modos de 
responsabilidade e solidariedade. Uma meta a alcançar. (WALSH, 2001, pp. 
10-11.) 

 

Ao me referir à interculturalidade crítica, me reporto ao projeto da construção 

de um diálogo entre as culturas, um diálogo franco ou um projeto teórico 

denominado “razão humana pluriversal”, que não representa pensar a diferença 

dentro do universal, mas a diversidade do pensamento enquanto projeto universal, 

ou ainda, nas palavras de Walter Mignolo: 

 
(...) o pensamento é, ao mesmo tempo, universal e local: o pensamento é 
universal no sentido muito simples de que é um componente de certas 
espécies de organismos vivos e é local no sentido de que não existe 
pensamento no vácuo. (MIGNOLO, 2003, p. 287.) 

 
Nesse sentido, o que significa contribuir para a formação continuada de 

professores, nos conteúdos dessas Leis? Para nós, a experiência de compartilhar 

saberes afrodiaspóricos trazidos para o Brasil nas bagagens culturais dos grupos 

africanos serviu para entender como aqueles não fazem parte da formação geral dos 

professores, e como podem vir a mudar o eixo eurorreferenciado do ensino de 

História. A partir das experiências de compartilhamento dos saberes cosmogônicos, 

filosóficos e epistemológicos africanos e afrodiaspóricos, podemos enfrentar a 

colonialidade e buscar caminhos para a contribuição na formação continuada de 

professores a partir daquilo que a professora Azoílda Trindade denominou de 

valores civilizatórios afro-brasileiros.9 

Ao pensarmos na formação eurocentrada e nas práticas pedagógicas que 

reproduzem a epistemologia europeia, identificamos, portanto, uma dependência 

epistêmica e, consequentemente, um epistemicídio10 com as culturas africanas, 

afrodiaspóricas e indígenas. Nossa ênfase recai nos conhecimentos e 

epistemologias africanas e afrodiaspóricas expressas nas manifestações culturais 

que criaram, nas palavras de Sodré (2019), “suportes simbólicos”, veículos e formas 

de sociabilidades, de ontologias e visões “exiladas” na diáspora.  

9 TRINDADE, Azoílda Loreto. Valores civilizatórios afro-brasileiros na educação: Um salto para o 
Futuro, Mec./Ed.Globo, 2006. 
10 Nossa compreensão do conceito de epistemicídio parte de Sueli Carneiro (2005), que o define 
como uma estratégia de apagamento dos saberes e das epistemologias dos povos submetidos à 
dominação colonial. 

                                                 



59 

Porém, quem são esses sujeitos portadores de tais epistemologias? Em 

primeiro lugar os sacerdotes e as sacerdotisas das mais diversas matizes daquilo 

que se convencionou chamar de religiões de matrizes africanas, guardiões dessas 

“cosmo-sensibilidades”. Em segundo lugar, os protagonistas do que chamamos de 

movimento negro organizado, que, nas palavras de Gomes (2019), constitui-se um 

movimento “educador” por excelência. Em terceiro lugar, as mais diversas 

manifestações culturais de caráter religioso ou não, tais como as experiências das 

irmandades católicas de africanos, os reisados, as congadas etc., provenientes das 

mais diversas Áfricas e reelaboradas pela diáspora tais como conhecimentos 

afrodiaspóricos. 

Mais uma vez, procuramos com Walsh pensar possibilidades de diálogos 

desses conhecimentos com os currículos escolares, uma vez que a 

interculturalidade crítica é uma construção a partir das experiências destes grupos 

subalternizados e invisibilizados. Assim, 

 
A interculturalidade crítica (...) é uma construção de e a partir das pessoas 
que sofreram uma experiência histórica de submissão e subalternização. 
Uma proposta e um projeto político que também poderia expandir-se e 
abarcar uma aliança com pessoas que também buscam construir 
alternativas à globalização neoliberal e à racionalidade ocidental, e que 
lutam tanto pela transformação social como pela criação de condições de 
poder, saber e ser muito diferentes. Pensada desta maneira, a 
interculturalidade crítica não é um processo ou projeto étnico, nem um 
projeto da diferença em si. (...) é um projeto de existência, de vida. 
(WALSH, 2007, p. 8.) 

 
A interculturalidade concebida nessa perspectiva representa a construção de 

um novo espaço epistemológico que inclui os conhecimentos subalternizados e os 

ocidentais, numa relação tensa, crítica e mais igualitária. A pertinência deste esforço 

é expressa pelo texto dos Diretrizes Curriculares Nacionais, quando defendem:  

  
A Educação das Relações Étnico-Raciais tem por objetivo a divulgação e 
produção de conhecimentos, bem como de atitudes, posturas e valores que 
eduquem cidadãos quanto à pluralidade étnico-racial, tornando-os capazes 
de interagir e de negociar objetivos comuns que garantam a todos respeito 
aos direitos legais e valorização de identidade, na busca da consolidação da 
democracia brasileira. (DCN, Brasil, 2004b, p. 01.) 

 

 



60 

1.4 Os cursos de cultura e mitologia yorubá do Colégio Pedro II como 
estratégia decolonial e intercultural ou como subverter um currículo pelas 
brechas 

 

 

Qual é o conteúdo de um currículo? Quem decide o que ele veicula? Como 

ele é pensado e como transmite suas formas de ver e organizar os chamados 

conhecimentos históricos escolares? Provavelmente precisamos de vários estudos 

para isso. Em nosso caso particular, procuraremos descobrir as raízes da 

colonialidade presente nos conteúdos escolares de um currículo em particular, o do 

Colégio Pedro II, instituição secular de ensino, localizada no centro da cidade do Rio 

de Janeiro e espalhada por sua região metropolitana, pois, como afirma Walsh 

(2013), é preciso explorar os vínculos entre o “pedagógico” e o “decolonial”, 

percebendo a inclusão de experiências que se definem no caminho percorrido. 

Procuraremos refletir, também, sobre as formas pelas quais os cursos de 

Introdução à Cultura e Mitologia Yorubá, por mim ministrados, a partir de uma 

estratégia do NEABI/CPII, intentaram subverter os conteúdos escolares a partir da 

perspectiva decolonial das brechas e fraturas do sistema. Entendemos a ação 

pelas brechas como insurgência à inelasticidade dos currículos, ou uma 

desobediência epistêmica, tal como preconizada por Walsh (2016). 

 
A ideia das brechas ou gretas apresentadas aqui tem sua base neste 
significado vivido no decolonial. As brechas se transformam no lugar e no 
espaço a partir do qual a ação, militância, resistência, insurgência e 
transgressão são impulsionadas, onde as alianças se constroem, e surge 
um modo outro que se inventa, cria e constrói. Embora as brechas estejam 
virtualmente nos âmbitos, instituições, estruturas da razão e do poder 
moderno/colonial, e continuam crescendo dia a dia, costumam passar 
desapercebidas, sem serem vistas ou escutadas. (WALSH in CANDAU, 
2016, p. 72.) 

 
Assim, uma estratégia de insurgência deve criar as condições para que 

conhecimentos outros sejam incorporados às práticas pedagógicas, antes mesmo 

da sua incorporação nos currículos formais. Foi o caso, por exemplo, da adoção de 

materiais sobre a temática de cultura afro-brasileira por professores que antes não 

haviam incorporado tal estratégia. Assim, o professor X, do departamento de Língua 

Portuguesa, adotou para a leitura extraclasse uma literatura que falava sobre a 

criação do mundo na perspectiva yorubá, e a escolha da professora Y do mesmo 



61 

departamento em usar os orikis, a poética escrita yorubana de exaltação dos Orixás, 

para introduzir formas poéticas não ocidentais em suas turmas do PROEJA do 

Colégio Pedro II.  

A interculturalidade, portanto, foi introduzida pelas brechas do currículo e da 

instituição, que não poderia negar estas estratégias por permitir um curso desta 

natureza pelo seu próprio NEABI, promovendo a visualização de conhecimento 

antes invisibilizados pelo currículo formal. Acreditamos, assim, que a 

interculturalidade crítica, tal como definida por Candau (2020), funcionou na nossa 

experiência, para os conteúdos curriculares: 

 
(...) a interculturalidade crítica que pode ser assim caracterizada: questiona 
as diferenças e desigualdades construídas ao longo da história entre 
diferentes grupos socioculturais, etnicorraciais, de gênero, orientação 
sexual, religiosos, entre outros; parte da afirmação de que a 
interculturalidade aponta à construção de sociedades que assumam as 
diferenças como constitutivas da democracia e sejam capazes de construir 
relações novas, verdadeiramente igualitárias entre os diferentes grupos 
socioculturais, o que supõe empoderar aqueles que foram historicamente 
inferiorizados. (CANDAU, 2020.) 
 

É ainda com Walsh (2007) que pensamos esta estratégia de subverter as 

estruturas, sejam elas institucionais ou curriculares, que funcionam ainda atreladas à 

lógica da colonialidade do saber, a qual aprisiona os saberes e fazeres escolares. 

Nesse sentido, decolonizar significa: 

 
(...) assinalar a necessidade de visibilizar, enfrentar e transformar as 
estruturas e instituições que posicionam de modo diferenciado grupos, 
práticas e pensamentos dentro de uma ordem e lógica que, ao mesmo 
tempo ainda é racial, moderna e colonial. Uma ordem da qual todos de 
alguma forma participamos. Assumir esta tarefa implica um trabalho 
decolonial, dirigido a romper cadeias e desescravizar as mentes (como 
afirmavam Zapata Olivella e Malcolm X; a desafiar y destruir as estruturas 
sociais, políticas e epistêmicas da colonialidade-estruturas até agora 
permanentes que mantêm padrões de poder enraizados na racialização, no 
conhecimento eurocêntrico e na inferiorização de alguns seres como menos 
humanos. É isto a que me refiro quando falo da decolonialidade. (WALSH, 
2007, p. 9.)  

 
Ou ainda, na perspectiva de Miranda (2016), acreditamos que os cursos de 

extensão promovidos pelo NEABI/CPII funcionam como um processo decolonial, 

tendo em vista seu poder de estabelecer diálogos por dentro da instituição, 

pensando o currículo interculturalmente, por meio da explicitação dos 

conhecimentos afrodiaspóricos. Nesse sentido, 
 



62 

processos decoloniais podem ser oportunidades de estabelecermos 
diálogos mais inter, menos hierárquicos nos projetos educativos, nas formas 
de pensarmos as políticas públicas e no modo de representarmos os 
outsiders negros”. (MIRANDA, 2014, p.1072.) 
 
(Ou ainda sobre interculturalidade:) 
 
(...) assim, pensar interculturalmente, significará incluir nas arenas de 
proposição e de execução dos currículos, aquilo que é próprio das vivências 
dos(as) negros(as), a começar pela ideia do que é, efetivamente, aprender 
em seu próprio território e não apenas nas instituições escolares. Em outros 
termos, provocar a mudança de status dos saberes do cotidiano, dos 
saberes que carregamos das nossas ancestralidades. (MIRANDA, 2016. p. 
552.) 

 

Na perspectiva da luta decolonial e intercultural, o que perseguimos? 

Certamente aquilo que Nilma Gomes (2012) aponta como possibilidades de 

descolonização dos currículos. Tal ação é parte das lutas decoloniais quando se 

assume que as Leis 10.639/03 e 11.645/08 colocam diante de nós um 

enfrentamento político dos mais desafiadores. Este enfrentamento não pode ser feito 

somente no campo das epistemologias dos currículos, senão como um diálogo 

permanente entre os saberes africanos e afro-brasileiros invisibilizados durante tanto 

tempo. Desse modo, trata-se mesmo de uma reeducação do fazer curricular. Nessa 

perspectiva, Santomé (1995), citado por Gomes (2012), nos assegura: 

 
Quando se analisam de maneira atenta os conteúdos que são 
desenvolvidos de forma explícita na maioria das instituições escolares e 
aquilo que é enfatizado nas propostas curriculares, chama fortemente a 
atenção à arrasadora presença das culturas que podemos chamar de 
hegemônicas. As culturas ou vozes dos grupos sociais minoritários e/ou 
marginalizados que não dispõem de estruturas importantes de poder 
continuam a ser silenciadas, quando não estereotipadas e deformadas, para 
anular suas possibilidades de reação (GOMES apud SANTOMÉ, 2012, p. 
163). 

 

Na mesma linha de Santomé, Gomes assevera: 

 
Numa perspectiva de descolonização dos currículos e na compreensão das 
rupturas epistemológicas e culturais trazidas pela questão racial na 
educação brasileira, concordo com o fato de que esse olhar é um alerta 
importante. A compreensão das formas por meio das quais a cultura negra, 
as questões de gênero, a juventude, as lutas dos movimentos sociais e dos 
grupos populares são marginalizadas, tratadas de maneira desconectada 
com a vida social mais ampla e até mesmo discriminadas no cotidiano da 
escola e nos currículos pode ser considerado um avanço e uma ruptura 
epistemológica no campo educacional. No entanto, devemos ir mais além. 
(GOMES, 2012, p.7.) Portanto, a descolonização do currículo implica 
conflito, confronto, negociações e produz algo novo. Ela se insere em outros 
processos de descolonização maiores e mais profundos, ou seja, do poder 



63 

e do saber. Estamos diante de confrontos entre distintas experiências 
históricas, econômicas e visões de mundo. Nesse processo, a superação da 
perspectiva eurocêntrica de conhecimento e do mundo torna-se um desafio 
para a escola, os educadores e as educadoras, o currículo e a formação 
docente. Compreender a naturalização das diferenças culturais entre grupos 
humanos por meio de sua codificação com a ideia de raça; entender a 
distorcida relocalização temporal das diferenças, de modo que tudo aquilo 
que é não-europeu é percebido como passado (Quijano, 2005) e 
compreender a ressignificação e politização do conceito de raça social no 
contexto brasileiro (Munanga e Gomes, 2006) são operações intelectuais 
necessárias a um processo de ruptura epistemológica e cultural na 
educação brasileira. Esse processo poderá, portanto, ajudar-nos a 
descolonizar os nossos currículos não só na educação básica, mas também 
nos cursos superiores. (GOMES, 2012, p. 9.) 

 

Cabe-me a esta altura indicar que tipo de saberes diaspóricos os cursos de 

cultura e mitologia yorubá disponibilizam para o diálogo com as epistemologias 

ocidentais. Para início de conversa, lanço um desafio: como tratar da História e da 

Cultura Afro-Brasileira e Africana sem entender como se processa a 

cosmopercepção africana no Brasil? Sodré (1988) nos propõe uma chave de 

compreensão usando o termo grego Arkhé para caracterizar as culturas que, tais 

como a afrodiaspórica, se fundam na vivência, na centralidade e no reconhecimento 

da ancestralidade. 

 
As culturas de Arkhé cultuam a Origem, não como um simples início 
histórico, mas como o eterno impulso inaugural da força de continuidade do 
grupo. A Arkhé está igualmente no passado e no futuro, é tanto origem 
como destino”. (SODRÉ,1988, p.153).  
 
A Arkhé admite conviver com várias temporalidades, mas não promove “a 
mudança acelerada de estado” como quer a Modernidade. Essa visão da 
ancestralidade estabelece uma continuidade e uma interdependência entre 
divindades, ancestrais e descendentes, continuidade essa que se manifesta 
através dos ritos e dos mitos, sempre reiterados, mas com lugar para 
variações. A ancestralidade se assenta no território, “o que dá identidade a 
um grupo são as marcas que ele imprime na terra, nas árvores, nos rios”. 
(SODRÉ,1988, p.22.)  
 

No caso dos africanos em suas diásporas, tais territórios são representados 

pelos locais de cultos, os terreiros, que reatualizam a cultura, sendo suportes 

simbólicos de uma cosmovisão exilada. Nestes espaços se experiencializa a vida 

em comunidade, que recria parentescos e reelabora as noções ocidentais de família 

e de pertencimento ao coletivo. Nesses espaços se reatualizam os mitos que 

contribuem para a integralização das personalidades, que se compreende a partir da 

noção de filhos terrenos dos orixás, donos de suas cabeças. Pettit & Cruz (2012) 

assim as resume: 



64 

As culturas de arkhé são saberes do símbolo: símbolos presentes nos 
orixás e rituais das religiões de matriz africana, símbolos nos elementos da 
natureza, símbolos nos territórios criados em meio às adversidades da vida 
na diáspora (dança, música, capoeira, culinária, praças, ruas, bairros, 
morros); símbolos no uso encantado da palavra. As arkhés são ecológicas, 
pois realizam a confraternização do ser humano com as plantas, animais e 
minerais. Essa dimensão ecológica é a indissociabilidade da natureza e da 
cultura. É o corpo integrado, diferente do corpo fragmentado que a medicina 
alopática trata. (...) Culturas de arkhé acreditam no axé enquanto lugar de 
onde irradia a força. Não se trata de força física nem de dominação e sim de 
poder de realização, de engendramento. Nos terreiros o axé se planta tanto 
na terra como nos indivíduos, associando-se ambiente físico e humano. As 
pessoas recebem o axé através de seu corpo, pelo sangue, pelos frutos, 
pelas ervas e oferendas rituais bem como pelas palavras pronunciadas. O 
axé é força de fecundidade (biológica e material), de proteção (contra os 
inimigos e as doenças) e de melhoria da condição social. (PETIT & CRUZ, 
2012, p. 4.) 

 

As culturas de arkhé são culturas corpóreas. Seus rituais dependem das 

expressões do corpo por meio de cantos, danças e músicas. Nelas não existe a 

dicotomia corpo-espírito e nem mesmo uma suposta superioridade do 

suprassensível sobre o sensível. Nem mesmo a existência de espaços sagrados e 

profanos, uma vez que o mundo é, em si, um todo sagrado, assim como 

complementares são suas dimensões materiais e imateriais, físicas e metafísicas. 

As culturas de Arkhé são culturas da alegria, que se emocionam com a 

chegada de um novo ser assim como a promoção dos seus velhos à honrosa 

categoria de ancestral, portanto, protetor do grupo. A vida é transcendente em si, 

pois os seres humanos entendem a dimensão do existir para além do individual; 

vivem não só em grupo, mas existem no grupo, a dimensão que é em si maior que 

eles mesmos.  

No próximo capítulo, estudaremos as experiências formativas dos cursos de 

Cultura e Mitologia Yorubá do Colégio Pedro II. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



65 

2 EXPERIÊNCIAS FORMATIVAS DE PROFESSORES NA LEI 10.639/03: A 
EXPERIÊNCIA DOS CURSOS DE CULTURA E MITOLOGIA YORUBÁ DO 
COLÉGIO PEDRO II 
 

 
As lutas para transformar requerem 

que se conheça como dominam os que 
dominam, o que inevitavelmente exige 

o “pessimismo da inteligência”. 
(Gramsci) 

 
A so ebi dàre 
A so àre debi 

Ele faz o torto endireitar 
Ele faz o direito entortar. 

Oriki de Èsù 
 

Na introdução ao texto do parecer que fundamenta as Diretrizes Curriculares 

Nacionais que regulamentam a Lei 10.639/03, a professora Petronilha Gonçalves 

chama nossa atenção para a importância de uma pedagogia de combate ao 

racismo. Segundo ela: 

 
Pedagogias de combate ao racismo e a discriminações elaboradas com o 
objetivo de educação das relações étnico/raciais positivas têm como 
objetivo fortalecer entre os negros e despertar entre os brancos a 
consciência negra. Entre os negros, poderão oferecer conhecimentos e 
segurança para orgulharem-se da sua origem africana; para os brancos, 
poderão permitir que identifiquem as influências, a contribuição, a 
participação e a importância da história e da cultura dos negros no seu jeito 
de ser, viver, de se relacionar com as outras pessoas, notadamente as 
negras. (GONÇALVES, 2004, p. 16) 
 

Neste trecho, e por todo o documento, a relatora chama a atenção para a 

importância do reconhecimento dos saberes africanos e afro-brasileiros na formação 

da sociedade brasileira. Defendo que o reconhecimento não é possível sem o 

conhecimento de tais conteúdos. Quando me refiro à importância da incorporação 

de tais conhecimentos aos currículos formais das escolas brasileiras, não 

esqueçamos que seus operadores, os profissionais da educação (e não só os 

professores), carecem de uma formação que conduza a uma reeducação das 

relações raciais no Brasil.11  

11 Para a formação de professores no conteúdo das Leis 10.639/03 e 11.645/08, consulte-se MILLER 
& COELHO (2013), BARRETO et al. (2013), COELHO & SOARES (2016), SANTANA et al. (2016). 

                                                 



66 

A implantação de políticas públicas de reparação histórica, na qual estão 

inseridas as Leis 10.639/03 e 11.645/08, não depende apenas de ações 

governamentais que editem e regulamentem legislações de caráter reparador. 

Dependem também da adesão da sociedade e dos agentes envolvidos na execução 

de tais normas. Neste ponto somos confrontados com nossa própria História e com 

a formação da sociedade brasileira e, principalmente, como esta se relaciona com 

as leis e as normas em geral. 

Acreditamos, com Munanga (2013) e Cerqueira Filho (1993), que este 

descumprimento das Leis está longe de responder somente a uma lógica de 

carência de informações e/ou formação docente. Trata-se mesmo de uma dimensão 

subjetiva que nos remete à teoria psicanalítica, pois essa “ignorância simbólica da 

Lei” tem implicações que dificilmente seriam superadas se o volume de informações 

fosse multiplicado ao infinito. Minha aposta é que não adianta somente disponibilizar 

materiais sobre o tema, já que a subjetividade racista, a dependência epistêmica e a 

colonialidade do saber, reinantes em nossas universidades e centros formativos, têm 

seus adeptos em boa parte das nossas escolas e que, nas palavras de Gonzales 

(1988), “denegam”12, no sentido psicanalítico, suas práticas racistas e epistemicidas. 

Na perspectiva da luta decolonial, da educação antirracista e da construção 

de uma pedagogia de desalienação dos currículos, trata-se mesmo de um embate 

político, de táticas de guerrilha, de preenchimento das brechas do sistema, de 

explicitação de memórias contra-hegemônicas13 e de considerar programas e 

currículos como “territórios em disputa”, nos dizeres de Arroyo (2013). Assim, 

Gonçalves (2004) nos adverte: 

 
A obrigatoriedade de inclusão de História e Cultura Afro-Brasileira e 
Africana nos currículos da Educação Básica trata-se de decisão política, 
com fortes repercussões pedagógicas, (grifo nosso) inclusive na 
formação de professores (...) É preciso ter clareza que o Art. 26A acrescido 
à Lei 9.394/1996 provoca bem mais do que inclusão de novos 
conteúdos, exige que se repensem relações étnico-raciais, sociais, 
pedagógicas, procedimentos de ensino, condições oferecidas para 
aprendizagem, objetivos tácitos e explícitos da educação oferecida 
pelas escolas. (GONÇAVES, 2004, p.17) 

12 Lélia Gonzales chamava a atenção para esta “neurose” constituinte da nossa cultura e identidade 
como sociedade. Ela chamou de “racismo por denegação” os existentes em sociedades latino-
americanas que produziram sínteses autoexplicativas tais como o nosso mito da “democracia racial” 
(GONZALES, 1988, p. 72). 
13 Tal como compreendem PAIM, E. A. & ARAÚJO, H. M. M. (2018), em uma perspectiva de diálogo 
com Walter Benjamim. 

                                                 



67 

Por tudo isso, não nos surpreende o fato de uma atividade sobre cultura 

africana, especialmente sobre cultura afrorreligiosa, ter despertado no mínimo um 

estranhamento em 2015, quando decidi, no âmbito das ações do NEABI/CPII, 

encaminhar à direção do campus o programa do curso. A tradição escolar do 

Colégio Pedro II (como exposto no capítulo 1) estranhou a atividade; não à toa, os 

primeiros alunos eram ligados a movimentos populares e religiosos e apenas um 

professor do Colégio14. A primeira turma atraiu pessoas interessadas na temática, 

mas não necessariamente interessadas na aplicação da Lei 10.639/03. 

Nesse sentido, Munanga (2013) chama atenção para o fato de que as 

dificuldades na aplicabilidade da Lei se encontrarem, sobretudo, no próprio racismo. 

Citando Florestan Fernandes, ele lembra que temos “preconceito de ter 

preconceito”, sendo esse um traço característico do racismo no Brasil. Daí que o 

motivo da “recusa subjetiva” de muitos diretores e professores nas escolas 

brasileiras estar fundada no fato de afirmarem a não existência de racismo ou 

discriminação em suas escolas. Munanga (2013) assevera ainda: 

 
Esse preconceito se expressa, muitas vezes, quando aparecem nas 
propostas curriculares sobre a diversidade cultural as palavras 
“Candomblé”, “Umbanda” ou outras que remetem às religiões brasileiras de 
matrizes africanas. Sem saber exatamente do que se trata pelo conteúdo, 
as reações de recusa acompanhadas de violência verbal são de natureza 
preconceituosa com certa dose de intolerância religiosa. (MUNANGA, 2013, 
p. 8.) 

 

A decisão de estender o curso para o público docente foi estratégica. O 

encerramento da primeira turma contou com a participação de dois estudiosos da 

cultura afro-brasileira, o Dr. Márcio de Jagun e o Professor José Beniste, 

reconhecidos pelo “povo de santo”15 como autoridades na história e na cultura das 

religiões afro-brasileiras. Nesse sentido, importava construir alianças táticas, “por 

fora do currículo,” com os portadores de saberes tradicionais, tal como preconiza e 

recomenda o texto das Diretrizes: 

 
O ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana se fará por 
diferente meios, em atividades curriculares ou não, (grifo meu) em que: – 
se explicitem, busquem compreender e interpretar, na perspectiva de quem 

14 Interessado na temática por se tratar de um participante oficial do júri da Liga das Escolas de 
Samba do RJ, portanto ligado à cultura do carnaval, onde a ‘temática dos Orixás” é recorrente nas 
letras dos sambas de enredo. 
15 Denominação pela qual são conhecidos os adeptos do candomblé. 

                                                 



68 

o formule, diferentes formas de expressão e de organização de raciocínios e 
pensamentos de raiz da cultura africana; – promovam-se oportunidades 
de diálogo em que se conheçam, se ponham em comunicação 
diferentes sistemas simbólicos e estruturas conceituais, bem como se 
busquem formas de convivência respeitosa, além da construção de projeto 
de sociedade em que todos se sintam encorajados a expor, defender sua 
especificidade étnico-racial e a buscar garantias para que todos o façam; – 
sejam incentivadas atividades em que pessoas – estudantes, professores, 
servidores, integrantes da comunidade externa aos estabelecimentos de 
ensino – de diferentes culturas interatuem e se interpretem reciprocamente, 
respeitando os valores, visões de mundo, raciocínios e pensamentos de 
cada um. (DICNEN p.21). 

 

Esta estratégia se mostrou profícua, uma vez que os saberes e as memórias 

contra-hegemônicas foram alçadas à categoria de protagonistas de um conteúdo 

escolar formativo. A experiência da turma-piloto de 2015 nos ensinou algumas lições 

preciosas. Em primeiro lugar, é preciso criar espaços políticos, mas que sejam 

também institucionais, pois as estruturas dos estabelecimentos de ensino refletem a 

colonialidade de saber. Sem insurgência não há mudança. É preciso dizer, como 

Grosfoguel (2013), que urge “lutar decolonialmente”. Em segundo lugar, que o 

projeto teria mais chance de sobreviver se extrapolasse os muros da escola, e foi a 

partir daí que pensei em estender o convite para compor a turma de 2016 a 

professores do município do Rio de Janeiro. 

Este capítulo vai abordar a pesquisa de sondagem que realizamos com os 

professores que realizaram os cursos. Meu objetivo com a pesquisa foi compreender 

em que medida os cursos funcionaram como instrumentos de formação continuada 

para os professores no conteúdo da Lei.  

 

 

2.1 A pesquisa de sondagem sobre os percursos formativos 

 

 

Neste trabalho, optei por analisar as respostas dos questionários pelos 

estudantes ao longo dos anos de 2015 e 2019. Trata-se de uma pesquisa 

qualitativa, onde procuro focar na contribuição na formação de cada participante. 

Ainda que nem todos os participantes da pesquisa possam ser caracterizados como 

docentes, o nosso interesse principal foi, em primeiro lugar, analisar em que medida 

os conteúdos eram conhecidos ou não e, depois, como os conteúdos ajudaram no 

fazer pedagógico dos que são professores. 



69 

Aproximadamente 300 estudantes16 passaram pelos cursos entre os anos de 

2015 a 2019. Deste universo, 94 responderam ao formulário enviado, o que 

representa aproximadamente 31,5% do total de participantes. Nem todos que 

responderam ao questionário eram professores ou estavam atuando no momento 

em que fizeram os cursos. Do total de 94 respostas, 8 eram alunos de Ensino Médio 

ou possuíam esse grau de escolaridade; 16 deles possuíam outras profissões; e 70 

declararam estar atuando em sala de aula. Para a finalidade desta pesquisa, 

priorizei as respostas daqueles que estavam atuando em sala no momento de 

realização do curso. 

A pesquisa de sondagem que realizei com os(as) ex-estudantes do curso 

cobriu os anos de 2015 a 2019. Uma visão prévia nos fez atentar para algumas 

informações que julgamos pertinentes. Em um universo de 94 respostas17, para as 

cinco edições, obtive informações reveladoras quanto à idade do participante, grau 

de formação, nível de conhecimento prévio da temática (mitologias africanas), se 

atuava ou não no magistério, se era ou não docente do CPII, se já tinha 

conhecimento sobre a Lei 10.639/03, a religião do(a) cursista e, por último, e talvez a 

mais significativa para a nossa pesquisa, como o curso ajudou o(a) participante no 

exercício da sua profissão ou em sua vida pessoal. 

Quanto aos dados sobre o nível de escolaridade dos cursistas que 

responderam o questionário de 2015 a 2019,  podemos visualizar a composição do 

universo pesquisado observando a tabela abaixo: 

 

  Tabela 1 - Cursistas respondentes do questionário por escolaridade declarada 
Escolaridade 

Declarada 
 
 

Ensino 
Médio 

Graduação Especialização Mestrado Doutorado Total dos 
cursistas  

 

Número de 
cursistas 

 
8 
 

 
32 

 
35 

 
17 

 
2 

 
94 

 

Pelos dados apresentados, notamos que a maioria desses cursistas eram 

especialistas; no entanto, o desconhecimento da temática era comum a todos, 

16 Esses dados são aproximados, pois não havia por parte da instituição a contabilização de 
formandos, desistentes e aqueles que estavam listados nas chamadas, mas não participaram das 
aulas. Baseio-me aqui em um número aproximado daqueles que se formaram nas turmas de 2015 à 
2019. 
17 Ver as perguntas do questionário de sondagem nos anexos. 

                                                 



70 

portanto este indicador de grau de educação formal pode ser um indício da procura 

por complementação ou formação continuada devido à ausência destes conteúdos 

em todos os níveis. Outro indicativo importante foi a confissão religiosa dos 

cursistas. Estes dados podem ser observados na tabela abaixo: 

Tabela 2 - Cursistas respondentes por confissão religiosa declarada 
Religião 

declarada 
Candomblecista Umbandista Católico Espiritualista Evangélico Sem 

religião 
declarada 

Indecisos 
ou 

praticantes 
de mais de 

uma 

Total de 
cursistas 

Número 
de 

cursistas 

28 18 8 4 2 25 9 94 

Em relação a esses dados sobre a religiosidade dos cursistas respondentes, 

altamente significativos, existem indicativos que podem apontar para a existência de 

uma demanda formativa de praticantes das religiões afro-brasileiras que não 

encontravam, à época, cursos sobre essas temáticas fora de seus locais de culto18. 

A participação de praticantes do catolicismo romano, motivados pelo desejo 

de conhecimento de outras religiões, e a presença de evangélicos (que acredito 

terem sido sub-representados na sondagem, uma vez que nem todos 

permaneceram nos grupos de contato por meio dos quais eu enviei os formulários 

de pesquisa) podem indicar uma possibilidade de superação de algumas formas de 

racismo religioso19. Lembro, juntamente com Nogueira (2020), que a intolerância 

que vemos hoje nas escolas pode ser compreendida como um importante braço do 

racismo religioso. Quanto ao questionamento sobre conhecimento prévio da 

temática (cultura afro-brasileira no geral), tivemos os seguintes resultados: 

18 Quanto ao grau de escolaridade formal dos adeptos e praticantes de religiões de matrizes 
africanas, estudos têm mostrado uma mudança significativa nos últimos 30 anos. Um estudo 
importante sobre o tema pode ser achado em DUCCINI, Luciana. Diplomas e Decás, identificação 
religiosa de membros de classe média no candomblé. Salvador: EDUFBA, 2016. 
19 Sobre o tema, ver SILVA, Vagner Gonçalves da. Intolerância religiosa; impactos do 
neopentecostalismo no campo religioso afro-brasileiro. São Paulo: Edusp, 2007. E ainda NOGUEIRA, 
Sidnei. Intolerância religiosa. Coleção feminismos plurais. 1ª ed. São Paulo: Jandaíra, 2020. 



71 

Tabela 3 – Conhecimento prévio da temática pelos cursistas respondentes 

Conhecimentos prévios 
da temática 

Declararam já terem tido 
contato com a temática 

Declararam não terem tido 
contato com a temática 

Respostas dos cursistas 67 27 

Quanto ao conhecimento da Lei 10.639/03: 

Tabela 4 - Conhecimento prévio das Leis pelos cursistas respondentes 

Conhecimento da Lei 
10.639/03 antes de 

realizarem os cursos 

Declararam já terem 
conhecimento da Lei 

Declararam não terem 
conhecimento da Lei 

Respostas dos cursistas 85 9 

Quanto ao conhecimento da temática especificamente, 59 participantes 

declararam nunca terem tido contato com as chamadas “mitologias africanas”, 

enquanto 35 declararam que sim. 

Ainda que eu aponte a pertinência evidente da série de perguntas já listadas, 

considero que as três seguintes serviram para balizar nossa pesquisa no que se 

refere à importância dos cursos do NEABI/CPII na formação continuada de 

professores nos conteúdos das Leis, ou seja, versaram sobre: o “espaço de atuação 

e nível de atividade”, “motivos que levaram a procurar o curso” e “como o curso 

havia ajudado no exercício da profissão ou na vida pessoal”. 

De um total de 94 cursistas respondentes, 70 indicaram que estavam atuando 

no magistério na ocasião em que fizeram o curso e 24 respostas foram negativas. 

Daqueles que indicaram estarem atuando no magistério, podemos observar, na 

tabela abaixo, a distribuição por modalidade e nível de ensino: 



72 

Tabela 5 - Cursistas respondentes por área de atuação declarada 
Nível de 
atuação 

Ensino 
Fundamental 

Ensino 
Médio 

Educação 
Infantil 

Ensino 
Superior 

EJA e 
alfabetização 

de adultos 

Pré-
Vestibular 

Total de 
cursistas 

Número 
de 

cursistas 

34 17 7 4 4 4 70 

Estes dados demonstram que professores de todos os níveis e modalidades 

de atuação procuram por esses cursos de atualização e formação permanente. Na 

tabela 5, apresentada anteriormente, os professores de Ensino Fundamental foram a 

grande maioria, podendo ser um indicativo de um reflexo da participação massiva de 

professores do município do Rio de Janeiro, uma vez que a rede municipal oferece 

este nível de escolaridade para seus estudantes e as redes estaduais e federais 

possuem poucas escolas contemplando esses anos escolares. 

Chamo a atenção para aquilo que Grosfoguel (2016) assevera como sendo 

resultado de uma formação ocidentalizada nas universidades, que se encontra na 

base do epistemicídio imposto aos conhecimentos não ocidentais, seja na formação 

docente ou na produção do conhecimento. Assim: 

O privilégio epistêmico dos homens ocidentais sobre o conhecimento 
produzido por outros corpos políticos e geopolíticas do conhecimento tem 
gerado não somente injustiça cognitiva, senão que tem sido um dos 
mecanismos usados para privilegiar projetos imperiais/coloniais/patriarcais 
no mundo. A inferiorização dos conhecimentos produzidos por homens e 
mulheres de todo o planeta (incluindo as mulheres ocidentais) têm dotado 
os homens ocidentais do privilégio epistêmico de definir o que é verdade, o 
que é a realidade e o que é melhor para os demais. (GROSFOGUEL, 2016, 
p. 25.)

Outra informação pertinente se refere às disciplinas de atuação dos docentes, 

e a tabela abaixo deixa evidente que docentes de várias áreas procuraram o curso 

como instrumento de formação permanente. Dessa forma, a observação da tabela a 

seguir é um importante indicador. 



73 

Tabela 6 - Cursistas respondentes por disciplina de atuação declarada 
Disciplinas 

de 
atuação20 

Hist. Port/Li

t 

Geo. Ed.Fís. Artes Pedag

. 

Soc. L.Estr. Bio. Fil. Art. Tur. Total dos 

cursistas 

Número de 
cursistas 

25 15 5 5 7 3 3 3 1 2   2 1 70 

A concentração em disciplinas apontadas pela Lei como sendo as disciplinas 

“prioritárias” para que os conteúdos sejam trabalhados (não sendo, porém, as 

únicas) também fortaleceu minha ideia de que justamente nestas áreas havia uma 

maior demanda por formação continuada. 

Em relação à segunda pergunta, sobre os motivos que levaram à procura do 

curso, obtivemos as seguintes respostas: 

Tabela 7 - Motivos que levaram à procura do curso 

Motivos que 
levaram à 

procura dos 
cursos 

complementar 
a formação 

para a atuação 
na profissão 

curiosida
de sobre 

a 
temática 

saber 
da 

minha 
História 

enriquecimento 
pessoal 

paixão por 
tudo que 
fale sobre 

África 

aprender sobre 
a minha 

ancestralidade e 
empoderamento 

por ser 
candomblecista 

Respostas 73 14 1 2 1 2 1 

Outro importante indicador que mede o grau da capacidade de impacto 

interno na instituição foi a participação de seus professores nas diversas edições do 

curso. Como já foi dito anteriormente, na primeira turma, apenas um professor 

participou (do Departamento de Educação Física). Considero que um dos êxitos do 

projeto foi, justamente, o poder de atração que exerceu nos professores dos 

diversos departamentos pedagógicos do Colégio Pedro II que viriam a participar nas 

edições posteriores. Considero este fato muitíssimo significativo, pois, se a intenção 

era entrar na batalha pela influência sobre os currículos do Colégio, esta seria 

justamente uma das brechas institucionais que abriram caminho para a difusão de 

conhecimentos outros, no caso a História e Cultura africana e afro-brasileira, o 

conteúdo preconizado pelas Leis. 

20 As disciplinas que apareceram na pesquisa foram: História, Língua Portuguesa, Literatura 
Brasileira, Geografia, Educação Física, Artes, Pedagogia, Sociologia, Língua estrangeira, Biologia , 
Filosofia e Turismo. 



74 

Tais docentes também se tornaram os “agentes da Lei”, para utilizar a feliz 

expressão do professor Amauri Mendes Pereira, quando se refere aos docentes que 

militam pela aplicação das Leis nas escolas por entenderem a importância política 

que ela carrega.  

Voltando ao universo da pesquisa, das 94 respostas, nada menos do que 26 

docentes se declararam professores da Instituição. Acho que aqui existe uma sub-

representação no número de docentes, pois tenho conhecimento que nem todos os 

professores que participaram do curso responderam ao questionário de sondagem, 

por vários motivos, portanto arrisco dizer que pelo menos 35 professores do Colégio 

Pedro II, dos mais variados departamentos pedagógicos, frequentaram as aulas 

durante todos os anos do curso oferecido. Portanto, tivemos um pouco mais de um 

terço dos pesquisados como professores do Colégio Pedro II, o que para nós é 

bastante significativo.    

Já as respostas para a pergunta “como o curso havia ajudado no exercício da 

profissão ou na vida pessoal”, serviram como uma avaliação dos alunos sobre os 

cursos e seus resultados em nível pessoal-profissional. Ler essas respostas me 

forneceu um panorama geral de como o programa dos cursos poderia ser 

reformulado para atender demandas que sempre se renovam no que se referem a 

conteúdos, vivências e propostas pedagógicas para a implementação dos conteúdos 

das Leis. Especificamente sobre essas respostas falaremos nos relatos descritivos e 

analíticos das turmas que se seguem. 

2.2 A experiência da turma de 2015 

Nos resultados da pesquisa que fiz com os ex-estudantes da turma de 2015, 

especificamente, obtivemos a resposta de 4 deles. No total tínhamos por volta de 50 

alunos, dos quais 30 frequentaram. Aplicamos o questionário muito tempo depois do 

término do curso, daí muitos não terem respondido. A pesquisa foi realizada ao final 

da quinta edição do curso, em 2019, e não ao final de cada edição, por isso mesmo 

obtivemos uma maior participação dos alunos das edições mais recentes (2018 e 

2019), que tinham experienciado mais recentemente a formação.  



75 

No levantamento, ao propormos a pergunta “Como o curso ajudou você no 

exercício da sua profissão ou em sua vida pessoal?”, obtivemos as mais variadas 

respostas. Duas das que nos chamaram a atenção apontam para a importância que 

os estudantes deram à superação de preconceitos. A análise de dados nos levou à 

conclusão de que o primeiro estudante, católico, achou importante a superação de 

preconceitos e a visão do senso comum, como podemos observar no trecho a 

seguir: 

O curso foi essencial para aprofundar um conhecimento que eu tinha 
apenas de maneira superficial. Através dele foi possível ultrapassar o senso 
comum e modificar pré-conceitos sobre alguns dos temas que foram 
abordados nas aulas. (M.V.P.M., 39 anos, Doutor, católico, professor de 
ensino fundamental e médio.) 

Uma cursista, que disse ter sido levada ao curso pela curiosidade em relação 

ao tema, declarou:  

Ampliação no meu campo de visão e aguçar a minha curiosidade ainda 
mais para entender compreender e buscar a verdadeira história da África. 
(B.L., 38 anos, Ensino Médio, candomblecista, artesã e educadora popular.) 

O caráter de “experiência piloto” de 2015 nos fez compreender, também, a 

necessidade de expandir as leituras do curso. Desde o início, o curso contou com 

uma lista razoável de leituras21 sobre o estudo dos mitos, sobre a história do 

candomblé no Brasil (como suportes simbólicos do mito), sobre a ‘antropologia” 

yorubana22, sobre os arquétipos dos orixás e seus filhos, sobre a noção de tempo e 

existência, mas não sobre os conteúdos doutrinários – ou, como dizem os adeptos 

do candomblé, dos “fundamentos da religião” −, afinal de contas, e por uma questão 

de coerência, na primeira aula de todas as edições do curso, me declaro como 

sendo contrário ao ensino de religião em escolas públicas. 

A experiência de 2015 nos remeteu à importância de ações que possibilitem a 

implantação de políticas públicas apontando para as práticas antirracistas. A 

experiência nos ensinou também que, no que se refere ao combate contra as 

desigualdades raciais, ou simbólicas, a existência das Leis, Decretos, Parâmetros, 

não são, por si só, garantias de suas efetivações. 

21 Ver o programa e a bibliografia do curso nos anexos. 
22 Por Antropologia yorubana compreendo as formas de cosmopercepções africanas, por meio de 
obras de autores nigerianos narrando suas próprias concepções de mundo e autores afro-brasileiros 
narrando como essas cosmopercepções se reatualizam nas manifestações religiosas afrodiaspóricas. 



76 

De fato, uma pedagogia decolonial necessita de uma estratégia política 

decolonial, pois, como afirma Mignolo (2003), é urgente agir a partir das brechas 

decoloniais, das fraturas existentes nas instituições onde a colonialidade permanece. 

Para a minha pesquisa, que tanto é um desdobrar de uma militância pela 

representatividade nos currículos, quanto uma luta que se faz pelas brechas 

coloniais, a temática afro-brasileira − sempre subalternizada, quando não 

invisibilizada −, pressupõe o recurso à interculturalidade crítica como estratégia de 

luta (WALSH, 2016), e não só como recurso intelectual.  

A seguir, e como faço ao final de cada relato, apresento algumas fotos feitas 

na época do curso oferecido. 

    Figura 5 - Aula dada pelo autor na turma de 2015 

 Fonte: Foto de acervo pessoal 

Figura 6 - Arthur Baptista: Dr. Márcio de Jagun e Prof. Beniste 

     Fonte: Foto de acervo pessoal. 



77 

Figura 7 - Formatura da turma 2015 

    Nota: Ao centro, em destaque, Dr. Márcio de Jagun (esquerda), e professor José 
         Beniste (direita). O autor e professor do curso à direita da mesa na terceira fila 

    Fonte: Foto de acervo pessoal. 

2.3 A experiência da turma de 2016 

A turma de 2016 teve início no dia 4 de abril, com encontros quinzenais às 

segundas-feiras. Conforme havíamos anunciado pelos cartazes de divulgação (ver 

Anexo 3), as inscrições se dariam pelo blog do curso. A estrutura do NEABI/CPII na 

época contava com pouquíssimos professores e técnicos administrativos. Para a 

realização da primeira turma, eu contava com o auxílio de apenas uma técnica, que 

alimentava o blog do curso23.  

Devido à grande procura do curso, montamos duas turmas, cada uma delas 

com aulas quinzenais às segundas-feiras; assim, podíamos oferecer o curso a um 

número maior de estudantes. A grande novidade à época foi a parceria com a 

Secretaria Municipal de Educação, por meio do portal “Rioeduca”, que disponibilizou 

o link hospedado na página do NEABI/CPII para a inscrição no curso.

Foram 37 docentes da rede municipal enturmados, 20 inscritos pela página 

do NEAB/CPII, e uma lista de espera totalizando 723 interessados − onde alguns 

foram incorporados à turma conforme detectamos alguma desistência. Note-se que 

a parceria com a Secretaria Municipal de Educação foi celebrada por canais não 

23 O Blog do curso ainda pode ser acessado no endereço Curso de Cultura e Mitologia Yorubá do 
Colégio Pedro II (yorubacp2.blogspot.com). Lá é possível encontrar algumas curiosidades sobre as 
turmas de 2015 e 2016. 



78 

oficiais, ou seja, não foi o Colégio Pedro II que ofereceu o curso de extensão; eu 

mesmo entrei em contato com a responsável pelo programa de capacitação dos 

professores do Município, na época, por meio da professora Andréia Poca − com 

quem eu havia trabalhado em uma escola privada antes da minha entrada no 

Colégio. 

A aula inaugural ocorreu em 4 de abril de 2016, no Salão Nobre do Colégio 

Pedro II, também um marco na História da instituição, uma vez que este espaço, 

historicamente, guarda importantes memórias do “Imperial Colégio”24. Pela primeira 

vez, foi realizado um encerramento − pela turma de 2016 −, que, como a aula 

inaugural, ocorreu no Salão Nobre. Essa turma também inaugurou uma tradição que 

acabou por ser incorporada ao próprio programa do curso: a ida ao Museu Afro-

Brasil em São Paulo.  

Nossa pesquisa formativa para a turma de 2016 apontou um número maior de 

participantes: desta vez obtivemos 8 respostas, num total de universo de 40 alunos 

aproximadamente. Quando propusemos a pergunta “Como o curso ajudou você no 

exercício da sua profissão ou em sua vida pessoal?”, as respostas foram bem 

abrangentes. Listamos abaixo algumas a título de amostragem: 

A partir do que aprendi no curso eu pude transformar minha sala de aula 
num espaço afrocentrado, pude ampliar o repertório de estratégias 
pedagógicas antirracistas e pude me conhecer melhor enquanto homem 
preto, professor preto e pesquisador preto! As discussões do curso me 
despertaram para a pesquisa sobre as questões étnico-raciais e sobre a 
cultura africana. Hoje, junto com outros colegas que fizeram parte do curso, 
inauguramos um Coletivo de Educadores Antirracistas - Coletivo Agbalá -, 
que tem se dedicado a estudar e formar outros professores. Por fim, o curso 
também me incentivou a desenvolver minha pesquisa de doutorado, que 
hoje ganha forma. 
(P.V.G.R.V, 35 anos, mestre, candomblecista, professor de ensino 
fundamental.)  

Foi fundamental para uma releitura profissional e pessoal. Mesmo dentro do 
candomblé, foi no curso que pude aprofundar saberes fundamentais para 
minha vivência no ambiente sagrado. Enquanto docente, toda minha 
atividade passou a ter uma releitura de mundo. (M.A.S.L., 46 anos, 
graduada, candomblecista, professora do segundo segmento do ensino 
fundamental.) 

24 O Salão Nobre do Colégio Pedro II recebeu por inúmeras vezes o Imperador D. Pedro II, que fazia
questão de presenciar os processos de admissão dos novos professores e exames finais de alunos 
do Colégio. Em um estilo neoclássico, o interior do salão é decorado com motivos que remetem à 
cultura europeia. Nesse ano, recebeu a cerimônia de uma aula inaugural de um curso sobre Cultura 
Afro-brasileira. Isto era inédito, enfim, um acontecimento! 



79 

Passei a repensar o currículo a partir de um outro olhar, repensando e 
ressignificando saberes existentes na nossa sociedade e que são frutos da 
cultura nagô-yoruba.  
(L.P.S.B, 32 anos, especialização, candomblecista, professora de ensino 
médio.) 

Essas respostas apontam para a importância de cursos de formação 

continuada em qualquer temática, mais ainda nos conteúdos dessas Leis. Lembro 

que o curso foi realizado em 2016, mas os cursos disponíveis na época ainda eram 

raros.  

O testemunho de P.G.V.R.V nos surpreendeu muito positivamente. Ele 

apontou a criação de um coletivo de professores no município do Rio de Janeiro 

comprometidos com a educação antirracista (Agbalá25), que se tornou possível a 

partir da oportunidade criada pelos encontros dos docentes de educação básica, 

muitos da rede municipal, que frequentaram o curso naquele ano e que, então, 

formaram o Coletivo Agbalá.  

Na minha interpretação, o curso começou a criar raízes, mas de forma 

rizomática, que cresce se espraiando pelo interior da terra, a princípio escondida, 

mas que emerge em partes diferentes do terreno. Na filosofia, este significado ilustra 

a estrutura do conhecimento como uma raiz que origina múltiplos ramos, sem 

respeitar uma subordinação hierárquica estrita. Sim, o curso se enraizou na 

instituição e se tornou referência no município do Rio de Janeiro e nos vizinhos, mas 

a sua institucionalização plena ainda estava por vir. 

A experiência de 2016 mostrou como a pedagogia decolonial se torna 

possível quando a interculturalidade crítica (WALSH, 2005) permite um diálogo entre 

culturas, ou seja, um diálogo intercultural (CANDAU, 2020). Neste caso específico, 

como os saberes escolares podem ser enriquecidos com saberes outros, pois isso 

possibilita: 

a (re)construção de um pensamento crítico-outro − um pensamento crítico 
de/desde outro modo −, precisamente por três razões principais: primeiro 
porque está vivido e pensado desde a experiência vivida da 
colonialidade(...); segundo porque reflete um pensamento não baseado nos 
legados eurocêntricos ou da modernidade e, em terceiro, porque tem sua 
origem no Sul, dando assim uma volta à geopolítica dominante do 
conhecimento que tem tido seu centro no norte global. (WALSH, 2005, p. 
25.) 

25 A palavra Agbalá, no idioma iorubano, significa verso ou sentença. Às vezes pode ter também o 
significado de “palavra que semeia”. 



80 

Em seguida, mais algumas fotos da turma de 2016: 

    Figura 8 - Fala da representante da SME na cerimônia de abertura da 

  turma de 2016 

  Fonte: Foto de acervo pessoal. 

    Figura 9 - Formatura da turma de 2016 

Fonte: Foto de acervo pessoal. 



81 

2.4 A experiência da turma de 2017 

A turma de 2017 marcou a entrada do curso na grade oficial do Colégio. A 

transformação do Colégio em uma IFE26, desde 2012, criou o ambiente institucional 

necessário para o oferecimento de cursos de extensão voltados tanto para a 

comunidade do Colégio, quanto para o público externo. Desde 2015, o campus 

Centro já abrigava o curso por gozar de autonomia introduzida por esta nova 

regulamentação27. À época, a direção do campus entendeu que o projeto do curso 

fazia parte das atividades formativas do NEABI/CPII e a parceria neste caso foi 

fundamental. 

No entanto, as conversas e tratativas com a Pró-reitoria de Pós-Graduação, 

Pesquisa, Extensão e Cultura – PROPGPEC acabou por elevar o curso à categoria 

de destaque na grade de extensão do Colégio. Na prática, isso significou que o 

curso passaria a contar com a estrutura burocrática da instituição para fins de 

inscrição, chamadas de candidatos, controle de presença e certificação final. O 

controle das inscrições para os novos estudantes passou a ser feito pelo sistema de 

inscrições de cursos e concursos ligados à Reitoria. O site do Colégio, que 

concentra todas as inscrições a nível institucional, passou a ser responsável por 

receber as inscrições e fazer a seleção de alunos, obedecendo às minhas 

orientações prévias quanto ao número de vagas, reservas de vagas para 

professores das escolas públicas, horário das aulas, produção de material 

pedagógico na gráfica do Colégio e apoio logístico. 

Pela primeira vez a notícia era veiculada pelo site do Colégio, celebrando a 

parceria da PROPGPEC com o NEABI/CPII para a realização do curso.28 As aulas 

tiveram início no dia 19/4, na sala histórica localizada no segundo andar do prédio 

do campus. A escolha desta sala desde a primeira turma não foi ocasional; trata-se 

26 O Colégio Pedro II tornou-se um IFE com a publicação da Lei 12.677, de 25 de junho de 2012. Os 
IFEs (Institutos Federais de Ensino) são regidas pela Lei 11.892, de 29 de dezembro de 2008, que 
define também a missão institucional destas instituições, aliando ensino, pesquisa e extensão, a partir 
da verticalização do ensino e a intervenção no processo de desenvolvimento local e regional.   
27 De acordo com o regimento dos Institutos Federais de Ensino, a Direção-Geral passou a ser 
chamada de reitoria e cada unidade escolar do Colégio passou de forma automática, e 
independentemente de qualquer formalidade, à condição de campus da instituição, contando com 
autonomia administrativa e pedagógica.   
28 A página ainda pode ser consultada em Colégio Pedro II - Curso de Cultura e Mitologia Yorubá 
inicia aulas (cp2.g12.br) 



82 

de uma sala no formato das salas-padrão localizada no “corredor histórico” do 

campus Centro. 

Nesse ano, a própria diretora de extensão compareceu à aula inaugural, 

juntamente com o reitor da instituição, professor Oscar Halac, e aquela se realizou, 

mais uma vez, no Salão Nobre. As aulas se estenderam de 19 de abril a 19 de julho 

e, em 9/3/2017, a página do Colégio disponibilizou o link oficial de inscrição para o 

curso29. No texto da matéria, o Departamento de Comunicação Social (responsável 

pela página oficial do Colégio) estampava o logotipo do curso e advertia que as 

aulas seriam ministradas pelo professor Arthur Baptista, no campus Centro. Foram 

ofertadas duas turmas com aulas às quartas-feiras, em dois horários: das 15h às 

17h30 e das 18h às 20h30. A carga horária total foi de 40h e cada turma teve 50 

vagas. Das 100 vagas totais, o curso destinou 40% aos professores da rede pública 

do Rio de Janeiro.  

A institucionalização do curso trouxe alguns questionamentos, tais como: A 

instituição procurará de alguma forma influenciar nos conteúdos do curso? A 

instituição controlará o curso a ponto de burocratizá-lo?  

De fato, a instituição reconheceu o domínio exclusivo do NEABI/CPII sobre os 

conteúdos veiculados pelo curso e nunca tentou interferir no que quer que fosse, 

sendo fiel à tradição do Colégio quanto à autonomia e liberdade de cátedra.  

Ao final do curso, na cerimônia de encerramento30, o reitor da instituição se 

fez, mais uma vez, presente. No dia seguinte mandou publicar uma nota sobre suas 

impressões do que viu e ouviu e, para ilustrar o espaço institucional que o curso 

alcançou naquele ano, transcrevo-a aqui na íntegra: 

NOTA PÚBLICA N° 009, DE 20 DE JULHO DE 2017. CERTIFICAÇÃO DA 
III TURMA DO CURSO DE INTRODUÇÃO À CULTURA E MITOLOGIA 
YORUBÁ. 

Em 19 último estive presente na Certificação da III Turma do Curso de 
Introdução à Cultura e Mitologia Yorubá no Salão Nobre do Campos Centro. 
Talvez pela primeira vez em muitos anos, via a plateia tomada por 
afrodescendentes. Sim! Temos negros no Colégio Pedro II e desta feita os 
vi. E como gostaria de vê-los, também, nas certificações das turmas
regulares do Colégio Pedro II, mas não os vejo. O que acontece com os 

29 O link ainda se encontra disponível em Colégio Pedro II - CPII oferece 100 vagas para curso de 
cultura e mitologia Yorubá (cp2.g12.br) 
30 A página do Colégio noticiando a cerimônia de encerramento do curso pode ser visitada neste link 
Colégio Pedro II - 70 alunos concluem curso de extensão sobre Cultura e Mitologia Yorubá 
(cp2.g12.br) 



83 

alunos afrodescendentes que ingressam por sorteio nas séries iniciais do 
Ensino Fundamental? Por que deixam o Colégio Pedro II? Mas, no aguardo 
que possamos vê-los em todos os setores e eventos do Colégio e da vida 
social do país e enquanto isto não ocorre me atenho em parabenizar os 
responsáveis pelo Curso e pelo trabalho realizado. Que festa bonita, que 
enxurrada de cultura, tempestade musical e de ritmos! Uma onda, um 
turbilhão de emoções nas representações a cargo dos alunos formandos. 
Lindo o afoxé Filhos de Gandhi com suas demonstrações de danças da 
Cultura Africana. Que aula de História do Brasil! Uma festa laica onde 
assistimos uma demonstração da riqueza da cultura africana e seu reflexo 
no Mundo Ocidental, o misticismo religioso e suas relações com a natureza. 
Sim, o Salão Nobre do mais que sesquicentenário Colégio Pedro II que 
outrora e tantas vezes recebeu o Imperador Dom Pedro II por ocasião das 
provas de cátedras, ontem homenageou a África e o povo africano. Na 
verdade, ontem, foi homenageado o Povo Brasileiro – miscigenado, 
musical, alegre e sofrido brasileiro -, não na Casa Grande e tão pouco na 
senzala, mas no Salão Nobre do Imperial Colégio de Dom Pedro II, 
Felicidades para todos, ou seja. Axé! 
OSCAR HALAC Reitor31 

Na pesquisa de sondagem que fizemos na turma de 2017, um número ainda 

maior de estudantes participou (18 ao todo). Passamos agora à exposição de 

algumas respostas que considero significativas pois demonstram como os cursos 

como estes contribuiu na formação docente decolonial. 

Ressignificou minha compreensão sobre a Mitologia Yorubá, rompendo 
estereótipos e apresentando nossas formas de atuar na prática pedagógica.  
(G.T.S., 36 anos, especialização, católica, professora de educação infantil.) 

Aplicando com capacitação apropriada a Lei 10.639/03 em minhas aulas, 
praticando ensino de Língua Portuguesa e de Literatura a partir de um 
currículo não eurocentrado. Para tanto, venho adotando obras literárias que 
abordem as culturas africanas e ameríndias em minhas aulas e 
apresentando autores e obras da literatura negra como positiva referência 
para os estudantes, especialmente os pardos e negros, com o objetivo de 
efetivar um currículo laico e antirracista.  
(A.L.M.U., 32 anos, mestrado, umbandista, professor de ensino fundamental 
− segundo segmento.) 

Tive uma visão da vida mais ampla, fora do ponto de vista eurocêntrico 
imposto pela sociedade. Tive maior compreensão da cultura africana do que 
na minha graduação de história da arte (incompleta).  
(M.M.B.B., 23 anos, estudante de ensino médio, espiritualista.) 

O curso foi primordial para que eu conhecesse um maior número de 
teóricos africanos e me apropriasse de conceitos de forma mais 
aprofundada. Muito por isso, hoje faço parte da turma 2 do EREREBÁ 
(Educação para as Relações raciais no Ensino Básico). A importância desse 
curso se deu por meio das aulas e também pela convivência com os/as 
colegas que até hoje perdura! Um prazer gigantesco desfrutar dessa 
experiência “xodozística”.  

31 O coordenador do núcleo à época, o prof. Osmar Soares também proferiu seu discurso. Os dois 
documentos estão disponíveis em Colégio Pedro II - Nota Pública nº 09/2017 - Certificação da 
terceira Turma do Curso de Introdução à Cultura e Mitologia Yorubá (cp2.g12.br) 



84 

(N.S.O., 25 anos, graduação, sem religião, não atuava no magistério à 
época.) 

O curso foi grande contribuinte para os primeiros passos daquilo que se 
tornou o trabalho de conclusão de curso de Pós-Graduação em Ensino de 
História da África na mesma instituição. No trabalho procurei desenvolver 
como a culinária afro-brasileira, associada ao caráter e dever da Lei 
10.639/03, é importante no que tange a ampliação das discussões sobre a 
diversidade cultural e a educação nas relações étnico-raciais no Brasil. 
Assim, esta associação contribui para a extensão dos horizontes e debates 
sobre a formação das identidades brasileiras. No processo da diáspora, por 
mais de 300 anos, mais de quatro milhões de africanos vieram escravizados 
para o Brasil. Esses africanos trouxeram não só a sua força de trabalho, 
mas também sua cultura e seus valores civilizacionais. A partir de então, 
passou existir uma reconstrução dessa cultura culinária com os elementos 
locais, forjando assim, uma culinária afro-brasileira. Procurei mostrar como 
este recorte está presente nos cursos superiores de gastronomia oferecidos 
no município do Rio de Janeiro e como ele dialoga com a lei que 
implementa a obrigatoriedade do ensino da História da África e das culturas 
Africana e Afro-brasileira.  
(R.N.M., 38 anos, mestrado, candomblecista, professor de Ensino Superior.) 

Quero chamar a atenção para estes depoimentos. O primeiro selecionado fala 

em superação de estereótipos; de fato, uma das maiores preocupações que o 

projeto carrega é o enfrentamento ao racismo religioso. As aulas se tornaram grupos 

de apoio, onde as diversas experiências de enfrentamento de preconceitos 

religiosos foram compartilhadas. Desde o colega de trabalho fundamentalista que 

deliberadamente sabota os projetos ou temas relacionados aos conteúdos 

preconizados pela Lei, passando pelos pais que não querem que seus filhos 

estudem “macumba” na escola, até gestores que corroboram estes 

comportamentos. Sidnei Nogueira (2020) caracteriza muito bem tais atitudes quando 

categoriza o racismo religioso nesses termos: 

Há uma discussão estendida referente à compreensão semântica adequada 
a perseguições, violências, privações, opressões, impedimentos, agressões, 
demonização, subalternização, segregações, exclusões e toda sorte de 
crimes cometidos em nome de uma religião que se quer hegemônica com 
vistas à condenação das tradições de origem negroafricana no Brasil. 
Alguns acreditam que a melhor expressão seja “intolerância religiosa”. 
Todavia, no caso das violências praticadas contra as religiões de origem 
africana no Brasil, o componente nuclear desse tipo de violência contra as 
CTTr o é o racismo. Quando se fala em intolerância religiosa, algumas 
vezes o foco da perseguição não é apenas a origem étnica dos praticantes 
ou a origem da crença, mas uma prática do sagrado alheio, que é 
considerada herética ou demoníaca por outro grupo. (NOGUEIRA, 2020, p. 
82.) 

Este fato nos remete ao texto do Parecer (BRASIL, 2004), quando aponta a 

importância da pedagogia antirracista, uma vez que possibilita: 



85 

Entre os negros, poderão oferecer conhecimentos e segurança para 
orgulharem-se da sua origem africana; para os brancos, poderão permitir 
que identifiquem as influências, a contribuição, a participação e a 
importância da história e da cultura dos negros no seu jeito de ser, viver, de 
se relacionar com as outras pessoas, notadamente as negras. (BRASIL, 
2004, p. 16.) 

No segundo testemunho, A.L.M.U. fala de uma experiência de um professor 

de literatura de escola pública que compreendeu perfeitamente as possibilidades 

das Leis, uma vez que reconhece o eurocentrismo dos currículos, mas também as 

alternativas possibilitadas pela utilização em sala de aula de literatura negras e 

indígenas.  

O depoimento de N.S.O., que não atuava no magistério, chamou minha 

atenção para um tema correlato, mas não menos importante e que até agora não 

tinha aparecido em nosso trabalho, que são as experiências de aplicação dos 

conhecimentos nas práticas em sala (esta é uma pesquisa que ainda estamos em 

vias de realizar).  

Vários estudantes que frequentaram as aulas do curso testemunharam que 

tiveram seus primeiros contatos com autores africanos ao longo das leituras. Para 

muitos, os cursos de cultura e mitologia yorubá lhes “mostraram a África” e isso 

incentivou-os à continuidade de seus estudos sobre a temática de cultura africana e 

afro-brasileira.  

O Colégio Pedro II conta hoje com vários programas de Pós-graduação latu 

senso, entre eles dois que se relacionam diretamente com a temática.  

O primeiro é o Programa de Pós-graduação em Ensino de História da África, 

criado pelo Departamento de História (2016), com uma parceria com o NEABI/CPII. 

O outro é o EREREBÁ (Educação para as Relações Raciais no Ensino Básico), 

organizado de forma multidisciplinar e que conta em seu corpo docente com vários 

professores-pesquisadores do NEABI/CPII.  

Vários ex-estudantes dos cursos fizeram os processos seletivos para estes 

programas e ingressaram neles (conforme o testemunho de R.N.M., meu ex-aluno 

no curso de extensão e na pós-graduação). Alguns assuntos abordados nos cursos 

foram retomados nos programas e se desdobraram em temas de futuros TCCs. Eu 



86 

mesmo, na qualidade de professor convidado do EREREBÁ32, pude acompanhar a 

profusão de trabalhos que tiveram as suas origens em nossos encontros semanais. 

Eis as fotos da turma de 2017. 

    Figura 10 - Formatura da turma de 2017 

       Fonte: Foto de acervo pessoal. 

  Figura 11 - O Magnífico Reitor Oscar Halac discursa na aula 

 inaugural da turma de 2017 

    Fonte: Foto de acervo pessoal. 

32 Ministrei o curso “Pensamento decolonial e cosmogonias africanas” para as turmas de 2017 e 
2018. No programa de Ensino de História da África, ministrei a cadeira de “Imaginários de África e 
africanos no Brasil” para as turmas de 2017, 2018, 2019. Na turma de 2020, trabalho com a disciplina 
“História da África Contemporânea”. 



87 

Figura 12 - O afoxé Filhos de Gandhy no encerramento da turma de 2017 

    Fonte: Foto de acervo pessoal. 

2.5 A experiência da turma de 2018 

O ano de 2018 teve início com o planejamento do IV Curso de Introdução à 

Cultura e a Mitologia Yorubá. Com o reconhecimento e o apoio institucional, a 

página do Colégio já anunciava em janeiro daquele ano a notícia da abertura breve 

das inscrições. O texto publicado em 26 de janeiro de 2018 deixava transparecer a 

visão da Instituição da importância do curso. Dizia o texto: 

As inscrições para o IV Curso de Introdução à Cultura Nagô-
Iorubá começam em fevereiro. O Colégio Pedro II vai oferecer em 2018 o IV 
Curso de Introdução à Cultura Nagô-Iorubá. As inscrições estão previstas 
para começar no dia 20 de fevereiro. Essa é uma iniciativa do Núcleo de 
Estudos Afro-Brasileiros (Neab) em parceria com o Departamento de 
História e a Diretoria de Extensão da Pró-reitora de Pós-Graduação, 
Pesquisa, Extensão e Cultura (Propgpec). Este ano serão oferecidas 120 
vagas divididas em duas turmas de 60 alunos. As aulas começam em 
março e ocorrerão semanalmente às segundas-feiras no Campus Centro, 
das 15h às 17:30 (primeira turma) e das 18h às 20:30 (segunda turma). 
Como nos outros anos, 50% das vagas serão destinadas a professores da 
rede pública de ensino. O curso já foi feito por mais de 300 alunos com uma 
fila de espera de mais de mil candidatos nos anos anteriores. Serão ao todo 
18 encontros e ainda uma visita guiada ao Centro do Rio e uma expedição 
ao Museu Afro-Brasil em São Paulo.33 

33 Texto disponível no link Colégio Pedro II - Inscrições para o IV Curso de Introdução à Cultura Nagô-
Iorubá começam em fevereiro (cp2.g12.br) 



88 

A essa altura o “Mitologia” já figurava como sendo o mais procurado curso de 

extensão do Colégio Pedro II. Diante do sucesso da parceria institucional, a reitoria 

me chamou para uma reunião com a pró-reitora da PROPGPEC e com o diretor de 

extensão, a fim de pensarmos na possibilidade da oferta do curso na modalidade 

EAD. Diante das dificuldades apresentadas, como a falta de monitores e a recusa 

em conceder uma redução de carga horária para que eu pudesse me dedicar a esta 

tarefa (já que, segundo as previsões da escola, poderia atrair mais de dez mil alunos 

de todo o país), o projeto foi adiado. 

Uma vez descartada a possibilidade do EAD, prossegui no planejamento de 

duas novas turmas. Utilizamos a mesma estratégia de 2017, abrindo a possibilidade 

de duas turmas funcionando às segundas-feiras em horários diferentes e 

consecutivos para atingir um número maior de professores e público em geral 

interessados na temática. Como nos anos anteriores, estudantes, professores e 

religiosos das mais diversas religiões de matrizes africanas se inscreveram para o 

curso. Mais uma vez, a presença de tais religiosos, alguns com décadas de 

iniciação; pais e mães de santo do candomblé e da umbanda sentaram-se ao lado 

de católicos, budistas e protestantes. 

A essa altura, também, um número considerável de professores dos diversos 

departamentos pedagógicos do Colégio, além de técnicos administrativos e 

inspetores de alunos, se inscreveram em um processo que durou, a partir da meia-

noite do dia marcado para o início das inscrições, apenas dez minutos para 

esgotarem-se as 120 primeiras vagas oferecidas. Como nos anos anteriores, uma 

lista considerável de futuros cursistas esperava uma possibilidade de serem 

chamados diante de qualquer desistência. 

Nesse ano, ficou acertado com a diretoria de extensão que seriam feitas 

chamadas a cada aula e os estudantes que faltassem a mais de duas aulas 

consecutivas seriam eliminados do curso, para que outros da lista de espera fossem 

convocados. Como no ano anterior, uma página na plataforma Moodle do Colégio 

passou a hospedar o material do curso, tais como textos, livros, indicação de filmes 

e documentários, além da apresentação em Powerpoint de cada aula, que passou a 

ser disponibilizada depois de ter sido trabalhada em sala para aqueles que, por 

algum motivo, tivessem faltado e perdido o conteúdo.  

Essa página, que havia sido pensada para a edição do ano de 2017, 

permanece hospedada na plataforma Moodle da EAD do Colégio, mas seu conteúdo 



89 

só pode ser acessado por alunos inscritos na página. Também, como nas edições 

anteriores, foi pedido aos alunos um trabalho final que convencionamos como um 

trabalho escrito que em sua forma mais elementar poderia ser entregue como uma 

redação, onde o(a) estudante faria uma avaliação pessoal do que havia aprendido, 

compartilhado ou ainda como os conteúdos trabalhados em sala estavam sendo 

usados em suas próprias aulas. 

As experiências compartilhadas pelos alunos das turmas de 2018 foram de 

grande importância para se pensar como os conteúdos foram incorporados aos 

repertórios dos estudantes, professores, estudantes, religiosos e público em geral. 

Passamos agora a uma amostra dos depoimentos mais significativos. Nessa 

turma, obtive 31 respostas. Certamente observo o padrão da maior participação das 

últimas turmas em função de terem ocorrido mais recentemente.    

O curso foi importante para compreender a cultura que fundamenta a 
espiritualidade que pratico e, em sala de aula, desconstruir alguns discursos 
que o senso comum aponta sobre o candomblé.  
(A.B.C.C., 28 anos, graduação, candomblecista, professora de ensino 
médio.) 

“Poder falar da mitologia nagô e yorubá com conhecimento e propriedade e 
assim derrubar preconceitos e intolerância”  
(A.P.C.S., 42 anos, graduação, sem religião declarada, professora de 
educação infantil.) 

“O curso foi de extrema importância para ampliação da minha prática 
docente ao trazer possibilidades para a inserção das Leis 10.639 e 11.645. 
Através da mediação do Professor Arthur, seja em sala de aula ou em 
atividades extraclasse (como a visita ao Museu Afro em São Paulo), pude 
perceber o quanto a cultura africana e afro-brasileira foi e ainda é 
silenciada. Sou grato por toda a troca proporcionada nessa experiência e 
fico na expectativa de prosseguir com o curso de cultura Banto.”  
(B.M.C., 32 anos, especialização, espiritualista, professor de ensino 
fundamental − primeiro segmento.) 

“Foi de suma importância para o desenvolvimento do trabalho de pesquisa 
de conclusão de especialização em Ensino de História da África do Colégio 
Pedro II cursado entre 2017 e 2019. É de grande valia hoje para a pesquisa 
de mestrado que venho desenvolvendo no curso de Pós-Graduação em 
Relações Étnico-Raciais do CEFET/RJ. E tem lugar ímpar na minha vida, 
como um divisor de águas que foi de grande contribuição para o 
desenvolvimento e o fortalecimento da minha postura antirracista e de 
militância em prol da transformação social e da busca por uma sociedade 
justa, inclusiva e democrática.”  
(K.G.P., 29 anos, especialização, ‘cliente’34 de umbanda, professora fora do 
mercado no momento da pesquisa.) 

34 Expressão utilizada comumente entre o 'povo santo' para designar os frequentadores ainda não
iniciados na religião.  



90 

Atualmente tenho melhor formação para trabalhar os temas de cultura, 
cultura africana e brasileira, racismo e colonialidade em sala de aula. Além 
de ter aberto um caminho para os estudos decoloniais.  
(P.B.S.B., 37 anos, mestrado, umbandista, professora de ensino 
fundamental e médio.) 

Foi muito importante aprender tanto sobre a Cultura Nagô-Yorubá e 
descobrir que eu não sabia absolutamente nada! Incrível como na 
Faculdade de História aprendíamos sobre Cultura Greco-Romana, Egípcia 
(como se o Egito não fizesse parte da África), europeia e não tínhamos nem 
meio período de História da África. Fiquei muito impressionada com o que 
aprendi e tenho procurado utilizar em minhas aulas lendo muito sobre o 
assunto!  
(V.M.O.S., 53 anos, graduação, católica, professora de ensino fundamental 
− primeiro segmento.) 

O curso ofereceu importantes referências bibliográficas e temáticas que me 
auxiliaram profundamente na preparação de aulas e fundamentação de 
discussões com estudantes. Pessoalmente, contribuiu para uma melhor 
compreensão de alguns elementos da rica tradição do culto aos orixás. 
Curso maravilhoso. Gratidão!”  
(A.C.O.C., 36 anos, doutorado, cliente do candomblé, professora de ensino 
fundamental e médio.) 

Na amostra selecionada, o padrão dos anos anteriores se manteve 

apontando para duas tendências pelo menos. A primeira se refere à 

complementaridade dos conteúdos que os estudantes não obtiveram em seus 

percursos formativos. Como exemplo, V.M.O.S. chama a atenção para a ausência 

de conteúdos relacionados a África e mitologia africana em sua graduação e para a 

superestimação das culturas greco-romanas, que nós reputamos como a 

permanência da colonialidade dos currículos universitários. 

Esta afirmação me remete à importância de pensar junto com Santos (2004) o 

conceito de sociologia das ausências e das emergências. Citado por Gomes (2017), 

a sociologia das ausências consiste em uma “investigação que visa demonstrar que 

aquilo que não existe é, na realidade, ativamente produzido como não existente (...). 

O objetivo da sociologia das ausências é transformar as ausências em presenças”. 

(SANTOS Apud GOMES 2017 p.41) 

A segunda diz respeito à formação pessoal e profissional ao mesmo tempo, 

tal como expressa o depoimento da professora A.B.C.C., quando diz que os 

conteúdos trabalhados no curso serviram tanto para o seu crescimento profissional, 

quanto para a compreensão dos conteúdos da sua prática religiosa. O próprio tema 

da decolonialidade nas práticas pedagógicas e nos currículos das escolas também 

surgiu. Assim, P.B.S.B., em seu depoimento, usa o termo “estudos decoloniais” para 



91 

se referir ao campo de estudos abertos após o contato com os conteúdos dos 

cursos. 

Mais uma vez, a referência à importância da aquisição de conhecimentos a 

partir do contato com a bibliografia do curso apareceu de maneira explícita, como é 

o caso do depoimento de A.C.O.C., doutora em filosofia, professora de ensino

fundamental, que declarou ter tido contato com os conteúdos que a ajudaram na 

preparação de material para o trabalho em sala de aula.  

Finalmente, destacamos o depoimento de K.G.P., que apontou para o fato de 

ter utilizado os conhecimentos adquiridos tanto para ‘o desenvolvimento do trabalho 

de pesquisa de conclusão de especialização em Ensino de História da África do 

Colégio II cursado entre 2017 e 2019, quanto para “a pesquisa de mestrado que 

venho desenvolvendo no curso de Pós-Graduação em Relações Étnico-Raciais do 

CEFET/RJ”. 

Pela segunda vez, e como já ocorrido nos dois últimos anos, ao final do curso 

a formatura contou com a participação de estudantes e seus familiares. Ocorrida 

dessa vez no Teatro do campus Tijuca II35, a formatura desse ano não contou com a 

presença do reitor da instituição, por uma série de contratempos. Mais uma vez 

realizamos as duas atividades que se tornaram complementares ao curso: a oficina 

de aula-passeio chamada de “Afro-referenciada” e a ida ao Museu Afro-Brasil em 

São Paulo, como mais uma atividade de confraternização ao fim da jornada.  

A seguir, as fotos de 2018: 

35 No ano de 2018 o encerramento do curso não pode se realizar no salão nobre do Colégio. As obras 
do VLT levaram a Prefeitura do Rio a disponibilizar seus engenheiros e, preventivamente, colocar 
colunas de sustentação no salão nobre, para evitar qualquer dano ao patrimônio do prédio tombado 
pelo patrimônio histórico, devido a previsão de ocorrência de tremores no solo durante a construção 
da linha férrea que passa em frente ao campus. A título de curiosidade, os arqueólogos da prefeitura 
acabaram por encontrar as fundações da antiga igreja de São Joaquim e as suas criptas, uma 
importante descoberta arqueológica. 



92 

 Figura 13 - Turma de 2018 no dia da formatura no teatro do Campus Tijuca II 

     Fonte: Foto de acervo pessoal. 

   Figura 14 - Uma tradição, a ida ao Museu Afro-Brasil em São Paulo, julho 

  de 2018 

      Fonte: Foto de acervo pessoal. 



93 

2.6 A experiência da turma de 2019 

A turma de 2019 foi a última edição realizada. Seguindo a “fórmula” dos dois 

anos anteriores, a página oficial do Colégio36 anunciava, em 6 de fevereiro, a oferta 

da quinta edição do curso. Dessa vez, o oferecimento de vagas diminuiu em função 

da conjuntura do Colégio no primeiro ano do novo governo, marcado por incertezas 

nas instituições federais de ensino. Não podíamos oferecer duas turmas em função 

da reformulação da força de trabalho e da carga horária exigida pelo MEC e, dessa 

forma, oferecemos apenas uma turma com 70 vagas no total, às sextas-feiras, no 

horário de 18:00 às 21:30. 

A página anunciava o calendário oficial prevendo as inscrições a partir do dia 

8/2, com resultados esperados para 15/2 e matrícula dos selecionados na secretaria 

do campus nos dias 19 e 20/2. Para garantir a transparência do processo de 

seleção, a página do Colégio publicou, no dia 18 de fevereiro, a lista pública de 

selecionados37. A carga horária desse ano, como em 2018, havia sido ampliada para 

80h, fato que atraía ainda mais os candidatos, pois a certificação de um curso de 

extensão pelo Colégio Pedro II facultava aos possíveis candidatos ao magistério em 

concursos públicos pleitearem a contagem destas 80h em uma possível prova de 

títulos. 

No dia 1/3 as aulas começaram. Dessa vez a sala histórica que havia 

abrigado os cursos anteriores não seria usada. Por conta da interdição do salão e do 

corredor histórico do segundo andar, a sala utilizada foi a maior disponível, usada 

para abrigar uma das turmas de 9º ano e ensino médio, a sala 19. No ano de 2019, 

os textos do curso foram reformulados e novas temáticas foram acrescentadas. Uma 

delas, as aulas sobre o “sagrado feminino”, tema que tinha sido abordado em uma 

aula no curso em 2018 e, agora, voltava com duas aulas no programa. 

A turma de 2019 repetiu a heterogeneidade dos anos anteriores: professores, 

donas de casa, uma astróloga, estudantes do ensino médio, alunos dos programas 

de pós-graduação da própria instituição, sacerdotes e religiosos de matrizes 

36 O anúncio pode ser conferido no link: Colégio Pedro II - CPII oferece 70 vagas para curso sobre 
cultura Nagô-Yorubá (cp2.g12.br) 
37 Que pode ser conferida neste link Colégio Pedro II - Resultado das inscrições para o V Curso de 
Introdução à Cultura e Mitologia Nagô-Yorubá. (cp2.g12.br) 



94 

africanas tornaram possível uma convivência profícua e uma troca riquíssima de 

experiências e vivências realmente incríveis. 

Logo no início do curso, a turma ouviu atentamente a exposição do programa, 

do que eles teriam pela frente e ouviram uma defesa de uma escola laica, gratuita, 

libertária e decolonial. Ao longo dessa edição do curso e do segundo semestre de 

2019, iniciei a elaboração de um novo projeto: o I Curso de Introdução ao Estudo da 

Cultura Tradicional Banto. A direção de extensão já havia sido informada desse novo 

curso, e o material já estava em fase de pesquisa bibliográfica. Além disso, a página 

do próximo curso, que seria também hospedada na EAD (Educação à Distância) do 

Colégio, já estava em avançado estágio de desenvolvimento − trabalho que 

prosseguiu com a virada do ano, quando fomos todos surpreendidos pelas notícias 

que nos chegaram da China. Assim, a versão de 2020 dos dois cursos não 

ocorreram. 

As respostas ao questionário de experiências formativas obtiveram o maior 

número delas em relação às turmas anteriores: 33 no total. Nesse ano, a identidade 

do curso como promotor de formação continuada de professores se solidificou. Das 

70 vagas oferecidas, nada menos que 65 foram ocupadas por professores, a maioria 

deles (60) atuando em sala de aula no momento em que fizeram o curso.  

Como fiz com as outras turmas, selecionei algumas respostas com o objetivo 

de tentar montar um panorama de depoimentos acerca de como os conteúdos do 

curso ajudaram na formação continuada desses estudantes, professores em sua 

maioria. Assim, passemos aos depoimentos: 

Esse curso foi FUNDAMENTAL para eu continuar num movimento de me 
descolonizar e sobretudo me desafiar a ter uma prática decolonizadora. Foi 
importante para eu enxergar o epistemicídio em relação aos saberes 
tradicionais. Eu diria que esse foi um dos cursos mais importantes que fiz na 
vida, é um divisor de águas na minha prática e na minha busca por outros 
paradigmas e conhecimentos.  
(M.G.M., 43 anos, especialização, sem religião declarada, professora do 
ensino fundamental − primeiro segmento.) 

Em relação à profissão, me auxiliou muito nas disciplinas de questão racial 
na formação social brasileira que ministrei na UFF, enquanto estive como 
professora substituta. Na vida pessoal mudou minha forma de enxergar o 
mundo, principalmente nas referências sócio-históricas brasileiras. 
(L.P.L.M., 30 anos, mestrado, umbandista, no momento do curso 
trabalhando como pesquisadora.) 

A bibliografia, as aulas e o convívio com o professor Arthur e os demais 
amigxs do curso me proporcionaram o pontapé inicial de conhecimentos 



95 

acerca da cultura nagô/iorubá, fato que se desdobra em todas as esferas da 
minha vida, e sobretudo no magistério.”  
(G.C.N.J., 29 anos, especialização, sem religião declarada, professor de 
ensino médio.) 

Me permitiu um contato com a filosofia e a cosmopercepção das sociedades 
tradicionais. Para mim, ver essa abordagem numa instituição de ensino foi 
novidade, pois, nestas, predomina a visão de mundo judaico-cristão, 
eurocentrada. Nesse sentido, posso dizer que o curso me estimulou a 
buscar e estudar práticas pedagógicas decoloniais, a fim de aplicá-las em 
meu fazer pedagógico. 
(M.P.S., 40 anos, mestrado, candomblecista, professora de EJA.) 

Contribuiu de forma muito positiva porque não tinha noção dessa cultura! 
Superou muito as minhas expectativas tanto na área profissional quanto 
pessoal.  
(J.S.S., 38 anos, especialização, sem religião declarada, professora de 
ensino fundamental − primeiro segmento.) 

Eu sou professora de dança. O curso me trouxe uma outra bagagem para 
além do corpo.  
(H.V.P., 36 anos, mestrado, umbandista, professora da educação infantil.) 

A análise atenta de algumas respostas nos chama a atenção para a 

permanência de algumas tendências que já haviam aparecido nos testemunhos 

anteriores. Na prática docente existe uma gama de profissionais que demandam 

formação permanente para o trabalho com as temáticas preconizadas pelas Leis. 

Deste universo, percebemos variantes que vão do desconhecimento da temática, 

que não chega a ser a maioria, até a ausência quase que total dos temas 

relacionados às Leis em suas formações. 

Dessa forma, J.S.S., professora de primeiro segmento do ensino fundamental, 

declarou que “não tinha noção dessa cultura!”. Já outros profissionais anteriormente 

engajados na luta por uma educação antirracista tinham plena consciência da 

colonialidade do saber presente nos currículos da educação básica. Assim, M.P.S., 

professora do EJA, chama a atenção para a permanência da visão "eurocêntrica" e a 

predominância da “cultura judaico-cristã” nos conteúdos trabalhados em sala de 

aula. A mesma profissional aponta para o estímulo que recebeu para a busca de 

“práticas pedagógicas decoloniais” como estratégia a ser utilizada em seu fazer 

pedagógico. Nesse sentido, Walsh (2007) propõe uma interculturalidade crítica como 

estratégia de uma educação decolonial, ao apontar: 

A interculturalidade crítica [...] é uma construção de e a partir das pessoas 
que sofreram uma experiência histórica de submissão e subalternização. 
Uma Proposta é um projeto político que também poderia expandir-se e 
abarcar uma aliança com pessoas que também buscam construir 



96 

alternativas à globalização neoliberal e à racionalidade ocidental, e que 
lutam tanto pela transformação social como pela criação de condições de 
poder, saber e ser muito diferentes. Pensada desta maneira, a 
interculturalidade crítica não é um processo ou projeto étnico, nem um 
projeto da diferença em si. (...) é um projeto de existência, de vida. 
(WALSH, 2007, p. 8.) 

Com experiência semelhante, M.G.M. aponta para o fato de o curso ter 

representado um “divisor de águas” em sua prática, no sentido da continuidade que 

considerou o movimento de experienciar “uma prática descolonizadora”, tanto 

quanto “um movimento para me descolonizar”. Também ela se apropriou de uma 

série de conceitos basilares do curso, quando se refere à importância de “enxergar o 

epistemicídio em relação aos saberes tradicionais”.  

Devo dizer também que uma grata surpresa foi perceber que profissionais de 

outras áreas também incorporaram os conhecimentos do curso, permeando-os às 

suas práticas, como foi o caso de H.V.P., professora de dança, que declarou ter sido 

o curso uma oportunidade de adicionar ao seu repertório “uma outra bagagem para

além do corpo”. 

Tais testemunhos remetem-nos à temática de outras colonialidades. Nesses 

casos, a colonialidade do ser, que, como nos coloca Mignolo (2003), foi engendrado 

pelo discurso da história do pensamento europeu, que é, de um lado, a história da 

modernidade europeia e, de outro, a história silenciada da colonialidade europeia. E 
ainda WALSH (apud CANDAU, 2010), apontando os caminhos da luta decolonial 

com que nos relembra: 

Walsh afirma, tendo como referência os movimentos sociais indígenas 
equatorianos e dos afro-equatorianos, que a decolonialidade implica partir 
da desumanização e considerar as lutas dos povos historicamente 
subalternizados pela existência, para a construção de outros modos de 
viver, de poder e de saber. Portanto, decolonialidade é visibilizar as lutas 
contra a colonialidade a partir das pessoas, das suas práticas sociais, 
epistêmicas e políticas. (WALSH, 2012, p.24) 

Identifico, nestas e em outrasrespostas, os conceitos próprios do pensamento 

decolonial presentes nos discursos de alguns docentes. Nesse sentido, e 

concordando com Candau (2010), apontamos que a pedagogia decolonial depende 

de uma educação que aposte em uma superação da colonialidade do ser.  

Como nos anos anteriores, esta amostra de respostas deixa-me entrever 

como cada estudante incorporou às suas práticas os conteúdos do curso. 



97 

Certamente em um olhar retrospectivo, essas cinco edições do curso não foram 

iguais. Seus conteúdos, o programa, os textos propostos, os vídeos apresentados e 

até mesmo o material como exposto nas aulas mudaram significativamente, assim 

como o docente que vos escreve.  

Cada ano me fez aprender mais sobre como o “chão da escola” encarava as 

dificuldades inerentes à temática, às práticas veladas ou não do racismo religioso, a 

colonialidade presente nos currículos e na formação de professores. Enfim, o grande 

desafio que se coloca diante daqueles que estão comprometidos com uma 

educação antirracista e a construção de uma educação outra, de uma sociedade 

outra, de um mundo outro. 

O que os resultados desta pesquisa mostraram é que é possível introduzir a 

temática africana e afro-brasileira na escola como expedientes na luta por uma 

educação antirracista e, por extensão, uma sociedade de fato democrática. A 

experiências dos cursos de cultura e mitologia yorubá não se limitaram à formação 

continuada dos docentes, atualização na temática ou algo análogo; elas 

impregnaram a instituição escolar por meio da explicitação do conteúdo. 

No próximo capítulo, estudaremos como os cursos, por meio das interfaces 

estabelecidas com os demais projetos do NEABI/CPII, contribuíram para popularizar 

a temática no Colégio e seus desdobramentos efetivos. 
Como fiz nos casos anteriores, seguem algumas fotos da turma de 2019. 

    Figura 15 - A Formatura da turma de 2019 

   Fonte: Foto de acervo pessoal. 



98 

  Figura 16 - No “Ajeun”, a comida dos Orixás 

        Fonte: Foto de acervo pessoal. 



99 

3 DESDOBRAMENTOS INSTITUCIONAIS/PEDAGÓGICOS DOS CURSOS DE 
CULTURA E MITOLOGIA YORUBÁ NO COLÉGIO PEDRO II 

Ai daqueles que pararem com sua capacidade de sonhar, de invejar sua coragem 
de anunciar e denunciar. Ai daqueles que, em lugar de visitar de vez em quando o 

amanhã pelo profundo engajamento com o hoje, com o aqui e o agora, se 
atrelarem a um passado de exploração e de rotina.  

(Paulo Freire, Pedagogia do Oprimido) 

Neste capítulo apresento os desdobramentos institucionais/pedagógicos que 

os cursos de Cultura e Mitologia Yorubá no Colégio Pedro II provocaram, direta ou 

indiretamente, na instituição ou nas minhas práticas pedagógicas. Por 

desdobramentos institucionais entendo como a temática africana e afro-brasileira 

passaram a ter visibilidade nos eventos e como se tornou comum, como nunca 

antes, a presença dos intelectuais ligados à temática das Leis por meio de palestras 

e encontros de trocas de saberes e, ainda, como os chamados detentores de 

saberes tradicionais38 passaram a enxergar a Instituição como possível parceira de 

diálogo. 

Por desdobramentos pedagógicos entendo como a temática da extensão 

acabou por dialogar com algumas práticas e projetos dentro da instituição e como 

influenciou na oferta de cursos, então não somente de extensão, mas também como 

disciplina, como foi o caso do “Pensamento decolonial e cosmogonias africanas”39, 

ministrado no Programa de Pós-graduação em Educação para as Relações Raciais 

no Ensino Básico (EREREBÁ), no ano de 2018. 

3.1 Desdobramentos institucionais 

O questionamento que fiz, quando propus o curso de Cultura e Mitologia 

Yorubá em 2015 à direção do campus centro foi: em que medida um curso sobre 

culturas afro-diaspóricas pode combater a ocidentocentralidade dos currículos? 

Como pode influenciar estudantes e docentes a incorporarem, em seus repertórios, 

38 Chamamos detentores de saberes tradicionais os indivíduos que, mesmo longe da academia, são 
portadores de epistemologias não acadêmicas, mas que carregam cosmopercepções características 
das sociedades ou culturas tradicionais, como é o caso dos Pais e Mães de Santo, da Umbanda e do 
Candomblé. 
39 A ementa da disciplina pode ser consultada no Anexo 2 ao fim da dissertação. 



100 

temas da Cultura africana e afro-brasileiras determinados pelas Leis? O certo é que 

as experiências de 2015 a 2019 mostraram que é possível, sim, sensibilizar a 

comunidade escolar para tais temas e até mesmo a instituição até então refratária à 

ideia. 

Os cursos de Introdução à Cultura e Mitologia Yorubá provocaram na 

instituição Colégio Pedro II um impacto difícil de avaliar quando propusemos a 

primeira versão em 2015. Eles estabeleceram uma ponte entre os conhecimentos 

tradicionais que normalmente não frequentam os livros e, principalmente, os livros 

didáticos, os programas e os currículos. Tal presença na escola se fez possível pela 

construção de brechas decoloniais (WALSH, 2019), que as instituições de ensino no 

mundo moldado pela colonialidade permitem que sejam produzidas, ou não 

conseguem impedi-las de “florescer”! 

A partir dos cursos, outros diálogos foram possibilitados, como foi o caso dos 

eventos promovidos por mim, ou com a minha participação, e do NEABI/CPII a partir 

de 2017, juntamente com os estudantes dos cursos que estiveram envolvidos nos 

projetos. Dessa forma, os cursos desempenharam um importante papel de 

estabelecer alianças com estes profissionais de educação que, enquanto faziam os 

cursos, eram convidados a participar de diversos projetos realizados por mim e pelo 

NEABI/CPII. 

O primeiro evento foi o “I Colóquio Abdias do Nascimento”40, nos dias 16 e 17 

de agosto de 2017. Com o apoio do IPEAFRO41, do NEABI/CPII e de outros 

NEABIs, o colóquio reuniu, durante dois dias, intelectuais e antigos militantes do 

Movimento Negro testemunhas da obra de Abdias e colaboradores de sua militância 

intelectual e política. Nessa ocasião, a reitoria se fez presente. Ainda que o evento 

não tenha sido organizado somente por mim, mas por vários parceiros, a presença 

de militantes do Movimento Negro, bem como o uso do Salão Nobre para 

homenagear um intelectual negro da envergadura de Abdias do Nascimento foram, 

certamente, influenciados pelos projetos formativos do NEABI/CPII, dos quais os 

cursos eram a face mais visível.   

40 O anúncio do Colóquio pode ser visto em Colégio Pedro II - I Colóquio Abdias do Nascimento 
debate Lei nº 10.639 (cp2.g12.br) 
41 IPEAFRO (Instituto de Pesquisas e Estudos Afro-Brasileiros) − Instituição de pesquisa sediada no 
Rio de Janeiro e fundada por Elisa Larkin Nascimento, viúva de Abdias Nascimento e curadora do 
seu acervo e obras. Para saber mais da História e da missão do IPEAFRO, consulte-se Ipeafro. 



101 

O segundo evento tratou-se de uma homenagem ao ex-professor do Colégio, 

desconhecido por muitos, Agenor Miranda Rocha42. Para quem não conhece a 

figura do professor Agenor, portanto não sabe da sua importância, desconhece 

também uma das mais curiosas personalidades da cultura brasileira. Filho de 

diplomata português com uma cantora lírica, nascido em Angola em 1907, chegou 

ao Brasil ainda um menino e foi iniciado no candomblé por uma das mais 

importantes sacerdotisas da história do culto: Anna Eugênia dos Santos, mãe 

Aninha (Obá Biyi43). 

O jovem Agenor Miranda estudou medicina, mas nunca exerceu. Foi 

professor do Colégio Pedro II por mais de 40 anos. Além de professor do Colégio, 

Agenor Miranda foi um dos maiores conhecedores da cultura afro-brasileira que o 

país já viu. Adepto do candomblé, ele exerceu o cargo de oluô44, ou seja, aquele que 

interpreta a vontade dos Orixás. O professor Agenor Miranda era reconhecido como 

autoridade pelos mais tradicionais terreiros de Salvador, e até a sua morte deu 

consultas e fez caridade em sua casa no bairro do Engenho Novo, no Rio de 

Janeiro. Na época, a página oficial do Colégio estampou: 

Nos dias 27 e 28 de setembro, o Núcleo de Estudos Afro-Brasileiros (Neab) 
do Colégio Pedro II realiza homenagem à memória de Agenor Miranda, que 
foi professor de Português do CPII por mais de 40 anos. Agenor Miranda 
Rocha sempre levou uma vida dedicada a suas duas paixões: a língua 
portuguesa e o mundo do candomblé. Nascido em Angola, no dia 8 de 
setembro de 1907, era filho de pais portugueses. Seu pai era diplomata e 
sua mãe uma conhecida cantora de ópera. Ainda pequeno, sua família se 
mudou para a Bahia e mais tarde para o Rio de Janeiro. Ainda adolescente, 
Agenor se dedicou aos estudos e se preparou para ser médico. Quando 
largou a Medicina, tornou-se professor no CPII. A intensa vida do professor 
foi imortalizada na sua biografia "Um Vento sagrado", escrita por Muniz 
Sodré. Mais tarde a biografia virou um documentário com o mesmo nome. 
Confira a nota de apoio45 do CPII a homenagem feita pelo Neab ao 
professor Agenor Miranda Rocha.  

O Colóquio Agenor Miranda reuniu algumas das maiores autoridades nos 

estudos afro-brasileiros na atualidade, tais como Muniz Sodré, Reginaldo Prandi, 

42 Uma biografia do professor Agenor foi escrita por Muniz Sodré e um documentário foi realizado a 
partir desta. Veja-se SODRÉ, Muniz & LIMA, L.F. Um vento Sagrado, História de vida de um adivinho 
da tradição nagô-keto brasileira. Rio de Janeiro, ed. Mauad, 1996. O documentário com o mesmo 
nome foi dirigido por Walter Lima Júnior em 2001. Ele está disponível em (582) UM VENTO 
SAGRADO - PAI AGENOR - YouTube 
43 Obá Biyi era o Orokó de Mãe Aninha. Orukó é, grosso modo, o nome pelo qual seus filhos de santo 
são conhecidos em suas comunidades-terreiros. É um nome ritual. Pronunciado pelo Orixá (Ori- 
cabeça, Xá- dono) da pessoa no dia de sua “saída de Santo”. 
44 O Oluô é conhecido pelos adeptos na tradição do candomblé como “olhador”, conhecedor dos 
mistérios do jogo divinatório de Ifá, ou o jogo de búzios, como é conhecido popularmente. 
45 Pode ser lida em nota apoio neab.pdf (cp2.g12.br) 



102 

Jorge Basso (também biógrafo do professor Agenor), entre estudiosos e sacerdotes 

dos cultos de matriz africanas.  

Por dois dias, foram debatidos temas relacionados à cultura afro-brasileira em 

suas diversas manifestações. O curioso é que, apesar da sua importância nesta 

tradição, a memória do professor/oluô Agenor Miranda, em uma instituição que 

preza e cultua as memórias de seus ex-professores ilustres, nunca havia sido 

celebrada ou lembrada − mais uma vez as brechas decoloniais possibilitaram a 

emersão de memórias contra-hegemônicas, pois ter um ex-professor, babalaô, não 

é, propriamente, uma memória que a maioria quisesse celebrar no Colégio. 

Outro desdobramento importante foi possibilitado pela visita do Òóni de Ifé46 

ao Brasil, em sua passagem pelo Rio de Janeiro. Foi um dia dedicado ao diálogo 

transatlântico da filosofia africana contemporânea e a tradição afro-brasileira. O 

filósofo nigeriano Kola Abimbola, o filósofo brasileiro Renato Nogueira e a filósofa 

brasileira Katiuscia Ribeiro empreenderam, no Salão Nobre, um verdadeiro diálogo 

filosófico em uma ponte Nigéria-Brasil. Na ocasião (14/06/2018), a página oficial do 

Colégio celebrou o acontecimento  

No dia 13 de junho, o Campus Centro recebeu a mesa de debate “Diálogo 
Transoceânico de Filosofia: A Filosofia Africana do Continente e da 
Diáspora”. Participaram da mesa o professor nigeriano e babalawó Kolá 
Abímbolá, Ph.D. em Filosofia pela Universidade de Birmingham (Reino 
Unido); Katiúscia Ribeiro, filósofa, educadora e poetisa; Renato Noguera, 
professor de Filosofia da Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro 
(UFRRJ) e coordenador do Afrosin. O evento contou ainda com a presença 
da Diretora-Geral Andrea Bandeira Ribeiro e do Coordenador do 
Departamento de História do campus Arthur José Baptista. O diálogo 
vincula-se a rede de eventos culturais, políticos e religiosos da visita do 
Ọ́òṇi Ifè,̣ rei do povo iorubá. Segundo maior grupo étnico da Nigéria, os 
iorubás tem em torno de 30 milhões de pessoas em toda África Ocidental e 
este grupo está presente na formação étnica brasileira. O professor Arthur 
José Baptista, participante da organização do evento, pontuou sobre a 
importância desse diálogo frente ao momento de intolerância na sociedade 
brasileira. “Nesses tempos de intolerância religiosa, o NEAB (Núcleo de 
Estudos Afro-Brasileiros do Colégio Pedro II) tem contribuído para combater 
o preconceito por meio dos seus programas de capacitação e formação nos
conteúdos da Lei 10.639/2003. O curso de Cultura e Mitologia Yorubá já 
capacitou mais de 300 professores das redes públicas nos conteúdos de 
Cultura Africana. As pós-graduações de Ensino de História da África e o 
EREREBÁ (Curso de Especialização em Educação das Relações Étnico-
Raciais no Ensino Básico) tornaram o Colégio Pedro II uma referência 

46 O Òóni de Ifé é considerado o soberano da cidade de Ilê Ifé, na Nigéria. Tal cidade é considerada 
pela tradição do país a primeira cidade dos Yorubás, portanto seu rei seria o sucessor de Odudua, o 
rei mítico dos yorubás. Apesar da Nigéria ser uma república moderna, a estratégia de reconhecer 
esses “reis” locais e tradicionais rende frutos em termos culturais e turísticos para o país, uma vez 
que Ifé se torna um centro internacional de peregrinação para os adeptos do Orixaísmo, a religião dos 
orixás. 



103 

nacional na capacitação docente e no debate com a comunidade”, 
afirmou.47 

Tal ação aponta para o sentido daquilo que Candau (2012) define como 

sendo um esforço de interculturalidade, na medida em que promove diálogos entre 

“sujeitos e atores” do conhecimento. Ao discutir filosofia africana a partir de 

epistemologias africanas, promovemos também aquilo que a autora define como 

sendo a essência mesma da interculturalidade, uma vez que 

A interculturalidade fortalece a construção de identidades dinâmicas, 
abertas e plurais, assim como questiona uma visão essencializada de sua 
constituição. Potencializa os processos de empoderamento, principalmente 
de sujeitos e atores inferiorizados e subalternizados, e a construção da 
autoestima, assim como estimula os processos de construção da autonomia 
num horizonte de emancipação social, de construção de sociedades onde 
sejam possíveis relações igualitárias entre diferentes sujeitos e atores 
socioculturais. (CANDAU, 2012, p. 11.) 

De certa forma, a temática afro-brasileira se fez presente no Colégio graças a 

essas interfaces proporcionadas pelos cursos. No caso do Colégio Pedro II, a 

tradição europeia foi desafiada pela emergência de histórias outras e memórias 

outras. Ainda está em curso uma pesquisa que deve compreender os impactos 

curriculares nas diversas disciplinas do Colégio a partir dessas experiências. Talvez 

o impacto positivo mais recente seja representado pela presença da temática nas

diversas ementas que compõem as licenciaturas oferecidas a partir de 2019 no 

Colégio. As licenciaturas integradas48 em Humanidades, que contam com os cursos 

de História, Geografia, Filosofia e Sociologia, incorporaram, em seus cursos, as 

temáticas de História da África, questões raciais, de gênero e estudos decoloniais. 

A expressão integrada se refere não à forma dos cursos, mas à existência de 

disciplinas que podem ser cursadas pelos estudantes de todos os programas, ou 

disciplinas comuns, logo a integração se dá por meio das disciplinas que levam, em 

seus nomes e ementas, o tema das decolonialidades. 

Seguem algumas fotos dos eventos. 

47 Disponível no link Colégio Pedro II - Campus Centro recebe evento sobre filosofia africana 
(cp2.g12.br) 
48 O programa de licenciaturas integradas foi aprovado pelo Conselho de Ensino, Pesquisa e 
Extensão (CONEPE) pela Portaria no 3, de 17 de dezembro de 2018, e pela Resolução no 133, do 
Conselho Superior (CONSUP), de 18 de dezembro de 2018. Conferir nos links 
Portaria_conep_003_retificada.pdf (cp2.g12.br) e Imagem digitalizada (cp2.g12.br) 



104 

Figura 17 - A mesa “Professor Agenor, intelectual do candomblé” 

   Nota: À esquerda Reginaldo Prandi, ao centro Muniz Sodré, à 
   direita Arthur Baptista, homenagem ao professor/babalaô. 

   Fonte: Foto de acervo pessoal. 

 Figura 18 - Figuras e personalidades 

   Nota: Ao trono, Mãe Meninazinha de Oxum com yalorixás e 
   babalorixás. Ao lado esquerdo, professor José Beniste. 

   Fonte: Foto de acervo pessoal.  

    Figura 19 - Mãe Meninazinha de Oxum 

 Nota: Mãe Meninazinha de Oxum (à direita) e Mãe Marlene, em depoimento 
          sobre o professor Agenor. 
 Fonte: Foto de acervo pessoal.  



105 

  Figura 20 - O Salão Nobre no dia do diálogo Brasil-Nigéria 

  Fonte: Foto de acervo pessoal.   

  Figura 21 - O Filósofo Kola Abimbola sendo recepcionado pelo 
    professor Arthur Baptista 

  Fonte: Foto de acervo pessoal. 

3.2 Desdobramentos pedagógicos 

A disciplina “Pensamento decolonial e cosmogonias africanas”, ministrada no 

EREREBÁ49 no ano de 2018, foi um desdobramento de minhas reflexões, pesquisas 

e experiências nos cursos de extensão de Cultura e Mitologia Yorubá. O EREREBÁ 

49 O EREREBÁ foi aprovado pela Resolução N° 109 do Conselho Superior do Colégio de 12 de 
dezembro de 2017 e entrou na grade de pós-graduação do Colégio Pedro II em 2018. Sua primeira 
turma começou em agosto do mesmo ano. O documento de aprovação pode ser conferido em 
Colégio Pedro II - Resolução nº 109/2017 - Aprovação de curso Pós-Graduação EREREBÁ 
(cp2.g12.br) 



106 

é um programa de Pós-graduação oferecido pelo Colégio Pedro II em parceria com o 

NEABI/CPII e teve sua primeira turma em 201850.  

Os encontros começaram em agosto de 2018 e se estenderam até outubro, 

fechando um trimestre letivo. O objetivo principal da disciplina, como expresso em 

sua ementa, apontava para a urgência de relativizar o lugar de enunciação dos 

conhecimentos ocidentais, tal como Santos (2010) aponta, ao explicitar a 

epistemologia europeia como um “pensamento abissal”. Ao mesmo tempo, 

procurava apontar características gerais do pensamento decolonial, trabalhando 

conceitos como “colonialidade do saber”, “racismo epistêmico” e “interculturalidade 

crítica”. 

O diferencial da disciplina foi demonstrar como as cosmogonias africanas 

constituem epistemologias válidas que sobreviveram à diáspora por meio daquilo 

que Sodré (2012) chamou de “suportes simbólicos de uma cosmogonia exilada”, no 

caso dos saberes legados pelas manifestações religiosas afro-brasileiras. Para 

tanto, os terreiros perpetuaram tais conteúdos na medida em que garantiram aquilo 

que sintetiza a herança cultural africana presente nessa formação social, uma vez 

que 

O Patrimônio simbólico do negro brasileiro (a memória cultural da África) 
afirmou-se como território político-mítico-religioso, para a sua transmissão e 
preservação. A lição do terreiro: convívio das diferenças sem a perda da 
perspectiva de fundo comum. (SODRÉ, 2012, p. 24.) 

Sobre o terreiro em si, que Sodré identifica como uma instituição, no sentido 
de ser um instrumento que possibilitou o 

suporte territorial para a continuidade cultural dos africanos. A forma social 
negro-brasileira por excelência, pois, além da diversidade existencial-
cultural, é um lugar originário de força ou potência social. (Ibidem, p. 27.) 

Os estudantes do EREREBÁ são, em sua maioria negras e negros, 

professores de educação básica ou formados em disciplinas de Ciências Humanas. 

Tal programa na grade de pós-graduações do CPII reveste-se de uma grande 

importância política. Os estudantes do EREREBÁ, diferentemente dos estudantes 

dos outros programas de pós-graduação do Colégio, se inserem na linha de frente 

50 Em 15 de dezembro de 2017, a página oficial do Colégio anunciou a criação do programa. 
Conferir em Colégio Pedro II - CPII vai oferecer curso de especialização em Educação das Relações 
Étnico-Raciais (cp2.g12.br) 



107 

da educação antirracista, pois são protagonistas nesta luta. Por isso, é que, no 

sentido que nos lembra Hall (2012), não falam do decolonial, mas a partir dele. 

A disciplina “Pensamento decolonial e cosmogonias africanas” introduziu a 

discussão sobre decolonialidade na grade de disciplinas do EREREBÁ. A essa 

altura, minhas reflexões sobre as mitologias africanas se coadunam com a 

interculturalidade crítica, pois, além de relativizar o lugar de enunciação das 

epistemologias europeias, propunha a reflexão sobre as epistemologias africanas e 

afro-brasileiras legadas como herança pelas diversas culturas africanas diaspóricas 

no Brasil. 

O texto da ementa do curso explicitava esse projeto ao afirmar: 

Este curso tem como objetivo principal relativizar o lugar de produção de 
conhecimentos hegemônicos na perspectiva do programa de crítica 
decolonial e demonstrar que as culturas africanas do continente e, 
principalmente na Diáspora, produziram conhecimentos e epistemologias 
tão válidas e rigorosas quanto o conhecimento produzido pela e na Europa. 
O assim chamado pensamento decolonial contribui para a reflexão acerca 
da colonialidade do saber presente na herança colonial caracterizada pelo 
colonialismo herdado pela reflexão intelectual nas ex-colônias 
caracterizado, sobretudo, pela subalternização de saberes de outras 
matrizes culturais, notadamente a africana e a ameríndia. O programa da 
decolonialidade nos instiga a construir outras formas de pensar ou a 
identificar, nas cosmogonias de base africana, as epistemologias, 
ontologias, semiologias próprias destes saberes.51  

E seus objetivos explicitam a tentativa de fazer esta “ponte” entre a crítica à 

hegemonia epistêmica ocidental e as cosmogonias africanas, nesses termos: 

Este curso pretende atingir os seguintes objetivos: 

● Oferecer um panorama geral do chamado pensamento do grupo
Modernidade/Colonialidade. 
● Explicitar os conceitos fundamentais do pensamento decolonial, quais
sejam, colonialidade do saber, racismo epistêmico, colonialidade do poder. 
● Identificar, analisar e discutir as diversas formas de concepções de
universo, tempo e pessoa presentes nas cosmogonias africanas. 
● Compreender as diversas cosmovisões africanas, bem como o
surgimento das diversas religiões engendradas a partir dessas matrizes.52 

Outra experiência que correu em paralelo às minhas reflexões e pesquisas 

relacionadas aos cursos foi a disciplina oferecida no Programa de Pós-Graduação 

em Ensino de História da África. A disciplina “Imaginários da África no Brasil: As 

diversas Áfricas criadas e recriadas na diáspora” foi ministrada por mim nas turmas 

51 Objetivos do curso constantes da ementa. 
52 Objetivos secundários da ementa. 



108 

de 2017, 2018 e 2019. Esse Programa, um dos primeiros de pós-graduação 

constantes na grade do Colégio, constitui, ao lado do programa de Especialização 

em Ensino de História, os dois programas sob a responsabilidade do Departamento 

de História do Colégio.

A disciplina Imaginários da África no Brasil trata-se de uma tentativa de 

entender os sentidos das diásporas dos povos africanos no Brasil. As diferentes 

maneiras de existência e resistências das culturas africanas e a transmissão de seus 

saberes ancestrais na situação de saberes exilados como a eles, se refere Muniz 

Sodré (2012). Ou então, as formas de sociabilidade, as contribuições na cultura 

material e na tecnologia, incorporadas ao patrimônio cultural e material nacional, tal 

como nos demonstra Cunha Júnior (2006). E mais ainda, as suas diversas formas 

de representar o sagrado e adaptação e transformação de um Cristianismo afro-

atlântico, representado nas irmandades católicas das “nações” africanas e das quais 

nos fala Mariza Soares (2001). E, finalmente, as contribuições originais de 

cosmogonias e cosmopersepções que sobreviveram a traumática experiência das 

diásporas africanas, transmutadas em diversos “falares” africanos no Brasil como 

nos ensina Yeda de Castro (2005). 

Na ementa do curso, estão expressos os objetivos, que pretendem: 

● Contextualizar os processos históricos que permitiram a reconstrução de
uma cultura africana no Brasil por parte dos indivíduos provenientes
daquele continente ao longo dos séculos de experiência diaspórica.

● Oferecer um panorama geral das diversas culturas africanas,
destacando-se sua contribuição nos mais diversos campos do
conhecimento.

● Analisar as permanências culturais legadas pelos africanos no Brasil.
● Identificar, analisar e discutir as diversas contribuições no campo da

tecnologia trazida pelos africanos para o Brasil.
● Analisar as imagens e o imaginário da África construído pelas elites

coloniais e pós-coloniais no Brasil e a sua influência na montagem de
mecanismos de controle social na colônia.

● Compreender as diversas cosmovisões africanas, bem como o
surgimento das diversas religiões engendradas a partir dessas matrizes.

● Entender o significado das festas e manifestações populares de origem
africana, transformadas aqui em estratégias de resistência e resiliência.

Por força de minhas reflexões nos cursos de Cultura e Mitologia Yorubá, a 

ênfase na disciplina Imaginários da África no Brasil da pós-graduação acabou por se 

tornar homóloga à disciplina oferecida no programa do EREREBÁ. De fato, uma 

experiência interessante com as turmas de 2017, 2018 e 2019 foi a constatação da 

carência dos alunos recém-saídos da graduação nos estudos sobre o cotidiano dos 



109 

africanos na diáspora e como se construiu um imaginário dos africanos em uma 

sociedade escravista atlântica, como foi o caso do Brasil. 

Experienciar “as diversas Áfricas recriadas no Brasil” era o cerne da 

disciplina, que, na descrição dos tópicos do Programa, apontava para53: 

● Quem são os africanos no Brasil? O conceito de nações para étnicas e
seus desdobramentos.

● Cultura material e cosmovisões africanas criadas e recriadas no Brasil.
● Tecnologias africanas e afro-brasileiras trazidas e criadas no Brasil.
● O imaginário da África e as diversas Áfricas no imaginário luso-brasileiro
● Religiões e religiosidades de matrizes africanas.
● Festas e manifestações populares afro-brasileiras.
● Os lugares de memória material/imaterial da presença da herança

africana no Rio de Janeiro.

O último tópico, os lugares de memória material/imaterial da presença da 

herança africana no Rio de Janeiro, se desdobrou em uma oficina de História ao ar 

livre, que acabou por se transformar em um projeto de formação de professores que 

eu realizo em paralelo e que denominei de “Oficinas de História Afrorreferenciadas". 

Outro detalhe, digno de nota, mas ainda não explorado nesta pesquisa, 

porém constante nas perguntas do questionário utilizado como base, foi o poder de 

desdobramento formativo que os cursos tiveram no sentido de atrair alunos para as 

pós-graduações do Colégio. Quando questionados se desejariam fazer um outro 

curso na instituição, tivemos os seguintes resultados: 

Figura 22 - Gráfico extraído do questionário aplicado para a pesquisa 

53 Assim como a disciplina Pensamento Decolonial e Cosmogonias Africanas, a ementa do curso 
Imaginários de África e do Africano no Brasil se encontra no anexo 2 desta dissertação. 



110 

Aqui notamos que a grande maioria dos cursistas demonstraram interesse em 

outros cursos da instituição, incluindo os dois programas de pós-graduação 

oferecidos em parceria com o NEABI/CPII: EREREBÁ e Ensino de História da África. 

E não é sem fundamento entender como as experiências dos cursos “atraiam” novos 

alunos para o Colégio interessados na continuidade dos estudos na temática afro-

brasileira e correlatas. Um número significativo se propunha a repetir a experiência 

fazendo o VI Curso que estava programado para 2020, mas a grande maioria 

demonstrou grande interesse no I Curso de Cultura Tradicional Banto, e isso nos 

chama muito a atenção, pois para um curso que ainda não tinha sido oferecido, a 

expectativa já era grande. Tal fato motivou-me ainda mais na elaboração da ementa, 

do programa e das aulas. 

Outra frente aberta a partir do diálogo já iniciado com o Departamento de 

História foi a minha participação no Grupo de Trabalho que elaborou a graduação 

em História do Colégio Pedro II. As Licenciaturas integradas de humanidades trata-

se de um projeto inovador na formação de docentes pelo Colégio Pedro II. A 

licenciatura em História54, em particular, demandou um trabalho do GT formado pelo 

chefe de Departamento Adjovanes Thadeu e mais 4 professores do Departamento 

de História, incluindo este autor. Mais uma vez, minha participação no grupo de 

trabalho se deu pelo reconhecimento do Departamento da minha experiência e 

notório saber no campo dos estudos afrodiaspóricos. 

Os projetos finais foram apresentados à comunidade escolar no dia 12 de 

dezembro, no Salão Nobre do Campus Centro, conforme anunciado na página oficial 

do Colégio55. Os GTs das licenciaturas consumiram um trabalho de 18 meses, ao 

longo dos quais foram discutidos o formato do curso, seu funcionamento geral, seus 

critérios de credenciamento docente e seu currículo. As primeiras turmas das 

Licenciaturas foram admitidas por meio do Exame Nacional do Ensino Médio de 

2019 e selecionados pelo SISU para iniciarem o período letivo no primeiro semestre 

de 202056. 

54 A licenciatura de História, no conjunto das licenciaturas integradas, foi aprovada pela Resolução do 
Conselho Superior n. 133 de 18 de dezembro de 2018. Conferir em Colégio Pedro II - Resoluções 
Consup - Cursos de Licenciatura e Especializações (cp2.g12.br) 
55 Conferir em Colégio Pedro II - CPII apresenta projetos de cursos de licenciatura, no dia 13 
(cp2.g12.br) 
56 Conferir em Colégio Pedro II - LICENCIATURAS: Candidatos aprovados no SISU devem se 
matricular nos dias 31/1 e 3/2 (cp2.g12.br) 



111 

A oportunidade de discutir com os colegas mais jovens do Departamento a 

necessidade de enfatizar a formação em História menos centrada na História 

europeia e mais centrada nas Histórias do Brasil, de África e das Américas levou à 

elaboração de um fluxograma, hoje oficial do curso, que mostra não apenas um 

compromisso explícito com a decolonialidade, como também a presença inédita de 

cadeiras de História da África em uma quantidade maior do que as reservadas à 

História europeia, tal como pode ser observado na imagem abaixo: 

 Figura 23 - Proposta de fluxograma da graduação em História 

Nota-se facilmente que a presença da História europeia se configura como 

minoritária. As antigas ênfases em Histórias Antiga, Medieval, Moderna e 

Contemporânea, que eram, na verdade, um resumo da História europeia, foram 

substituídas em seu formato por cadeiras de introdução como é o caso das 

“Antiguidades”, “Medievalidades” e “Modernidades”. Neste modelo de fluxograma, as 

Histórias da África, das Américas e do Brasil são as mais contempladas. Outra 

inovação é a temática decolonial explícita no fluxograma, começando, no primeiro 

semestre, com Colonização e Colonialismo, seguindo-se com as de 

colonialidade/decolonialidade/interculturalidade, decolonialidade/raça/etnia,

colonialidade/gênero/etnia, que são disciplinas a serem ministradas pelos 

professores não somente do Departamento de História, mas também de Sociologia, 

Filosofia e Geografia. 



112 

Certamente não há como calcular em que medida minha participação 

influenciou na formulação deste programa57. De qualquer forma, quero acreditar que 

o atual formato do curso de Licenciatura de História se insere no tipo de disputa para

suprir as ausências de saberes subalternizados nos currículos, como é o caso da 

História da África, preconizada por Arroyo (2012) e corroborada por Gomes (2013). 

De tudo que foi exposto, encerro este capítulo com um misto de esperança e 

certeza de que ainda temos um longo caminho pela frente. Atualmente, o Colégio 

Pedro II quer se afirmar como referência para a formação de professores unindo 

graduação, extensão e pós-graduação. As disputas travadas nas brechas 

decoloniais mostraram as possibilidades de influenciar e “decolonizar algum 

aspecto” das estruturas das Instituições de ensino, porém resta a luta pela 

implantação de fato dos conteúdos das Leis nos currículos formais dos Ensinos 

Fundamental e Médio. 

A seguir, como nos demais capítulos, algumas fotos de meu acervo pessoal: 

Figura 24 - Noites decoloniais com a turma do EREREBÁ de 2018 

Fonte: Foto de acervo pessoal. 

57 As ementas das disciplinas História da África I, II e III são de minha autoria. 



113 

Figura 25 - Na ladeira da Misericórdia, o ponto de partida das oficinas de 
   História com a turma de 2019 

    Fonte: Foto de acervo pessoal. 

  Figura 26 - Nos Jardins do Valongo, lugar de memória ancestral 
  africana no Rio de Janeiro o ponto final da jornada 

       Fonte: Foto de acervo pessoal. 



114 

CONCLUSÃO 
Nossos pais não eram gauleses: Por uma insurgência contra a racialização 
dos currículos 

Ifá lô loni 
Ifá lõ lolá 

Ifá lô lotunlá pelo é 
Orunmilá lô nijó mereerin Ooxá daayê 

De Ifá é o dia de hoje 
De Ifá é o dia de depois de amanhã 

A Ifá pertencem todos os quatro dias 
Criados por Ooxá (Oxalá) na Terra 

(Provérbio Yorubá) 

Em um colóquio na Universidade de Ifé, na cidade de Ilê-Ifé, na Nigéria, em 

15 de novembro de 1976, Abdias do Nascimento, conhecido defensor da causa dos 

afro-brasileiros e com histórico combatente do movimento negro, fez uma série de 

recomendações que, segundo ele, deveriam ser encaminhadas ao Estado brasileiro, 

à época sob ditadura militar. Abdias, como um educador negro, não só se ressentia 

da ausência dos conteúdos relativos à História africana e afro-brasileira, como sabia 

que tal assunto era desencorajado e obstado pela Lei de Segurança Nacional que 

apontava tal conteúdo como uma ameaça à nossa democracia racial. Obviamente, 

ele sabia que a escola brasileira poderia e deveria ser um agente no combate ao 

racismo se a cultura africana e afro-brasileira tivesse presença garantida nos 

currículos escolares. À época, Abdias denunciava algo tão comum quanto 

constatamos hoje, embora com algumas diferenças introduzidas pela Lei: 

No Brasil, não há em nenhum dos graus do sistema educacional o ensino 
da História africana, nem da História dos africanos fora do continente. 
Quando ocorre a eventualidade de um curso referente a estas matérias, é 
no sentido de perpetuar os conceitos colonialistas e racistas sobre a África e 
seus povos. (NASCIMENTO, 2017, p. 182.) 

Como militante e educador, fez uma série de recomendações; entre elas, uma 

nos chama bastante atenção, pois aponta para a visão pioneira do intelectual negro 

brasileiro para o combate ao racismo no país: 



115 

Que o governo brasileiro inclua um ativo e compulsório currículo sobre a 
história e as culturas dos povos africanos, tanto aqueles do continente como 
os da diáspora; tal currículo deve abranger todos os níveis do sistema 
educativo: elementar, médio e superior. ((NASCIMENTO, 2017, p. 172) 

Já no fim da Ditadura, agora como político dedicado ao combate ao racismo, 

Abdias apresentaria o projeto de lei que foi considerado como o grande precursor da 

Lei 10.639/03. Trata-se do Projeto de Lei nº 1.332/1983, caracterizado por uma série 

de reivindicações do Movimento Negro nos diferentes campos, a exemplo da 

economia, educação, cultura e desenvolvimento social. O oitavo artigo afirma que:  

(...) Ministério da Educação e Cultura, bem como as Secretarias Estaduais e 
Municipais de Educação, conjuntamente com representantes das entidades 
negras e com intelectuais negros comprovadamente engajados no estudo 
das matérias, estudarão e implementarão modificações nos currículos 
escolares e acadêmicos em todos os níveis (primário, secundário, superior 
e de pós-graduação) no sentido de: I -Incorporar ao conteúdo dos cursos de 
História Brasileira o ensino das contribuições positivas dos africanos e seus 
descendentes à civilização brasileira, sua resistência contra a escravidão, 
sua organização e ação (a nível social, econômica e político) através dos 
quilombos, sua luta contra o racismo no período pós-abolição (CÂMARA 
DOS DEPUTADOS, BRASIL, 1983, pp. 2-3.) 

Nesse mesmo artigo, Abdias afirmava que deveríamos: 

IV - Eliminar de todos os currículos referências aos africanos como "um 
povo apto para a escravidão", "submisso" e outras qualificações pejorativas. 
(BRASIL, 1983, p. 3, grifo do autor.)  

Certamente o projeto de Abdias recebeu alguns comentários elogiosos, mas, 

no geral, a questão foi considerada irrelevante e o projeto arquivado. 21 anos 

depois, o Conselho Nacional de Educação, em Parecer 003/04 do Conselho Pleno, 

concordava com Abdias, apontando que a importância de introduzir os conteúdos da 

Lei 10.639/03 na escola brasileira serviria justamente para combater essa herança 

perpetuadora do racismo brasileiro, uma vez que reconhecia a pertinência da 

demanda por reparações históricas do povo negro: 

(...) isto requer mudança nos discursos, raciocínios, lógicas, gestos, 
posturas, modo de tratar as pessoas negras. Requer também que se 
conheça a sua história e cultura apresentadas, explicadas, buscando-se 
especificamente desconstruir o mito da democracia racial na sociedade 
brasileira; mito este que difunde a crença de que, se os negros não atingem 
os mesmos patamares que os não brancos, é por falta de competência ou 
de interesse, desconsiderando as desigualdades seculares que a estrutura 



116 

social hierárquica cria com prejuízos para os negros. (BRASIL, CNE/CP 
003/04, 2004, p. 3.) 

A demanda de Abdias não era injustificada. Conhecedor dos mecanismos do 

racismo brasileiro, ele entendia as formas de reprodução do racismo na sociedade 

brasileira e não lhe restava dúvidas quanto ao papel da escola nessa tarefa. Ao 

longo de sua trajetória de luta antirracista, Abdias havia conhecido bem o que 

nossas elites intelectuais pensavam sobre educação e cultura e como defendiam o 

direito de serem filhos da cultura europeia. A questão é que não somos somente 

europeus e essa narrativa única o incomodava e muito. 

De fato, as elites brasileiras foram agentes de uma colonialidade difícil de se 

livrar, e o exemplo a seguir é emblemático. Na Conferência proferida por ocasião da 

instalação do Instituto Brasileiro de Filosofia em Fortaleza, publicada na Revista 

Filosófica do Nordeste, em 1961, e incluída, posteriormente, no volume Pluralismo e 

Liberdade em 1963, Miguel Reale, um representante de nossas elites intelectuais 

latino-americanas, definiu muito bem o que de melhor a colonialidade do saber 

produziu em nosso ambiente intelectual. Em “A filosofia como autoconsciência de 

um povo”, Miguel Reale alardeava: 

Integrados que estamos nas coordenadas da civilização do Ocidente, como 
filhos da prodigiosa cultura europeia, dela só podemos nos emancipar como 
se emancipam os filhos dignos, dignificando e potenciando a herança 
paterna, cientes e conscientes da nobreza de nossa estirpe espiritual. Não 
ignoro as contribuições das culturas ameríndia e africana na modelagem da 
que justamente se considera a maior “democracia racial” do planeta, mas 
tais influências, malgrado a pretensão de certos “africanistas”, não são de 
molde a afastar-nos das linhas mestras do pensamento oriundo das fontes 
greco-latinas. (...) mas não é menos certo que todo o pensamento 
americano se liga, em sua essência, àquelas diretrizes universais do 
espírito intuídas pelas civilizações mediterrâneas e que, bem analisadas, 
constituem a razão mesma da filosofia”. (REALE, 1963, p. 5.) 

Dificilmente hoje algum intelectual, educador ou até mesmo filósofo, 

corroboraria uma opinião como a sustentada por esse filósofo, jurista e professor 

universitário paulista que chegou a ser acadêmico da ABL e reitor de uma das mais 

importantes instituições de ensino da América Latina, a USP (Universidade de São 

Paulo). As palavras de Reale me fizeram lembrar o processo neurótico, apontado 

pelo psiquiatra martinicano Frantz Fanon (1956), ao descrever os intelectuais de seu 

país, que ansiavam se identificarem com a cultura francesa (serem filhos de 

gauleses, portanto), procurando uma certa filiação subjetiva, não real, tal como a 



117 

maioria das neuroses se processam. Creio que, ao analisarmos os currículos e 

programas de História das escolas brasileiras, identificamos muitas formas análogas 

de neurose identificada pela vontade de ser outro frente à realidade imposta à 

maioria de nossa população ameríndia e afro-brasileira, que, pelo colonialismo e 

depois pela colonialidade, se encontram ainda na concepção fanoniana, ou seja, na 

zona do não ser. 

O currículo de História do Colégio Pedro II não foge a esta tendência. E esta 

dissertação procurou mostrar de que modo projetos como os Cursos de Cultura e 

Mitologia Yorubá, que visam também a formação continuada de professores, podem 

iniciar um debate amplo sobre educação antirracista e sobre ocidentalidade e 

eurocentralidade dos currículos e programas; e, além disso, de que modo se pode 

promover diálogos com a História escolar tradicional oportunizando a visibilização de 

conhecimentos outros, em particular das culturas tradicionais africanas.  

Apontando caminhos... trilhando veredas decoloniais 

Os conhecimentos legados pelas culturas de diversos povos africanos foram 

corresponsáveis pela construção de uma experiência civilizatória única. Os 

africanos, como dizia bem Manoel Querino (1918), “civilizaram o Brasil”, com as 

suas epistemologias, suas sociabilidades e suas formas comunais de assistência. 

Por isso mesmo, seja por meio de projetos de extensão, quando possíveis, ou pela 

disputa pela garantia de currículos e programas, urge se fazer mais representativa a 

composição da sociedade brasileira, de maioria afrodescendente. Tal tarefa se trata 

essencialmente de uma política de reparação histórica. Construir uma 

Transmodernidade, ou seja, ir além dos currículos tradicionais, sem negar certos 

conhecimentos tradicionais, mas promovendo diálogos que transcendam a tradição 

ocidental do monólogo e não do diálogo.  

Além disso, pretendendo superar a colonialidade dos currículos, a 

racialização e o pensamento abissal, pois este toma como conhecimento universal 

aquele que, na realidade, é produzido por apenas uma parte da humanidade: a 

Europa. Tudo isso só se tornará possível se a interculturalidade crítica “sulear” 

nossos fazeres pedagógicos. E é Enrique Dussel (2015) que nos mostra as 

possibilidades de resistência dessas culturas subalternizadas de indígenas e 

africanos pela modernidade quando aponta: 



118 

Essas culturas foram, em parte, colonizadas, mas a maior parte de suas 
estruturas de valores foram sobretudo excluídas, desprezadas, negadas, 
ignoradas mais do que aniquiladas. O sistema econômico e político foi 
dominado no exercício do poder colonial e da acumulação gigantesca de 
riqueza, mas essas culturas têm sido interpretadas como desprezíveis, 
insignificantes, sem importância e inúteis. Esse desprezo, no entanto, 
permitiu-lhes sobreviver em silêncio, desdenhadas simultaneamente por 
suas próprias elites modernizadas e ocidentalizadas. Essa alteridade 
negada, sempre existente e latente, indica a existência de uma riqueza 
cultural insuspeita, que renasce lentamente como chamas de carvão 
enterrado no mar de cinzas centenárias do colonialismo. (DUSSEL, 2015, p. 
12.) 

Esta minha pesquisa de mestrado foi o resultado de muitas experiências de 

docência, pesquisa e vida e também daquela em diálogo com a luta decolonial 

representada pelos pensadores do grupo Modernidade/ Colonialidade. Neste 

trabalho, procurei mostrar como a introdução da temática preconizada pelas Leis 

10.639/03 e 11.645/08 não podem ser implantadas efetivamente na escola brasileira 

sem as iniciativas propositivas de educadores antirracistas.  

Procurei mostrar também que a formação continuada de professores é 

questão da maior relevância, pois é na formação da graduação, das licenciaturas ou 

em cursos de formação continuada, que os docentes, muitas vezes, tomam 

conhecimento de certas temáticas e reflexões e aprendem a respeitar essas culturas 

e saberes invisibilizados porque passaram a conhecer. Nesse sentido, a 

interculturalidade crítica é uma estratégia valiosíssima, porque rompe com uma visão 

única da história, promovendo o diálogo entre as diversas culturas humanas. 

Meu objetivo ao longo deste trabalho foi deixar explícito que a batalha na luta 

antirracista e, portanto, na educação antirracista, está longe de acabar. A escola, 

seus programas e currículos continuam sendo perpetuadores e reprodutores de 

racismos e colonialidades. A luta por uma educação antirracista é uma luta, por 

definição, decolonial. A aplicação das Leis 10.639/03 e 11.645/08 não se fará de 

forma automática. Ela esbarra em muitos obstáculos, sempre renovados, alguns dos 

quais tentei demonstrar ao longo desta dissertação. Como afirmei, essas lutas e 

demandas vêm de longe, assim como os nossos passos! Nós, o povo negro, temos 

o dever e o compromisso ético de encará-las, mas também os educadores brancos,

que lutam contra o racismo, compreendendo que sua permanência retardará ainda 

mais a construção de uma sociedade de fato democrática, plural, mais justa e 

menos desigual. Portanto, o racismo é um problema de todos e deve ser enfrentado 

por todos, todas, todes. 



119 

Nesse sentido, a formação continuada de professores nos conteúdos das Leis 

torna-se assunto mais do que importante. Os desafios não são insuperáveis, mas a 

luta pela democratização e a desracialização dos currículos não está dissociada da 

luta antirracista, assim como as resistências − algumas das quais mostramos ao 

longo deste trabalho. Um curso sobre culturas africanas (ausentes dos currículos 

formais) é uma forma de resistência. A presença de portadores de conhecimentos 

tradicionais, tais como Mães e Pais de Santo e até mesmo africanos nativos do 

Continente africano, como é o caso do babalaô Akin Fakeye Babatunde Abati, que 

nos prestigiou em três das cinco edições do curso, debatendo as filosofias que 

fundamentam suas práticas religiosas e cosmopercepções de mundo. 

Porém, as disputas em torno das Leis são enormes, há diversas polifonias 

entre vozes assimétricas em nossa sociedade que representam grupos sociais 

muitas vezes antagônicos e profundamente desiguais. No entanto, entendemos que 

o enfrentamento dessas questões no campo da Educação, especialmente nas

escolas, só pode ser alimentado pela dimensão utópica freiriana. É em Freire, 

quando nos fala da Pedagogia do Oprimido (2013), que nos baseamos, porque a 

utopia é também a esperança sempre renovada da mudança e da transformação 

Hoje a oposição às Leis continua a operar na maioria das escolas do país, 

mas a perspectiva da luta antirracista por uma escola que reconheça as diferenças e 

as valorize como riquezas (CANDAU, 2016) é uma de nossas apostas e continua a 

nos motivar numa perspectiva da interculturalidade crítica. Esta se faz importante 

tendo em vista que, como já afirmamos, é potente para promover o diálogo 

intercultural entre indivíduos e grupos sociais diferentes cultural, econômica e 

socialmente e para valorizar conhecimentos outros historicamente subalternizados e, 

portanto, invisibilizados. 

Assim, é nesse sentido que, seguindo na trilha da luta decolonial pela 

representatividade das temáticas preconizadas pelas Leis 10.639/03 e 11.645/08, 

daremos continuidade aos projetos formativos do NEABI/CPII oferecendo o I Curso 

de Cultura Tradicional Banto do Colégio Pedro II58 e o VI Curso de Cultura e 

Mitologia Yorubá. Estas novas versões tentam ampliar ainda mais o debate acerca 

das culturas africanas com os professores da Educação Básica, assim como 

promover diálogos com os portadores desses conhecimentos tradicionais. 

58 Os programas do I Curso de Cultura Tradicional Banto e o VI Curso de Cultura e Mitologia Yorubá 
encontram-se nos anexos deste trabalho. 



120 

Pretendemos também empreender um segundo Colóquio Agenor Miranda, não 

somente para celebrar a memória do nosso querido Oluô, mas também debater 

temas que estão na ordem do dia, tais como a intolerância religiosa nas escolas 

públicas e privadas e na sociedade em geral, bem como a invisibilidade da(s) 

cultura(s) africana(s) e afrobrasileira nos currículos escolares. 

O que esperamos com esta nova frente a ser aberta através do Curso de 

Cultura Tradicional Banto? Esse curso pretende ampliar um diálogo já iniciado, um 

diálogo intercultural crítico com os currículos do Colégio e com outros professores de 

diferentes redes de ensino, quer particulares ou públicas, assim como com 

diferentes segmentos religiosos e sujeitos da sociedade em geral. Um diálogo 

propositivo que não deixa de denunciar as ausências motivadas pelo eurocentrismo 

e a colonialidade do saber, mas também produtos da colonialidade do poder e do 

ser. Nossa sociedade deve muito às Áfricas aqui exiladas, e são justamente estes 

conhecimentos invisibilizados pelo eurocentrismo, ocidentalismo, patriarcalismo, 

colonialidade e racialização que podem dialogar com o nosso passado e apontar 

uma perspectiva mais diversificada de futuro no sentido da visibilização e construção 

de histórias e memórias contra-hegemônicas de grupos subalternizados. As 

filosofias e as epistemologias africanas subjacentes nessas cosmovisões exiladas 

podem nos ajudar na criação de uma sociedade mais plural, mais justa, mais 

fraterna, enfim, mais ubuntu. Isso porque são brechas decoloniais (WALSH, 2016), 

já que os cursos abriram espaços pedagógicos a partir de conhecimentos 

invisibilizados em uma escola tão arraigadamente tradicional como é o Colégio 

Pedro II. 

Também nos cabe refletir sobre: o que aprendemos com as experiências dos 

cursos de Cultura e Mitologia Yorubá? Em primeiro lugar aprendemos que a 

formação continuada de professores nos conteúdos das Leis constitui, em si, uma 

estratégia de luta decolonial, como já afirmamos anteriormente. Em segundo lugar, 

que não é possível implementar os conteúdos das leis sem um diálogo intercultural 

entre os conhecimentos ocidentais e os afrodiaspóricos e os sujeitos envolvidos. 

Para isso, é importante promover diálogos em várias dimensões e, especialmente, 

por meio dos conhecimentos das culturas africanas com a formação 

eurorreferenciada promovida pelas nossas universidades, especialmente pelos 

cursos de licenciaturas. E, por último, explicitar os conteúdos preconizados pelas 

Leis é visibilizar saberes subalternizados pela colonialidade do saber e isso é um 



121 

dado importante na disputa pela transformação dos currículos escolares, não 

apenas das disciplinas arroladas pelas leis, mas por todas as demais. 

Portanto, retornamos ao texto das Diretrizes Curriculares de 2004, quando 

afirma o caráter político propositivo da Lei quando assevera apontando para uma 

educação antirracista e uma educação das relações étnico-raciais no trecho a 

seguir: 

oferecer uma resposta, entre outras, na área da educação, à demanda da 
população afrodescendente, no sentido de políticas de ações afirmativas, 
isto é, de políticas de reparações, e de reconhecimento e valorização de 
sua história, cultura e identidade. Trata, ele, de política curricular, fundada 
em dimensões históricas, sociais, antropológicas oriundas da realidade 
brasileira, e busca combater o racismo e as discriminações que atingem 
particularmente os negros. Nesta perspectiva, propõe a divulgação e 
produção de conhecimentos, a formação de atitudes, posturas e valores que 
eduquem cidadãos orgulhosos de seu pertencimento étnico-racial – 
descendentes de africanos, povos indígenas, descendentes de europeus, 
de asiáticos – para interagirem na construção de uma nação democrática, 
em que todos, igualmente, tenham seus direitos garantidos e sua identidade 
valorizada. (DECNEM, p.10.) 

Tudo isso recoloca o tema da luta política que subjaz às disputas curriculares, 

uma vez que não podemos dissociar a luta pelas reparações históricas do povo 

negro das políticas curriculares produzidas pelo Estado brasileiro. Portanto, estar 

atentos aos projetos de formação continuada de professores é também contribuir 

para que se construa uma prática pedagógica antirracista e uma educação 

libertadora. Sim, luta política, pois, como apontam as mesmas diretrizes: 

A obrigatoriedade de inclusão de História e Cultura Afro-Brasileira e 
Africana nos currículos da Educação Básica trata-se de decisão política, 
com fortes repercussões pedagógicas, inclusive na formação de 
professores. Com esta medida, reconhece-se que, além de garantir vagas 
para negros nos bancos escolares, é preciso valorizar devidamente a 
história e cultura de seu povo, buscando reparar danos, que se repetem há 
cinco séculos, à sua identidade e a seus direitos. A relevância do estudo de 
temas decorrentes da história e cultura afro-brasileira e africana não se 
restringe à população negra, ao contrário, diz respeito a todos os brasileiros, 
uma vez que devem educar-se enquanto cidadãos atuantes no seio de uma 
sociedade multicultural e pluriétnica, capazes de construir uma nação 
democrática. (DECNEM, p.17.) 

Reafirmamos, por fim, que as Leis não têm a capacidade de autorrealização 

ou auto-aplicação. Dependerão sempre de políticas públicas e iniciativas particulares 

interessadas por reconhecerem seus potenciais formadores e transformadores, bem 

como sua inegável contribuição para a construção de práticas antirracistas na 



122 

educação e na sociedade, assim como de uma educação para as relações étnico-

raciais.  

O sonho de Abdias, ao qual nos referimos no início deste capítulo, ainda não 

aconteceu, apesar de tudo que já foi feito. Todos os sonhos dependem da luta 

política para realizá-los, por isso sonhamos e continuamos resolutos na luta. Como 

diz o provérbio yorubá que inicia este capítulo: “o dia de amanhã pertence a 

Orunmilá, mas a força para os tornar realidade pertence a nós, as suas criaturas, os 

seres humanos”.  



123 

REFERÊNCIAS 

ABUD, Katia. Combates pelo ensino de história. In: ARIAS NETO, José Miguel. 
(Org). Dez anos de pesquisas em ensino de História: VI Encontro nacional de 
pesquisadores de ensino de História. Londrina: AtritoArt, 2005. 
ALMEIDA, Sílvio Luiz de. Racismo Estrutural. São Paulo: Sueli Carneiro/Jandaíra, 
2021. 

ARAÚJO, Helena Maria Marques & PAIM, Elison Antônio. Memórias outras, 
Patrimônios outros e Decolonialidades: Contribuições Teórico-metodológicas 
para o Estudo de História da África e dos Afrodescendentes e de História dos 
Indígenas no Brasil. In: Arquivos analíticos de políticas educativas. Vol. 26, n. 92. 23 
de julho de 2018. 

ARROYO, Miguel G. Currículo, território em disputa. 5ª ed. Petrópolis: Editora 
Vozes, 2013. 

BENTO, Maria Aparecida da Silva & CARONE, Iray (orgs). Psicologia Social do 
Racismo: Estudos sobre branquitude e branqueamento no Brasil. 6ª ed. Petrópolis: 
Editora Vozes, 2019. 

BASTIDE, Roger. Estudos Afro-Brasileiros. São Paulo: Perspectiva, 1973. 
BRASIL. Congresso Nacional. Projeto de Lei nº 1.332, de 1983. Disponível em: 
http://www.abdias.com.br/atuacao_parlamentar/atuacao_parlamentar.htm. Acesso 
em 20 de Julho  de 2019.  

______. Projeto de Lei nº. 259/1999. Dispõe sobre a obrigatoriedade da inclusão, 
no currículo oficial da Rede de Ensino, da temática História e Cultura Afro-brasileira 
e dá outras providências. Brasília, DF, 20 de março de 2021.  

______. Projeto de Lei nº 859, de 1995. Dispõe sobre a obrigatoriedade da 
Inclusão, no Currículo Oficial da Rede de Ensino, da Disciplina 'História da Cultura 
Afro-Brasileira' e dá outras providências. Brasília, DF, 05 de ago. 2021. 

______. Constituição do Brasil de 1988. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm. Acesso em 13 de 
Fevereiro de 2021. 

______. Planalto. Lei de Diretrizes e Bases da Educação (nº 9.394/96). 
Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/L9394.htm. Acesso em: 13 
de fevereiro de 2021.  

______. Lei Federal nº 10.639/2003. Altera a Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 
1996. Estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para incluir no 
currículo oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da temática “História e cultura 
Afro-brasileira” e dá outras providências. Brasília – DF, 2003. Disponível em: 
<http://www.planalto.gov.br/ccivil/leis/2003/l10.639.htm>. Acesso em: 10 de 
setembro de 2021.  



124 

BASTIDE, Roger. Conferência Nacional de Educação. O Plano Nacional de 
Educação (PNE) na Articulação do Sistema Nacional de Educação: Participação 
Popular, Cooperação Federativa e Regime de Colaboração – CONAE (Documento 
Final). Brasília: MEC, 2014b. Disponível em: 
<http://fne.mec.gov.br/images/doc/DocumentoFina240415.pdf>. Acesso em: 15 mar. 
2021. 

______. Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-
Raciais e para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana. Brasília, 
MEC. 2004. 

CANDAU, Vera. Diferenças, educação intercultural e decolonialidade: Temas 
insurgentes. Rev. Espaço do Currículo (online), João Pessoa, v.13, n. Especial, pp. 
678-686, dez. 2020. 

______. Diferenças culturais, interculturalidade e educação em direitos 
humanos. Educ. Soc., Campinas, v. 33, n. 118, pp. 235-250, jan.-mar. 2012. 
Disponível em http://www.cedes.unicamp.br. 

CASTRO, Yeda Pessoa de. Falares africanos na Bahia: Um vocabulário Afro-
brasileiro. 2ª edição. Rio de Janeiro: Ed. Topbooks, 2005. 

DÁVILA, Jerry. Diploma de Brancura: Política social e racial no Brasil 1917-1945. 
Tradução de Claudia Sant’Ana Martins. São Paulo: Editora Unesp, 2005. 

DUSSEL, Enrique. Europa, modernidade e eurocentrismo. In: LANDER, Edgardo. 
(Org.). A Colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas 
latino-americanas. BuenosAires: Clacso, 2005, pp. 55-70. 

______. Meditações anti-cartesianas sobre a origem do anti-discurso filosófico 
da modernidade. In: SANTOS, Boaventura de Sousa e MENESES, Maria Paula. 
(Orgs.). Epistemologias do Sul. Coimbra: Edições Almedina, 2009, pp. 283-335. 
ESCOBAR, Arturo. Mundos y conocimientos de otro modo, 2003. Disponível 
em:<www.decoloniality.net/files/escobar-tabula-rasa.pdf>. Acesso em: 13 de 
novembro de 2020. 

FANON, Frantz. Pele Negra, máscaras brancas. Tradução de Renato da Silveira. 
Salvador: Edufba, 2008. 

FILHO, Gisálio Cerqueira. A ideologia do favor e a ignorância simbólica da Lei. 
Rio de Janeiro, SEPOL, 1993. 

GASPARELLO, Arlette M. Construtores de identidades: a pedagogia da nação na 
escola secundária brasileira. São Paulo: Iglu, 2004. 

GILROY, Paul. O atlântico negro: modernidade e dupla consciência. Tradução de 
Cid Knipel Moreira. 2.ed. São Paulo: Editora 34, 2001. 

GOMES, Nilma Lino. O Movimento Negro educador: saberes construídos nas lutas 
por emancipação. Petrópolis: Editora Vozes, 2017. 



125 

GONZALES, Lélia. A categoria político-cultural de amefricanidade. In: Tempo 
brasileiro. Rio de Janeiro, n. 93-93 (jan./jun.), 1988b, pp. 69-82.  

GROSFOGUEL, Ramón. (Orgs.). El giro decolonial. Reflexiones para una 
diversidad epistémica más allá del capitalismo global. Bogotá: Universidad 
Javeriana-Instituto Pensar/Universidad Central-IESCO/Siglo del Hombre Editores, 
2007. 

______. A estrutura do conhecimento nas Universidades ocidentalizadas: 
Racismo/ sexismo epistémico e os quatro genocídios/epistemicídios do longo século 
XVI. Revista Sociedade e Estado – Vol. 31, n. 1, janeiro /abril 2016.

______. ¿Cómo luchar decolonialmente? Entrevista à Marisa Ruiz Trejo. 
Disponível em https://www.diagonalperiodico.net/saberes/como-luchar-
decolonialmente.html. 

HALL, Stuart. Da diáspora: identidades e mediações culturais. Tradução de 
Adelaine la Guardia Resende et al. 2.ed. Belo Horizonte: Editora da UFMG, 2013. 
HAMPATÉ-BÂ, Amadou. A Tradição Viva. In: Metodología e Pré Historia da África. 
J. KiZerbo (org). História Geral da África. Vol. 1. São Paulo, Ed. Cortêz, 2012. 

______. Prologo. In: HAMPATÉ-BÂ, Amadou. Amkoullel, o menino fula. São Paulo: 
Casa das Áfricas; Palas Atenas, 2003 

HOUNTOUNDJI, Paulin J. Conhecimento de África, conhecimento de africanos: 
duas perspectivas sobre os estudos africanos. In: MENESES, Maria Paula; 
SANTOS, Boaventura de Sousa (Org.). Epistemologias do Sul. São Paulo: Cortez 
Editora, 2010, pp.131-144. 

JUNIOR, Henrique Cunha. Tecnologia africana na formação brasileira. Série 
Cadernos CEAP. Rio de Janeiro: CEAP editora, 2010. 

JUNIOR, Alfredo Boulos. Imagens da África, dos africanos e seus descendentes 
em coleções de didáticos de História aprovados no PNLD de 2004. Tese de 
doutorado em Educação: História, política e sociedade. Programa de Pós-graduação 
em Educação da PUC-SP. São Paulo, 2008. 

KANT, Emmanuel. Observações sobre o sentimento do belo e do sublime. 
Campinas: Papirus, 1993. 

MIGNOLO, Walter. Histórias Globais projetos Locais. Colonialidade, saberes 
subalternos e pensamento liminar. Belo Horizonte: Ed. UFMG, 2003. 

______. A Colonialidade de cabo a rabo: o hemisfério ocidental no horizonte 
conceitual da modernidade. In: LANDER, Edgardo (Org). A colonialidade do saber: 
eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: 
2005. 



126 

MIRANDA, Cláudia & RIASCOS, Fanny Milena Quiñones. Pedagogias decoloniais 
e interculturalidade: desafios para uma agenda educacional antirracista. Educ. 
Foco, Juiz de Fora, v. 21, n. 3, set. / dez. 2016. 

______. Apresentação. In: WALSH, C. (Org.). Pedagogías Decoloniales: prácticas 
insurgentes de resistir, (re) existir y (re) vivir. 1. ed. Equador: Abya Yala, 2013, v. 1, 
pp. 15-18. 

MUDIMBE, V. Y. A Invenção da África, Gnose, filosofia e a ordem do 
conhecimento. Petrópolis: Ed. Vozes, 2019. 
MUNANGA, Kabengele. Nkisi na diáspora. Prefácio. São Paulo: Ed. Acubalin, 
2013. 

NASCIMENTO, Abdias. O Quilombismo. 2. ed. Brasília/Rio de Janeiro: Fundação 
Cultural Palmares/OR Editora, 2002.  

______. O genocídio do negro brasileiro. Processo de um racismo mascarado. 
São Paulo: Paz e Terra, 1978.  

NICOLAZZI, Fernando. Culturas do passado e eurocentrismo: o périplo de tláloc. 
In: AVILA, Arthur Lima de; NICOLAZZI, Fernando; TURIN, Rodrigo. A História 
(In)Disciplinada. Vitória: Milfontes, 2019.  

NOGUEIRA, Sidnei. Intolerância religiosa. Coleção Feminismos Plurais. São 
Paulo: Ed. Jandaíra, 2020. 

OLIVEIRA, Eduardo: Cosmovisão Africana no Brasil – Elementos para uma 
filosofia afrodescendente. Fortaleza: LCR: 2003. OLIVEIRA, Eduardo David de: 
Filosofia da Ancestralidade – Corpo e Mito na Filosofia da Educação Brasileira. Tese 
de Doutorado. Universidade Federal do Ceará. Fortaleza, 2005. 

OLIVEIRA, Ana de. A disciplina escolar História no Colégio Pedro II: 
Reinterpretações curriculares dos anos de 1980 aos primeiros anos do século XXI. 
Dissertação apresentada ao Programa de Pós-graduação em Educação da 
Universidade do Estado do Rio de Janeiro, 2006. 

PETIT, Sandra Haydée & CRUZ, Norval Batista. Arkhé: Corpo, Simbologia e 
ancestralidade como canais de  ensinamento na educação. GT-21: Afro-Brasileiros e 
Educação. AMPED. SD. 

QUERINO, Manoel. O colono preto como fator da civilização brasileira. 
Salvador. Revista Afro-Ásia, n. 13, pp. 143-158, 1980. 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: 
LANDER, Edgardo (Org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências 
sociais. Perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: 2005. 

SANJAY, Seth. Razão ou raciocínio? Clio ou Shiva? História da historiografia. 
Ouro Preto, n. 11, abril 2013, pp. 173-189. 



127 

SANTOMÉ, Furjo Torres. As culturas negadas e silenciadas no currículo. In: 
SILVA, Tomaz Tadeu da (Org). Alienígenas na sala de aula: Uma introdução aos 
estudos culturais em educação. 11ª ed. Petrópolis: Ed. Vozes, 2013. 

SANTOS, Beatriz Boclin Marques do. O currículo da disciplina escolar História 
no Colégio Pedro II – A década de 70 – Entre a tradição acadêmica e a tradição 
pedagógica: A História e os estudos Sociais. Tese de Doutorado do programa de 
Pós-graduação em Educação da Universidade Federal do Rio de Janeiro, 2009. 

SANTOS, Boaventura de Souza. Para além de um pensamento abissal. In: 
SANTOS, Boaventura de Souza / MENEZES, Paula (Orgs.).  Epistemologias do Sul. 
São Paulo: Ed Cortês, 2010. 

SILVA, Tomaz Tadeu da. Documentos identidade: Uma introdução às teorias do 
currículo. 3ª Edição. Belo Horizonte: Autêntica,2009. 

SCHUCMAN, Lia Vainer. Entre o encardido, o branco e o branquíssimo: 
Branquitude, hierarquia e poder na cidade de São Paulo. 2ª Edição. São Paulo: 
Veneta, 2020. 

SOARES, Mariza de Carvalho. Devotos da cor: Identidade Étnica, Religiosidade e 
Escravidão no Rio de Janeiro do Século XVIII. Rio de Janeiro: Ed. Civilização 
brasileira, 2001. 

SODRÉ, Muniz. Pensar nagô. Petrópolis: Vozes, 2017. 

______. & LIMA, L.F. Um vento Sagrado, História de vida de um adivinho da 
tradição nagô-keto brasileira. Rio de Janeiro: Ed. Mauad, 1996. 

______. O Terreiro e a Cidade .Petrópolis: Ed.Vozes Ltda., 1988. 

______. A Verdade Seduzida. Rio de Janeiro: DP&A, 2005. 
SOUZA, Marina de Mello e. África e Brasil africano. 3.ed. São Paulo: Ática, 2013. 

STRAUSS, Claude-Levi. Antropologia Estrutural. Rio de Janeiro: Tempo brasileiro, 
1985. 

______. O Pensamento Selvagem. São Paulo, C.E.N.,1976. 

WALSH, Catherine. Notas pedagógicas a partir das brechas decoloniais. In: 
CANDAU, Vera Maria (org). Interculturalizar, descolonizar, democratizar: Uma 
educação outra? Rio de Janeiro: 7Letras, 2016. 

______. La educación intercultural en la Educación. Peru: Ministerio de 
Educación, 2001. 



128 

BASTIDE, Roger. Las geopoliticas del conocimiento y colonialidad del poder. 
Entrevista a Walter Mignolo. In: WALSH, Catherine.; SCHIWY, F. e CASTRO-
GÓMEZ, Santiago. (Orgs.). Indisciplinar las ciencias sociales. Geopolíticas del 
conocimiento y colonialidad del poder. Perspectivas desde lo Andino. Quito: 
UASB/Abya Yala, 2003, pp.17-44. 

______. Introducion - (Re) pensamiento crítico y (de) colonialidad. In: WALSH, 
Catherine. (Orgs.). Pensamiento crítico y matriz (de)colonial. Reflexiones 
latinoamericanas. Quito: Ediciones Abya-yala, 2005, pp. 13-35. 

______. Interculturalidad crítica / pedagogía decolonial. In: Anais do Seminário 
Internacional Diversidad, Interculturalidad y Construcción de Ciudad. Bogotá: 
Universidad Pedagógica Nacional, 2007. 

VANSINA, J. A Tradição Oral e suas metodologias. In: Metodología e Pré-Historia 
da África. J. KiZerbo (Org.). História Geral da África. Vol. 1. São Paulo, Ed. Cortêz, 
2012. 



129 

ANEXO A – Cartaz do segundo curso 



130 

ANEXO B – Programas dos cursos 

Programa do Curso de Cultura e Mitologia Yorubá 

Colégio Pedro II 
Pró-reitora de Pós-Graduação, Pesquisa, Extensão e Cultura 

Departamento de História/NEAB/CPII 
Curso de Extensão 

Introdução à Cultura e Mitologia Nagô-
Yorubá. 

Programa e Planejamento 
Prof. Arthur José Baptista. 

Contato: arthurjcp2@gmail.com 

Rio de Janeiro 

2021 



131 

1. Apresentação.

Nome do Curso:  
Introdução à Cultura e Mitologia Nagô-Yorubá. 

Período:  
Encontros semanais, entre agosto e dezembro de 2021. 

Público-alvo:  
Alunos do Ensino Médio, educadores populares e professores multiplicadores, 

público externo interessado – Campus Centro. 

2. Objetivos.

O curso tem como objetivo a ampliação dos conteúdos escolares para 

adequação às recomendações das diretrizes curriculares que implementam a Lei 

10.639, no que se refere ao conhecimento e a valorização de saberes tradicionais 

herdados da cultura de matriz africana trazida para o Brasil ao longo dos vários 

séculos de formação. Na visão da lei, tais saberes foram legados como herança 

patrimonial imaterial de todos os brasileiros, descendentes de africanos ou não. 

Neste sentido, o curso pretende introduzir o aluno do ensino médio, o 

professor multiplicador e os demais interessados no tema no universo cultural dos 

povos Yorubá resgatando tal herança por meio do estudo de sua mitologia, ou seja, 

a sua cosmovisão, seu sentido de existência, seus valores civilizacionais, seus 

princípios de ordenamento de mundo através de suas narrativas míticas de origem e 

da compreensão do universo, tais como transmitidas por esses povos via tradição 

oral. 

3. Ementa.

1- Levantamento das expectativas: o que esperam do curso, qual conhecimento já 

trazem sobre o tema; apresentação da proposta de ementa do curso; 

2- Introdução ao estudo da mitologia; mitologia e civilização; 

3- Análise comparada das mitologias e mitos de origem judaica, grega e Yorubá; 

4- Breve história dos povos Yorubá na África; 



132 

5- Os Yorubá e a diáspora africana no Brasil; 

6- A cosmovisão Yorubá; a existência, segundo a cultura Yorubá; 

7- Os mitos de origem Yorubá; 

8- O conhecimento Yorubá da natureza; 

9- A Dimensão do sagrado feminino na cultura nagô-Yorubá. 

10- O Orum e o Aiyé: A dualidade cultural Yorubá; 

11- Oficina de História afro-referenciada. 

12- Avaliação do curso: comparação das expectativas iniciais diante dos trabalhos 

finais; exposição dos trabalhos apresentados. 

13- Ida ao Museu Afro-brasileiro em São Paulo. 

4. Dinâmica do curso.

O curso será ministrado basicamente em aulas expositivas de textos 

previamente selecionados e lidos. Espera-se que os alunos se comprometam com a 

leitura e a eventual exposição previamente acordada de alguns textos. Seminários 

temáticos poderão ser propostos para o enriquecimento do debate dos temas. Serão 

realizadas oficinas externas como parte da contextualização do conteúdo, 

previamente marcadas e preferencialmente nos dias de aula. Será disponibilizada 

uma lista de leituras complementares por meio da plataforma Moodle, onde o curso 

está situado. 

5. Avaliação.

A avaliação do aluno neste curso será composta basicamente por um trabalho 

final que poderá ser feito em forma de redação ou artigo acadêmico sobre as 

impressões do conteúdo e o grau de aprendizado. Não será atribuída uma nota, mas 

se faz necessária a entrega da redação ou artigo bem como da assiduidade nas 

aulas para o recebimento do diploma. 

A existência de duas faltas consecutivas implicará no desligamento do aluno 

do programa e a sua imediata substituição por um outro registrado na lista de 

espera; portanto a assinatura da lista de presença é fundamental. 

Cronograma do Curso: 



133 

1º ENCONTRO 

AULA INAUGURAL, APRESENTAÇÃO, ESTRUTURA E FUNCIONAMENTO DO 
CURSO. 

Material de Trabalho:  Palestra 

Proposta: Apresentação do docente, da turma, da proposta do curso, distribuição do 

material e Planejamento. 

2º ENCONTRO 

MITO E MITOLOGIAS. 

Material de Trabalho: Textos: ELIADE, Mircea. Mito e realidade. SP: Perspectiva, 

1972. Cap. 1: A estrutura dos Mitos; Tentativa de definição do Mito. / A última 

Palavra (In: MARTINS, Adilson. Lendas de Exu. Rio de Janeiro: Ed. Pallas, 2011)  

Bibliografia complementar:  ROCHA, Everardo. O que é Mito? São Paulo: 

Brasiliense (Col. Primeiros Passos), 1996. 

Proposta: Entender as definições de mito e mitologia e seu papel na estrutura das 

sociedades humanas. Caracterizar a importância dos mitos para a civilização. 

3º ENCONTRO 

AS ORIGENS DO POVO YORUBÁ / OS YORUBÁ NO BRASIL. 

Material de Trabalho: Texto: De salvador para o Rio de Janeiro (In: MOURA, 

Roberto. Tia Ciata e a pequena África no Rio de Janeiro. Rio de Janeiro: 

Secretaria Municipal de Cultura, 1995. 

Bibliografia complementar:  HOFBAUER, Andreas; Pureza nagô, 

(re)africanização, dessincretização. In: Vivência – Revista de Antropologia, n. 40, 

2012, p. 103-119. 



134 

Proposta: Caracterizar as Origens do povo Yorubá, sua chegada ao Brasil, a 

migração das diversas nações africanas de Salvador para o Rio de Janeiro e o 

surgimento do primeiro Candomblé. Discutir o significado de pureza nagô e 

existência de um movimento de construção de uma pretensa ortodoxia nas religiões 

afro-brasileiras. 

4º ENCONTRO 

DOIS CONCEITOS FUNDAMENTAIS: ORI e AXÉ. 

Material de Trabalho: Texto: ABIMBOLA, Wande. A escolha do Ori na casa de 

Ajalá, In: Revista Olorun, n. 31, outubro de 2015. 

Texto:  SANTOS, Joana Elbein dos. Cap. 3” O sistema dinâmico”. In: Os Nagô e a 
Morte, São Paulo: Vozes, 2020.  

Proposta: Compreender dois conceitos fundamentais para a concepção de mundo 

yorubá, tal como ressignificada no contexto da diáspora no Brasil; refletir sobre a 

centralidade dos conceitos de Axé e de Orí. 

5º ENCONTRO 

ANTROPLOLOGIA NAGÔ-YORUBÁ. 

Material de trabalho: Texto: Cap. 2. Universo e pessoa na concepção Negro-

Africana (In: RIBEIRO, Ronilda. A alma africana no Brasil, os Yorubá. São Paulo: 

Ed. Oduduwa, 1996.  

Bibliografia complementar: ABIMBOLA, Wande; A Concepção Yorubá da 

personalidade Humana. In: Revista Olorum, n. 3, abril de 2014. 

Proposta: Entender as noções de pessoa, natureza humana, existência entre os 

Yorubá. 

6º ENCONTRO 



135 

A COSMOGONIA YORUBÁ, OS MITOS DE ORIGEM 

Material de trabalho: Texto: ELIADE, Mircea. Cap. 2. Prestígio mágico das Origens. 

In: Mito e realidade.  São Paulo: Perspectiva, 1972.  

Bibliografia complementar: VERGER, Pierre. Ododua cria o mundo. In: Lendas 
africanas dos Orixás. Salvador: Currupio, 1986. 

Proposta: Caracterizar os mitos de Origem Yorubá e a sua importância para a 

estruturação do pensamento religioso e da concepção de universo e sociedade. 

7º ENCONTRO 

AS LINHAGENS DO ORUN, A TEOGONIA/GENEALOGIA DOS ORIXÁS. I PARTE 
(OBORÓ) 

Material de trabalho: Texto: Cap. 9 - Deus, Divindades e poder ancestral. In: 

RIBEIRO, Ronilda. A alma africana no Brasil, os Yorubá. São Paulo: Oduduwa, 

1996.  

Bibliografia complementar: VERGER, Pierre. Lendas africanas dos Orixás. 
Salvador: Corrupio, 2002. 

Proposta: Caracterizar as famílias dos Orixás, como imagem de sociedades 

tradicionais africanas. Os Orixás masculinos. 

8º ENCONTRO 

AS LINHAGENS DO ORUN, A TEOGONIA/GENEALOGIA DOS ORIXÁS. II 
PARTE. (YABÁS) 

Material de trabalho: Texto: Cap. 9 - Deus, Divindades e poder ancestral. In: 

RIBEIRO, Ronilda. A alma africana no Brasil, os Yorubá. São Paulo: Oduduwa, 

1996.  

Bibliografia complementar: VERGER, Pierre. Lendas africanas dos Orixás. 

Salvador: Corrupio, 2002. 



136 

Proposta: Caracterizar as famílias dos Orixás, como imagem de sociedades 

tradicionais africanas. Os Orixás Femininos. 

9º ENCONTRO 

AS DIMENSÕES DO SAGRADO FEMININO NA CULTURA NAGÔ-YORUBÁ. 

Material de trabalho: Texto: SILVA, Marlise Vinagre. O Poder e o feminino na 
tradição Yorubá (Palestra apresentada no congresso internacional de cultura 

Yorubá na UERJ em 2009) 

AQUILUNRIL, Olusegun Michael. Geledé, o poder feminino na cultura africana 

Yorubá. In: Revista África e africanidades. Ano III, n. 12, fev. de 2011. 

Bibliografia complementar: SANTOS, Irinéia M. F. e Ya Mi Oxorongá. As mães 

ancestrais e o poder feminino na religião africana. In: Sankofa. São Paulo, 1(2), 

2008, p. 59-81. Disponível em: 

 https://www.revistas.usp.br/sankofa/article/view/88730. 

Proposta: Entender as dimensões e a importância do poder feminino na concepção 

de existência na Cultura Nagô-Yorubá.  

10º ENCONTRO 

O TERREIRO COMO ESPAÇO DE RECONSTRUÇÃO COSMOGÔNICA 

Material de trabalho: Texto: SODRÉ, Muniz. Cap. 3 - Força e território. In: O 
Terreiro e a cidade. Salvador: Secretaria da cultura e turismo/ Imago, 2002.  

Proposta: Entender a dimensão Cosmológica e Metafísica da reconstrução 

diaspórica Nagô no Brasil representada no espaço do terreiro. 

11º ENCONTRO 

O PENSAR NAGÔ 



137 

Material de trabalho: Texto: SODRÉ, Muniz. Cap. 2 - Filosofia a toques de 

atabaques. In: Pensar Nagô. Petrópolis: Vozes, 2017.  

Proposta: Entender a filosofia subjacente ao pensamento diaspórico do complexo 

cultural nagô-Yorubá no Brasil. 

12º ENCONTRO 

OS ARQUÉTIPOS DOS FILHOS TERRENOS DOS ORIXÁS I 

Material de trabalho:  Palestra / Aula expositiva. 

Bibliografia complementar:  SANTOS,  Juana Elbein e SANTOS,  D. M. Ìpòrí. In: 

Revista Olorún, n. 06, Outubro 2011.  

Proposta: Caracterizar os arquétipos dos filhos dos Orixás e suas personalidades. 

13º ENCONTRO 

OS ARQUÉTIPOS DOS FILHOS TERRENOS DOS ORIXÁS II 

Material de trabalho:  Palestra / aula expositiva. 

Proposta: Continuação da aula anterior 

14º ENCONTRO 

EXU I 

Material de trabalho: Texto: RIBAS, José. A degradação da imagem de EXÚ. 
Bibliografia complementar: PRANDI, Reginaldo. Exú, de mensageiro à diabo, 

sincretismo católico e demonização do Orixá Exú. In: Revista da USP. 

Proposta: Compreender a importância do Orixá Exú no sistema Mitológico Yorubá, 

bem como as transformações de sua imagem na diáspora. 



138 

15º ENCONTRO 

EXU II 

Bibliografia complementar: AREDA, Felipe. Exú e a reescrita do Mundo. In: 
Revista África e Africanidades, Ano I, n. 1, Maio/ 2008. 

Proposta: Continuação do estudo sobre o Orixá Exú. 

Bibliografia Básica 

AUGRAS, Monique. O duplo e a metamorfose: a identidade mítica em 
comunidades nagô. Petrópolis: Vozes, 1983. 

BASTIDE, Roger. O candomblé da Bahia, rito Nagô. São Paulo: Companhia 

Editora Nacional, 1961. 

BASTIDE, Roger. As religiões africanas no Brasil contribuição a uma sociologia 
das interpenetrações de civilizações. São Paulo: Pioneira, 1989. 

BASTIDE, Roger. Estudos afro-brasileiros. São Paulo: Editora Perspectiva, 1973. 

BENISTE, José. Jogo de Búzios: um encontro com o desconhecido. Rio de 

Janeiro: Bertrand Brasil, c2000. 

CAPONE, Stefania. A busca da África nos Candomblés: tradição e poder no 
Brasil. São Paulo: Editora Pallas, 2004. 

_______________. Os Yorubá do Novo Mundo: Religião, etnicidade e 
nacionalismo negro nos Estados Unidos. Rio de Janeiro: Ed, Pallas, 2011. 

DANTAS, Beatriz G. Vovó nagô e papai branco: usos e abusos da África no 
Brasil. Rio de Janeiro: Graal. 1988.  

DIOP, Cheikh Anta. A Unidade cultural da África Negra: Esferas do patriarcado e 
do matriarcado na Antiguidade Clássica. Luanda: Edições Mulemba, 2014. 

LOPES, Nei. Bantos, malês e identidade Negra. Belo Horizonte: Ed, Autêntica, 

2006. 
MOURA, Carlos Eugênio Marcondes de (Org.). As Senhoras do pássaro da noite: 
escritos sobre a religião dos orixás. São Paulo, SP, Brasil: AM: Edusp, c1994. 



139 

MOURA, Carlos Eugênio Marcondes de (Org.). Candomblé, desvendando 
identidades: novos escritos sobre a religião dos orixás. São Paulo: EMW 

Editores, 1987. 

MOURA, Carlos Eugênio Marcondes de. (Coor. E Trad.). Olóòrìsà: escritos sobre 
a religião dos orixás. São Paulo: Ágora, 1981. 

MOURA, Carlos Eugênio Marcondes de [et al.]. Bandeira de Alairá: outros 
escritos sobre a religião dos orixás. São Paulo: Nobel, 1982. 

PRANDI, Reginaldo. Os candomblés de São Paulo: a velha magia na metrópole 
nova. São Paulo: Editora Hucitec, Editora de Universidade de São Paulo, 1991. 

PRANDI, Reginaldo. Herdeiras do Axé: sociologia das religiões afro-brasileiras. 

São Paulo: Editora Hucitec, USP, 1996. 

PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos Orixás. São Paulo: Companhia das Letras, 

2001. 

PRANDI, Reginaldo. Terapias religiosas em São Paulo: a cura no espiritualismo, 
pentecostalismo, umbanda e candomblé. São Paulo: Cerap, 1987. 

PRANDI, Reginaldo. Religião e participação política das massas na América 
desencantada: presença africana nos países do cone sul nas concepções 
mágicas da sociedade. São Paulo: Agência Estado, 1992. 

PRANDI, Reginaldo. Reafricanização do candomblé em São Paulo: um rito de 
iniciação ao oráculo de Orunmilá. Águas de São Pedro: ANPOCS, 1987. 

ROCHA, Agenor Miranda. Caminhos de odu. Rio de Janeiro: Pallas, 1999. 

ROCHA. Agenor Miranda. Os Candomblés Antigos do Rio de Janeiro. Rio de 

Janeiro: TopBooks, 1994. 

ROSA, Celso (Decelso). Babalaôs e Ialorixás. Rio de Janeiro: Editora ECO, s/d. 

ROSENFELD, Anatol. Negro, macumba e futebol. Campinas, SP, Brasil; São 

Paulo, SP, Brasil: Editora da Unicamp: Edusp, 1993. 

SANTOS, Juana Elbein. Os Nàgô e a Morte: Pàde. Àsèsè e o Culto Égun na 
Bahia. Petrópolis: Editora Vozes, 1993. 

SANTOS, Deoscoredes Maximiliano dos. História de um terreiro nagô. São Paulo, 

SP: Max Limonad, 1988. 

SEGATO, Rita Laura. Santos e daimones: o politeísmo afro-brasileiro e a 
tradição arquetipal. Brasília: Editora da Universidade de Brasília, 1995. 

SILVA, Vagner Gonçalves da. Candomblé e umbanda: caminhos da devoção 
brasileira. São Paulo; SP: Editora Ática, 1994. 



140 

SILVA, Vagner Gonçalves da. Orixás da metrópole. Petrópolis, Rj: Vozes, 1995. 

SOARES, Luiz Carlos. O Povo de Cam na capital do Brasil: A escravidão urbana 
no Rio de Janeiro do Século XIX. Rio de Janeiro: Faperj/Sete Letras2007. 

SOARES, Mariza de Carvalho. Devotos da Cor: identidade étnica, religiosidade e 
escravidão no Rio de Janeiro, século XVIII. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 

2000 

SODRÉ, Muniz. O Terreiro e a Cidade: A Forma Social Negro-Brasileira. 

Petrópolis: Editora Vozes, 1988. 

SODRÉ, MUNIZ. Pensar Nagô. Petrópolis: Editora Vozes, 2017. 

VERGER, Pierre. Orixás: deuses iorubás na África e no Novo Mundo. Salvador, 

Brasil: Editora Corrupio Comércio, c1981. 

VERGER, Pierre. Artigos. Salvador, Brasil: Corrupio, 1992. 

VERGER, Pierre. Saída de Iaô: cinco ensaios sobre a religião dos orixás. São 

Paulo: Axis Mundi, 2002. 



141 

Colégio Pedro II 
Pró-reitora de Pós-Graduação, Pesquisa, 

Extensão e Cultura 

Departamento de História/NEAB/CPII 
Curso de Extensão 

Introdução à Cultura tradicional 
bantu 

Programa e Planejamento 

Prof. Arthur José Baptista. 
Contato: arthurjcp2@gmail.com 

Rio de Janeiro 
2022 



142 

1. Apresentação.

Nome do Curso:  
Introdução à Cultura Tradicional Bantu. 

Período:  
Encontros quinzenais a ocorrer entre agosto a dezembro de 2020. 

Público-alvo:  
Alunos do Ensino Médio, educadores populares e professores multiplicadores, 

público externo interessado – Campus Centro. 

2. Objetivos.

O curso tem como objetivo a ampliação dos conteúdos escolares para 

adequação às recomendações das diretrizes curriculares que implementam a lei 

10.639, no que se refere ao conhecimento e a valorização de saberes tradicionais 

herdados da cultura de matriz africana trazida para o Brasil ao longo dos vários 

séculos de formação. Na visão da lei, tais saberes foram legados como herança 

patrimonial imaterial de todos os brasileiros, descendentes de africanos ou não. 

Nesse sentido, o curso pretende introduzir o aluno do ensino médio, o 

professor multiplicador e os demais interessados no tema no universo cultural dos 

povos bantus resgatando tal herança por meio do estudo de sua cultura tradicional, 

ou seja, a sua cosmovisão, seu sentido de existência, seus valores civilizacionais, 

seus princípios de ordenamento de mundo através de suas narrativas míticas de 

origem e da compreensão do universo, tais como transmitidas por esses povos via 

tradição oral. 

3. Ementa.

1- Levantamento das expectativas: o que esperam do curso, qual conhecimento já 

trazem sobre o tema; apresentação da proposta de ementa do curso; 

2- Introdução ao estudo das ontologias bantus; mitologia e civilização; 

3- Análise comparada das culturas tradicionais e mitos de origem judaica, grega e 

Africana; 



143 

4- Breve história dos povos Bantu na África; 

5- Os Bantu e a diáspora africana no Brasil; 

6- A cosmovisão Bantu; a existência, segundo as culturas Bantu; 

7- Os mitos de origem Bantu; 

8- O conhecimento Bantu da natureza; 

9- A Dimensão do sagrado na cultura bantu; 

10- Oficina de História afro-referenciada. 

11- Avaliação do curso: comparação das expectativas iniciais diante dos trabalhos 

finais; exposição dos trabalhos apresentados. 

12- Ida ao Museu Afro-brasileiro em São Paulo. 

4. Dinâmica do curso.

O curso será ministrado basicamente em aulas expositivas de textos 

previamente selecionados e lidos. Espera-se que os alunos se comprometam com a 

leitura e a eventual exposição previamente acordada de alguns textos. Seminários 

temáticos poderão ser propostos para o enriquecimento do debate dos temas. Serão 

realizadas oficinas externas como parte da contextualização do conteúdo, 

previamente marcadas e preferencialmente nos dias de aula. Será disponibilizada 

uma lista de leituras complementares por meio da plataforma Moodle, onde o curso 

está situado. 

5. Avaliação.

A avaliação do aluno neste curso será composta basicamente por um trabalho 

final que poderá ser feito em forma de redação ou artigo acadêmico sobre as 

impressões do conteúdo e o grau de aprendizado. Não será atribuída uma nota, mas 

se faz necessária a entrega da redação ou artigo bem como da assiduidade nas 

aulas para o recebimento do diploma. 

A existência de duas faltas consecutivas implicará no desligamento do aluno 

do programa e a sua imediata substituição por um outro registrado na lista de 

espera; portanto a assinatura da lista de presença é fundamental. 

6. Cronograma do Curso:



144 

1º ENCONTRO 

AULA INAUGURAL, APRESENTAÇÃO, ESTRUTURA E FUNCIONAMENTO DO 
CURSO. 

Material de Trabalho:  Palestra 

Proposta: Apresentação do docente, da turma, da proposta do curso, distribuição do 

material e Planejamento. 

2º ENCONTRO 

AS ORIGENS DA CULTURA BANTU / A CULTURA BANTU NA DIÁSPORA E NO 
BRASIL. 

Material de Trabalho: Textos: Os Povos bantos no Brasil. Cap 5. 

Bibliografia complementar:  Dicionário de banto. Nei Lopes. 
Proposta: Entender as contribuições das culturas bantos na formação da sociedade 

brasileira 

3º ENCONTRO 

OS FUNDAMENTOS DA CULTURA TRADICIONAL BANTU (PARTE I) 

Material de Trabalho: Texto: Cultura tradicional banto. ALTUNA,P 

Bibliografia complementar:  A Filosofia Banto. TEMPELS,P 
Proposta: Caracterizar as Origens dos povos Bantus, sua chegada ao Brasil, a 

migração das diversas nações africanas de Salvador para o Rio de Janeiro e o 

surgimento do primeiro Candomblé.  

4º ENCONTRO 

OS FUNDAMENTOS DA CULTURA TRADICIONAL BANTU (PARTE II) 



145 

Material de Trabalho: Texto: Cultura tradicional Banto. ALTUNA, P 

Bibliografia complementar: A filosofia banto. TEMPELS,P 
Proposta: Entender os princípios da filosofia Banto 

5º ENCONTRO 

AS COSMOGONIAS BANTU 

Material de trabalho: Texto: A concepção bantu kongo de tempo Busenki FuKiau. 

SNATANA, Tiganá. 

Bibliografia complementar: A Criacao do Mundo Bantu 

Proposta: Entender a dimensão simbólicas das origens nas Culturas banto. 

6º ENCONTRO 

AS MANIFESTAÇÕES RELIGIOSAS DIASPÓRICAS DE MATRIZ BANTU I – OS 
CANDOMBLÉS 

Material de trabalho: Texto: Estudos do candomblé Congo/Angola. Tata Dia 

Niguzo. 

Bibliografia complementar: Candomblé Angola 

Proposta: Entender as formas de manifestações religiosas do candomblé banto. 

7º ENCONTRO 

AS MANIFESTAÇÕES RELIGIOSAS DIASPÓRICAS DE MATRIZ BANTU II – O 
CATOLICISMO AFRO-BRASILEIRO. 

Material de trabalho: O Catolicismo afro-brasileiro. Melo e Souza, Marina 

Bibliografia complementar: O Rosário dos Angolas 

Proposta: Compreender as formas diaspóricas do catolicismo africano banto 

8º ENCONTRO 



146 

O MUNTUÍSMO, A FILOSOFIA DA EXISTÊNCIA BANTO. 

Material de trabalho: Texto: O Muntuísmo, Bono, LR 

Bibliografia complementar: Filosofia da Ancestralidade 

Proposta: Caracterizar a perspectiva da filosofia de vida centrada no muntu. 

9º ENCONTRO 

O UBUNTU COMO FILOSOFIA I 

Material de trabalho: Ubunto como ética, Kassinge,R 

Bibliografia complementar: Referências da Filosofia africana. Cassiano 

Proposta: Caracterizar o ubunto como regra ética de convivência. 

10º ENCONTRO 

O UBUNTU COMO FILOSOFIA II 

Material de trabalho: Ubunto como filosofia, Ramose 

Bibliografia complementar: Sobre a legitimidade do estudo da filosofia africana. 

Ramose 
Proposta: Caracterizar o ubunto como regra ética de convivência. 

AULA DE ENCERRAMENTO 

Confraternização, entrega dos certificados, atividade cultural de encerramento, 

avaliação do curso. 

IDA AO MUSEU AFRO-BRASIL: DATAS PROVÁVEIS 04 ou 11 DE DEZEMBRO. 

7. Bibliografia Básica



147 

ADOLFO, Sérgio Paulo. Nkisi – Tata Dia Ngunzu. Londrina: EDUEL, 2010. 

ALTUNA, Raúl. Cultura tradicional bantu. Luanda: Secretariado Arquidiocesano de 

Pastoral, 1985. 

BASTIDE, Roger. Estudos Afro-Brasileiros. São Paulo: Perspectiva, 1973. 

BONO, Ezio Lorenzo. Muntuísmo: a ideia de pessoa na filosofia africana 

contemporânea. Tradução de Jofredino L. Faife. Prior Velho: Paulinas Editora, 2015. 

CARNEIRO, Edison. Religiões negras. Negros bantos. Rio de Janeiro: Civilização 

Brasileira, 1991. 

CASTRO, Yeda Pessoa de. Falares africanos na Bahia: um vocabulário afro-

brasileiro. 2.ed. Rio de Janeiro: Academia Brasileira de Letras, 2005. 

_______. Língua e nação de candomblé. In: África - Revista do Centro de Estudos 

Africanos da USP, São Paulo, Departamento de Sociologia, nº 4, 1979, p. 57-76. 

COSTA, J. R. Candomblé de Angola. Rio de Janeiro: Pallas, 1991. 

CÉSAIRE, Aimé. Discurso sobre a Negritude. Tradução de Ana Maria Gini 

Madeira. Belo Horizonte: Nandyala, 2010. 

ELIADE, Mircea. Mito do Eterno Retorno. São Paulo: Mercuryo, 1992 

___________ Mito e Realidade. São Paulo: Perspectiva, 1972. 

GILROY, Paul. O atlântico negro: modernidade e dupla consciência. Tradução de 

Cid Knipel Moreira. 2.ed. Editora 34, 2001. 

HALL, Stuart. Da diáspora: identidades e mediações culturais. Tradução de 

Adelaine la Guardia Resende et al. 2.ed. Belo Horizonte: Editora da UFMG, 2013. 

HOUNTOUNDJI, Paulin J. Conhecimento de África, conhecimento de africanos: 

duas perspectivas sobre os estudos africanos. In: MENESES, Maria Paula; 

SANTOS, Boaventura de Sousa (Org.). Epistemologias do Sul. São Paulo: Cortez 

Editora, 2010, p.131-144. 

JANH, Janheinz. MUNTU, las culturas de la negritud. Madrid: Ediciones 

Guadarrama,1970. 

KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A queda do céu: palavras de um xamã 

yanomami. Tradução de Beatriz Perrone-Moisés. São Paulo: Companhia das Letras, 

2015. 

LOPES, Nei. Enciclopédia da diáspora africana. 4.ed. São Paulo: Selo Negro, 

2011. 

________. Bantos, malês e identidade negra. Belo Horizonte: Autêntica, 2007. 

________. Kitabu, Rio de janeiro: SENAC, 2003. 



148 

MUNANGA, Kabengele. Origens Africanas do Brasil Contemporâneo: histórias, 
línguas, culturas e civilizações. São Paulo: Global, 2009 

NASCIMENTO, J. Pereira do (Coord.). Diccionario portuguez-kimbundu. Huíla: 

Typographia da Missão, 1907. 

NASCIMENTO, Wanderson Flor do. Orí: a saga atlântica pela recuperação das 

identidades usurpadas. In: SOUZA, Edileuza Penha de (Org.). Negritude, Cinema e 
Educação, v.3. Belo Horizonte: Mazza, 2014, p. 134-146 

________. Sobre os candomblés como modo de vida: imagens filosóficas entre 

áfricas e brasis. In: Revista Ensaios Filosóficos, v.13. Rio de Janeiro: 2016, p.153-

170. 

OBENGA, T. Fontes e técnicas específicas da história da África. In: KI-ZERBO, J. 

História Geral da África: metodologia e pré-história da África. Tradução de Beatriz 

Turquetti et al. São Paulo: Ática; Paris: UNESCO, 1982, p. 91-104. 
OLIVEIRA, Eduardo. Cosmovisão Africana no Brasil: elementos para uma filosofia 

afrodescendente. Fortaleza: LCR, 2003. 

SODRÉ, Muniz. Pensar nagô. Petrópolis: Vozes, 2017. 
TEMPELS, Placide. A Filosofia Bantu. Tradução de Maria Tereza Carvalho. São 

Paulo: Terceira Margem, 2012. 



149 

ANEXO C – Perguntas do questionário de sondagem 

Nome 

Idade 

Sexo 

Formação escolar / acadêmica 

Religião 

Atua no Magistério? 

Caso tenha respondido SIM na questão anterior, indique o nível de atuação 

Caso tenha respondido SIM na questão anterior, indique a área de atuação. 

Era docente ou discente do CPII na época em que fez o curso Mitologia e Cultura 

Yorubá? 

Como ficou sabendo do curso? 

Ano em que cursou 

O curso de Cultura e Mitologia Yorubá foi o seu primeiro contato com o conteúdo de 

cultura africana ou afro-brasileira? 

Você já tinha conhecimentos sobre a Lei 10.639/2003 antes de fazer o curso? 

Em seu percurso formativo (em nível superior ou não), já havia estudado culturas ou 

mitologias africanas? 

Que motivos levaram você a procurar o curso? 

Você teria interesse em fazer outro curso do NEABI/CPII ? Qual(is)? 

Como o curso ajudou você no exercício de sua profissão ou em sua vida pessoal? 


