
Ecosofia NAT 
design para comunicação ambiental

 

Jane Mazzarino



Ecosofia NAT 
design para comunicação ambiental

 

Jane Mazzarino



Ecosofia NAT 
design para comunicação ambiental

 

Jane Mazzarino

1ª Edição 

2021
QUIPÁ EDITORA



Copyright © Jane Márcia Mazzarino

Todos os direitos reservados

REVISÃO: Jean Michel Valandro.

CONSELHO EDITORIAL:

Editor-chefe: Me. Adriano Monteiro de Oliveira, Quipá Editora

Dra. Anny Kariny Feitosa, Instituto Federal do Ceará (IFCE) / Dra. Maria Eneida
Feitosa,  Universidade  Regional  do  Cariri  (URCA)  /  Dra.  Mônica  Maria  Siqueira
Damasceno,  Instituto  Federal  do  Ceará  (IFCE)  /  Me.  Sérgio  Ricardo  Quiroga,
Instituto Cultural Argentino de Educación Superior (ICAES), Argentina /  Dr. Thiago
Barbosa Soares, Universidade Federal do Tocantis (UFT).

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP)
___________________________________________________________________
   
M477e

___________________________________________________________________

Elaborada por Rosana de Vasconcelos Sousa ― CRB-3/1409

Esta obra foi  publicada pela Quipá  Editora em junho de 2021. O conteúdo, bem
como  seus  dados,  forma,  correção  e  confiabilidade  são  de  exclusiva
responsabilidade da autora. Devem ser atribuídos os devidos créditos autorais. 

Quipá Editora 
www.quipaeditora.com.br   

@quipaeditora

Mazzarino, Jane Márcia
Ecosofia  NAT :  design  para  comunicação  ambiental  /  Jane  Márcia

Mazzarino. ― Iguatu, CE : Quipá Editora, 2021.

63 p. : il.

ISBN 978-65-89091-68-4
DOI 10.36599/qped-ed1.056

1. Comunicação ambiental. I. Título.

CDD 302.2



SUMÁRIO

I - Escorrer

II - Transbordar

III - Observar

IV - Não seríamos todos juntos?

V - Corpografar

VI - Natureza, Arte e Tecnologia: design da ecosofia NAT 

VII - Acoplamentos metodológicos

VIII - Ecosofia NAT

05

13

22

18

27

31

48

54

Referências 56

Sobre a autora 62



I - Escorrer



I

Escorrer

Um  pesquisador  está  sempre

recomeçando,  reencontrando-se  com  as

mesmas inúmeras possibilidades.  Se todos

os caminhos levam ao mesmo lugar jamais

saberemos. Mas talvez uma pista seja que o

mesmo  lugar,  ao  qual  muitos  caminhos

levem, seja o recomeçar mais adiante, com

as  mesmas  ou  outras  inúmeras

possibilidades. Ou seja, sempre se retorna a

um reencontro com a incerteza. Escrevo isso

porque,  ao  reler  a  introdução  da  minha

dissertação  de  mestrado,  deparei-me  com

atravessamentos ainda presentes:

Sinta-se em um lugar de onde só pode sair  escolhendo um

caminho.  A sua frente, atrás de você, por cima e por baixo, por

todos os lados e direções, há espaços convidando-o para que

você  lhes  dê  sentido,  para  que  você  teça,  e  construa  seu

próprio artesanato de andanças.  Um patchwork, uma cestaria,

um  tecido.   Depois  de  escolhido,  é  possível  abandonar  o

caminho e embrenhar-se por outros, isto é sabido, mas agora

é o momento da angústia necessária, da escolha da direção a

ser dada ao passo primordial que não sabemos onde vai dar.

Como  escolher  quando  os  caminhos  são  múltiplos,  as

escolhas necessárias, e tudo lhe interessa?  Talvez para isto

tenham sido feitas as regras, para facilitar escolhas.  Não faço

muito gosto de regras, mas tenho que fazer reverência a elas

por  terem servido para definir  trajetórias,  encurtar distâncias

para adequar-me ao tempo, sempre ao encalço.  Para atender

a estas limitações, portanto, foi necessário partir.  E para dar

6



início  a  um caminho  necessário  de  ser  percorrido,  comecei

refletindo sobre um lugar de onde partir.  Que lugar é este no

qual  me encontro,  e  do  qual  farei  um início  para poder  me

perder por lugares outros, desconhecidos, e fazer daí outros

encontros.   Pegando  e  largando  mapas,  escritos  de  outros

autores,  segui  um  passo  após  o  outro,  todos  seguindo  o

primeiro parágrafo.   Lá vamos nós, porque é preciso andar!

(Mazzarino, 2009, 8)

Encontro-me  em  outros  emaranhados,  com  o  pensamento  mais  maduro,

talvez mais político também, tentando reaver, em um movimento espiral, a poética

para  pensar  a  comunicação  ambiental  para  além  das  teorias  hegemônicas.

Novamente,  o  que me move é a busca por  devires,  como na dissertação:  uma

pesquisa do entre, de intermezzos.

Os  devires  não  são  fenômenos  de  imitação,  nem  de

assimilação, mas de dupla captura, de evolução não paralela,

núpcias  entre  dois  reinos.  As  núpcias  são  sempre  contra  a

natureza. As núpcias são o contrário de um casal […]. Uma

entrevista poderia ser simplesmente o traçado de um devir. A

vespa e a orquídea são o exemplo. A orquídea parece formar

uma imagem da vespa, mas, na verdade, há um devir-vespa

da orquídea, um devir-orquídea da vespa, uma dupla captura,

pois ‘o que’ cada um se torna não muda menos do que ‘aquele’

que se torna. A vespa torna-se parte do aparelho reprodutor da

orquídea, ao mesmo tempo em que a orquídea torna-se órgão

sexual para a vespa. Um único e mesmo devir, um único bloco

de devir [....]”. (Deleuze e Parnet, 1998, 10). 

[…] não é um termo que se torna outro, mas cada um encontra

o outro, um único devir que não é comum aos dois, já que eles

não têm nada a ver um com o outro, mas que está entre os

dois,  que tem sua  própria  direção,  um bloco de devir,  uma

evolução  a-paralela.  É  isso  a  dupla  captura,  a  vespa  E  a

7



orquídea: sequer algo que estaria em um, ou alguma coisa que

estaria no outro, ainda que houvesse uma troca, uma mistura,

mas alguma coisa que está entre os dois, fora dos dois, e que

corre em outra direção. Encontrar é achar, é capturar, é roubar,

mas  não  há  método  para  achar,  nada  além  de  uma  longa

preparação.  Roubar  é  o  contrário  de  plagiar,  de  copiar,  de

imitar  ou  de  fazer  como.  A captura  é  sempre  uma  dupla-

captura, o roubo um duplo-roubo, e é isso que faz, não algo de

mútuo,  mas um bloco assimétrico,  uma evolução a-paralela,

núpcias, sempre ‘fora’ e ‘entre’. Seria isso, pois, uma conversa.

(Deleuze e Parnet, 1998, 14-15).

Achar enquanto dupla captura. O que proponho é esta preparação entre fios

para tecer entre devires comunicacionais e ambientais, que surgem de mim e de

cada um, do outro e da natureza. Todos em relação consigo e com os demais.

Como escrevi mais tarde, na introdução da tese, o caminho está dado por fios que

se organizam em urdidura, trama, tecelagens.

Quando nos propomos tecer procuramos fios com nuances de

cores nunca antes combinadas: tons de cru, carne, terrosos,

areia, azuis, verdes, pretos, brancos. Podemos misturar fios de

texturas variadas, também: mais rústicos, refinados, crespos,

lisos,  macios.  De  espessuras  diferentes:  grossos,  finos,

intermediários.  Enfim,  juntamos  variados  fios,  de  origens

diversas,  e,  com nosso modo de fazer,  escolhemos aqueles

que funcionam melhor na urdidura – fios fixos sobre os quais

vamos tramando – e aqueles com os quais vamos tramar. O

processo de tecelagem que ofertamos com nossa pesquisa se

inicia com a escolha dos fios e finaliza quando tiramos do tear

o tecido, um padrão criado a partir das escolhas que vamos

fazendo sobre o que temos (Mazzarino, 2013, 12)

Nesse sentido, essa proposta honra parte da minha genealogia, quando fui

abandonando algumas perspectivas e objetos de estudo que foram adotados ao

8



longo  da  trajetória.  Nos  fluxos  que  me  tomaram,  fui  criando  outros  designs  de

pesquisa, certamente decorrentes dos que os precederam, mas outros, não mais os

mesmos.  Busco,  assim,  contribuir  epistemologicamente  e,  portanto,  teórica  e

metodologicamente, para a área emergente da comunicação ambiental.

Essas possibilidades como pontos de partida para o que não sabemos onde

vai  dar  me  fazem  intuir  que  a  perspectiva  transmetodológica  proposta  por

Maldonado  possa  ser  um  rizoma  à  vista  quando  se  pensam  trajetos  em

comunicação  ambiental.  Ao  abordar  a  problemática  epistemológica  em

comunicação, o autor formula uma proposta transmetodológica, pois para ele os

objetos e problemas da área da comunicação têm complexidades que demandam

abordagens  em que  a  colaboração  entre  várias  disciplinas  já  não  é  suficiente,

requerendo-se

[…] estruturações que desmontem e reformulem os saberes

originais  em  novas  configurações,  transformando  as  redes

conceptuais  e  as  lógicas  de  origem.  A  superposição  de

saberes  sociológicos,  lingüísticos,  filosóficos,  antropológicos,

psicológicos, históricos, semióticos, econômicos e políticos não

têm conseguido avanços gnosiológicos comunicacionais fortes,

que  fundamentem  substancialmente  o  nosso  campo  de

conhecimento (Maldonado, 2002, on-line).

Para o autor, também a separação artificial entre a dimensão metodológica e

a  dimensão  teórica  gera  “superficialismos retóricos  ou  empiristas”,  já  que  são

aspectos indissociáveis que têm autonomia relativa. “Os percursos, as perspectivas,

as  estruturações  são  plurais  e  expressam  uma  relação  com  as  múltiplas

determinações  e  facetas  dos  objetos  do  conhecimento.  As  problemáticas

comunicacionais  são  singularmente  demonstrativas  dessa  característica  [...]”,

portanto, requerem “lógicas heterodoxas” (Maldonado, 2002, on-line).

O  Método  constrói  caminhos,  definindo  planos,

sistematizações,  operacionalizações,  testes,  explorações,

observações,  experimentações,  estratégias e táticas que,  no

caso da ciência, tem por objetivo produzir conhecimento sobre

9



fenômenos e processos do cosmos. Nós, situados no campo

das  ciências  da  comunicação,  procuramos  sistematizar

conhecimentos  pertinentes  à  nossa  área  –  apesar  da

existência simultânea de pretensões totalitárias e redutoras –,

considerando a diversidade e complexidade de dimensões, a

abundância de contextos e a multiplicidade de aspectos que os

processos  e  fenômenos  comunicacionais  têm.  Os

procedimentos  de  focalização  e  delimitação

(dialéticos/flexíveis/abrangentes/heurísticos/heterodoxos/analíti

cos  e  hermenêuticos)  demandam  uma  definição

transmetodológica que  se  relacione  com  a  dimensão

transteórica de  forma  aprofundada,  audaciosa,  inventiva,

rigorosa  e  humilde.  A  passagem  do  transdisciplinar como

enunciado formal ou retórico para uma concepção de pesquisa

crítica  transformadora  cobra  um  esforço  singular  de

fundamentação  teórica  e  experimentação  metodológica,

buscando  potencializar  a  construção  de  pensamentos  e

estratégias além do disciplinar (trans), juntando lógicas e redes

conceituais  em  arranjos  formuladores  de  orientações

suscitadoras  para  a  práxis de  pesquisa  em  comunicação

(Maldonado, 2002, on-line).

Em busca de uma práxis inventiva em comunicação ambiental, tendo

em  conta  o  balanço  das  redes  conceituais,  proponho  aproximações  entre  a

comunicação  e  a  educação  ambiental  como  exercício  científico,  tanto  poético

quanto político. 

A  dimensão  sensitiva  e  emotiva  de  nossos  afazeres  de

pesquisa tem um papel crucial na construção dos objetos de

conhecimento,  sem  paixão  o  pouco  que  aflora  resulta

enfadonho  e  repetitivo.  Pensar  frutífera  e  sistematicamente

leva a significativos investimentos de caráter  espiritual,  eles

provocam agudos processos eletroquímicos que podem levar

a  situações  entrópicas:  estresse,  depressão,  euforia,

10



obsessões,  fobias,  etc.  manifestando  a  intensidade  dos

choques psíquicos nas experiências de busca e construção de

saberes. O sensitivo/emotivo não pode ser ignorado na prática

da pesquisa; trabalhado inteligentemente, e com carinho, gera

energias  importantes  para  a  produção  de  pensamentos;

ignorado  ou  subestimado  provoca  danos  expressivos  ao

trabalho de investigação (Maldonado, 2002, on-line). 

Pensar  devires,  tecelagens  e  encontros  em  uma  perspectiva

transmetodológica  na  área  da  comunicação,  considerando  a  especificidade  que

assume  quando  o  ambiental  a  atravessa,  constitui-se  um  desafio  ainda  a  ser

encarado,  neste  campo de saber,  por  meio  de interstícios como aquele  entre a

vespa e a orquídea. 

Para  que  a  ecosofia  contamine  e  afete  os  processos  de  comunicação

ambiental  é  necessário  exercitar  mobilidades,  “feituras  de  espaço”,  demarcando

novas fronteiras e intersecções, tanto entre áreas da comunicação e a ambiental,

quanto com os espaços naturais, com os outros e consigo.

Se, como diz Certeau (1996), “caminhar é a falta de um lugar”, uma prática

de espaço, o percurso pode ser tanto a busca pelo preenchimento de um sentido

que falta como a busca pelo despreendimento do que já não tem espaço em si. A

vontade é de moldar espaços, tecer lugares, como propõe Certeau, apropriar-se,

relacionar, percorrer trajetos não intuídos para, na interação consigo, com o outro e

com o outro-natureza ou o outro-conhecimento, simplesmente, sentir a potência de

coexistir. Buscar, na área da comunicação, por novas degustações e outros contatos

primordiais, pode fazer surgirem experiências rizomáticas:

[…] diferentemente das árvores ou de suas raízes, o rizoma

conecta um ponto qualquer com outro ponto qualquer e cada

um de seus traços não remete necessariamente a traços da

mesma natureza; ele põe em jogo regimes de signos muito

diferentes, inclusive estados de não-signos. O rizoma não se

deixa conduzir nem ao Uno nem ao múltiplo. Ele não é o Uno

que se torna dois, nem mesmo que se tornaria três, quatro,

cinco etc.[...] Ele não é feito de unidades, mas de dimensões,

11



ou antes de direções movediças [....] o rizoma é feito somente

de linhas: linhas de segmentaridade, de estratificação, como

dimensões, mas também linha de fuga ou desterritorialização

como dimensão máxima segundo a qual,  em seguindo-a,  a

multiplicidade  se  metamorfoseia,  mudando  de  natureza”

(Deleuze e Guattari, 1995, 32). 

Rizomas comportam linhas de territorialização, desterritorialização e também

de reterritorialização, que se remetem às outras numa reconstituição fractal infinita.

O  rizoma conecta  pontos  quaisquer,  não  necessariamente  da  mesma  natureza,

jogando  com  naturezas  muito  diferentes  e,  também,  não-naturezas,  que  se

modificam continuamente. Rizomas formam platôs, pontos de vista para pensarmos

tanto a epistemologia da comunicação ambiental como a nossa experiência com a

natureza.

12



II - Transbordar



II

Transbordar

Devires poéticos entre humanos e

não  humanos  são  como  grãos  sendo

carregados pelo curso da água: “A chuva

deve ter transportado os grãos para longe.

Siga  as  valas  que  a  água  escavou,  e

assim  conhecerá  a  direção  do

escoamento”  (Castañeda,  in Deleuze  e

Guattari,  1995,  20  e  21).  Enquanto  os

grãos  são  carregados  pelas  águas  as

ervas  podem  crescer:  "[…]  é  sempre  a

erva quem diz a última palavra [....] a erva

existe  exclusivamente  entre  os  grandes

espaços não cultivados. Ela preenche os

vazios.  Ela cresce entre,  e no meio das

outras coisas. A flor é bela, o repolho útil,

a  papoula  enlouquece.  Mas  a  erva  é  o

transbordamento, ela é a lição de moral"

(Henri Müller, in Deleuze e Guattari, 1995,

29 e 30). 

Esta  proposta  para  pensar  a  comunicação  ambiental  decorre  desse

movimento de ser água a escorrer pelas valas que outros autores escavaram para

pensar desterritorializações e reterritorializações na comunicação. Aventuro-me na

direção do pensar o ambiental para preencher vazios e também desocupar espaços.

Quero capturar do mundo o que me chega: outros saberes, novas formas, tramas

movediças  em busca  do  saber  e  do  reencontro  com já  sabidos.  Como  a  erva

daninha, invadir espaços intermediários - "intermezzo"  -  fazer rizoma com outras

naturezas,  metamorfoseando  a  própria  natureza,  o  campo da  comunicação  e  o

campo ambiental. Transbordando-os.

14



Para  transbordar  é  preciso  identificar  as  bordas  do  espaço-tempo de  um

saber.  No  caso  do  campo  ambiental,  temporalmente,  ele  tem  suas  origens  no

Romantismo do século XIX, mas é na década de 70, do século XX, a partir da ação

histórica dos movimentos ambientais, que ele se estrutura mais fortemente. Hoje,

vive-se o encontro entre conhecimentos científicos e tradicionais, com isso, “uma

nova  imagem  da  natureza  desenha-se  diante  dos  nossos  olhos.  Uma  imagem

presidida por comportamentos complexos, de resto já intuídos pelos povos arcaicos,

pelo taoísmo e pelos físicos helênicos” (Soffiati, 2002, 41).

Para  Carvalho  (2005),  o  ethos romântico  do  século  XIX  e  o  sentimento

anticapitalista e de celebração da natureza constituem-se como partes da matriz

histórico-cultural  que  influencia  a  tradição  ambiental,  e  vai  se  atualizar  com  o

movimento  da  contracultura,  na  década  de  60,  do  século  XX.  O  ideário

contracultural busca a articulação entre a natureza interna (subjetiva) e a externa

(objetiva),  entre  o  pessoal  e  o  coletivo,  aspectos  vastamente  trabalhados  por

Giddens  (2002),  assim  como  por  Melucci,  o  qual  assume  uma  perspectiva

planetária.

É o planeta externo que preocupa, nos medos, nos apelos e

nos projetos  da onda ecológica.  Contudo,  um outro  planeta

está envolvido nos processos de radical transformação a que

estamos  assistindo:  aquele  interno,  que  tem  por  objeto  a

estrutura biológica, emocional e cognitiva que está na base da

experiência e das relações de cada um de nós [...]. Ocupar-nos

do  planeta  interno  significa  não  tanto  ampliar  a  agenda,  já

cheia, de problemas urgentes, quanto aceitar a necessidade

de ter um novo ponto de vista (Melucci, 1992, 55).

Olhar o campo ambiental em sua multidimensionalidade e como um fractal

formado  por  uma  diversidade  de  matrizes  culturais  que  estas  dimensões

movimentam requer  “estratégias  heterodoxas  de  investigação”,  como indica  Leff

(2011),  o  que  implica  em  rompimentos  com  racionalidades  lineares,  processos

homogêneos  e  reprodutivistas  que  se  alojaram  nos  métodos  das  áreas

15



comunicacional e ambiental. Portanto, adota-se uma estratégia teórico-metodológica

que requer misturas dos saberes em suas multidimensionalidades. 

Pensar  sobre devires e tecelagens que atravessam o comunicacional  e  o

ambiental encaminha para a compreensão da comunicação ambiental como aquela

que  incorpora  as  tecnologias  de  mídia,  mas  não  lhes  dá,  necessariamente,

centralidade. Pensa-as como estratégias para possibilitar a criação de dimensões

libertadoras da experiência, por meio de processos comunicacionais que incluem o

nível  intrapessoal  e a interação com o mundo,  além das relações interpessoais,

como diz Rodrigues (1994). Assim, essa é uma perspectiva que converge com a

proposta ecosófica de Guattari (1991) e com a percepção de Rodrigo Alsina (2009)

e  Mattelart   (1999),  quando  afirmam  que  o  discurso  científico  das  teorias  da

comunicação refletem as formas  de pensar o espírito de uma época. Certamente

muita  coisa  mudou  neste  início  do  século  XXI,  o  que  requer  pensar  em

possibilidades teóricas e metodológicas em comunicação ambiental que valorizem a

experiência e o corpo, como já propunha Rodrigues no fim do século XX.

Em relação às diferentes dimensões da experiência, o objetivo

dos estudos da comunicação consiste na adequação do olhar

para  que,  através  e  para  além  das  manifestações  destes

diferentes  mundos,  possamos  compreender,  tanto  os

processos de gestação e de enquadramento da experiência

humana,  como  a  maneira  como  se  relacionam  entre  si  o

indizível e o dizível, os dispositivos instintivos e o sentido, a

violência  e  o  social,  o  virtual  e  o  actual,  o  arbitrário  e  o

obrigatório  […]  O  objetivo  dos  estudos  de  comunicação

consiste  na  averiguação  da  especificidade  da  comunicação

entre  estes  mundos que se  ignoram e que,  no  entanto,  de

certa maneira à distância,  estão em constante relação e se

acenam em permanência, tanto nas relações com o mundo

natural, como nas relações intra-subjetivas e inter-subjetivas e

nas relações sociais (Rodrigues, 1994, 101).

 

O autor nos dá pistas para pensar a comunicação para além dos processos

mediados pelas tecnologias. Quando ele fala da “comunicação entre estes mundos

16



que se ignoram”, abre brechas para pensarmos o outro de forma ampla: tanto em

relações com o mundo natural, quanto intrassubjetivas e intersubjetivas.

Rodrigues ressalta que, além de instrumentos da palavra e da ação humana,

como  técnicas  de  que  lançamos  mão  para  difundir  mensagens  sobre  os

acontecimentos  do  mundo,  assim como para  dar  a  conhecer  ideias,  projetos  e

emoções,  as  tecnologias  de  informação  colocam questões  éticas,  pedagógicas,

técnicas  e  culturais  para  pensarmos,  não  se  esgotando  nas  suas  dimensões

utilitárias e normativas. A razão de ser das questões culturais e políticas tem a ver

com  a  natureza  técnica  dos  dispositivos  de  informação,  diz,  concebidos  à

semelhança da organização dos seres vivos. Os dispositivos tecnológicos tendem a

funcionar de modo a se sobrepor à experiência comunicacional tradicional, imediata

e espontânea, constituindo, assim, uma nova modalidade de experiência do mundo.

Ele reconhece que “o processo de planetarização dos sistemas reticulares da

informação e o concomitante alargamento da visibilidade da experiência informativa

contrastam  hoje  com  uma  espécie  de  retraimento  da  esfera  da  experiência

comunicacional” (Rodrigues, 1994, 219). Os dispositivos de informação, com sua

instantaneidade, que põe fim aos limites do espaço e do tempo, colocam em crise

as regras e os princípios de sociabilidade tradicionais e, ao mesmo tempo, são os

laços  sociais  destas  comunidades  territoriais  que  impedem a  automatização  da

esfera informativa em relação à esfera comunicacional. Porque será que diante de

tanta tecnologia, há uma retomada da experiência? Será porque "é sempre a erva

quem diz a última palavra”, que “preenche os vazios”, pelo meio das coisas, que

agora faz transbordar tramas movediças dos campos da comunicação e ambiental? 

17



III - Observar



III

Observar

A pós-modernidade  supõe  a  harmonia

dos  contrários,  o  pensamento  flexível  e

libertário, que não respeita limites disciplinares

e busca a interação entre diferentes escolas de

pensamento,  diz  Maffesoli  (2014).  O  autor

defende que o conhecimento está formado de

rigor  e  poesia,  lógica  e  mitologia,  razão  e

paixão, e que devemos investigar o cotidiano,

assim  como  renunciar  à  verdade  absoluta,

porque a vida ultrapassa os conceitos.

 Também Bachelard aponta para a aceitação do contraditório, do confuso, do

provisório  como parte  do fenômeno em estudo,  e  sobre o qual  devemos refletir

racionalmente,  organizando  o  conhecimento  produzido.  Morin  (1996,  2001)

aproxima-se em vários aspectos do pensamento de Bachelard, dentre eles, quando

aponta o supralógico como comandando o lógico. Por sua vez, Bachelard (2001, 17)

diz que “o conhecimento científico é sempre a reforma de uma ilusão”.

Ao afirmar a disjunção e a hiperespecialização, das áreas do conhecimento

como determinantes do paradigma da simplificação, Morin chama a atenção para

tomarmos consciência das consequências dos paradigmas, que podem mutilar  o

conhecimento e/ou desfigurar o real. Ou seja, produzir uma inteligência cega, que

destrói  os  conjuntos  e  as  totalidades,  isola  os  objetos  dos  seus  contextos,  não

concebendo o elo inseparável entre observador e coisa observada.

Conhecer o complexo é estratégico para trabalhar com o incerto, o acaso, o

jogo  múltiplo  das  interações  e  retroações.  Pensar  complexamente  auxilia  o

pesquisador  na  sua  inserção  científica  na  realidade.  E  é  com  esse  propósito

explicitado pelo autor que compactuamos.

19



Sensibilizar para as novas carências do nosso pensamento e

fazer  compreender  que  um  pensamento  mutilador  conduz

necessariamente a ações mutiladoras. É tomar consciência da

patologia  contemporânea  do  pensamento  [...]  A  patologia

moderna do espírito está na hiperexemplificação que a torna

cega perante a complexidade do real (Morin, 2001, 22).

Morin (1996, 2001) aponta para a necessidade de encarar a complexidade

antropossocial,  enfrentando a confusão,  a  solidariedade entre os fenômenos,  as

incertezas e as contradições da vida cotidiana, em que cada um representa vários

papéis  sociais.  Para  abordar  a  complexidade  contemporânea,  Morin  parte  do

paradigma  da  simplificação,  o  qual  põe  ordem  no  universo  e  expulsa  dele  a

desordem,  quer  separar  o  que  está  ligado  (disjunção)  e  unificar  o  disperso

(redução), quer esconder a multiplicidade e a aparente desordem dos fenômenos,

buscando uma lei  única a exemplo dos filósofos e dos cientistas do século XIX,

criticados por Bachelard.

Morin  (1996,  2001)  percebe  os  paradigmas  da  complexidade  e  da

simplificação  como  coadjuvantes  na  construção  do  conhecimento.  Para  ele,  a

desintegração cria desordem e a consequente auto-organização, com a agitação e o

acaso participando e ajudando a produzir esta nova ordem, uma auto-organização

da desordem. É o trabalho incessante de degradação/renovação celular que pode

ser transportado para compreender os processos antropossociais. Por termos nos

aprofundado  em  leituras  da  filosofia  oriental,  percebe-se  que  o  pensamento

complexo  proposto  por  Morin  está  infestado  pela  circularidade  ou  de  tal

conhecimento milenar, por ele aplicado às ciências humanas e sociais ocidentais.

 A tragédia da complexidade, segundo o autor, é a contradição que não se

vence, a qual justamente dá movimento ao pensamento complexo. A complexidade

percebe  a  solidariedade  entre  partes  contraditórias,  o  que  dá  um  caráter

multidimensional ao todo. E é nessas condições que nos aproximamos da realidade

antropossocial e da comunicação ambiental: enquanto pesquisadores que levam em

conta a complexidade dessa realidade, com suas incertezas e devires.

A racionalidade deve provocar um diálogo entre estruturas lógicas e o mundo

real, onde nosso sistema lógico é insuficiente, o que requer uma visão crítica do

próprio  processo  de  conhecimento.  Morin,  assim  como  Bachelard,  fala-nos  das

20



fronteiras do conhecimento como situações intermediárias e não definitivas, como

algo vago, como zonas de complexidade.

Quando o pensamento complexo propõe a reintegração do observador na

sua  observação  aponta  para  um elemento  chave  da  epistemologia  atual.  Há  o

aparecimento do sujeito no objeto de estudo e, com isso, a vida cotidiana ganha

espaço nas investigações.  Ocorre  também a aparição do sujeito  como autor  da

investigação,  portanto,  assume-se  que  a  objetividade  é  uma  ilusão,  já  que  as

observações não se fazem sem o observador. É assim que a epistemologia atual

solicita  a  revisão  de  conceitos  tradicionais  de  verdade,  objetividade,  realidade,

hierarquias e linearidades para nos fazer pensar em aberturas e tramas sempre

inacabadas. 

21



IV - Não seríamos todos juntos?



IV

Não seríamos todos juntos?

Pensar  uma  epistemologia  da

comunicação  ambiental  a  partir  de  um

lugar  de  pesquisador  participante  da

observação leva-nos a reconhecer que o

indivíduo  é,  do  meio,  mediador,  como

afirma  Bougnoux  (1994).  Ambos  se

mantêm em interação  dinâmica,  em  um

processo de coprodução. O meio age por

excitações  que  fazem  sentido  ao

organismo,  que  tem  certa  margem  de

interpretação,  de  tempo,  de  resposta  ou

liberdade. 

O  sentido  é  biológico,  sensível  e  reconhecido  pelo  corpo,  segundo

Bougnoux.  “A  necessária  tomada  de  consciência  do  meio  ambiente  revela  a

complexidade de nossas vidas (jamais solitárias, sempre emaranhadas) e complica-

nos  o  pensamento”  (Bougnoux,  1994,  32).  Nessa  perspectiva,  coisas  fixas  são

substituídas por fluxos, sistemas e interações, dialéticas, círculos recursivos.

Bougnoux compartilha da perspectiva de Morin, que propõe como princípios

da complexidade para pensar a realidade antropossocial: a dialogia (a dualidade na

unidade), a recursividade (os produtos e os efeitos são, ao mesmo tempo, causa e

produtores do que os produzem) e o hologramático (as partes contém a quase-

totalidade, sendo que o todo ultrapassa a soma das partes). 

“Onde  há  interação,  a  causalidade  não  poderá  ser  linear,  mas  circular  e

‘complexa’”  (Bougnoux,  1994,  38).  Pensar  assim,  diz,  é  derrubar  as  barreiras

artificiais entre natureza e cultura, entre relações de força e o simbólico, entre corpo

e  espírito.  Desse  modo,  o  autor  nos  leva  a  entender  a  comunicação  como

coprodução. A pensar natureza humana e natureza não humana coproduzindo-se

23



mutuamente o tempo todo:  o corpo do sujeito e a natureza sujeito, corpo natureza e

a natureza sujeito. Não há objeto. Nem tampouco objeções. Há seres natureza.

Assim, podemos pensar uma experiência de educação ambiental enquanto

fluxos de informação entre um corpo e a natureza em um processo de comunicação

ambiental. A informação surgindo da natureza e do corpo em interação, não estando

o  sentido  nem  em  um  nem  no  outro,  mas  decorrente  de  sua  coprodução  de

atravessamentos,  de  devires  que  tecem  tramas  inusitadas,  constituindo

experiências com fios mais duros ou mais flexíveis, conforme forem.

A interação comunicacional é colocada, como vimos, no centro do interesse

das ciências da comunicação por muitos autores que abordam as interações não

apenas  entre  objetos  midiáticos  e  a  sociedade,  mas  também  aquelas  que  se

referem a um processo de comunicação intrapessoal e interpessoal ou com o outro,

seja ele humano ou não. A tarefa dos pesquisadores em comunicação é mais que

desentranhar o objeto comunicacional dos demais objetos de conhecimento humano

e social, como diz Braga (2001). 

Quando  se  trata  de  comunicação  ambiental  é  preciso  incluir  objetos  não

humanos que passam a ser também sujeitos, natureza-sujeito. Quando Sfez lembra

a necessidade de reformulações das teorias de comunicação desde o funcionalismo

à  realidade  contemporânea,  afirma:  “Não  podemos  mais  formular  as  clássicas

questões de decisão, cara a Laswell: ‘Quem diz o que a quem, através de que canal

e com que efeito’, sem saber doravante que o ‘quem’ é múltiplo e impessoal e que o

‘que’ equivale a ‘quem’” (Sfez,  1994,  p.  101).  As coisas naturais  são assumidas

como “quem” na relação de comunicação ambiental que propomos, aproximando-

nos do pensamento de Tim Ingold (2015, 61 e 62) quando reflete sobre os materiais

como “componentes ativos de um mundo-em-formação […]  incansavelmente em

movimento – fluindo, se deteriorando, se misturando e se transformando. […] neste

incessante intercâmbio respiratório e metabólico entre suas substâncias corporais e

os fluxos do meio.  […]  Isso  obviamente  se  aplica  a  nós,  seres  humanos,  tanto

quanto  a  organismos  de  outros  tipos”.  Ordinariamente,  no  mundo,  os  materiais

estão postos como sufocados, diz, ao que ele se contrapõe ao propor que respiram. 

As coisas estão vivas e ativas, não porque estão possuídas de

espírito – seja na e da matéria – mas porque as substâncias de

que são compostas continuam a ser varridas em circulações

24



dos meios circundantes que alternadamente anunciam a sua

dissolução  ou  –  caracteristicamente  com  seres  animados  –

garantem  a  sua  regeneração.  O  espírito  é  o  poder  de

regeneração desses fluxos respiratórios que, em organismos

vivos, estão ligados em feixes ou tramas firmemente tecidas de

extraordinária complexidade. Todos os organismos são feixes

desse  tipo.  Despojados  do  verniz  de  materialidade  eles  se

revelam não como objetos quiescentes, mas como colmeias de

atividade, pulsando com os fluxos de materiais que os mantêm

vivos. E a este respeito os seres humanos não são exceção.

Eles  são,  em  primeiro  lugar,  organismos,  não  bolhas  de

matéria  sólida  com uma lufada adicional  de mentalidade ou

agência para animá-los. Como tais,  eles nascem e crescem

dentro da corrente de materiais, e participam desde dentro na

sua posterior transformação (Ingold, 2015, 63). 

Materiais fluem, misturam-se e modificam-se, para Ingold. Ele cita o caso da

“pedregosidade” da pedra, sujeita a variações em sua materialidade conforme a luz,

a umidade, a sombra, o movimento, a secura. “As pedras também têm histórias,

forjadas nas contínuas relações com o entorno que podem ou não incluir  seres

humanos e muitas outras coisas” (Ingold, 2015, 67). Não há, para o autor, outra

maneira  de  entendê-las  fora  dos  intercâmbios,  tecelagens,  entrelaçamentos  e,

portanto, de suas relações de comunicação ambiental.  “A pedregosidade emerge

através do envolvimento da pedra com todo o seu ambiente – incluindo você, o

observador  –  e  da  multiplicidade  de  maneiras  pelas  quais  está  envolvida  nas

correntes do mundo da vida. As propriedades dos materiais,  em suma, não são

atributos, mas histórias” (Ingold, 2015, 69).

Trata-se, portanto, de uma ampliação de vínculos possíveis para se pensar

na  interação  comunicacional.  Quando  Sodré  (2001)  afirma  que  a  lógica

comunicacional é fundada pelo dispositivo de sociabilidade, um processo de troca

simbólica generalizada, um dos princípios fundamentais do vínculo social, fonte de

todo  valor,  que  permite  ao  sujeito  conceber  a  sua  subjetividade,  tanto  a  sua

dependência quanto a sua autonomia e libertação, nos leva a pensar a sociabilidade

a partir de um olhar ampliado de outro, que inclui o ambiente como outro possível.

25



Isso sem negar a potência dos dispositivos midiáticos, os quais são colocados, por

nós,  estrategicamente,  no  lugar  de  possibilitadores  de  nomadismos

epistemológicos. 

Portanto, é preciso pensar a comunicação para além do midiático, enquanto

ato de sentir e conferir sentidos na relação que cada um estabelece consigo, com o

outro e com o mundo. A mídia aqui é o corpo. Além disso, por vezes, é parte do meu

corpo, extensão do meu olho, como quando, no limite do olhar, faço uso da lente

macro do dispositivo fotográfico. Nesse momento, quero penetrar esse outro corpo

natural que atrai quem observa.

A relação comunicacional é uma experiência de interação aberta. Seus limites

constantemente  se  transformam,  pulsam,  alargam-se  e  retraem-se  (Rodrigues,

1994).  Conforme  quem é  o  outro  da  experiência  comunicacional  desdobram-se

nuances  singulares:  o  outro  sou  eu  mesma,  o  outro  é  tu,  o  outro-mundo.  Não

seríamos todos juntos?

26



V - Corpografar



V

Corpografar

Territórios  são  constituídos  de  tramas

gráficas: grafias de todos os tipos de vida que

pulsam por ali. Grafias tramadas pelas energias

que  permeiam  os  corpos.  Corpo-terra,  corpo-

pedra,  corpo-nuvem,  corpo-fauna,  corpo-flora,

corpo-humano,  corpo-água.  Tantos  outros

corpos-vida  interdependentes  formam

ecossistemas  biológicos,  sociais,  culturais,

existenciais,  psíquicos,  espirituais  e  outros

mais. Nem sempre atento, o ser humano - para

alguns  já  pós-humano  -  parece  às  vezes

afastado  do  exercício  de  observar  estas

interações. 

Mas  como  podem-se  provocar  observações  atentas  e  abertas  aos

atravessamentos destas conectividades? Como o sujeito percebe-se em meio ao

mundo? Como sente as linhas de afetos que o perpassam? Como vive a interação

com outros humanos e com o todo que existe no território que habita? Por quais

experiências o sujeito é tocado no território que habita? Que observações se podem

fazer emergir da provocação de uma experiência de interação multidimensional e

multisensorial do mundo, em que todos os sentidos são convocados à presença no

instante do aqui agora com o mundo? 

Qual  a  potência  dos  sentidos  para  provocar  experiências  estéticas

ambientais?  Que  emoções  emergem  da  provocação  para  a  sensibilização  dos

sentidos na experiência de interação com o mundo e tudo que advém dele? Que

memórias são despertadas, criadas ou recriadas por meio dessas experiências? O

que essas experiências individuais têm a dizer sobre o modo do ser humano habitar

o mundo? Como se cruzam as experiências de diferentes sujeitos que habitam o

mesmo território? 

28



Quais  elementos  caracterizam  essa  interação  que  se  constitui  em  um

processo de comunicação ambiental ecosófica, já que afeta sua subjetividade, suas

relações sociais e com o ambiente? Se os sujeitos são convidados a registrar sua

experiência, que elementos sensoriais são eleitos dessas imersões no mundo para

constituir documentos autobiográficos? Quais estratégias narrativas são escolhidas,

o que as compõem, que linhas as atravessam, que forças e desvios se desenham?

Quais  escritas  de  si  surgem  dessas  provocações  sensoriais?  Diferentes

possibilidades decorrem da diversidade de modos de habitar um território. Quais

fluxos emergem de um convite para alguém habitar um território colocando-se à

deriva, em flanerie? 

Que acontecimentos seriam passíveis de registros? Como fazer um mapa da

experiência  por  meio  de  registros  expressivos  livres,  com  uso  de  escritos,  de

máquinas que produzem imagens, de técnicas inspiradas no campo da arte e da

educação ambiental sensível? Como criar situações por meio de instruções para

experiências ecosóficas que não sejam intrusões, imposições? O que os sentidos

do sujeito  dessas experiências  sensibilizam para esse habitar  o  mundo? O que

essas  experiências  podem  nos  fazer  refletir  sobre  a  vida  nesse  tempo-espaço

inserido na contemporaneidade?

Em  síntese,  problematiza-se  como  essas  possibilidades  experienciais  e

metodológicas  em  comunicação  ambiental  podem  aportar  para  o  campo  da

comunicação quando transformadas em reflexão epistemológica? O que pode a

comunicação  ambiental  sensível  provocada  por  experiências  fenomenológicas  e

sensoriais inspiradas na ecosofia? O que é possível transformar por meio de uma

pesquisa mobilizada pela possibilidade de criar a partir do campo científico?

Esta é uma proposta de comunicação ambiental a ser compreendida em um

amplo espectro ou ecosoficamente: como relação consigo e com o outro, seja este

quem for que estejamos em relação, incluindo o ambiente (GUATTARI, 1991). Que

tal fluir com a comunicação ecológica profunda?

A comunicação ambiental é um campo de saber que se expande a partir da

década de 70 do século XX e não é delimitável. Por sua multidimensionalidade e

complexidade  requer  um  olhar  interdisciplinar,  que  rompe  com  as  análises  de

processos engendrados pelos campos midiático e jornalístico quando abordam a

temática ambiental.

29



Nossas intervenções possibilitam a criação de processos de comunicação ambiental

por meio de atividades colaborativas, que exploram o uso de imagens e as vivências

com e na natureza, a fim de potencializar experiências ambientais (Arnhold, 2018;

Damasceno, 2019; Erthal, 2016; Kich, 2017; Klunk, 2019; Marques, 2019; Marques

e Mazzarino, 2019;  Mazzarino e Assis, 2016; Neuefeldt e Mazzarino, 2016;  Röhrs,

2020; Staudt e Mazzarino, 2016; Schneider, 2020). Que tal explorar outras linhas de

força para a construção de autobiografias socioambientais sensoriais e imagéticas?

Vamos corpografar?

30



VI - Natureza, arte e tecnologia



VI

Natureza, Arte e Tecnologia: design da ecosofia NAT 

Propomos  uma  metodologia  de

intervenção  em  comunicação  ambiental  que

mescle  tecnologias  de  mídia,  tecnologias

sociais  colaborativas,  metodologias  vivenciais

de  contato  com  a  natureza  e  experiências

artísticas.  Trata-se  de  uma práxis  inventiva  e

sensível  por  meio  da  tríade  natureza,  arte  e

tecnologia, a fim de criarmos experiências em

comunicação ecosófica. Podemos denominá-la

temporariamente de Ecosofia NAT.

Os  princípios  da  ecosofia  partem  da

ecologia profunda, um movimento que entende

que toda forma de vida tem valor em si mesma.

Somos e compomos a Terra que nos compõe,

portanto,  a  diversidade  deve  ser  respeitada  e

apreciada,  buscando-se  um  equilíbrio

ecorrelacional,  já  que  o  humano  está  em

relação íntima com o ambiente no qual vive, diz

Naess  (2018).  Para  ele,  a  ecosofia  é  uma

proposta em que filosofia e ecologia dançam. A

ecosofia  convida-nos  a  viver  os  desafios  de

uma vida na ecosfera aplicando-se a sabedoria

da  casa:  “eco"  "sophía".  Naess  criou  sua

ecosofia T e cada um pode criar a sua, já que a

ecosofia é construída a partir da cosmovisão do

indivíduo,  dos  seus  relacionamentos  com  o

entorno, da sua maneira de viver. 

32



A trajetória de vida e de busca de conhecimentos me colocou diante de uma

síntese trindade,  quando percebi  que, para as experiências que busco provocar,

elementos da tecnologia, da arte e da natureza são imprescindíveis, compondo-se

mutuamente,  como  delicados  dispositivos  para  experiências  ecosóficas  que

valorizam elementos da cultura contemporânea,  como é o caso dos dispositivos

midiáticos.  Conversam  entre  si  e,  como  hologramas,  juntos  potencializam-se

mutuamente, além de retroalimentarem-se. 

Em relação às tecnologias de comunicação, Rodrigues (1994) aponta para a

esperança na invenção de usos dos dispositivos midiáticos com vista à construção e

ao aprofundamento de novas dimensões libertadoras da experiência. O autor abre,

assim,  possibilidades  para  o  uso  das  tecnologias  para  o  aprofundamento  da

experiência, em processos comunicacionais que, como ele aponta, para além de

serem interpessoais, devem ser pensados nas dimensões intrapessoal, assim como

na interação com o mundo.  Esses aspectos convergem com nossa proposta de

comunicação  ambiental,  a  qual  reconhece  a  influência  do  interacionismo,  da

fenomenologia, da microssociologia e da etnografia, situando-se no paradigma da

complexidade, marcado pelo que Rodrigo Alsina (2009) denomina de investigação

pós-moderna. 

As  práticas  educomunicativas  atravessam  a  proposta  enquanto  uma

estratégia metodológica que provoca para o uso e apropriação das tecnologias de

mídia  em  processos  criativos,  articulados  às  experiências  vivenciais  junto  aos

ambientes naturais e/ou práticas colaborativas. Valorizam-se as contribuições que o

campo da educomunicação pode oferecer para novas formas de ser, de modo que o

sujeito  se  pense  como parte  de  um ambiente  que  passa  a  conhecer  de  forma

coletiva, investigativa, divertida, dialógica, a partir de processos de intervenção que

valorizam tanto saberes científicos quanto populares. Uma das linhas de trabalho da

educomunicação  se  apoia  na  expressão  comunicativa  a  partir  do  uso  de

Tecnologias  de  Comunicação  e  Informação  (TICs)  e  das artes.  E  é  esta  que

adotamos  na  nossa  proposta  metodológica.  por  valorizar  a  sensibilidade,  a

experimentação e a autoexpressão por meio das TICs (Soares, 2011). 

Em relação às metodologias da educação ambiental, pretende-se ir além das

contribuições oferecidas por sua face hegemônica, consagrada nas últimas quatro

ou cinco décadas, focada na construção de uma consciência crítica do cidadão para

33



a resolução de problemas, para a responsabilização ou o “agir na história”. Usamos

a  produção  de  imagens  como  uma  estratégia  de  comunicação  ambiental  que

privilegia a interface político-poética, de modo coerente com os pressupostos de

Maturana  e  Guattari.  Solidariedade,  cuidado,  cooperação,  igualdade,  amor  são

todas palavras que decorrem de um devir poético-político. Por serem valores que

não  são  ensinados,  precisam  ser  vivenciados,  segundo  Maturana  (1998),

constituindo-se em um processo de aprendizagem. 

Marques  (2011)  afirma que,  entre  a  estética  e  a  política,  a  comunicação

coloca  em  evidência  a  experiência  humana  cotidiana,  a  interlocução  entre  os

sujeitos  e  a  busca  por  formas  de  ser  em  comunidade.  Camadas  sensíveis  de

sentido  e  de  dominação  se  entremeiam  na  formação  de  um  mundo  comum,

escreve: "tanto a experiência comunicativa quanto a experiência estética têm como

núcleo comum a capacidade de transformar situações, de instigar mudanças de um

estado  de  coisas  pré-definido,  ao  invés  de  cristalizar  ordens  já  existentes  de

dominação e de conhecimento" (12).

Um  mundo  comum  se  materializa  a  partir  da  experiência  da

intersubjetividade, que vai além do outro humano. A experiência da interação com o

ambiente e com o outro é parte da experiência de realidade de cada um e é o que

nos constitui  como humanos,  diz.  Trata-se de uma experiência comunicativa em

essência,  afetada  pelo  contexto  em  que  ocorre,  pela  cultura  que  permeia  as

relações, por regras institucionais e elementos estéticos e políticos. 

Quando organismo e ambiente estão integrados, funcionando como vasos

comunicantes de vida, para Filho (2011), é natural que a experiência estética inclua

o inesperado e a aventura,  elementos que reconstroem a experiência até então

sentida,  permitindo  compreender  o  que  emerge  do  entorno  entre  criatura  e

ambiente. Pode haver qualidade estética em qualquer experiência ordinária, mas

não  é  em  todas  elas  que  se  explicitam,  explica.  O  autor  propõe  explorar

possibilidades  criativas  com  intervenções  dos  sujeitos  comuns,  no  cotidiano,

rompendo com o que inibe a inventividade. "Na verdade, os tons de experiência são

garantidos por essa possibilidade de matização entre intensidade da presença e o

resgate de um sentido que se faz presente por meio de uma expressão" (12). 

O universo imagético oferece-nos uma potência aberta ao gosto e aos usos

na sociedade contemporânea. Desde sempre o ser humano produziu imagens do

mundo, mas hoje elas se proliferam muito mais por meio das tecnologias, isso é o

34



que efetivamente mudou: elas estão por todos os lados, lembram Andrade e Freire

(2009). "Estamos rodeados pelo universo imagético que ajudamos a (des)construir,

quer seja integrando a composição da imagem, quer seja como mero fazedor" (1).

Temos o poder de reproduzir o mundo por meio das imagens, o que afeta nossa

forma de ser, estar e se relacionar com o mundo. Podemos expor nossas imagens-

mundo, nossa imaginação.

Explorar a produção de imagens para provocar as pessoas a organizarem

narrativas  sobre  sua  relação  com  e  no  mundo  que  vivem  abre  possibilidades

estéticas e políticas que são exploradas em nossa proposta metodológica por meio

de fotografias e da produção fílmica. Moyses e Boni (2011), em trabalho sobre a

relação da fotografia com a história oral, ressaltam o poder da imagem para atender

à  necessidade  humana  fundamental  de  estabelecimento  de  vínculos  sociais.

Observam que, quando a fotografia possibilita o reconhecimento das características

comuns, reforça laços de identidade e de pertencimento. "Mais do que a expressão

estética de um momento recortado no tempo, elas contam muito do ambiente e da

situação vivida: “[...] aguçam a memória [...] são guardiãs de uma realidade" (p.2).

Retratam hábitos, costumes, rotinas, locais, fatos, personagens e presentificam o

passado. Portanto, trata-se mais da experiência do que da realidade. "Ela sempre

desperta algum sentimento",  fazendo despertar para algum acontecimento, diz o

autor sobre a fotografia (14). 

Imagens suscitam histórias, antecipam futuros, reportam origens, costumes e

afetos. Antecipam trajetórias e roteiros, fixam e transcendem o espaço e o tempo.

Sensibilizam  as  emoções  e  a  imaginação,  revelam  acontecimentos  e

intencionalidades.  Ampliam o  olhar  sobre  o  mundo,  ultrapassando  “ocularidades

binárias e fragmentadas do sujeito”, constituindo-se em um texto relacional (Dantas,

2013, 25).  

A fotografia como experimentação estética de si, possibilita derivas a partir do

olhar. O ato de fotografar possibilita recortar, dar visibilidade, dinamizar, desordenar,

desvelar, movimentar, tirar do fluxo algumas cenas por instantes. Assim, a fotografia

aprisiona o olhar na imagem que fixa, diz Dantas, mas com ela também o olhar

pode vagar, recompor, pensar o mundo, o sujeito, os destinos da civilização.

A fotografia, como um texto que codifica os diversos encontros

que regem o fazer e o viver humanos, conteria a possibilidade

35



do congelamento (reconhecimento da experiência anterior) e

do  descongelamento  do  objeto  visto  (abertura  para  novos

significados (Dantas, 2013, 28). 

A fotografia congela sentidos, mas também se abre a direções e desvios da

criação. Aciona o olhar,  captura, fabrica imagens. Para Dantas, o olho, assim, é

como uma máquina sensível,  enquanto o olhar,  funcionaria como um catalisador

capaz de religar as teias biológicas e culturais da fabricação de imagens.

Com a proliferação dos artefatos tecnológicos, fotografar tornou-se um ato

automático, a ponto de as pessoas fotografarem sem olharem com atenção, sem

estarem  presentes,  sem  se  conectarem  com  a  experiência  de  fotografar,  sem

abertura à própria experiência estética e de vida. Assim, a proposta de fotografar é

um convite para reaprender a olhar. “Aprendemos a olhar com as próprias imagens

que produzimos, mas também com o olhar dos outros” (Barbieri,  2013, 5).  Além

disso,  a  fotografia  coloca-se  como  possibilidade  de  intervir  no  mundo  e,  como

expressão,  oferece-se como arte  advinda da possibilidade de perceber,  sentir  e

compreender o mundo (Gonçalves, 2013). 

Sobre as mídias e as tecnologias digitais, Fischer (2011, 79) propõe pensá-

las como formas de “comunicar, de estar com o outro, de inventar – pela palavra,

pelo som, pela imagem, pelo movimento – um modo de sair de si mesmo, esculpir-

se,  fazer-se  também a  si  mesmo como uma obra  de  arte”.  A autora  levanta  a

hipótese de que o encanto dos objetos técnicos midiáticos talvez não esteja  na

magia tecnológica, mas na possibilidade de experimentá-los como uma fonte de

contação de histórias,  de experimentações narrativas,  que expõe a necessidade

ética e estética urgente de ampliação dos repertórios.

[…] o problema é negar a potência que pulsa em nós mesmos,

que  só  espera  o  momento  de  se  fazer  palavra,  imagem,

música,  movimento,  para  além da legitimação do já  sabido,

para  além  do  uso  da  linguagem  como  depositária  de  uma

única verdade, do que realmente precisaria ser dito (Fischer,

2011, 85). 

Em  outra  obra,  Fischer  (2015)  parte  do  tema  da  transformação  ética  do

36



sujeito em Foucault (o que ocorreria quando este se arrisca ao discurso verdadeiro

e a experienciar a arte da existência), para elaborar seu pensamento em relação às

narrativas e criações com uso das palavras e das imagens. Para Foucault o sujeito

se transforma pelo que cria, quando se entrega a uma atividade do espírito, assim,

criar é um desejo permanente, uma necessidade de entrega a uma condição vital.

Criar a si mesmo não se separa da criação de nossos textos, de nossas narrativas,

inclusive as imagéticas, nem da entrega às atividades do espírito. Escrever, pintar,

deixar as próprias marcas, produzir algo, trata-se de um desejo permanente sem os

quais  não conseguimos viver.  Para Foucault  é  na  obra que o ser  encontra seu

abrigo e lugar. É na possibilidade de pensar práticas de si e da verdade que estaria

a liberação do sujeito. Fischer escreve sobre a necessidade de se buscar novas

formas de si  e afirmar a sua verdade singular para fazer belas nossas vidas. A

“elaboração ética de si mesmo tem a ver com uma estética da existência, em que o

qualitativo ‘artístico’ poderia ou deveria ser substituído, mais adequadamente, pela

palavra ‘artesanal’ - já que se trata de um efetivo trabalho sobre si mesmo” (Fischer,

2015, 953)

Três casos exemplificam empiricamente essas elaborações de si.  Quando

Silva (2011) usou da fotografia e do vídeo como estratégia de resgate do sentido

coletivo  e  como  meios  para  retratar  a  realidade  de  imigrantes  e  de  indígenas,

observou o sentimento de alteridade e a percepção de realidade que emergiu. Ela

escreve que a produção realizada por pessoas comuns permitiu subverter as lógicas

hegemônicas  e  a  interpretação  dos  fatos  a  partir  de  cada  sujeito  envolvido  na

experiência  autoral.  O  registro  de  histórias  constituiu-se  em  um  exercício  de

construção identitária e um recorte de experiências de si e do outro, que resultou na

elaboração de uma estética da realidade apoiada em um caráter emocional e no

embaralhamento de singularidades. 

Da mesma forma, quando Cunha (2012) provocou oficinas de cinema e vídeo

percebeu o surgimento de vídeos autoetnográficos, já que os produtos audiovisuais

expressavam  sensibilidades  subjetivas,  convertendo-se  em  um  processo  de

construção identitária  decorrente  do exercício  de falar  e  agir  com autonomia ao

longo da criação. 

Oliveira  et  al.  (2010)  trabalharam  sobre  intersecções  entre  cinema  e

educação ambiental. Questionavam o que pode o cinema em relação à educação

ambiental, que potências e singularidades consegue agenciar, quais devires e linhas

37



de  fuga  o  cinema  pode  liberar  em  processos  de  educação  ambiental  e  que

fabulações consegue promover. Movidos por essas questões, experienciaram essa

intersecção cinema-educação ambiental por meio de entrevistas em que a narrativa

se constituiu no próprio acontecimento, sem roteiro, sem ordem cronológica, sem

direção prévia dada aos personagens, que foram convidados a contar suas histórias

de  vida  (experiências  subjetivas  mescladas  ao  contexto  socioambiental).  Desse

modo, fizeram o tempo e o espaço desaparecerem como categorias rígidas. 

Desses relatos, percebe-se que as intervenções colaborativas com uso de

imagens  buscam  provocar  experiências  socioambientais  que  se  convertem  em

registros  que  podem  ser  denominados  autobiográficos,  autoetnográficos,

etnográficos, cartográficos ou etnocartográficos, conforme os fluxos que emergirem

das intervenções. O que se quer, é que sejam experiências de livre expressão do

ser, inspiradoras, plenas de intensidades. 

Sampaio e Guimarães (2012, 406) apostam em “uma Educação Ambiental

que teime em criar pensamentos, imagens, práticas repletas de desejo de tornarem

vivas  e  potentes  todas  as  formas  não  monetárias  de  vida”.  Em  outra  obra,

Guimarães (2013) pergunta-se como uma imagem pode abrir narrativas outras, que

multipliquem modos de ver e narrar? O que ela pode solicitar e nos convocar a

pensar e narrar? Que estéticas podem ser acionadas nas narrativas imagéticas?

Que recortes elas exploram? Como tornar as imagens pulsantes de pensamentos? 

Para  Landim (2012)  a  experiência  imagética  tem a  potência  de  afetar  os

corpos e provocar novas percepções e sensações. “O modo tátil de perceber é o

modo unificado de sentir:  ver,  tocar,  ouvir  com toda a nossa pele  e por  toda a

extensão do nosso corpo” (11). Os sentidos estariam unificados pela percepção tátil.

Landim parte do conceito de sensorialidade tátil de McLuhan, que se refere a uma

continuidade  na  experiência  sensória,  decorrente  do  fato  dos  sentidos  estarem

unificados pela percepção tátil, o que faz com que vejamos por meio dos ouvidos ou

ouçamos por meio dos olhos. Todos os sentidos se unificariam por meio do tato. “A

visão entra agora na era tátil. Contemplamos, agora, com a pele e com todo nosso

corpo” (12) 

A autora percebe uma intensificação do envolvimento sensório diante dos

estímulos sensoriais possíveis com o uso dos dispositivos tecnológicos midiáticos.

“A percepção contemplativa dá lugar ao abarcamento tátil da experiência unificada

do sensível, e os meios exigem de nós que todo o nosso corpo esteja envolvido na

38



percepção”  (13).  Podemos  pensar  em  uma  experiência  tátil  ampliada  quando

cruzarmos os estímulos sensoriais provocados pelas experiências imagéticas em

interação com a experiência sensorial na natureza.

Tudo isso pode ser ainda mais ampliado enquanto experiência estética em

comunicação ambiental, pois além da fotografia e dos audiovisuais, a expressão por

meio  de  diversas  outras  formas  de  arte  possibilita  o  acesso  ao  imaginário

socioambiental e à sensibilidade, atentando-se às sensações, às percepções, ao

corpo.  Assim,  a  ecosofia  NAT,  ao  incorporar  natureza,  arte  e  tecnologia,  busca

provocar  a  escuta  poética,  acatar  o  acaso,  as  temporalidades  humanas  não

lineares, as derivas, as ecologias menores, a fragilidade, a intuição, a escuta dos

desejos, a conversação, assim como o mergulho na natureza, sem escudos, para

abrir-se  ao  reencontro  com dimensões  adormecidas,  para  o  reconhecimento  do

lugar  habitado,  a  realocação  do  ser  humano  no  mundo,  a  ressignificação  das

relações, o reavivamento dos sentidos, a redescoberta do potencial criativo.

Para provocarmos experiências sensíveis de comunicação ambiental, como

propomos,  utilizamos como dispositivos desencadeadores também elementos  do

Aprendizado Sequencial, método de Joseph Cornell (2005, 2008), que oportuniza às

pessoas construírem suas próprias experiências e narrativas sobre as experiências

ambientais, a partir de atividades que exploram o contato direto com a natureza.

Divulgadora no método no Brasil,  Mendonça (2012) relaciona-o à fenomenologia

goetheana,  já  que  aposta  no mergulho  da  experiência  de  contato  direto  com a

natureza  para  o  desenvolvimento  da  atenção,  da  intuição  e  da  sensibilidade.  A

autora percebe um distanciamento tanto entre  as pessoas como entre  elas  e a

natureza, e afirma: “Se não conseguirmos nos relacionar com a humanidade que

habita em cada ser humano, ainda mais distante é a percepção da natureza em

toda sua delicadeza e como território máximo de sentidos” (Mendonça, 2012, 63). 

É  fundamental,  na  busca  de  novas  e  significativas  relações,  querer

compartilhar,  dar  sentido, interpretar,  expressar  e viver,  dizem Gutiérrez e Prado

(2000). Por sua vez, Barcelos e Silva (2007) defendem uma “escuta poética” e a

aceitação  do  acaso,  subvertendo  a  temporalidade  cronológica,  ousando agregar

valores tradicionais do pensar e territorialidades humanas não lineares. Os autores

salientam a necessidade de valorização da imaginação. “Ou reformulamos nossas

próprias estruturas mentais ou não conseguiremos sequer entender os problemas

que hoje ocorrem”, dizem Barcelos e Silva (2007, p. 157). Concordando com essa

39



ideia, Adams (2004, p. 1) também defende o “contato com os sentidos para ampliar

a  percepção  sobre  o  ambiente  em  que  vivemos”.  Neste  sentido,  é  possível

questionar:

Como  fazer  com  que  essas  experiências  produzam

ressonâncias no corpo, gerando mudanças em relação à vida e

a  terra?  O  corpo  aprende  e  apreende  na  medida  em  que

interage,  experimenta,  sente-se  presente  e  sensível  aos

acontecimentos. Em qualquer experiência, o corpo é o suporte

da intuição, do saber, da invenção e ele aprende aquilo que lhe

afecta e não o conhecimento que se tem sobre aquilo.  Sua

experiência leva vantagem sobre qualquer tipo de especulação

e  ele  é  convocado  a  evoluir,  perder-se,  assimilar,  retornar,

expandir-se, degustar, apreciar (Mazzarino, Vier e Keil, 2012,

on-line)

Acabamos  criando  uma  espécie  de  escudo  perceptivo  em  relação  ao

ambiente, diz Catunda (2003, p.  242),  o que reduz “incrivelmente nosso raio de

percepção,  miniaturizando  o  espaço  físico,  oprimindo  a  sensibilidade,

condicionando-nos  a  uma  sociabilidade  mais  intermitente  e  passageira”.  Para

retomar a si, é preciso revalorizar os fragmentos subjetivos e reconhecer que se é

“um  ser  incompleto,  incerto,  inacabado,  criativo,  curioso,  e  por  tudo  isso  um

sonhador de coisas a serem buscadas” (Barcelos, 2003, 43). 

Em  consonância  com  estes  autores,  Silveira  (2009)  propõe  “a  educação

estética ambiental”  como forma de provocar  o reencontro do humano com suas

dimensões fluidas: sensível, afetiva e poética. Para o autor, trata-se de valorizar as

vivências, o erótico, a relação com o lugar, a religação, a liberdade, a subjetividade,

os compartilhamentos, os pertencimentos histórico-culturais, o afeto, a criatividade,

a  imaginação,  permitindo  afloramentos  de  dimensões  adormecidas  e  o

desenvolvimento humano integral. 

Nesse processo de encontro  com o mundo baseado na obra  de Merleau

Ponty, Silveira afirma que o corpo é o elemento essencial, pois a carne é onde a

experiência  se  materializa.  A  principal  proposta  do  autor  está  sintetizada  no

fragmento que segue:

40



Ao educar a sensibilidade, a partir dessa relação afetiva entre

ser  humano e  ambiente,  também a relação do ser  humano

com seu igual é ressignificada, desenhando um novo sentido

do agir ético. Avançar da dimensão essencialmente discursiva

presente na educação ambiental  para a dimensão vivencial:

eis o aporte da educação estética ambiental (Silveira, 2009, p.

380).

Aporte este que apresentamos a fim de pensar uma comunicação ambiental

estética. Assim como a educação estética ambiental, não se nega a necessidade de

um posicionamento crítico e contestatório em relação às problemáticas ambientais,

mas valoriza-se a redescoberta do potencial criativo, a sensibilidade do ser humano

e o reavivamento dos sentidos do mundo vivido (Silveira, 2009).

Para  alguns  autores,  uma  educação  ambiental  focada  fortemente  em

elementos problematizadores e políticos não deixa de ser uma forma de controle

social. Trata-se de um paradoxo interessante.

[...]   a  educação  ambiental,  ao  se  colocar  a  missão  de

‘conscientizar’, não se torna uma ferramenta de controle brutal,

reduzindo  a  aprendizagem  enquanto  experimentação  a  um

mero exercício reflexivo; apressando-nos a preencher os vãos

entre as coisas com uma ‘argamassa’ de conceitos,  fatos e

valores, de forma a que se sinta, diga ou pense o já sentido,

dito e pensado? (Godoy, 2007, 134)

Para Godoy, tanto a escola como o discurso ambientalista denominado por

ela  como  “ecologia  maior”,  buscam  regular  e  controlar  comportamentos

considerados  “socialmente  danosos”,  por  meio  de  uma  perspectiva  binária,

“reduzindo a ecologia a uma prática destinada a alcançar, por meio da conservação,

uma perfeição supostamente dada à natureza”. Os corpos, nesse contexto, tanto o

individual  quanto o da Terra,  são pensados como “aquilo  a  ser  formado ou (re)

formado  pelos  novos  saberes  e  suas  aplicabilidades”,  segundo  prescrições  de

41



regulação e controle cada vez mais inclusivas e democráticas sobre o que “se deve

ou não fazer, no que se pode ou não fazer” (Godoy, 2007, 123 a 125). 

A proposta  da  “ecologia  menor”  assim  como  critica  a  educação  de  viés

estritamente  político,  que  tem  em  si  a  face  do  controle,  propõe  outras  forças

potencializadoras,  que  advém das  derivas  e  do  pensar,  o  que  encaminha  para

elementos estéticos ou, como tratamos, poéticos. Eles, em reunião com a dimensão

política, constituem a poética na política.

Essa proposta converge com a educação que Duarte (2004) defende, a qual

atenta aos domínios corporais e sensíveis e aos estímulos dos sentidos, para uma

educação  estésica  e  não  anestésica,  como  a  educação  tradicional.  No  mesmo

caminho, Maturana (1998) convida à apropriação,  à exploração e à coexistência

com a natureza, sem pretender  dominá-la  ou negá-la,  mas entregando-se a um

viver matriztico, baseado no respeito e na colaboração na criação de um mundo que

admita o erro, que permita viver a responsabilidade pelas consequências de nossas

ações, refletir sobre o que nos acontece, percebendo sua interdependência com a

realidade. É preciso dar-se conta de que “[...] nossa corporalidade nos constitui, e

que o corpo não nos limita, mas ao contrário, nos possibilita” (Maturana, 1998, 53). 

O autor reclama a valorização das emoções entrelaçadas no cotidiano como

constituintes  do  viver  humano  e  de  todo  sistema  racional:  “[...]  emoções  são

disposições corporais dinâmicos que definem os diferentes domínios de ação em

que nos movemos” (Maturana, 1998, 15). O caos não se instala com a inserção da

emoção no sistema racional, mas quando perdemos nossa referência emocional,

encontrando-nos recorrentemente em emoções contraditórias, diz o autor. 

Entendemos que se a poética se refere à experiência na carne, este lugar do

sujeito, a política refere-se à experiência no corpo coletivo, esse lugar do eu e do

outro em um cenário cósmico. Assim, a partir das ideias postas depreende-se que,

quando usamos métodos da educação ambiental em uma proposta de comunicação

ambiental  que explora  o deleitamento,  a  sensibilidade,  a  ludicidade,  a  liberdade

criativa,  o  contato  direto  com  as  formas  de  vida,  compartilhando  experiências,

percebemos que conceitos são verdades temporárias. Rompe-se, assim, tanto com

o autoritarismo dos saberes dominantes como com as representações sociais senso

comum. Métodos poéticos têm demonstrado a potência de propiciar sentidos que se

vivenciam  pelo  corpo,  portanto  singulares,  como  é  da  natureza  da  experiência

(Bondía, 2002).

42



Essa perspectiva converge com a proposta pedagógica ou antipedagógica de

Barcelos (2010), que rompe com os conceitos pelos conceitos e com as categorias

prévias, assim como com as formas rígidas e fixas que levam à passividade. Para o

autor, é necessário contar com o fugaz, com o precário, com o ato criativo e com a

participação efetiva e afetiva dos envolvidos em uma pedagogia a ser experienciada

em educação ambiental. Ele defende que se contemple a experiência estética das

pessoas.  assim  como  sua  intervenção  criativa  e  sua  inserção  autônoma.  Para

rompermos com perspectivas que desconsideram o outro, ele aposta na articulação

entre ciência e arte,  razão e  emoção na construção do conhecimento.  Barcelos

realoca para a educação ambiental a proposta do Parangolé de Oiticica de "criar

uma arte ambiental em que o corpo participa efetivamente da criação da obra de

arte", como parte e não como suporte. 

A mesma proposta já havia sido abordada pelo autor em outro artigo, quando

Barcelos e Silva (2008) afirmam que somos desafiados a construir alternativas às

nossas próprias ideias cristalizadas, de modo a nos arriscarmos a criar e andar por

mapas desconhecidos,  a  fim de construir  algo nosso,  próprio,  diferente.  Fugir  à

sedução das cópias do que já existe, da acomodação das mentes preguiçosas e

cansadas,  despir-se  do  medo  e  ousar  romper  com  padrões.  Exercitar  formas

peculiares de olhar e pensar o mundo, sem imposições ou restrições. Livres para

criar e antropofagiar munidos da intuição1.  Valorizar o que é próprio ao invés de

introjetar o que é do outro como superior. Devorar o outro para fazer algo novo a

partir  da  própria  criação antropofágica.  Questioná-lo  ao  invés  de incorporar  sua

cultura,  suas preces.  Contar  nossas próprias histórias,  construir  nossas próprias

narrativas. 

Para os autores, são os processos participativos na educação ambiental que

possibilitam surgir o novo, agenciar novas realidades, abrir-se ao risco por meio da

exploração  de  formas  experimentais  e  experienciais  na  educação  ambiental.

Portanto, o novo advém da criação de uma pedagogia da devoração que reconheça

o  outro  como  legítimo  para  criar  junto,  valorizando  experiências,  trajetórias,

histórias, subjetividades e memórias. Romper com a cultura pedagógica que busca

servir a modelos formatados por outros, inventando novas possibilidades de ser e

fazer  educação  ambiental,  desorganizando  e  sincretizando  elementos  em  um

1 Antropofagia  baseia-se  no  Manifesto  Antropofágico,  que  defende  a  identidade  nacional  e  a
diversidade cultural brasileira frente à importação de modelos.

43



parangolé  metodológico.  A  proposta  da  ecosofia  NAT  com  a  criação  de

autobiografias  socioambientais  imagéticas  realiza  essas  influências  sensíveis  e

desviantes de expressão livre.

Outra inspiração do nosso parangolé vem de Ormezzano e Poma (2013) e

sua  educação  ambiental  inventiva,  multicultural,  transformadora  da  percepção

humana do Cosmos, que contempla os mitos, as artes, o imaginário e a linguagem

não  verbal  em  processos  educativos  estéticos.  Uma  educação  socioambiental

transversal e transdisciplinar, articulada em uma visão complexa do meio habitado,

de modo a apreender a realidade simbiossinergicamente e espiritualmente. A arte é

poderosa para isso e para ampliar a percepção da vida como um ecossistema em

que  tudo  vive  de  forma  interdependente,  inclusive  ideias  e  emoções  com

imaterialidades  afetando  materialidades,  escrevem.  As  autoras  propõem  um

exercício de conexão por meio de um olhar atento ao ser no mundo, exercitando

uma visão cosmológica por  meio de oficinas artísticas que são disparadoras de

processos de sensibilização. "É por meio da arte que expressamos melhor nossa

forma de  agir,  de  sentir  e  de  pensar,  sentindo-nos  mais  integrados,  e  podendo

sistematizar a realidade simbolicamente, utilizando da comunicação verbal e não

verbal  para elaborar  determinado conhecimento ou saber"  (Ormezzano e Poma,

2013, p. 229). Da mesma forma, Sato e Passos (2009) propõem pensar a arte como

componente da educação ambiental, que valoriza o menor, evadindo das práticas

do ecologismo tradicional. 

[...] a arte nunca foi percebida como temática imprescindível no

debate  político  do  ambientalismo,  ficando  renegada  às

dinâmicas  iniciais  ou  finais  de  eventos  e  encontros;  ou

puramente limitada aos museus, com exposições caras para

que somente a elite consiga compreendê-la. Ora, a arte, e toda

ela, diz respeito ao mais fecundo do ser humano. Expressão

de transcendência, de superação do espaço e tempo. Enfeixa

os tempos e  espaços em linguagem que une o singular  ao

universal, e nos arrebata (Sato e Passos, 2009, 45).

As experiências  de pesquisa  de Sato  e  Passos envolvem música,  teatro,

fotografias, literatura, cinema etc. Em relação à imagética, situam que é uma forma

44



de  manifestação  desde  os  tempos  primitivos  até  a  era  digital,  portanto,  são

intrínsecas ao humano, pois perpassam sua natureza. 

Uma  imagem  é  uma  viagem  em  transe,  repleta  de

particularismos que incitam memórias vagas, emoções frágeis

ou compreensões cariadas que vem à tona por sua expressão.

[...]  A arte  é,  também,  o  exercício  de  nossa capacidade  de

quebrar  a  monotonia  textual  e  aprender  a  usar  diferentes

linguagens  no  desafio  pedagógico  e  investigativo.  [...]  Uma

imagem  pode  ser  um  movimento  inter  e  autotextual,  que

permite  restaurar  nossos  sentidos  de  criação,  proteção  ou

aprendizagem (Sato e Passos, 2009, 47).

Bondía (2002) debruça-se sobre a arte a partir das palavras. Diz que pensar

é  dar  sentido  ao que somos e ao que nos acontece,  o  que tem a ver  com as

palavras, com o modo como nos colocamos diante de nós mesmos, dos outros e do

mundo. "O homem é um vivente com palavra [...] se dá em palavra, está tecido de

palavras" (21). Por isso, atividades com palavras não são vazias.  Por meio delas

damos sentido ao que somos, ao que nos acontece, a como correlacionamos as

palavras com as coisas, como nomeamos o que vemos e sentimos ou como vemos

e sentimos o que nomeamos. Nomear o que fazemos é uma práxis reflexiva, uma

experiência dotada de sentido. 

Portanto, a proposta de produção de autobiografias socioambientais por meio

da  ecosofia  NAT explora  as  diversas  possibilidades  de  expressão  que  temos  a

nosso dispor na contemporaneidade, sejam mais primitivas, analógicas ou virtuais.

O que buscamos é  compreender  como as experiências  dos sujeitos  vão sendo

narradas para si de modo que possamos dar a conhecê-las ao mundo como uma

forma de expressão no espaço-tempo vivido aqui e agora. 

Refletir sobre a comunicação ambiental a partir desses pressupostos leva-

nos  a  reconhecer  que  o  indivíduo  se  mantém  em  interação  dinâmica,  em  um

processo de coprodução com o ambiente, como afirma Bougnoux (1994). O meio

age por excitações que fazem sentido ao organismo, que têm certa margem de

interpretação, de tempo, de resposta ou liberdade. E o sentido é biológico, sensível

e reconhecido pelo corpo, segundo Bougnoux. “A necessária tomada de consciência

45



do meio ambiente revela a complexidade de nossas vidas (jamais solitárias, sempre

emaranhadas) e complica-nos o pensamento”, pois, nesta perspectiva, coisas fixas

são substituídas por fluxos, sistemas e interações, dialéticas e círculos recursivos

(Bougnoux, 1994, 32). 

Propomos pensar a natureza humana e natureza não humana coproduzindo-

se  mutuamente  o  tempo  todo:  o  corpo  do  sujeito  e  a  natureza-sujeito,  corpo-

natureza e a natureza-sujeito. Desse modo, nos distanciamos das perspectivas de

comunicação ambiental que quantificam, mapeiam, perseguem padrões, enquadram

e, não raro, asfixiam sensibilidades, sendo geralmente centradas nas mídias pela

própria mídia. Realizamos, por meio da experiência, uma comunicação ambiental

comprometida com a perspectiva ecosófica de Guattari (1991), a qual ocupa-se em

fazer  emergir  novos  territórios  existenciais  a  partir  da  interconexão  entre

subjetividade, relações sociais e meio ambiente. 

Guattari propõe não só buscar antídotos para a uniformização e a usinagem

midiática, como fundar a era pós-mídia por grupos-sujeito capazes de geri-la em

uma  via  de  ressingularização  a  partir  da  acessibilidade  às  tecnologias  de

comunicação e, desse modo, fazer desabar propostas autoritárias de tomada de

consciência das massas. Apropriar-se das mídias não para produzir informação, que

degrada  a  experiência,  mas  para  produção  de  relatos,  os  quais  incorporam  o

acontecimento na vida de quem o conta, comunicando sua experiência para quem

escuta,  já  que  o  narrador  deixa  seu  traço  no  relato.  O  relato  é  da  ordem  da

experiência.  É  a  produção  de  relatos  ecosóficos  que  provocamos  com  nossas

intervenções e suas composições metodológicas transversais.

Diante do contexto de progressiva deterioração da natureza,  das relações

sociais  e  da  psique,  decorrentes  tanto  de  poluições  objetivas  e  também

desconhecidas,  quanto  da  passividade,  Guattari  afirma  a  necessidade  de  uma

articulação ético-política do que ele denomina os três registros ecológicos: do meio

ambiente, das relações sociais e da subjetividade humana, percebendo essas três

ecologias como vasos comunicantes, ecossistemas em interação. O autor afirma

que a resposta à crise ecológica tem que ser planetária e de ordem política, social e

cultural,  envolvendo  a  sensibilidade,  a  inteligência  e  o  desejo,  o  que  requer  a

necessidade de uma percepção complexa e multipolar e a constituição de novos

territórios existenciais.

46



Adotar a perspectiva ecosófica requer forjar novos paradigmas de inspiração

ético-estética, inaugurar aberturas prospectivas, romper com a repetição mortífera,

experimentar descentramentos e problematizações transversais, debruçar-se sobre

dispositivos de produção da subjetividade, a fim de recompor as práxis humanas

para a ressingularização de indivíduos e coletivos, reinventando maneiras de ser e

de ser em grupo, a relação do sujeito com o corpo, com o tempo que passa, com os

mistérios da vida e da morte. Para Guattari (1991) é preciso “se por-a-ser” e romper

encaixes totalizantes para trabalhar por conta própria, manifestar-se por linhas de

fuga,  buscar  outras  intensidades  para  compor  outras  configurações  existenciais,

desserializar-se, deixar de repetir-se.

Trata-se,  segundo  o  autor,  de  explorar  práticas  micropolíticas  e  novas

suavidades, inventando outros contratos de cidadania, baseados na heterogênese.

Adotar a eco-lógica, que não busca resolver contrários, mas valoriza novas derivas,

o incidente criativo. Jogar o jogo da ecologia do imaginário, a lógica da ambivalência

desejante, reapreciar a finalidade do trabalho e das atividades humanas em função

de critérios diferentes do rendimento e do lucro. É desse modo que Guattari propõe

que  a  humanidade  se  reassuma  a  si  mesma,  reaproprie-se  dos  universos  de

valores,  reconquiste  a  autonomia  criativa,  encontre  consistências  por  meio  de

processos contínuos de ressingularização baseados na heterogênese (com respeito

às  diferenças  e  à  solidariedade),  que  possam  tolher  a  falta  de  graça  e  a

passividade.

47



VII - Acoplamentos metodológicos



VII

Acoplamentos metodológicos

Nosso  desejo  é  acolher  as  derivas

investigativas  baseadas  em  experiências

sensoriais  e  imagéticas,  cartografar

movimentos  que  constituem  a  experiência

estética  de  habitar  o  território  socioambiental

enquanto  uma  interação  comunicacional

permeada  por  disparadores  da  sensibilidade,

criadores  de  acontecimentos  que  vêm  a

compor  a  narrativa  da  experiência  enquanto

uma autobiografia socioambiental. O parangolé

metodológico  que  criamos  explora  o  contato

direto  com  a  natureza,  a  apropriação  das

Tecnologias  de  Informação  e  Comunicação

(TICs),  dinâmicas  colaborativas

contemporâneas  e  exercícios  expressivos  da

arteterapia.  Provocam  experiências  estéticas

ecosóficas  que  também  afetam  os

pesquisadores, que não saem imunes do que

provocam.  Acercamo-nos  da  experiência  do

outro, acessando um plano comum. 

Para  provocar  o  contato  direto  com  a  natureza,  inspiramo-nos  no

Aprendizado Sequencial, método de Joseph Cornell (2005, 2008), que oportuniza às

pessoas construírem suas próprias experiências ambientais e narrativas sobre elas,

a partir de atividades que seguem quatro etapas: a) despertar o entusiasmo: fase

em que é possível criar uma dinâmica entre os participantes para envolvê-los nas

atividades;  b)  concentrar  a  atenção:  momento  para  aprofundar  a  percepção,

concentrar  a  atenção  e  acalmar  a  mente,  introspectar,  sendo  o  foco  maior  do

método; c) experiência direta: quando o participante passa a fazer suas descobertas

entregando-se ao contato  mais  intenso com os elementos  naturais,  aguçando a

49



intuição e a percepção; d) compartilhar inspiração: quando cada um relata como

viveu a experiência. Nas nossas intervenções, unimos a segunda e a terceira etapas

em um único momento. 

A  exploração  das  TICs  é  inspirada  nas  práticas  educomunicativas  que

exploram a área relativa à expansão comunicativa através do uso dos recursos de

informação e das artes, com a produção de peças fotográficas ou audiovisuais pelos

participantes, decorrentes de suas experiências de interação com a natureza. 

As  técnicas  colaborativas  são  inspiradas  nos  processos  de  criação

colaborativa  de  projetos,  entre  elas  a  Investigação  Apreciativa,  a  Pedagogia  do

Círculo,  o  Dragon  Dreaming,  o  Trabalho  Que  Reconecta  (TQR),  as  Conversas

Significativas,  a  Comunicação  Não  Violenta  (CNV),  mapas  sociais,  mapas  de

paisagem etc.

As  experiências  artísticas  exploram  formas  de  criação  com  diversos

materiais, buscando sensibilizar o participante em seus aspectos sensório, motor,

perceptivo,  afetivo,  cognitivo,  simbólico,  criativo,  intuitivo.  Essas  práticas  são

dinamizadas com exercícios de imaginação e expressão com colagens, fotografias,

escrita  e  desenhos,  utilizando  a  diversidade  de  materiais  artísticos  disponíveis,

constituindo-se em um processo arteterapêutico, que tem a força para desencadear

a criação de novos territórios existenciais. 

As intervenções em ecosofia NAT exploram as três dimensões da ecosofia

(subjetiva/social/ambiental).  Cada  encontro  tem  um  objetivo  que  organiza  o  fio

condutor entre as atividades, que começam com a lembrança dos elementos da

Pedagogia do Círculo (quando as atividades são virtualizadas, os participantes são

convidados a um círculo imaginário).  Uma pergunta disparadora gera o primeiro

movimento de socialização, com a fala mais profunda de um e a escuta atenta dos

demais. Em seguida há o convite à introspecção para a experiência direta, por meio

da exploração dos sentidos e de seu registro por meio das mais diversas formas de

expressão.  Essa atividade é geralmente feita  de maneira individual.  Em seguida

acontece  o  momento  de  compartilhamento  da  experiência,  buscando-se

ressonâncias e dissonâncias, em que o facilitador “costura” a fala com o tema do

encontro. 

De forma presencial ou virtualizada, em encontros síncronos, os participantes

também são provocados a fazerem travessias pelo território que habitam, de forma

atenta a como seus sentidos são tocados pelo ambiente, que pode ser sua casa,

uma horta, espaços de mata ou de floresta, da cidade ou de áreas rurais, um parque

50



ou uma escola, entre outros. Munidos de materiais de registro em forma de escrita,

desenho,  fotografia  e  audiovisual,  entre  outros,  são  convidados a  cartografarem

trajetos,  abertos  ao  que  emergir.  Essas  corpografias  vão  compondo  suas

autobiografias socioambientais sensoriais e imagéticas, que podem ser sintetizadas

na construção de  e-books  ou, ainda, na produção de documentários etnopoéticos

sobre as experiências, por exemplo. 

Entre  as  formas  de  registro  das  observações,  enquanto  pesquisadores,

produzimos  relatos  que  valorizam  a  experiência  observada,  inspirados  na

cartografia, na qual o pesquisador se coloca como implicado pelo acontecimento da

pesquisa,  envolvendo-se  mais  intensamente.  E  é  essa  intensidade  que  Ingold

problematiza na etnografia. “O objetivo da etnografia é descrever as vidas de outras

pessoas além de nós mesmos, com uma precisão e sensibilidade afiada por uma

observação detalhada e por uma prolongada experiência em primeira mão” (Ingold,

2015, 327). O autor propõe acoplar a observação à descrição de modo diferente da

prática etnográfica clássica, em que o etnógrafo se afasta, buscando desconectar a

observação e a descrição (Ingold, 2015, 262). A proposta de Ingold, assim como a

cartografia, é debruçar-se sobre malhas. É como se o autor sentisse a necessidade

de que a etnografia desse um passo adiante, em direção à proposta cartográfica de

Deleuze e Guattari. 

Como pesquisadores, podemos etnografar ou cartografar as intervenções, o

que depende  da intensidade  com que se  é  tocado pela  experiência.   Por  isso,

criamos  o  termo-acoplamento  etnocartografias  ou  relatos  etnocartográficos,  que

valoriza as diferenças de intensidades e de modos de escrita de quem se põe a

pesquisar. Alguns são mais etnógrafos, outros cartógrafos, sendo que uns podem vir

a se transformar em outros, entre eles os próprios participantes. Na etnografia o

registro  é  uma  busca  por  aproximar-se  do  ponto  de  vista  de  quem  vive  a

experiência,  enquanto  na  cartografia  pesquisador  e  participante  mergulham  na

experiência e se deixam atravessar pelas forças que advém dela (Passos, Kastrup,

Tedesco,  2014).  O cartógrafo  toma o  objetivo  e  o  problema de  pesquisa  como

pistas, indo ao campo aberto que emergir e deixando-se afetar pelo processo. Na

etnografia o pesquisador está menos implicado na experiência de campo2.

O cartógrafo acompanha processos ao invés de representar objetos (Kastrup,

2 A cartografia deriva de um dos elementos da proposta filosófica de Deleuze e Guattari (1995), que
é bastante explorada no Brasil a partir dos campos da Educação e da Saúde. 

51



2007). Ao habitar o território, sua atenção está atenta e aberta à experiência e à

subjetividade, consideradas elementos para a construção coletiva do conhecimento

com  os  participantes.  O  pesquisador-cartógrafo  mergulha  em  movimentos  das

paisagens psicossociais e ambientais do território, em que mapeia fluxos, linhas,

forças, deixando-se afetar conforme sua atenção pousa no que acontece. Coloca-se

na descrição, indo além das situações observadas, atendendo às multiplicidades

formadas  por  entradas,  aos  caminhos,  aos  movimentos,  aos  percursos,  às

conexões e aos ritmos (Passos e Kastrup, 2013; Deleuze e Guattari, 1995; Moraes

Junior, 2011). Os acontecimentos e as experiências redefinem trajetórias em campo,

à medida que o cartógrafo sente-se tocar (Rolnik, 2014). A cartografia é um convite

a reinventar a pesquisa de campo, assumindo a subjetividade do pesquisador como

parte a ser valorizada e não um obstáculo a ser negado. O pesquisador assume-se

irremediavelmente como parte da experiência.  Aí reside a principal  diferença em

relação à etnografia.

Cartografar é construir mapas compostos por linhas diversas que atravessam

o sujeito em sua experiência: linhas duras ou de segmentos determinados (família,

profissão, classes sociais, gêneros, sujeitos), linhas flexíveis ou moleculares - que

atravessam os segmentos e traçam, neles, desvios e modificações - e linhas de

desterritorialização, que carregam o segmento para o movimento de fuga ou de

fluxo. As três linhas são imanentes, tomadas umas nas outras (Roos, 2014, 26)

Os  territórios  psicossociais  são  compostos  por  estas  linhas  que  se

entrelaçam formando uma malha. Elas podem ser observadas e mapeadas: umas

expõem durezas, outras, flexibilidade, e há aquelas que se movem pela vontade de

fuga.  Uma  é  sempre  composta  também  pelas  outras  duas,  podendo

desterritorializar-se para reterritorializar-se em outras. Nada de binarismos, tudo de

complexidade (Fonseca e Costa, 2013).

 As linhas de segmentaridade dura ou corte molar são geralmente próprias

das instituições e, desse modo, tendem a ser previsíveis, calculáveis, enrijecidas,

demarcadas, fixas. As linhas flexíveis são imprevisíveis, incontroláveis, referem-se a

fissuras,  micropolíticas,  caracterizam-se  por  sua  fluidez  e  são  provocadoras  de

desabamentos, encantamentos e devires. Quanto às linhas de fuga, elas são dadas

a  variações  e  a  mutações,  irrompem  afetos,  provocam  desterritorializações,

algumas irremediáveis.

Mais duras, mais flexíveis e fugidias, as linhas perpassam tudo, cruzam-se,

52



provocando emaranhados de interconexões que compõem os rizomas com suas

ramificações  múltiplas  (Deleuze  e  Guattari,  1995,  2012;  Moraes  Junior,  2011)

“Pensar nas coisas entre as coisas, é justamente criar rizomas e não raízes, traçar a

linha e não fazer balanço [bater o ponto]” (Deleuze e Parnet, 1998, 36). 

Pensar  rizomaticamente  requer  atenção  em  pontos  heterogêneos  que  se

conectam sem cessar, desenhando organizações de poder e cadeias semióticas,

formadas por aglomerados linguísticos, perceptivos, mímicos, gestuais, cogitativos.

A língua, dizem os autores, evolui por hastes, fluxos subterrâneos, vales pluviais,

linhas, manchas. Não se fecha em si  mesma. Assim, uma análise rizomática da

linguagem se efetua por descentramento, sobre outras dimensões e registros. 

No  rizoma  não  há  uma  unidade,  não  há  sujeito  ou  objeto,  somente

determinações, grandezas, dimensões formadas por multiplicidades de linhas. Não

há pontos ou posições como em uma estrutura e as linhas mudam de natureza

conforme se conectam e agenciam-se mutuamente. 

O rizoma compreende linhas de segmentaridade, com as quais se estratifica,

territorializa,  organiza  e  significa,  mas  há  as  linhas  de  desterritorialização  pelas

quais foge sem parar. Os autores usam como exemplo para abordar as rupturas

assignificantes,  como já  vimos,  a  vespa e  a  orquídea que,  por  acoplamentos  e

devires,  produzem  encadeamentos,  revezamentos  e  circulação  de  intensidades.

Desterritorializam-se e reterritorializam-se mutuamente. Há sempre um fora com o

que se faz rizoma, escrevem. Eles propõem produzir linhas abstratas e tortuosas

com  múltiplas  dimensões  e  rompimentos  de  direções,  seguindo  os  fluxos,

conjugando-os quando desterritorializados.

Deleuze e Guattari (1995) rompem com a ideia de interpretar representações

sociais, com a lógica da reprodução, do decalque. Não interessa o que já foi feito.

Sua  atenção  busca  compor  mapas  e  fazer  experimentações  com  o  real,

cartografando  ao  invés  de  decalcar.  O  mapa  é  aberto  a  múltiplas  entradas,

conectável, desmontável, rasgável, adaptável, reversível, suscetível a modificações

constantes. Cartografar, então, é um movimento da atenção que valoriza mutações,

rupturas,  descontinuidades,  que  podem  surgir  em  algo  estruturado  como  as

estruturas arborescentes, com seus centros de significância e de subjetivação. É

entre  essas  experimentações  abertas  que  queremos  fazer  fluir  a  comunicação

ambiental  inspirada  na  proposta  ecosófica.  Provocados  por  Naess,  a  nossa

ecosofia, temporariamente, denominamos Ecosofia NAT.

53



VIII - Ecosofia Nat



Ecosofia NAT

O  acoplamento  NAT  à  ecosofia  deriva  das  palavras  Natureza,  Arte  e

Tecnologia e, enquanto radical das palavras, no latim, refere-se à natura, nascer,

gerar, surgir, força que gera, tudo que surge.

A Ecosofia NAT é uma resposta alquímica que surge dos diversos saberes e

inspirações  que  me  compõe  e  me  atravessam  desde  sempre,  vindos  da

sensibilidade e da força primordial da infância, do devir poético da adolescência, e,

na maturidade, entrelaçados aos conhecimentos acessados da Comunicação, da

Psicologia, da Antropologia, da Sociologia, da Ecologia, da Filosofia, da Educação,

da Arte, das Ciências Ambientais e Espirituais, sejam mais ancestrais como o Yoga

ou  mais  contemporâneas,  como  a  Ecologia  Profunda,  a  Ecopsicologia  e  a

Arteterapia. 

A Ecosofia NAT tem se mostrado uma potente possibilidade de ecoterapia ou

ecoarteterapia (presencial  ou  on line),  pois os acoplamentos entre a Natureza, a

Arte e as Tecnologias  são criadoras de corpografias que integram o ser ao mundo

por  meio  da  criação  de  uma  paisagem  biopsicosocioambientalespiritual  em  si

mesmo,  que possibilita  o  ser  transbordar  para ser  com.  Nada mais  ecosófico  e

próximo do sentido da palavra comunicação.

VIII

55



Referências 

ADAMS, B. G. Tendências pedagógicas e educação ambiental. Educação 
Ambiental em Ação, n. 7, ano 2, 2004. Disponível em: 
http://www.revistaea.org/artigo.php?idartigo=190&class =02 Acesso em: 28 abr. 
2021.

ALSINA, M. R. A construção da notícia. Petrópolis, RJ: Vozes, 2009.

ANDRADE, M. H. C.; FREIRE, E. Imagens da caixa de fósforos: uma análise do 
grupo Vista Boa em Boa Vista, Fortaleza, CE. In: Intercom - Sociedade Brasileira de 
Estudos Interdisciplinares da Comunicação XXXII Congresso Brasileiro de Ciências 
da Comunicação, Curitiba, 2009. Anais [...]. Curitiba: PR, 2009.

ARNHOLD, B. M. F. Educação ambiental na educação infantil: as vivências com 
a natureza no pátio da escola. 294f. Dissertação (Mestrado em Ambiente e 
Desenvolvimento) - Universidade do Vale do Taquari – UNIVATES, Lajeado, 2018. 
Disponível em: 
https://univates.br/bdu/bitstream/10737/2066/1/2018BrunaMedinaFingerArnholdt.pdf.
Acesso em: 28 abr. 2021.

BACHELARD, G. Pontos de Partida. In: BACHELARD, G. A epistemologia. Lisboa:
Edições 70, 2001.

BARBIERI, S. Um novo foco. In: GONÇALVES, T. F. (org.). Eu retrato, tu retratas: 
conjugações entre fotografia, educação e arte. Rio de Janeiro: Wak Editora, 2013. 

BARCELOS, V.  Antropofagia e epistemologia - Por uma não-pedagogia na 
educação ambiental. Revista do Mestrado em Educação Ambiental, Rio Grande, 
v. especial, p. 53-68, set. 2010. Disponível em: 
http://periodicos.furg.br/remea/article/view/3395/2369. Acesso em: 28 abr. 2021.

BARCELOS, V.; SILVA, I. S. Antropofagia cultural brasileira e educação - 
contribuições ecologistas para uma pedagogia da “devoração”. Poiésis, Tubarão, 
n.1, v. 1, p. 20-41, jan./abr. 2008. Disponível em: 
https://pdfs.semanticscholar.org/071e/bd868ad7454b97113036e482296e1add9bb6.
pdf. Acesso em: 28 abr. 2021.

BARCELOS. V.; SILVA, I. S. Saberes, sabores e devorações – para uma educação 
ambiental antropofágica e pós-moderna. In: PREVE. A. M.; CORRÊA, G. (orgs.) 
Ambientes da ecologia: perspectivas em política e educação. Santa Maria: Editora
UFSM, 2007.

BARCELOS, V.. Educação ambiental e literatura: a contribuição das idéias de 
Octávio Paz. In: NOAL, F. O. BARCELOS, V. Educação ambiental e cidadania: 
cenários brasileiros. Santa Cruz do Sul: Edunisc, 2003.

BONDÍA, J. L. Notas sobre a experiência e o saber de experiência. Rev. Bras. 

56



Educ., Rio de Janeiro, n. 19, p. 20-28, jan./abr. 2002. Disponível em: 
https://www.scielo.br/pdf/rbedu/n19/n19a02.pdf. Acesso em: 28 abr. 2021.

BOUGNOUX, D. Introdução às ciências da informação e da comunicação. 
Petrópolis: Vozes, 1994. 

BRAGA, J. L. Constituição do campo da comunicação. In: FAUSTO NETO, A. et al. 
Campo da comunicação: caracterização, problematizações e perspectivas. João 
Pessoa: E. Universitária, 2001.

CARVALHO, I. C. M. A invenção do sujeito ecológico: identidade e subjetividade na 
formação dos educadores ambientais. In: SATO, M.; CARVALHO, I. 
(Orgs.).Educação ambiental: pesquisa e desafios. Porto Alegre: Artmed, 2005. p. 
51 a 63.

CATUNDA, M. Educar e cultivar ambientes. In: NOAL, F. O.; BARCELOS, V. 
Educação ambiental e cidadania: cenários brasileiros. Santa Cruz do Sul: 
Edunisc, 2003.

CERTEAU, M. A invenção do cotidiano: artes de fazer. Petrópolis, Vozes. 1996 

CORNELL, J. Vivências com a Natureza 1. São Paulo: Editora Aquariana, 2005. 

CORNELL, J. Vivências com a Natureza 2. São Paulo: Editora Aquariana, 2008.

CUNHA, S. R. S. da. A mídia dos outros somos nós: a experiência audiovisual 
dos jovens potiguares. In: Intercom – Sociedade Brasileira de Estudos 
Interdisciplinares da Comunicação XXXV Congresso Brasileiro de Ciências da 
Comunicação, Fortaleza, 2012. Anais [...]. Fortaleza: CE, 2012.

DAMASCENO, Mônica Maria Siqueira. Educação ambiental vivencial e o 
desenvolvimento cognitivo e socioafetivo de crianças com TDAH. Tese 
defendida no Programa de Pós-Graduação Ambiente e Desenvolvimento da 
Universidade do Vale do Taquari - Univates. 2019. Acesso em 29 mai. 2021. 
Disponível em 
https://www.univates.br/bdu/bitstream/10737/2763/1/2019MonicaMariaSiqueiraDama
sceno.pdf

DANTAS, E. M. A fotografia: um texto relacional. In: GONÇALVES, T. F. (org.). Eu 
retrato, tu retratas: conjugações entre fotografia, educação e arte. Rio de Janeiro: 
Wak Editora, 2013. 

DELEUZE, G.; PARNET, C. Diálogos. São Paulo: Editora Escuta, 1998. 

DELEUZE, G.; GUATTARI, F.  Mil platôs. Introdução: Rizoma. Volume I, Rio de 
Janeiro: Ed. 34, 1995.

DELEUZE, G.; GUATTARI, F.  Mil platôs. Capitalismo e esquizofrenia 2. Volume 3, 

57



São Paulo: Ed. 34, 2012.

DUARTE JR, J.. O sentido dos sentidos: a educação (do) sensível. Curitiba, PR: 
Criar Edições, 2004. 

ERTHAL, N. B. Sons que falam: a trilha sonora como despertadora de sentidos em 
documentários ambientais criados por meio de processos educomunicativos. 128. 
Monografia (Graduação em Jornalismo) - Universidade do Vale do Taquari – 
UNIVATES, Lajeado, 2016. Disponível em: 
https://www.univates.br/bdu/bitstream/10737/1370/1/2016NatashaBouvierErthal.pdf. 
Acesso em: 28 abr. 2021.

ESTEVES, J. P. A ética da comunicação e os media modernos: legitimidade e 
poder nas sociedades complexas. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2003.

FILHO, J. C. Situação, mediações e materialidades: dimensões da experiência 
estética. In: Grupo de Trabalho Comunicação e Experiência Estética do XX 
Encontro da Compós, na Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 
2011. Anais [...]. Porto Alegre: RS, 2011.

FISCHER, R. M. B. Mídias audiovisuais e literatura: “amor à narrativa”. Leitura: 
Teoria & Prática, v. 29, n. 57, p. 78-86. 2011.

FISCHER, R. M. B. Arte, Pensamento e Criação de Si em Foucault: breve ensaio. 
Currículo sem Fronteiras, v. 15, n. 3, p. 945-955, set./dez. 2015.

FONSECA, T. M. G.; COSTA, L. A. As durações do devir: como construir objetos-
problema com a cartografia. Fractal, Rev. Psicol., Rio de Janeiro, v. 25, n. 2, p. 
415-431, ago. 2013.

GIDDENS, A. Modernidade e identidade. Rio de Janeiro: Zahar, 2002. 

GODOY, A. Conservar docilidades ou experimentar intensidades. In: PREVE, A. M.; 
CORRÊA, G. (orgs.) Ambientes da ecologia: perspectivas em política e educação. 
Santa Maria: Editora UFSM, 2007.

GONÇALVES, T. F..  Entre imagens e conjugações. In: GONÇALVES, T. F. (org.). Eu
retrato, tu retratas: conjugações entre fotografia, educação e arte. Rio de Janeiro: 
Wak Editora, 2013. 

GUATTARI, F. As três ecologias. Campinas: Papirus,1991.

GUATTARI, F. Caosmose: um novo paradigma estético. Rio de Janeiro: Editora 34, 
1993.

GUIMARÃES, L. B. A sala de aula em cena: imagem e narrativas. Leitura & 
Prática, Campinas, v. 31, n. 61, p. 113-123, nov. 2013.

GUTIÉRREZ, F.; PRADO, C. Ecopedagogia e cidadania planetária. Guia da 
Escola Cidadã. São Paulo: Instituto Paulo Freire/Cortez, 2000.

58



INGOLD, T. Estar vivo: ensaios sobre movimemto, conhecimento e descrição. 
Petrópolis, RJ, Vozes, 2015.

KASTRUP, V.; PASSOS, E. Cartografar é traçar um plano comum. In: PASSOS, E.; 
KASTRUP V.; TEDESCO S. (orgs.). Pistas do método da cartografia: pesquisa-
intervenção e produção de subjetividade. 2. ed. Porto Alegre: Sulina, 2014.

KASTRUP, V. O funcionamento da atenção no trabalho do cartógrafo. Psicol. Soc. 
Porto Alegre, v. 19, n. 1,p. 15-22,Apr. 2007 . Disponível em: 
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0102-
71822007000100003&lng=en&nrm=iso. Acesso em: 28 abr. 2021.

KICH, Sofia. Narrativas fotojornalísticas da tragédia de Mariana MG e 
intervenções socioambientais. 2017. Monografia (Graduação em Comunicação 
Social com Habilitação em Jornalismo) – Universidade do Vale do Taquari – 
Univates. Acesso em 29 mai. 2021. Disponível em 
https://www.univates.br/bdu/bitstream/10737/1757/1/2017SofiaKich.pdf

KLUNK, L. Formação de Educadores Ambienteis (FEA) no Programa 
Cultivando Água Boa da Bacia Hidrográfica Paraná III. 179f. Tese (Doutorado em
Ambiente e Desenvolvimento) - Universidade do Vale do Taquari – UNIVATES, 
Lajeado, 2019. Disponível em: 
https://www.univates.br/bdu/bitstream/10737/2468/1/2019LuziaKlunk.pdf. Acesso 
em: 28 abr. 2021.

LANDIM, M. A Era Tátil da Visão: O cinema expandido e seu envolvimento sensório 
no contexto das novas mídias. In: XXXI Congresso Brasileiro de Ciências da 
Comunicação, Fortaleza, 2012. Anais [...]. Fortaleza: CE, 2012.

LEFF, H. Complexidade, interdisciplinariedade e saber ambiental. In: PHILIPPI JR. 
A. et al. (orgs.). Interdisciplinaridade em ciências ambientais. São Paulo: Signus,
2000. p. 19-51Disponível em: 
http://www.dominiopublico.gov.br/pesquisa/DetalheObraForm.do?
select_action=&co_obra=50281. Acesso: 28 abr. 2021.

MAFFESOLI, M. Homo eroticus: comunhões emocionais. Rio de Janeiro: Forense, 
2014. 

MALDONADO; A. E. Produtos midiáticos, estratégias, recepção: a perspectiva 
transmetodológica. Ciberlegenda, n. 9, 2002. Disponível em: 
http://periodicos.uff.br/ciberlegenda/article/download/36818/21393. Acesso em: 28 
abr. 2021.

MARQUES, A. C. S. Relações entre comunicação, estética e política: uma 
abordagem pragmática. In: XX Encontro Anual da Associação Nacional de 
Programas de Pós-Graduação em Comunicação, XX COMPÓS, Porto Alegre, p. 1-
14, 2011. Anais [...]. Porto Alegre: RS, 2011. 

59



MARQUES, Rodrigo Müller. Ousar para não perecer: educomunicação 
socioambiental e a ecosofia na formação com professores. 2019. Dissertação 
(Mestrado) – Curso de Ambiente e Desenvolvimento, Universidade do Vale do 
Taquari - Univates, Lajeado, 26 ago. 2019. Disponível em: 
<http://hdl.handle.net/10737/2616>.

MARQUES, R. M.  MAZZARINO, J. M. O audiovisual como produtor de histórias. 
História, Questões e Debates, v. 67, p. 233-257, 2019.

MATTELART, A. M. História das teorias da comunicação. São Paulo: Loyola, 
1999.

MATURANA, H. R. Emoções e linguagem na educação e na política. Editora 
UFMG: Belo Horizonte, 1998. 

MAZZARINO, Jane M. Tecelagens comunicacionais-midiáticas no movimento 
socioambiental. Lajeado: Univates, 2013. 

MAZZARINO, J. M.; MUNHOZ, A. V.; KEIL, J. L. Currículo, Transversalidade e 
Sentidos em Educação Ambiental. Revista Brasileira de Educação Ambiental, v. 
7, p. 51-61, 2012. 

MAZZARINO, J. M.; ASSIS, P. A. G. Vivências na Natureza e as Possibilidades 
Inventivas na Educação Ambiental. Pesquisa em Educação Ambiental, v. 11, p. 9-
18, 2016.

MAZZARINO, J. M. Cidadania da escuta. Lajeado RS: Univates, 2009.

MELUCCI, A. O jogo do eu: a mudança de si em uma sociedade global. Editora 
Feltrinelli. 2. ed. 1992. 

MENDONÇA, R. Meio ambiente & natureza. Editora Senac: São Paulo, 2012.

MORIN, E. Introdução ao pensamento complexo. 2.ed. Lisboa: Instituto Piaget, 
2001.

MORIN, E. Ciência com consciência. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 1996.

MOYSES, J. M.; BONI, P. C. Representação imagética de Ivaiporã (PR) a partir da 
recuperação histórica. In: Intercom - Sociedade Brasileira de Estudos 
Interdisciplinares da Comunicação, Recife, 2011. Anais [...]. Recife: PE, 2011.

MORAES JUNIOR, J. A. Para uma análise cartográfica da subjetividade na escola a 
partir de Nietzsche, Deleuze e Guattari. Saberes: Revista Interdisciplinar de 
Filosofia e Educação, v. 6, p. 53-64, 2011. 

NAESS, A. Ecología, comunidad y estilo de vida. Ciudad Autónoma de Buenos 
Aires: Prometeo Libros, 2018.

NEUENFELDT, D. J. ; MAZZARINO, J. M. O corpo como lugar onde a experiência 

60



da educação ambiental nos toca. Revista Eletrônica do Mestrado em Educação 
Ambiental, v. 33, p. 22-36, 2016. 

OLIVEIRA, T. R. M.; OLIVEIRA, I. S. S.; BARRETO, K. F. B.; MOURA, S. E. L.; 
CARVALHO, S. À beira pista: intersecções do cinema em Educação Ambiental. 
Ambiente & Educação, v. 15, n. 2, p. 1787-196, 2010. Disponível em: 
http://repositorio.furg.br/bitstream/handle/1/6985/1004-5648-1-PB.pdf?sequence=1 . 
Acesso em: 28 abr. 2021.

ORMEZZANO, G.; POMA, S. T. Educação sociambiental, imaginário e Artes Visuais.
Educação, Santa Maria, v. 38, n. 1, p. 219-232, jan./abr. 2013.

PASSOS, E.; KASTRUP, V. Sobre a validação da pesquisa cartográfica: acesso à 
experiência, consistência e produção de efeitos. Fractal, Rio de Janeiro, v. 25, n. 2, 
p. 391-413, ago. 2013.

PASSOS, E,; KASTRUP, V.; TEDESCO S. (orgs.). Pistas do método da 
cartografia: pesquisa-intervenção e produção de subjetividade. 2. ed. Porto Alegre: 
Sulina., 2014.

ROLNIK, S. Cartografia sentimental: transformações contemporâneas do desejo. 
Estação Liberdade. São Paulo. 2014.

ROOS, M. G. M. Alegria na Docência. Dissertação (Mestrado em Educação) – 
Universidade de Santa Cruz do Sul, Santa Cruz do Sul, 2014. Disponível em: 
https://repositorio.unisc.br/jspui/bitstream/11624/788/1/MariaRoos.pdf. Acesso em: 
28 abr. 2021.

RÖHRS Viviane. Mulheres rurais e suas relações com a paisagem 
socioambiental: experiências ecosóficas. Dissertação defendida no Programa de
Pós-Graduação Ambiente e Desenvolvimento da Universidade do Vale do Taquari - 
Univates. 2020.Acesso em 29 mai. 2021. Disponível em 
https://www.univates.br/bdu/bitstream/10737/2874/1/2020VivianeRohrs.pdf

RODRIGUES, A. Comunicação e cultura. Lisboa: Presença, 1994.

SAMPAIO, S. M. V.; GUIMARÃES, L. B. O dispositivo da sustentabilidade: 
pedagogias no contemporâneo. Perspectiva, Florianópolis, v. 30, n. 2, p. 395-409, 
maio/ago. 2012.

SCHNEIDER. Janaína Kollet.Processos de comunicação e educação ambiental
na formação de multiplicadores em resíduos sólidos. Dissertação defendida no 
Programa de Pós-Graduação Ambiente e Desenvolvimento da Universidade do Vale
do Taquari - Univates. 2020.

SATO, M.; PASSOS, L. A. Arte-educação-ambiental. Ambiente & Educação, Rio 
Grande, v. 14, n. 1, p. 43-59, 2009. 

SFEZ, L. Nascimento do tautismo. In: SFEZ, L. Crítica da comunicação. São 
Paulo: Loyola, 1994.

61



SILVA, D. T. O uso alternativo de dispositivos midiáticos: a produção de mensagens 
pelos sujeitos da comunicação. In: XX Encontro Anual da Associação Nacional dos 
Programas de Pós-Graduação em Comunicação, Porto Alegre, 2011. Anais [...]. 
Porto Alegre: COMPÓS/UFRGS, 2011.

SILVEIRA, E. A arte do encontro: a educação estética ambiental atuando com o 
teatro do oprimido. Educação em Revista, Belo Horizonte, v. 25, n. 3, dez. 2009. 
Disponível em: https://www.scielo.br/pdf/edur/v25n3/18.pdf. Acesso em: 28 abr. 
2021.

SOARES, I. O. Educomunicação - o conceito, o profissional, a aplicação: 
contribuições para a reforma do ensino médio. São Paulo: Paulinas, 2011. 

SODRÈ, M. Comunicação, um novo sistema do pensamento. In: FAUSTO NETO, A. 
et al. Campo da comunicação: caracterização, problematizações e perspectivas. 
João Pessoa: E. Universitária, 2001.

SOFFIATI, A. Fundamentos filosóficos e históricos para o exercício da ecocidadania 
e da ecoeducação. In: LOUREIRO, C. F. B.; LAYRARGUES, P. P.; CASTRO, R. S. 
(orgs.). Educação ambiental: repensando o espaço da cidadania. São Paulo: 
Cortez, 2002. p. 26-67.

STAUDT, M.; MAZZARINO, J. M. Dispositivos audiovisuais na educomunicação 
socioambiental escolar: explorações políticas e estéticas. Revista Brasileira de 
Educação Ambiental, v. 11, p. 157, 2016.

62



VIII - Ecosofia Nat

 
 
 

Jane Mazzarino

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Em sua atuação conecta saberes científicos e tradicionais movimentados por

processos expressivos, inspirados tanto pela formação acadêmica quanto pela

formação complementar: Gaia Educacion for Sustentability, Dragon Dreaming

(Introdução e Aprofundamento), Vivências com a Natureza (Instituto Romã), Yoga

Integral (União Brasileira de Professores Profissionais de Yoga), Formação em

Arteterapia no Contexto Social e Institucional (Infapa), Formação Internacional

em Ecopsicologia Aplicada Ecotuner (Internacional Ecopsycology

Society/Instituto Brasileiro de Ecopsicologia - em andamento). Facilita processos

de transformação, explorando possibilidades abertas pela comunicação, pela

arte e pela ecosofia. Atua interdisciplinariamente a partir da área de

Comunicação, aprofundando-se em temas como comunicação ambiental,

educação ambiental, ecologia profunda, ecopsicologia, expressão criativa,

saúde, movimentos socioambientais, metodologias colaborativas, formação para

a sustentabilidade, desenvolvimento humano.

Possui doutorado e mestrado em Ciências da

Comunicação pela Universidade do Vale do

Rio dos Sinos (2005). Graduação em

Comunicação Social com Habilitação em

Jornalismo pela Universidade do Vale do Rio

dos Sinos (1991). Bolsista Produtividade CNPq

PQ2. Professora permanente do Programa de

Pós-Graduação Ambiente e Desenvolvimento

(PPGAD) da Universidade do Vale do Taquari,

Univates - nota 5 Capes. Professora dos cursos

de Comunicação Social e Medicina, na

mesma instituição. 

C
ré

d
it

o
 d

a
 f

o
to

: 
Lu

c
a

s 
W

e
n
d

t/
U

n
iv

a
te

s

Sobre a autora

63




	170260c86c7c5ee3bec4a98e1265424062853be9467b335b50ca52ce8ac598a3.pdf
	431889ed80a1f7bad26ba641515369e9ad1145b99db056fb2d35ffb49c1af4cc.pdf
	63993825fac359eedfc2e4bf96d12bd45cf7868ce45242d0c1698c9d0c3e7eef.pdf
	d53740604403a6ed20d098c86665f0132feae3b62a74d3e763c88f8b43e3fd2e.pdf
	8ef86579cd75ac0a840f335ea9cf9cbbd8a8996bf82175b7236c63cee8bc545c.pdf
	8ef86579cd75ac0a840f335ea9cf9cbbd8a8996bf82175b7236c63cee8bc545c.pdf
	6ceddacac84843a3319db818f7ed96999801a391dfac537cae7d92faed917279.pdf
	5f504c6a8d071e2a36874fbf038f0e4790082dc0c2de46cd896933c0a09e5e93.pdf
	5a606f1094f24801e87ade37ec75c1bc81a23f81f1719bdc636df81691a3385d.pdf
	c195adb125cb6f17d5431917e3878c758dcee9f486291888fd900f99a4f183f7.pdf
	a793889c8dfbfdede8f018ff4d5fd2bbc5004a4d07c5455fa83f8a6955abe4cd.pdf
	6a70bc09e52c94988e9779dab98c86b0a5d9917d5b7180173310890df3a1df57.pdf
	capas jane




	5a606f1094f24801e87ade37ec75c1bc81a23f81f1719bdc636df81691a3385d.pdf

	5f504c6a8d071e2a36874fbf038f0e4790082dc0c2de46cd896933c0a09e5e93.pdf


	8ef86579cd75ac0a840f335ea9cf9cbbd8a8996bf82175b7236c63cee8bc545c.pdf
	8ef86579cd75ac0a840f335ea9cf9cbbd8a8996bf82175b7236c63cee8bc545c.pdf
	8ef86579cd75ac0a840f335ea9cf9cbbd8a8996bf82175b7236c63cee8bc545c.pdf
	8ef86579cd75ac0a840f335ea9cf9cbbd8a8996bf82175b7236c63cee8bc545c.pdf

	d53740604403a6ed20d098c86665f0132feae3b62a74d3e763c88f8b43e3fd2e.pdf
	d53740604403a6ed20d098c86665f0132feae3b62a74d3e763c88f8b43e3fd2e.pdf

	63993825fac359eedfc2e4bf96d12bd45cf7868ce45242d0c1698c9d0c3e7eef.pdf
	63993825fac359eedfc2e4bf96d12bd45cf7868ce45242d0c1698c9d0c3e7eef.pdf

	431889ed80a1f7bad26ba641515369e9ad1145b99db056fb2d35ffb49c1af4cc.pdf
	3370ea27a554d1a470d8d296e5ab1b947bfb0d6a2c9368e155ee7a5a243a0e2b.pdf
	c8a83a4492d191e29771bf17b56562ff4ae1b89d17a7c8496c5c23e00cda1ce5.pdf
	capas jane


	8fb07e70d29f98a81040419558c01e2e1e99ae17b1da7e3d2623936c67450239.pdf
	170260c86c7c5ee3bec4a98e1265424062853be9467b335b50ca52ce8ac598a3.pdf

