
 

Editora  
 

MultiAtual 
 

1 
Volume 

2021 



MultiAtual 
 

Editora  
 

Volume 

2021 
1 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

3 

© 2021 – Editora MultiAtual 

 

 

www.editoramultiatual.com.br 

editoramultiatual@gmail.com 

 

 

 Organizador: Glauber de Araujo Barroco Lobato  

 

Editor Chefe: Jader Luís da Silveira 

Editoração e Arte: Resiane Paula da Silveira 

Capa: Freepik/MultiAtual 

Revisão: Respectivos autores dos artigos 

 

 

Conselho Editorial 

Ma. Heloisa Alves Braga, Secretaria de Estado de Educação de Minas Gerais, SEE-MG 

Me. Ricardo Ferreira de Sousa, Universidade Federal do Tocantins, UFT 

Me. Guilherme de Andrade Ruela, Universidade Federal de Juiz de Fora, UFJF 

Me. Glauber de Araújo Barroco Lobato, Fundação Getúlio Vargas, FGV 

Esp. Ricael Spirandeli Rocha, Instituto Federal Minas Gerais, IFMG 

Ma. Luana Ferreira dos Santos, Universidade Estadual de Santa Cruz, UESC 

Me. Guilherme de Andrade Ruela, Universidade Federal de Juiz de Fora, UFJF 

Ma. Ana Paula Cota Moreira, Fundação Comunitária Educacional e Cultural de João 

Monlevade, FUNCEC 

Me. Camilla Mariane Menezes Souza, Universidade Federal do Paraná, UFPR 

Ma. Jocilene dos Santos Pereira, Universidade Estadual de Santa Cruz, UESC 

Esp. Alessandro Moura Costa, Ministério da Defesa - Exército Brasileiro 

Ma. Tatiany Michelle Gonçalves da Silva, Secretaria de Estado do Distrito Federal, SEE-DF 

Dra. Haiany Aparecida Ferreira, Universidade Federal de Lavras, UFLA 

Me. Arthur Lima de Oliveira, Fundação Centro de Ciências e Educação Superior à Distância 

do Estado do RJ, CECIERJ 

http://www.editoramultiatual.com.br/


Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

4 

 

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 

 

 

 

Os conteúdos dos artigos científicos incluídos nesta publicação são de responsabilidade 

exclusiva dos seus respectivos autores. 

2021 

 

 

Permitido o download da obra e o compartilhamento desde que sejam atribuídos créditos aos 
autores, mas sem a possibilidade de alterá-la de nenhuma forma ou utilizá-la para fins 
comerciais. 
 
Todos os manuscritos foram previamente submetidos à avaliação cega pelos pares, membros 
do Conselho Editorial desta Editora, tendo sido aprovados para a publicação. 
 
A Editora MultiAtual é comprometida em garantir a integridade editorial em todas as etapas 
do processo de publicação. Situações suspeitas de má conduta científica serão investigadas 
sob o mais alto padrão de rigor acadêmico e ético. 
 
 
 
 

Editora MultiAtual 
Formiga – Minas Gerais – Brasil 

CNPJ: 35.335.163/0001-00 
Telefone: +55 (37) 99855-6001 

www.editoramultiatual.com.br 
editoramultiatual@gmail.com

 
  
 Lobato, Glauber de Araujo Barroco 
L796t Educação e as Relações Étnico-Raciais / Glauber de Araujo 

Barroco Lobato (organizador). – Formiga (MG): Editora MultiAtual, 
2021. 278 p. : il. 

 
Formato: PDF 
Requisitos de sistema: Adobe Acrobat Reader 
Modo de acesso: World Wide Web 
Inclui bibliografia 
ISBN 978-65-994079-0-1 
DOI: 10.5281/zenodo.4646454 

 
1. Educação. 2. Relações Étnico-Raciais. 3. Cultura. 4. Sociedade 

e História. I. Lobato, Glauber de Araujo Barroco. II. Título. 
 

CDD: 370 
 CDU: 37 

www.editoramultiatual.com.br
mailto:editoramultiatual@gmail.com


Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

5 

AUTORES 

 

Caio César Gonçalves de Souza 

Diego Pita Ramos 

Elizabete Gonçalves de Souza 

Estela Santos de Oliveira 

Gilma Souza Oliveira  

Glauber de Araujo Barroco Lobato 

Heloisa de Faria Pacheco 

Janete Santos da S. Monteiro de Camargo 

José Valdir de Jesus Santana 

Katia Gomes da Silva 

Lucileia de Souza Baptista 

Maria Cristina dos Anjos Ramos 

Patricia Costa Pereira da Silva 

Paulo Henrique Barbosa Silva 

Rosicleide Nascimento Silva 

Taís de Victa Rocha 

Thais Teixeira Nopres 

Wudson Guilherme de Oliveira



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

6 

APRESENTAÇÃO 

 

Glauber de Araujo Barroco Lobato 

 

A existência de etnias africanas ou negras em nosso país é inegável. Porém, 

apesar dessa existência, sua visibilidade ainda não é tão abrangente. Mesmo 

quando isso acontece, os negros e sua cultura ainda são afetados negativamente. 

Parte do motivo é a forma como os livros didáticos representam e contam a história 

dos afro-brasileiros e indígenas. 

Estima-se que antes da colonização do Brasil existiam cerca de 5 milhões de 

indígenas, divididos por diferentes raças e nacionalidades. Da mesma forma, cerca 

de 3,5 milhões de africanos chegaram ao Brasil como escravos. Isso significa que 

as populações indígenas e negras sempre foram maioria. No entanto, a cultura negra 

e indígena não eram bem vistas pela elite dominante do nosso país. Por isso, outros 

grupos étnicos, nomeadamente brancos, foram introduzidos para lhes dar "novas 

caras" e se opor à cultura estabelecida. É importante lembrar que os brancos foram 

convidados, não sendo trazidos como escravos. Eles adquiriram terras, ou seja, não 

precisam trabalhar na terra alheia. Os métodos de tratamento desses grupos eram 

diferentes. 

Há muito afirmou-se que o Brasil era um país composto por uma população 

branca. O último Censo IBGE 2010 (Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística) 

mostrou que 51% da população afirmou ser negra ou parda. Portanto, pela primeira 

vez se desmistificou essa ideia. Isso significa dizer também que não há uma 

hegemonia. A característica da identidade do Brasil é a diversidade. Diversidade de 

pessoas, culturas e raças. 

No entanto, apesar da maioria dos pardos e negros, isso não se traduz em 

oportunidades ou existência para o mundo do trabalho, academia, política e posições 

de liderança ou comando. Pelo contrário, os negros são os que mais sofrem com a 

pobreza, o desemprego e a violência. 

No passado, a miscigenação era vista como algo perigoso e ameaçador. A 

diversidade cultural do povo brasileiro não pode ser vista como uma ameaça, mas 

sim como uma riqueza. São os intercâmbios culturais, os intercâmbios entre povos 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

7 

de diversos países e o compartilhamento de conhecimentos que contribuem para o 

enriquecimento cada vez maior da cultura brasileira.  

Este e-book foi desenvolvido para atender aos requisitos legais de 10.639 / 

03 e 11.645 / 08. “Essas leis não são apenas instrumentos de orientação para o 

combate à discriminação. São também Leis afirmativas, no sentido de que 

reconhecem a escola como lugar da formação de cidadãos e afirmam a relevância de 

a escola promover a necessária valorização das matrizes culturais que fizeram do 

Brasil o país rico, múltiplo e plural que somos” (Brasil, 2009, p. 5). Além desses 

documentos, o Parecer 03/04 e a Resolução 01/04 também orientam a 

implementação dessa política pública na comunidade escolar. “Estes marcos legais 

buscam eliminar estigmas e dar visibilidade à contribuição de homens e mulheres 

africanos e seus descendentes para formação social brasileira.” (CARREIRA; 

SOUZA, 2013, p. 4). 

O Estado brasileiro reconhece que as duas etnias (negra e indígena) que 

constituem a forma cultural do povo brasileiro têm dívidas históricas e ainda sofrem 

as consequências de ações políticas de longo prazo. As condições em que se 

encontram esses povos hoje se devem às repetidas ações e omissões do Estado. 

Podemos afirmar com certeza que o Estado causou prejuízos deliberadamente, 

permitindo que essas pessoas vivessem de forma desigual ou participassem da 

competição social. 

Nesse sentido, nos últimos governos, o país reconheceu a existência de 

dívidas históricas, por isso procurou formular políticas de reparação dos danos 

causados e reconhecer seu valor e a importância dessas etnias na cultura. A 

formação do povo brasileiro. Portanto, essas leis visam “corrigir injustiças, eliminar 

discriminações e promover a inclusão social e a cidadania para todos no sistema 

educacional brasileiro.” (Brasil, 2004b, p. 5). 

Historicamente, o Brasil nunca apoiou o continente africano. Este continente 

nunca foi visto como um espaço onde podemos aprender, compartilhar ou trocar 

ideias. A cultura brasileira ficou marcada por se constituir como cultura banca, cristã 

e patriarcal. Dessa forma, por muito tempo, as pessoas sempre pensaram e 

aprenderam muito pouco com os outros povos. 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

8 

Agora é a hora de reconhecer tudo isso e criar novos parâmetros, novos 

modelos e novos paradigmas. O sistema educacional pode dar uma contribuição 

muito positiva para esse processo. Nossas escolas ainda continuam sendo um lugar 

de discriminação e preconceito. “A escola, ao contrário do que se imagina, muitas 

vezes, se constitui em espaço de prática, divulgação e pregação de intolerância.” 

(SILVA, 2009, p. 81). Portanto, “se as próprias instâncias governamentais se 

preocupam atualmente em trabalhar, no interior dos currículos, temas voltados para a 

superação da discriminação e da exclusão social étnico-raciais, deve-se considerar 

que estas mesmas instâncias reconhecem a existência da discriminação.” 

(SILVAJÚNIOR, 2002, p. 31). 

Nesse sentido, o preconceito e a discriminação racial-racial não se limitam 

aos livros didáticos, mas se mantem presentes nas relações sociais cotidianas da 

população brasileira, que se normalizam a cada dia. Hoje observamos casos em que 

pessoas passaram a acusar o próprio discriminado. É comum ouvir expressões 

como "os próprios negros se discriminam ou tem preconceito contra si". 

Em nossa sociedade, existe e ainda existe uma forte propaganda negativa 

para desmonte e destruição da cultura negra e indígena. Este é o processo vivido 

pelos religiosos de matrizes africanas. Esse processo de negação da cultura, raça, 

cor da pele e até características físicas trouxe consequências para a autoestima 

desses povos. A reconstrução dos conceitos históricos é um processo real e lento, 

mas tem força nas salas de aula, nas pesquisas e nas falas principalmente de negros 

e indígenas. 

 

REFERÊNCIAS: 

 

BRASIL Ministério da Educação. Secretaria da Educação Continuada, Alfabetização 
e Diversidade. Orientações e Ações para Educação das Relações Étnico-Raciais 
Brasília: SECAD, 2006. 
 
BRASIL. Conselho Nacional de Educação /Conselho Pleno. Resolução n° 1, de 17 de 
junho de 2004. Institui Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das 
Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e 
Africana. CNE/CP Resolução 1/2004a. Diário Oficial da União, Brasília, 22 de junho 
de 2004, Seção 1, p. 11. 
 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

9 

BRASIL. Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-
Raciais e para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana. Brasília, 
2004b. Disponível em: Acesso em: fevereiro de 2021. 
 
BRASIL. Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Escolar Indígena na 
Educação Básica. Brasília, DF: MEC, 2012. 
 
BRASIL. Lei n° 11.645, de 10 de março de 2008. Altera a Lei no 9.394, de 20 de 
dezembro de 1996, modificada pela Lei no 10.639, de 9 de janeiro de 2003, que 
estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para incluir no currículo oficial 
da rede de ensino a obrigatoriedade da temática “História e Cultura Afro-Brasileira e 
Indígena”. Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-
2010/2008/lei/l11645.htm. Acesso em: fevereiro de 2021. 
 
BRASIL. Lei nº 10639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei no 9.394, de 20 de 
dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para 
incluir no currículo oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da temática “História e 
Cultura Afro-Brasileira”, e dá outras providências. Diário Oficial da República 
Federativa do Brasil. Brasília, DF, 9 jan. 2003. Disponível 
em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/L10.639.htm 
 
BRASIL. Plano nacional de implementação das diretrizes curriculares nacionais para 
a educação das relações étnico-raciais e para o ensino de história e cultura afro-
brasileira e africana. Brasília, DF: MEC, 2009. 
 
CARREIRA, Denise; SOUZA, Ana Lúcia Silva. Indicadores da qualidade na educação: 
Relações raciais na escola. Ação Educativa. Unicef/SEPPIR/MEC: São Paulo, 2013. 
 
SILVA JÚNIOR, Hédio. Discriminação racial nas escolas: entre a lei e as práticas 
sociais. Brasília: UNESCO, 2002. 
 
SILVA, Clemildo Anacleto. Educação, Tolerância e Direitos Humanos. Porto Alegre: 
Sulina, 2009. 
 

 

 

 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

10 

SUMÁRIO 

 

Capítulo 1 

EDUCAÇÃO ÉTNICO RACIAL E GÊNERO EM “CLARA DOS 

ANJOS”, DE LIMA BARRETO 

Glauber de Araujo Barroco Lobato; Taís de Victa Rocha 

 

13 

Capítulo 2 

A COR/RAÇA NA CÂMARA ESCURA: UM ESTUDO SOBRE 

IDENTIFICAÇÃO RACIAL DE DESEMBARGADORES NEGROS 

BRASILEIROS 

Patricia Costa Pereira da Silva 

 

29 

Capítulo 3 

A EFETIVAÇÃO DA LEI 10.639/03 NO COLÉGIO ESTADUAL 

FILINTO JUSTINIANO BASTOS- SEABRA- BAHIA: O QUE 

DIZEM OS/AS PROFESSORES/AS E O QUE SUAS PRÁTICAS 

REVELAM 

Gilma Souza Oliveira 

 

53 

Capítulo 4 

A CONSOLIDAÇÃO DA SOCIOLOGIA E O ENSINO DA 

HISTÓRIA E CULTURA AFRO-BRASILEIRA E AFRICANA NO 

ENSINO MÉDIO 

Caio César Gonçalves de Souza 

 

74 

Capítulo 5 

COTIDIANO OU COTIDIANOS? PERCEPÇÕES DE DUAS 

ALUNAS COTISTAS 

Patrícia Costa Pereira da Silva 

 

89 

Capítulo 6 

O NOVEMBRO NEGRO NA ESCOLA MUNICIPAL ALBERTINA 

COELHO DIAS 

Elizabete Gonçalves de Souza; Estela Santos de Oliveira; 

José Valdir de Jesus Santana 

97 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

11 

 

Capítulo 7 

A ABORDAGEM DAS RELAÇÕES ETNICO-RACIAIS: 

CULTURAS AFRICANAS E AFRO-BRASILEIRAS NO ESPAÇO 

ESCOLAR 

Thais Teixeira Nopres 

 

119 

Capítulo 8 

METODOLOGIA DAS RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS E 

EDUCAÇÃO – ALGUMAS REFLEXÕES 

Katia Gomes da Silva 

 

132 

Capítulo 9 

A POLÍTICA DE AÇÕES AFIRMATIVAS EM UMA FACULDADE 

PÚBLICA DE DIREITO: UMA LEITURA SOBRE A TRAJETÓRIA 

ACADÊMICA DA PRIMEIRA TURMA DE COTISTAS 

Heloisa de Faria Pacheco 

 

151 

Capítulo 10 

ARTE AFRO-BRASILEIRA: DO INVISÍVEL AO VISÍVEL 

Janete Santos da Silva; Monteiro de Camargo 

 

172 

Capítulo 11 

A CONTAÇÃO DE HISTÓRIAS AFRICANAS E AFRO-

BRASILEIRAS COMO FERRAMENTA ANTIRRACISTA 

Lucileia de Souza Baptista 

 

185 

Capítulo 12 

O ENSINO DE FILOSOFIA AFRICANA E A AFROPERSPECTIVA 

DOS POVOS BANTU NO CHÃO DA ESCOLA: 

TAGARELANDO A DECOLONIEDADE NO ARTIGO 26 A DA 

LDBEN “RELATOS DE EXPERIÊNCIAS” 

Wudson Guilherme de Oliveira 

 

 

 

206 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

12 

Capítulo 13 

O MOCAMBO ODARA E A LUTA DO POVO NEGRO POR 

UMA EDUCAÇÃO ÉTNICO-RACIALMENTE PLURAL 

Caio César Gonçalves de Souza; Diego Pita Ramos; 

Rosicleide Nascimento Silva 

 

228 

Capítulo 14 

A BANCADA EVANGÉLICA E O PODER DAS MÍDIAS COMO 

PRINCIPAIS INIMIGOS DAS RELIGIÕES AFRO-BRASILEIRAS 

Paulo Henrique Barbosa Silva 

 

237 

Capítulo 15 

A CAPOEIRA COMO INSTRUMENTO DE FORMAÇÃO 

HUMANA 

Maria Cristina dos Anjos Ramos 

 

257 

Biografias 

CURRÍCULOS DOS AUTORES 

Autores 
272 

 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

13 

Capítulo 1 

 

EDUCAÇÃO 

ÉTNICO RACIAL E 

GÊNERO EM 

“CLARA DOS 

ANJOS”, DE LIMA 

BARRETO 

 

Glauber de Araujo Barroco Lobato 

Taís de Victa Rocha 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

14 

EDUCAÇÃO ÉTNICO RACIAL E GÊNERO EM “CLARA DOS ANJOS”, 

DE LIMA BARRETO 

 

 

 

Glauber de Araujo Barroco Lobato 

Professor. Mestrando em Sociologia Política – IUPER/UCAM 

 

Taís de Victa Rocha 

Professora. Mestranda em Literatura Comparada UFRJ 

 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

 O presente artigo busca proporcionar um traçado histórico na questão étnico-

racial no Brasil, seus reflexos na área educacional e como a literatura de Lima Barreto 

exemplificou a realidade da população negra vitimizada pelas políticas higienistas que 

assolaram a cidade do Rio de Janeiro no início do século XX.  

 Ao analisar as histórias de vida de professoras negras, Nilma Lino Gomes 

(1995) concluiu que essas mulheres lidam com um difícil processo de reconhecimento 

de sua identidade étnica. O que poderia ser um fator crucial dessa dificuldade são as 

experiências e práticas racistas e discriminatórias na infância, adolescência, juventude 

e idade adulta, nos diversos espaços sociais.  

 Discutir sobre essas questões étnicas e culturais na educação, a questão afro-

brasileira nas escolas, a formação para os educadores e como algumas obras e 

materiais sempre ignorados, como a literatura carioca de Lima Barreto, evidenciaram 

um constante apagamento da realidade afro-brasileira, torna-se fundamental para o 

resgate e a reconstrução de uma educação para a diversidade, inclusão e cultura. 

 

 

 A formação de uma identidade nacional  



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

15 

 

  

 Compreender a relevância que as políticas educacionais concederam ao 

resgate do ensino de história e cultura afro-brasileira nas escolas atualmente, através 

das leis e diretrizes torna-se mais fácil ao comparar com as metodologias científicas 

utilizadas no final do século XIX, auge de uma ciência que pensava estar a serviço de 

uma construção possível da identidade brasileira. 

 O que foi constatado, no entanto, é que essas metodologias idealizavam a raça 

tida como “boa”, a mestiçagem como um problema que tinha traços positivos e 

negativos e a possível extinção das origens negras e indígenas. 

 Essas teorias alimentaram-se do cientificismo europeu, pregador de ideias 

eugênicas e centradas na evolução das raças europeias contra as raças ditas 

inferiores. Houve discussões que embora tidas como originais, apontavam para a 

suposta influência negativa dos negros no processo de constituição de uma identidade 

nacional. A elite considerava a pluralidade um problema, interessada na construção 

de um tipo étnico brasileiro, como tornariam a pluralidade racial oriunda da população 

negra e indígena num ideal coletivo de nação? 

 O objetivo de somar à definição de uma “cara nacional” brasileira influenciou-

se por deterministas europeus, que colocavam em evidência a supremacia da raça 

branca centralizada contra as inferiorizadas ao redor do mundo. 

 Os cientificistas brasileiros como Sílvio Romero, João Batista Lacerda, 

Raimundo Nina Rodrigues, Euclides da Cunha e o mais ferrenho deles, Francisco 

José de Oliveira Viana, levantaram teses e hipóteses sobre a caracterização do típico 

brasileiro, tentando aproximá-lo das origens europeias através dos seus grupos 

colonizadores, que seria especificamente portugueses e resultantes das migrações. 

Alguns destacam a teoria da mestiçagem como um “atributo” que os brasileiros devem 

enfrentar para o desenvolvimento nacional. 

 Segundo Silvio Romero, “Todo brasileiro é um mestiço, quando não é no 

sangue, o é nas ideias.” e completava que nem pelo fato, o Brasil seria uma nação de 

“mulatos”. Romero acreditava que a hibridização entre negros, indígenas e brancos 

era um episódio temporário para que a questão racial retornasse às origens brancas. 

 João Batista Lacerda, sendo mais radical, defendia a tese que negros, índios e 

mestiços desapareceriam dentro de um século. 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

16 

 Raimundo Nina Rodrigues contrapões Sílvio Romero institucionalizando a 

heterogeneidade, levando o debate para o campo da esfera legal (jurídica) e 

psiquiátrica. 

 

“…negros, índios e mestiços não tem a mesma 
consciência do direito e do dever que a raça branca 
civilizada porque ainda não atingiram o nível de 
desenvolvimento psíquico, seja para discernir seus 
atos, seja para exercer o livre arbítrio...” (RODRIGUES 
Apud MUNANGA, 53) 

 
 

 Segundo Nina, as raças híbridas seriam raças degradadas e que no caso da 

população mestiça brasileira, haveria uma escala, onde haveria também produtos 

válidos e inválidos. Isso seria comprovado através do comportamento moral e 

intelectual. Sua tese, rigorosa na questão da institucionalização das diferenças, 

poderia ter mergulhado o país numa espécie de Apartheid, à semelhança da África do 

Sul. Também através das teorias de Nina, ao contrário do que supunha Romero, a 

miscigenação levaria ao enegrecimento da população. 

 O reconhecido escritor Euclides da Cunha defendeu a concepção de que o 

mestiço seria um indivíduo inferior e descaracterizado, somente o sertanejo poderia 

constituir uma raça nacional. 

 Por causa do isolamento, os sertanejos seriam mais fortes que os mestiços do 

litoral. Para ele não se tratava de racismo em relação a negros ou mestiços, pois o 

sertanejo que ele descrevia resultava mais de indígenas e brancos. 

 Houve um deslocamento do discurso da identidade nacional, o debate da 

construção de um nacionalismo era saudável, segundo Alberto Torres em sua obra “O 

problema brasileiro” (Munanga,59). A grande desvantagem ficava na extrema 

correlação com os ideais europeus e na alienação das elites em relação à realidade 

do Brasil. 

 Roquete Pinto desmitifica a ideia de que o problema residia na diversidade 

racial e sim, estava presente na falta de acesso à educação dos mestiços, negros e 

brancos. 

 Como se não bastasse todas as classificações, Francisco José de Oliveira 

Viana acreditava no atavismo, uma especificação antropológica que tornava mestiços, 

pessoas que estavam retornando às características de suas raças originais. O grande 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

17 

entrave encontrado nessa teoria é que na prática, os mestiços herdavam mais 

características negras e segundo ele, isso degenerava suas origens brancas. 

 Para Viana era possível dividir psicologicamente os mestiços e somente os 

mais preparados em termos intelectuais e morais resistiriam à seleção social e 

ficariam cada vez mais próximos da raça branca. 

 Viana também refutou a suposta eliminação das características negras, 

alegando que a miscigenação aniquilava o elemento negro “diluindo-o” na população 

branca. Por isso, vários mulatos queriam ser brancos e a mistura racial só prevalecia 

com o elemento branco (Munanga,76). 

 A aparição de Gilberto Freyre nesse cenário ocorreu somente na década de 30, 

quando se pensava a questão do desenvolvimento social. É quando sai de cena o 

conceito de raça e entra a cultura. Desfazendo toda a teoria negativa das heranças 

negras, indígenas e brancas na cultura nacional, Freyre acabaria também mitificando 

uma suposta ideia de democracia entre as raças. 

 Essa teoria não decolou justamente por dar uma ideia de desigualdade 

dissimulada pelas elites, não permitindo que negros e demais comunidades não 

brancas não reconhecessem o cenário em que estavam inseridos. 

 Por serem obrigados a aceitar as teorias e exigências da miscigenação, negros 

e negras no Brasil se fastaram cada vez mais das tradições, crenças, hábitos e 

costumes de origem africana. Extingue-se a ideia do sentido de pertencimento.  

  

 

Desafios ao Processo de resgate da História e Cultura Afro-brasileira na 

Educação  

  

 

 Confrontando Gilberto Freyre e demais teorias de uma democracia racial 

durante a década de 70, Abdias do Nascimento surge desmascarando também os 

processos da assimilação cultural oriunda da força do comportamento do 

branqueamento social entre negros e mulatos. É forte em seu livro “O genocídio do 

negro brasileiro”, a concepção de uma sociedade plurirracial, empenhando o discurso 

da pluralidade com uma visão de futuro (Munanga,75). 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

18 

 Abdias ressalta os mulatos e negros como pessoas que já possuem tradições 

e histórias peculiares, retira o mulato do viés de homem dividido por outros homens e 

retoma suas origens através da violência praticada contra as mulheres negras. Essa 

concepção é importante porque nos lembra que o mulato foi declarado como uma 

espécie de símbolo da democracia racial, mas embora seja considerado uma ponte, 

ele tinha o mesmo status social do negro. 

 O branqueamento favoreceu o que Abdias classifica também como 

aculturação, alienando o que os negros tinham de mais relevante, a identidade 

africana. 

 Isso fica exemplificado em personalidades negras como os escritores 

brasileiros Cruz e Souza (1861-1898) e Machado de Assis (1857-1913). 

 Machado de Assis foi considerado o “O rei da Literatura Brasileira”, sempre foi 

também classificado como um mulato que era branco, ao contrário de Lima Barreto 

por Gilberto Freyre, que poderia ter sido um mulato de melhor sociologia – a branca, 

mas acabou por ser sociologicamente um homem de cor, pobre e mais escuro que 

Machado de Assis. 

 Essas concepções levantadas por Abdias ajudam também na revisão do que 

deveria ser realmente discutido em sala de aula. Do que deveria especificamente ser 

abordado ao elevar nos planos pedagógicos e ensino de História e Cultura Afro-

brasileira conforme designado na lei 10.639/03. 

 

 

Lima Barreto: Quando um escritor negro e carioca intriga os cientificistas  

 

  

 Por que trazer um escritor como Lima Barreto para a discussão da educação 

étnico-racial e a valorização da história e cultura afro-brasileira? Conforme percebido 

anteriormente na abordagem de Gilberto Freyre, Lima Barreto escapou de ser um 

mulato da “melhor sociologia”, o que deve pensar a maioria dos educadores e 

educadoras que se deparam com esse tipo de afirmação? Como repassar para os 

estudantes todo o emaranhado histórico por trás dos problemas da população afro-

brasileira nessa declaração de Gilberto Freyre?  



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

19 

 No prefácio de “Clara dos Anjos”, na quarta edição da editora brasiliense em 

1974, Sérgio Buarque de Holanda escancara as intensas diferenças tanto de vida 

quanto de manifestação literária que há nas obras de Lima Barreto e Machado de 

Assis. Ele remonta a declaração também do pesquisador Astrogildo Pereira (pág.06), 

na qual o escritor Lima Barreto estava inserido na categoria dos que mais 

confessavam, dos mais transparentes e menos dissimulados.  

 No tocante à questão racial, Sérgio Buarque de Holanda rememora também 

que a diferença de Machado de Assis estava na evasão e no refúgio. Machado de 

Assis conseguiu aristocratizar-se e isso possivelmente desagradava a Lima Barreto. 

Enquanto Gilberto Freyre viu vantagens nas sutilezas literárias de um mulato “que era 

branco” como Machado de Assis, Sérgio de Holanda relembra que Lima Barreto não 

conseguiu omitir-se das humilhações que sofria.  

 É relembrado inclusive, que durante a escrita de “Clara dos Anjos” em 1904, 

Lima Barreto foi desafiado por um desafeto na Ilha do Governador: 

  

 

“(…) o idiota tocou-me na tecla sensível, não há como 
negá-lo. Ele dizia com certeza: “Vê, seu negro. Você 
pode me vencer nos concursos, mas nas mulheres não. 
Poderás arranjar, uma, mesmo branca como a minha, 
mas não desse talho aristocrático…”” (BARRETO Apud 
HOLANDA) 
 
 
 

 

 Esse episódio contribui para as pinceladas realistas que o escritor faria na 

personagem Clara dos Anjos, uma mulata, filha de um carteiro do subúrbio, que 

mesmo com todas as cautelas e educação familiar, é seduzida e iludida por um jovem 

branco de condição social menos humilde que a sua. 

 Acrescenta-se a isso, que Lima Barreto aproveita para escancarar as 

diferenças sociais dos desterrados e dos ascendentes sociais, enquanto nas zonas 

mais abastadas como Botafogo e Flamengo, há os que se refugiam nas origens 

distintas, os desterrados seriam toda a população que fora varrida do Centro da 

Cidade durante as reformas higienistas e instalara-se nos subúrbios e periferias.  

 Essa questão é importante na discussão racial pois, em “Clara dos Anjos” o 

escritor acaba por trazer à tona a questão que invalida a ascensão social do mestiço, 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

20 

e de como a estrutura patriarcal soma-se à violência racial e pesa sobre o destino de 

mulheres negras. Interessa-nos refletir que ao abordar a realidade literária de 

Machado de Assis e Lima Barreto, abre-se possibilidades de prover uma discussão 

acerca das oportunidades que são oferecidas à população afro-brasileira, 

possibilidades de desconstrução do estigma da intelectualidade como meio de superar 

a cor e as origens, educando, no entanto, para superação de desigualdades pela 

diversidade e resgate da identidade. 

 

  

O falso refúgio da cor: a denúncia sutil de Lima Barreto  

 

 O que seria um falso refúgio da cor? A propícia ideia de que mesmo tendo 

condições econômicas similares às de populações mais pobres e menos abastadas, 

ser branco ainda é uma vantagem econômica e social.  

 Abrindo brechas para que golpes e desenganos fossem aplicados em mulheres 

e homens mais pobres do subúrbio, que isso fosse cada vez mais institucionalizado 

no consciente da população negra, elas estavam fadadas a serem sempre um povo 

com heranças de subserviência. Ao menos, esse foi o retrato de Lima Barreto em 

algumas paisagens da obra “Clara dos Anjos”, no personagem Cassi, um homem 

branco que se viu refugiado na própria cor, ainda que não tivesse educação e sua 

família estagnada financeiramente. 

 Refugiou-se no subúrbio seduzindo mulheres e iludindo-as com a suposta 

ascensão social da cor, amparado numa família que tinha um passado com nobrezas, 

como o avô inglês cônsul da Inglaterra, mas vivia somente disso. 

 Vale lembrar que a mais sutil das denúncias estava na educação de Cassi, 

como por exemplo, é lembrado no diálogo que a personagem tem com a mãe ao ter 

a resolução de fugir da cidade e vender seus galos de briga, devido às denúncias e o 

cerco da polícia: 

 

 

“… A mãe, vendo carroças chegarem à porta e as 
gaiolas e capoeiras saírem, a fim de tomarem lugar nos 
transportes, foi indagar-lhe o que havia: 
- Nada, mamãe, vou para fora, trabalhar… 
- Para onde, Cassi? 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

21 

- Vou para Mato Grosso empregar-me na construção de 
uma estrada de ferro. 
- Como trabalhador de picareta, meu filho? 
- Não, mamãe, vou ser chefe de turma e praticar nos 
instrumentos, até conseguir ser seccionista. 
Dona Salustiana assim mesmo não ficou contente. Ela 
conhecia a ignorância do filho, a sua inferioridade 
mental e a sua incapacidade para aplicar-se a alguma 
cousa que demandasse o menor esforço intelectual, viu 
bem, portanto, que numa construção de estrada de 
ferro, ele só podia ser simples trabalhador braçal, pegar 
na fouce e roçar, no machado e derrubar, na picareta e 

cavar, mais nada! …” (BARRETO, Pág.106). 
 

  

 

 Essa passagem na obra, evidencia a grande ironia de Lima Barreto com o 

branco superior, símbolo de inteligência, intelectualidade e superioridade. 

 E de como para além dos subúrbios, a sua cor já não servia de refúgio e não 

teria como enganar, competir com a inteligência dos rapazes da cidade: 

 

 

 “… onde acabava os trilhos da Central, acabava 
sua fama e seu valimento; a sua fanfarronice 
evaporava-se, e representava-se a si mesmo como 
esmagado por aqueles “caras” todos, que nem o 
olhavam. Fosse no Riachuelo, fosse na Piedade, fosse 
em Rio das Pedras, sempre encontrava um conhecido, 
pelo menos simplesmente de vista, mas no meio da 
cidade, se topava com uma cara já vista, num grupo da 
Ouvidor ou da avenida, era de um suburbano que não 
lhe merecia nenhuma importância…” (BARRETO, 
Pág.108) 

 
 

 Após esses pensamentos, a personagem encontra-se numa das ruas do 

Centro, conhecida por ser ocupada por “homens e mulheres que haviam caído na 

mais baixa degradação e jaziam no último degrau da sociedade…” (Barreto, Pág.109). 

Numa dessas ruas, é abordado por Inês: 

 

 
“- Então, não me conhece mais, seu “canaia”? Então 
você não “si” lembra da Inês, aquela crioulinha que sua 
mãe criou e você… 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

22 

Lembrou-se, então Cassi, de quem se tratava. Era a 
sua primeira vítima, que sua mãe, sem nenhuma 
consideração, tinha expulsado de casa em adiantado 
estado de gravidez. Reconhecendo-a e se lembrando 
disso, Cassi quis fugir... (…) A esse tempo já os 
frequentadores habituais do lugar tinham acorrido das 
tascas e hospedarias e formavam roda, em torno dos 
dois. Havia homens e mulheres, que perguntavam:  
- O que há, Inês?  
- O que te fez esse moço?  
Cassi estava atarantado no meio daquelas caras 
antipáticas de sujeitos afeitos a brigas e assassinatos. 
Quis falar:  
- Eu não conheço essa mulher. Juro!  
- “Muié”, não! Fez a tal Inês gingando. Quando você “mi” 
fazia “festa”, “mi” beijava e “mi” abraçava, eu não era 
“Muié”, era outra cousa, sua cousa ruim” (BARRETO, 
Pág.110) 
 

  

 Essa passagem é marcada por uma questão histórica, os abusos perpetrados 

por homens brancos contra as mulheres negras, o abandono e a perda do emprego 

da mulata Inês, que chama a si mesma de “Crioulinha” e evidencia ao leitor o passado 

de Cassi, que terá o mesmo comportamento com Clara dos Anjos, após enredá-la 

numa trama de ilusões e mentiras envolvendo toda sua família:  

 

 

“… sentia-se só, isolada, única na vida. Seus pais não 
a olhariam mais como a olhavam; seus conhecidos, 
quando soubessem, escarneceriam dela.; e não 
haveria devasso por aí que a não perseguisse, na 
persuasão de quem faz um cesto, faz um cento. 
Exposta a tudo, desconsiderada por todos, a sua 
vontade era fugir, esconder-se. Mas para onde? Com 
sua inexperiência, com sua mocidade, com a sua 
pobreza, ela iria atirar-se à voracidade sexual de uma 
porção de Cassis ou piores que ele, para acabar como 
aquela rapariga, a quem chamavam Mme. Bacamarte, 
suja, bebendo parati e roída por toda a sorte de 
moléstias vergonhosas…” (BARRETO, Pág. 121)  

  

 

 Com “Clara dos Anjos”, Lima Barreto denuncia também o que Abdias do 

Nascimento vai relembrar como aculturação, o aceite da condição de desterrados, a 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

23 

aniquilação da identidade. Somado ao machismo histórico, temos os pensamentos 

racistas e elitistas da sociedade carioca.  

 Como os desterrados também estavam mais preocupados em encontrar 

maneiras de “ascender” e como algumas mulheres já tinham ciência do 

comportamento dos homens à época: “(…) - é sempre assim, esses “nhonhôs 

gostosos” desgraçam a gente, deixam a gente com o filho e vão-se. A mulher que se 

fumente...” (BARRETO, Pág.111) 

 Essa questão é importante porque nos lembra que as violências de gênero 

sofridas por mulheres negras as revitimizavam, criando estereótipos de mulheres 

vulgares desde a escravidão. Como o machismo e a sociedade patriarcal favoreciam 

que os homens perpetuassem os comportamentos coloniais, refugiando-se numa 

classe social distinta, na cor da pele dita “superior” e no próprio status da 

masculinidade. 

 Ao desafiar algumas dessas questões na obra, Lima Barreto encara as grandes 

teses cientificistas que colocavam os mestiços como pessoas problemáticas e 

inferiores.  

 Denuncia que por mais educação que negros possam vir a adquirir, serão 

considerados inferiores por sua cor.  

 Alguns anos depois, o resgate da identidade e cultura afro-brasileira por 

movimentos ligados à cultura negra e história afro-brasileira, vão repensar e reavaliar 

como esses estereótipos criados para mestiços, aniquilavam também sua identidade 

e cultura.  

 Lima Barreto conseguiu também evidenciar o silenciamento das mulheres que 

estavam presas nas configurações familiares, enquanto Machado de Assis 

evidenciava dramas cariocas de dentro dos casarões, Lima Barreto retratavas as 

mulheres e crianças dos subúrbios, homens e mulheres que cruzavam a cidade e se 

aglomeravam nos bares e sarjetas, os problemas policiais, o racismo carioca e suas 

tramas violentas, que sempre colocavam o negro em situações degradantes e imorais.  

 

Educação e os novos caminhos  

 

  



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

24 

 O Brasil é visto como um paraíso tropical, harmônico racialmente e com uma 

pompa de diversidade cultural. Além da tarefa de desmitificar essa teoria, foi preciso 

alguns anos para perceber de forma geral, que alguns princípios de diversidade 

defendidos na LDB/96, por mais éticos que fossem, deu enfoque a um diálogo 

atravessado, plural, que acabava ficando mais em teorias do que em práticas. 

 A cultura e história afro-brasileira acabou não sendo evidenciada nas suas 

especificidades, o que só veio ocorrer com a lei 10.639/2003. 

 Apresentam-se, para tanto, os seguintes propósitos essenciais na aplicação da 

legislação; conhecer a Lei10.639/2003, bem como promover discussão, reflexão e 

análise do contexto histórico-social da lei que foi publicada/promulgada em 2003, 

verificando-se seu cumprimento; produzir e relacionar tematizações concernentes aos 

espaços da política e da educação, no que se refere às articulações que podem 

compor nesses espaços entre as dimensões da ética e da cidadania, justamente nos 

elementos que em comum nelas se encontram. 

  Discutir e divulgar os termos das justificativas que se apresentam nas 

pesquisas e nas convivências que se pretende promover com eventos e com a 

participação de entidades e cultura afro-brasileira no ensino, personalidades que 

possuem conhecimento em relação à história e cultura africana e afro-brasileira, 

somando informações, dinâmicas, depoimentos e mecanismos de ação que 

possibilitem a compensação/reparação dos sujeitos segregados ao longo do processo 

histórico. 

  Ter a compreensão que a sociedade é formada por pessoas que pertencem a 

grupos étnicorraciais distintos, que possuem cultura, história própria e igualdade, 

construindo em conjunto a nossa história. Permitindo uma maior discussão das 

diversidades. 

 Estas temáticas nas escolas e nas universidades, devem suscitar críticas, 

questões e debates capazes de inspirar pesquisas, multiplicando a quantidade e a 

qualidade de estudos sobre os desafios contemporâneos africanos e afro-brasileiros.  

 Quando investigamos a historiografia que trata da trajetória da humanidade, 

percebemos a presença da etnia negra em diferentes espaços e temporalidades, mas 

é na África, e a partir dela, que ocorre a “Diáspora Negra”.  

 O vocábulo negro designa “cor”. Na América e no Brasil adquiriu uma 

conotação social discriminatória e racista ao se referir aos africanos e/ou brasileiros.  



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

25 

 É necessário que o diálogo construído entre escola e afro-brasilidade, seja 

evidente e alimente a interação e troca, situando a realidade da cultura de matriz 

africana, resgatando e elevando a estima de estudantes negros. Que o respeite como 

sujeito de uma história com valor, também pertencente ao povo brasileiro. 

 Essa visão permite que os educadores interajam com a cosmovisão do 

africano, sua concepção do universo e da sociedade. 

 A cultura e história afro-brasileira tem suas procedências no diálogo entre os 

africanos e outros povos antes da escravidão. A diáspora foi determinante para a 

concepção de um retrato cultural, específico das matrizes africanas. Importa destacar 

que a globalização e os fluxos migratórios intensificaram os diálogos entre as culturas. 

Mas também estes diálogos obedeceram a hierarquias culturais, o que não foi positivo 

para a ideia de cultura africana, dada universalmente como uma cultura primitiva, 

próximas às florestas, animais, batuques, e elementos rústicos. Uma estética 

africanizada que ainda hoje precisa ser constantemente desmitificada seja 

socialmente quanto no ambiente escolar. 

 Há diversos caminhos, metodologias, maneiras de trabalhar a cultura afro-

brasileira na escola, a mais importante é resgatando culturas e saberes que foram 

incorporados no Brasil e resgatando sua história como ela é de fato nas suas origens 

africanas. 

 Isso perpassa por festas, tradições populares e o resgate do sagrado, visando 

somar na construção de novas práticas e diálogos na educação, refletindo-se na forma 

como escola e sociedade reconstroem-se juntas, ainda que diversos fatores políticos, 

econômicos e sociais teimem em dificultar.  

 Um avanço tremendo e resistente para os que tinham na didática da história do 

Brasil inclusive, uma declaração triste de ninguém menos que o Padre José de 

Anchieta, um dos maiores nomes alfabetizadores da história brasileira: “Para este tipo 

de gente não há melhor pregação do que espada e vara de ferro.” (ALMEIDA, 

Pag.163, 1978).  

 

 

 

CONCLUSÃO 

 

 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

26 

 A determinação da inclusão de História e Cultura Afro-brasileira e Indígena nos 

currículos da educação básica por determinação das Leis 10639/2003 e 11645/2008, 

ratifica um momento histórico de consolidação e amadurecimento da democracia no 

Brasil e busca transformar o foco etnocêntrico dos currículos escolares, mas também 

busca ampliar este horizonte para a diversidade étnica, histórica, cultural, social e 

econômica em nosso país.  

 Diversos artigos acrescentados na LDB (9394/1996), incentiva não apenas a 

inclusão de novos conteúdos e apesar da abertura multiétnica, exige, acima de tudo, 

que sejam repensadas e discutidas as relações étnicas, sociais, pedagógicas, 

procedimentos de ensino, objetivos da educação e condições de aprendizagem.  

 Além disto, as Diretrizes Curriculares defendem que é papel da escola 

desconstruir as representações recorrentes que minimizam o papel de negros e 

índios, como por exemplo, que o afrodescendente tem como único atributo a 

descendência escrava, subalterna ou dominada.  

 Cabe à escola assumir este papel de formação dos jovens em um contexto 

multicultural, multiétnico, plural, diverso. A escola deve mostrar que esta diversidade 

não resulta somente de uma herança ou do prevalecimento de um determinado grupo, 

mas da composição de várias contribuições de diversos atores, de diversas origens 

étnicas, geográficas, culturais, econômicas.  

 No início da implantação da lei foi detectado um déficit na formação dos 

professores de História com relação ao tema determinado nas Leis 10639/2003 e 

11645/2008.  

 Podemos citar inicialmente a formação na Universidade, já que muitos 

professores concluíram sua graduação antes da entrada em vigor delas, 

especialmente a mais recente, e provavelmente não tiveram disciplinas específicas 

ou que deram a importância devida ao tema. Mesmo os que concluíram sua 

graduação mais recentemente sentiram a ausência de tais disciplinas, visto que as 

universidades não as têm oferecido recentemente, o que pode ser confirmado na 

análise de suas estruturas curriculares.  

 Uma estrutura que coloca em questão, se até na construção curricular, não 

existe ainda racismo estrutural. 

 Sílvio de Almeida, em seu livro O Que é Racismo Estrutural? (2018) explica: 

“...Em uma sociedade em que o racismo está presente 
na vida cotidiana, as instituições que não tratarem 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

27 

de maneira ativa e como um problema a 
desigualdade racial irão facilmente reproduzir as 
práticas racistas já tidas como “normais” em toda a 
sociedade. (ALMEIDA, 2018, p.37) 
 

 
 
 

 O racismo não se prende apenas a um ato, mas sim, em um processo como 

todo, de vantagens e desvantagens a certos grupos sociais, tudo pertencente a uma 

estrutura histórica e política.  

 O racismo estrutural se funda na injustiça trazida pelos brancos europeus. Um 

exemplo disso é a quantidade de negros que vemos ocupando cargos nos 

parlamentos, empresas, escolas, faculdades, e o número declina ainda mais quando 

se trata de mulheres negras.  

 Os poucos que ocupam tais cargos e frequentam tais lugares, sofrem, na 

palavra do autor, “práticas sociais corriqueiras” que nada mais são do que o racismo 

escondido atrás de piadas, exclusão e silenciamento. 

 É dentro de uma escola que necessitamos investir na mudança, discutir, expor 

toda essa realidade de preconceitos.  

 Devemos planejar atividades que dialoguem com a cultura africana, indígena, 

proporcionar debates conscientes possibilitando diferentes visões uma vez que, 

permite o desenvolvimento do senso crítico em virtude do exercício da cidadania. 

Trabalhar e expor o verdadeiro sentido da democratização social, se questionar o 

porquê ainda nos dias de hoje, casos de mortes com pessoas negras são tão 

corriqueiros. 

 Portanto, percebe-se a importância do papel da cultura afro-brasileira para a 

democratização social dentro das escolas, é relevante ressalvar a importância de 

trabalhar interdisciplinarmente figuras negras, atores, pintores, presidentes e os 

escritores. 

 Trazendo para os alunos os locais que essas pessoas ocupam, incentivando o 

consumo de músicas, obras de arte, filmes que retratam a vida dessas pessoas. Como 

escola, devemos ser a ponte entre o aluno e a cultura e a valorização de suas 

identidades. 

 

 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

28 

REFERÊNCIAS: 

 

BARRETO, Lima. “Clara dos Anjos”, 1974,4ª ed. Ed. Brasiliense. 

 

GOMES, Nilma Lino. SILVA, Petronilha B. Gonçalves. “Experiências étnico-culturais 

para a formação de professores.” 2ª Ed, 2006, Editora Autêntica. 

 

MUNANGA, Kabengele. “Rediscutindo a mestiçagem no Brasil: Identidade Nacional 

versus Identidade Negra.” 3ª Ed., 2008. Editora Autêntica 

SCHWARCZ, Lilia Moritz. “O espetáculo das raças – cientistas, instituições e questão 

racial no Brasil ,1870 – 1930.” São Paulo, Ed. Companhia das Letras, 1993.  

 
SECCO, Carmen Tindó; SALGADO, Maria Teresa. JORGE, Silvio Renato. “África, 
escritas literárias.” Ed. UFRJ, 2010.



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

29 

Capítulo 2 

 

A COR/RAÇA NA 

CÂMARA 

ESCURA: UM 

ESTUDO SOBRE 

IDENTIFICAÇÃO 

RACIAL DE 

DESEMBARGADO

RES NEGROS 

BRASILEIROS 

 

Patricia Costa Pereira da Silva 

   



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

30 

A COR/RAÇA NA CÂMARA ESCURA: UM ESTUDO SOBRE 

IDENTIFICAÇÃO RACIAL DE DESEMBARGADORES NEGROS 

BRASILEIROS 

  

 

Patricia Costa Pereira da Silva1 

(Doutora em Educação pela Universidade Federal Fluminense e Pedagoga da 

Universidade Federal do Rio de Janeiro) 

 

 

RESUMO:  

O presente artigo é a apresentação de parte dos resultados da pesquisa de tese 
defendida pela autora no Programa de Pós-Graduação em Educação da Universidade 
Federal Fluminense. A tese realizou um estudo sobre o papel da escolarização nas 
trajetórias de profissionais negros de prestígio do campo jurídico. Para uma 
delimitação do escopo, escolheu-se estudar, entre os possíveis profissionais de 
prestígio do campo jurídico, os desembargadores. No Brasil, desembargador é o 
nome dado a cada juiz de Direito dos tribunais de segunda instância; representa o 
último posto da carreira de magistrado nos tribunais de justiça estaduais. Procurou-se 
entender como eles chegaram a posições sociais e profissionais de alto prestígio, 
como eles convivem num espaço onde são minoria e a configuração do racismo na 
trajetória desses profissionais. A partir de uma abordagem qualitativa, realizaram-se 
entrevistas semiestruturadas com nove desembargadores negros. Para fins deste 
artigo, tratar-se-á a respeito da identificação racial dos entrevistados da pesquisa 
citada anteriormente. A identificação racial aconteceu em dois momentos: 
heteroidentificação, que foi realizada pela pesquisadora; e, autoidentificação, que foi 
realizada pelos entrevistados. O comparativo desses momentos de identificação 
gerou um material que foi analisado segundo a literatura acadêmica, com especial 
atenção aos trabalhos desenvolvidos nas áreas de Sociologia da Educação e 
Sociologia das Relações Raciais.  
 
Palavras-chave: identificação racial; cor; negros. 
 
 

ABSTRACT: 

The present article is a presentation of part of the results of the dissertation research 
presented by the author in the Graduate Program in Education Fluminense Federal 
Universitu. The dissertation carried out a study on the role of schooling in the 
trajectories of prestigious black professionals in the legal field. For a delimitation of the 
scope, we chose to study, among the possible professionals of prestige in the legal 

                                                           
1 Doutora em Educação pela UFF e Pedagoga da Universidade Federal do Rio de Janeiro. patthyp@gmail.com 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

31 

field, the judges. In Brazil, a judge is the name given to each judge of law in the courts 
of second instance; represents the last post of the magistrate's career in the state 
courts of law. We tried to understand how they came to social and professional 
positions of high prestige, how they live in a space where they are a minority and the 
configuration of racism in the trajectory of these professionals. From a qualitative 
approach, semi-structured interviews were conducted with nine black judges. For the 
purposes of this article, it will be about the racial identification of the interviewees of 
the research mentioned above. The racial identification happened in two moments: 
heteroidentification, which was carried out by the researcher; and self-identification, 
which was carried out by the interviewees. The comparison of these identification 
moments generated material that was analyzed according to the academic literature, 
with special attention to the works developed in the areas of Sociology of Education 
and Sociology of Racial Relations. 
 
Keywords: racial identification, color, Black. 
 
 

1.INTRODUÇÃO 

 

O presente artigo é a apresentação de parte dos resultados da pesquisa de 

tese defendida pela autora no Programa de Pós-Graduação em Educação da 

Universidade Federal Fluminense. A tese – intitulada A Câmara Escura: trajetórias 

escolares e profissionais de desembargadores negros brasileiros –  realizou um 

estudo sobre o papel da escolarização nas trajetórias de profissionais negros de 

prestígio do campo jurídico. Para uma delimitação do escopo, escolheu-se estudar, 

entre os possíveis profissionais de prestígio do campo jurídico, os desembargadores. 

No Brasil, desembargador é o nome dado a cada juiz de Direito dos tribunais de 

segunda instância; representa o último posto da carreira de magistrado nos tribunais 

de justiça estaduais. Procurou-se entender como eles chegaram a posições sociais e 

profissionais de alto prestígio, como eles convivem num espaço onde são minoria e a 

configuração do racismo na trajetória desses profissionais. A partir de uma abordagem 

qualitativa, realizaram-se entrevistas semiestruturadas com nove desembargadores 

negros. 

É importante esclarecer que Câmara Escura faz referência à citação realizada 

por um dos desembargadores entrevistados em Minas Gerais. Ele disse que, além 

dele, existem mais três desembargadores negros no tribunal. O conjunto desses 

quatro desembargadores recebeu dos demais desembargadores não negros o 

“apelido” de “câmara escura”, por serem negros e estarem lotados na mesma câmara 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

32 

(Câmara Criminal). Um outro desembargador, também do Tribunal de Minas Gerais, 

caracterizou a Câmara Escura como “a câmara de crioulo, só tem crioulo lá!” Logo, 

achou-se pertinente – e quase inevitável – que o título da presente pesquisa fosse tal 

apelido. 

É objetivo do presente artigo realizar uma revisão de literatura sobre a temática 

da identificação racial no Brasil. Objetiva-se também apresentar a análise dos critérios 

utilizados para a identificação racial dos nove desembargadores entrevistados para a 

pesquisa que originou a tese de doutorado. 

 

2. A COR COMO CRITÉRIO DE CLASSIFICAÇÃO DE SERES HUMANOS 

 

Foi a partir do século XVII que a cor da pele passou a configurar como critério 

essencial para diferenciar as chamadas raças humanas na Europa Ocidental 

(ROCHA&ROSEMBERG, 2007). A inexistência de critérios precisos de classificação 

gerou a preocupação nos cientistas em construir esquemas classificatórios. Nesse 

ínterim, a Antropologia produziu inúmeras variáveis de taxionomias raciais. A criação 

dessas classificações foi baseada, sobretudo, na crença da existência de diferenças 

entre as raças e, especialmente, na superioridade ariana, que considerava os negros, 

os índios e os mestiços como grupos inferiores. A partir de uma série de traços como 

as medidas do crânio (índices cefálicos), a cor da pele, os tipos de cabelo e 

determinados padrões de comportamentos e atitudes, hierarquias raciais foram 

construídas. (QUEIROZ,2001) 

Ao serem associadas com os seres humanos, as cores deixaram de significar 

apenas tonalidades e passaram a assumir matizes culturais, uma vez que “(...) o termo 

branco, no vocabulário racial, não corresponde à cor branca quando associada a 

outros objetos ou seres, da mesma forma que os termos preto, amarelo ou vermelho. 

” (ROCHA& ROSEMBERG, 2007, p.763)  

Segundo Rocha e Rosemberg (2007), o antropólogo alemão Blumenbach 

(1752-1840) propôs um sistema de classificação das raças humanas, que associa a 

cor da pele com a região geográfica de origem. Ele chegou a cinco tipos: branca ou 

caucasiana; negra ou etiópica; amarela ou mongol; parda ou malaia; e vermelha ou 

americana. Parte dessa terminologia passou a ser adotada no Brasil e em outros 

países do mundo. 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

33 

Petrucelli (2000) realizou uma pesquisa lexicógrafica sobre a origem da 

terminologia racial. Em línguas portuguesa e espanhola, o termo pardo surge como o 

mais antigo e é atribuído aos sujeitos “de cor entre o branco e o preto, mulato” 

(CUNHA,1982 apud PETRUCELLI, 2007, p.19). O referido termo provém do latim, 

pardus, e do grego, pardos; nessas línguas, o termo significa leopardo. A respeito do 

substantivo mulato, o autor afirma que o mesmo é proveniente do espanhol; pertence 

ao vocabulário espanhol desde 1525 e provém do termo mula. O termo mestiço, do 

latim tardio, mixticus – de mixtus – é apontado pelo autor como particípio passivo do 

verbo miscère (misturar). Num primeiro momento, o sentido desse termo esteve 

restrito à descendência de europeus e ameríndios. Ainda conforme Petrucelli (2000), 

o termo caboclo deriva, aparentemente, do tupi.  

Quanto ao termo branco, Petruccelli (2000) cita o dicionário de Said Ali, de 

1931: 

(...) em sentido rigoroso, [branco] é a neve, a cal, o leite, a açucena, etc. 
Homem ou mulher, com a pele exatamente da cor desses objetos, não existe, 
nem nunca existiu [...] Na cor da pele de qualquer indivíduo da chamada raça 
branca ou caucásica transparece sempre entre o alvo e o róseo um 
amarelado ou morenado mais leve nos povos septentrionais, mais fortes nas 
gentes do meio-dia. ( p.15) 
 

A etimologia do termo preto em português e em espanhol, prieto, está por ser 

elucidada por Petrucelli (2000). Contudo, Guimarães (2003) aponta que “não há 

dúvidas de que termos como negro, preto, pardo, mulato, crioulo foram cunhados 

originalmente pelos senhores, que se denominavam brancos, para designar aqueles 

que lhes eram subalternos. ” (p.249).  

A partir de notícias de jornais paulistanos do fim do século XIX, Lilia Schwarcz, 

em seu trabalho intitulado Retrato em branco e negro (1987), problematizou as 

situações em que o termo negro começou a ser usado. Segundo a autora, no final do 

período escravista, o termo negro passou a ser usado para designar o escravo 

revoltado, insubmisso, capoeira, quilombola e àquele que se recusava à dominação; 

ao escravo obediente, usava-se o termo preto. Segundo a autora, nas notícias de 

fugas de escravos publicadas em classificados, é possível perceber a caracterização 

do fugitivo a partir de termos de cor e suas nuances, tais como pardo quase branco, 

preto retinto, cobre azeviche, preta de angola, crioulo bem preto etc.  Schwarcz (1987) 

sinaliza ainda que as descrições comumente associavam outras características físicas 

à cor, tais como altura, textura dos cabelos e idade.  



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

34 

É necessário dizer que este vocabulário racial vem sendo (re)significado “(...) 

em contextos históricos ocidentais nos quais, em geral, ocorre uma valorização 

positiva da cor branca (metáfora da divindade, da pureza e da luz) e uma valorização 

negativa da cor negra (a treva, o satã, o pecado), como atestam vários estudos 

(SANTOS, 2002).” (ROCHA&ROSEMBERG, 2007, p.763) 

 

3. A IDENTIFICAÇÃO RACIAL NO BRASIL 

 

Cada sociedade tem seu próprio sistema de classificação racial. A organização 

social e o conteúdo da cultura são o resultado de uma dinâmica de diferenciações e 

identificações, tanto no interior como no exterior da sociedade. (PETRUCELLI,2013). 

Portanto, não há uma classificação internacional para cor ou raça. Nos diferentes 

países, os conceitos como nação, povo e raça adotam conteúdos locais, uma vez que 

os fundamentos importantes para a delimitação das fronteiras entre grupos sociais 

são fomentadas pela história e necessidades de cada sociedade. (OSÓRIO,2008). 

Reconhecendo a diversidade, os organismos internacionais optaram por não definir 

um sistema universal de classificação racial.  

Todo sistema de classificação racial leva em consideração dois aspectos: a 

classificação em si e os métodos de identificação. A classificação racial é entendida 

como o conjunto de categorias em que os sujeitos da classificação podem ser 

agrupados; enquanto os métodos de identificação são compreendidos como a forma 

pela qual os indivíduos são enquadrados racialmente (OSÓRIO,2008).  

Desde o Brasil Colônia, o sistema de classificação racial brasileiro está 

assentado na cor da pele (VASCONCELOS,2007). Alguns estudos (VIANNA,1959; 

NOGUEIRA, 1985; ROCHA&ROSEMBERG,2007) apontam que, no Brasil, para a 

classificação racial dos seres humanos, a condição fenotípica (cor da pele) tem maior 

importância sociológica que a condição genotípica. 

Em 1934, Oliveira Vianna (1959) escreveu um dos primeiros livros que tratam 

especificamente sobre a questão da identificação racial no Brasil. O autor dividiu a 

população brasileira em quatro grupos raciais: o grupo branco – constituído por 

brancos puros e aqueles cujos fenótipos eram do branco; o grupo caboclo – 

constituído por ameríndios puros e aqueles cujos fenótipos eram do ameríndio; o 

grupo negro – constituído por negros puros e aqueles cujos fenótipos eram do negro; 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

35 

e o grupo dos pardos e mulatos – que formavam um grupo separado, pois, segundo 

Vianna (1959), “o grupo dos pardos ou mulatos era constituído por aqueles mestiços 

afro-arianos, que, pela pigmentação particular da pele, não podendo incorporar à 

nenhuma das raças originárias, formavam um grupo à parte, perfeitamente 

diferenciado dos outros grupos.” (p.45) 

Oracy Nogueira (1985) indica que no Brasil “(...) o indivíduo, sendo portador de 

traços “caucasóides”, será considerado branco, ainda que se conheça sua 

ascendência negra ou o seu parentesco com indivíduos negróides.” (p.80) Para 

Nogueira (1985), raça no Brasil é essencialmente uma questão de aparência, não de 

origem e a marca principal que permite a identificação da raça é a cor. 

Oracy Nogueira (1985) observa ainda que, ao contrário do Brasil, nos Estados 
Unidos,  

(...) o branqueamento, pela miscigenação, por mais completo que seja, não 
implica em incorporação do mestiço ao grupo branco. Mesmo de cabelos 
sedosos e loiros, pele alva, nariz afilado, lábios finos, olhos verdes, sem 
nenhum característico que se possa considerar como negróide e, mesmo lhe 
sendo impossível, biologicamente, produzir uma descendência negróide (...) 
o mestiço continuará sendo um negro. É assim que naquele país, o negro é 
definido oficialmente, como todo o indivíduo que, na sua comunidade é 
conhecido como tal, sem qualquer referência a traços físicos. (p.80) 
 

Nogueira (1985) também afirma que uma pessoa que é considerada branca 

(ou ligeiramente negroide) no Brasil2 pode ser considerada negra nos Estados Unidos. 

Ele ilustra tal premissa com a seguinte situação:  

O próprio autor do presente trabalho conheceu, em Chicago, um intelectual 
brasileiro, mestiço claro, cuja identificação como branco nunca fora posta em 
dúvida no Brasil e que passava, então, por profunda crise emocional, por ter 
sofrido discriminação no hotel a que fora recomendado. (NOGUEIRA, 
1985,p.81) 

 
Alguns estudos, por sua vez, apontam que a classificação racial no Brasil passa 

por uma conexão entre status social e condição racial. Esses estudos apontam que o 

sistema de classificação racial brasileiro é bastante complexo, pois intenta dar conta 

da combinação da aparência (lábios, tipo de cabelo e cor da pele) com a origem 

regional e social. 

Donald Pierson conduziu pesquisas na Bahia entre 1935 e 1937; ele concluiu 

que a sociedade baiana era multirracial e que sua estrutura se fundamentava em 

distinção de classe e não de casta. Para o pesquisador, a desigualdade se baseava, 

sobretudo, na condição de classe, não de cor. A classe – e não a raça – representaria 

                                                           
 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

36 

o principal critério de status: “negro rico é branco e branco pobre é negro” (PIERSON, 

1945, p31) 

Para caracterizar racialmente a sociedade baiana dos anos 1940, Thales de 

Azevedo (1996) utiliza os seguintes termos: branco, preto, mulato, pardo, moreno e 

caboclo. Segundo o autor, os brancos são  

os indivíduos de fenótipo caucasóide; as pessoas mais alvas, de olhos 
claros, de cabelos igualmente claros e finos são, muitas vezes chamadas de 
brancos finos por não apresentarem indícios de mistura com tipos de cor. 
Podem ser chamados de brancos também os ricos ou pessoas de status 
elevado. (p. 34-5) 
 

Já os pretos, segundo Azevedo (1996), “são os indivíduos que tem as 

características físicas do negro africano particularmente a pele muito escura, “cor de 

carvão, os cabelos encarapinhados, o nariz chato e os lábios muito espessos. ” (p.36). 

Para o autor, por sua vez, pardos, mestiços e mulatos são empregados comumente 

como sinônimos a todos aqueles que são provenientes do cruzamento entre europeus 

e africanos. Caboclos são ordinariamente indicados como os indígenas e os 

provenientes de seus cruzamentos. (AZEVEDO,1996)  

A caracterização racial da sociedade baiana dos anos 1940 realizada por 

Azevedo (1996) indica a premente associação entre cor e status, pois “(...) o conceito 

de branquidade é simultaneamente relativo do tipo físico e à posição social. Uma 

pessoa de traços negroides atenuados pode ser considerada branca se é rica ou tem 

um papel de relevo. ” (p.171)  

De acordo com Rocha e Rosemberg (2007), o sistema de classificação racial 

brasileiro utiliza a aparência geral como critério, em “(...) combinação do estilo de vida 

(‘o jeito’), como o grau de instrução, a renda, o estilo em matéria de moda (cabelos, 

roupas, carros) e até a simpatia ou antipatia do falante pela pessoa em questão” 

(p.764).  

Edward Telles (2003) distingue três maneiras de classificação racial no Brasil: 

o modo oficial (IBGE), o popular múltiplo e o binário. Segundo Telles (2003), a maneira 

oficial de classificação é a que tem sido utilizado pelo IBGE e que adota cinco 

categorias: branco, preto, pardo, amarelo e indígena; a segunda maneira seria a 

popular, que é caracterizada por uma grande quantidade de termos que descrevem 

as raças e as cores; já a terceira maneira é a que vem sendo utilizado pelo Movimento 

Negro que utilizam um sistema de classificação com apenas dois termos: negro e 

branco. O modo binário (ou bipolar) tem sido defendido pelos intelectuais nos últimos 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

37 

anos e também pelo Movimento Negro, que passou a ver as categorias moreno e 

moreninho como termos que corroboram e incentivam o embranquecimento 

populacional.  

Sobre o sistema do IBGE usado no censo demográfico citado acima, é 

importante afirmar que o Instituto realiza a identificação racial por meio do uso 

simultâneo de auto-atribuição e de heteroatribuição de pertença (OSÓRIO,2008). O 

modo de classificação racial utilizado pelo IBGE, segundo alguns estudiosos da 

questão racial que acreditam que a variedade de termos usados pela população 

brasileira para se identificar racialmente, tornaria inválida a “classificação grosseira” 

(WOOD,1994) utilizada pelo Instituto oficialmente.  

Em 1976, o IBGE introduziu em sua PNAD uma questão aberta, que permitia 

ao informante definir sua condição racial usando seus próprios termos. Somente 

depois dessa auto-identificação espontânea, eram apresentadas aos entrevistados as 

opções tradicionais do censo. O resultado do levantamento apresentou mais de 100 

termos. Contudo, 57% deles poderiam ser enquadrados nas categorias censitárias. 

As demais respostas se distribuíram entre as categorias morena (34%), morena clara 

(3%) e clara (3%). Isso evidenciou que mesmo que as categorias censitárias impeçam 

a manifestação da riqueza de termos raciais usados pela população, elas conseguem 

expressar o modo como a maior parte dos brasileiros se percebe racialmente. Dentre 

os seis termos que mais apareceram nas respostas na PNAD 1976, cinco deles eram 

os mesmos que o IBGE tem utilizado atualmente em suas pesquisas: branco, preto, 

pardo, amarelo e indígena.  

Visto que há muitas formas de trabalhar com a identificação racial no Brasil, 

esta pesquisa utilizou como respaldo o quadro de classificação citado acima, que é 

utilizado pelo IBGE. Contudo, a presente pesquisa acompanhou a tendência de alguns 

pesquisadores contemporâneos3 e do Movimento Negro e utilizou o termo negro para 

se referir aos sujeitos de cor parda e preta. Entende-se, contudo, que agrupar pretos 

e pardos num só grupo pode ser avaliado negativamente por alguns pesquisadores 

do campo, uma vez que se sabe que os pretos sofrem mais discriminação que aqueles 

classificados como pardos. Por outro lado, sabe-se que o pardo vive na fronteira – por 

vezes – incômoda entre preto e branco e pode também ser alvo de discriminação 

                                                           
3 A maioria dos pesquisadores utilizam a premissa de negros como a soma de pretos mais pardos 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

38 

racial e social, afinal, como se diz popularmente: “passou de branco, preto é”. O 

agrupamento de pretos e pardos no grupo negros reporta à condição de minoria 

política desses dois grupos. (MUNANGA, 1986 e 1990).   

A grande similitude de comportamento entre os dois grupos – pretos e pardos 

– e o significativo distanciamento do grupo branco são razões que tornam pertinente 

o agrupamento dos grupos preto e pardo.  

 

4. A HETEROIDENTIFICAÇÃO RACIAL DOS ENTREVISTADOS 

 

Como identificar quem são os desembargadores negros brasileiros? Como 

localizá-los? Para chegar aos nomes dos nove entrevistados, fez-se consulta aos 

websites dos Tribunais da Justiça Estadual e Distrital de cada uma das 27 unidades 

federativas brasileiras entre os meses de agosto e outubro de 2013. Essa consulta foi 

primordial para ajudar a determinar os potenciais entrevistados. Todos esses sites 

possuem fotografias dos desembargadores, que compõem o chamado Tribunal 

Pleno4, exceto os estados de São Paulo e Rio de Janeiro. 

O levantamento da identificação racial dos desembargadores deu-se através 

da heteroidentificação5. Foram analisadas as fotografias disponíveis nos websites e, 

a partir delas, foram identificados os desembargadores negros. A identificação racial 

realizada para o presente trabalho dá conta apenas do fenótipo do sujeito, e não do 

genótipo. Para tanto, foram considerados os aspectos tais como a cor da pele, os 

traços do rosto e cabelos. De acordo com Oliveira (1999), estes aspectos são as “(...) 

características físicas que são atribuídos significados sociais, dando origem ao 

estigma que é a fonte de discriminação” (p. 48). Maggie (1994), a partir dos resultados 

dos estudos de Nogueira (1985), afirma que negro: “(...) no Brasil é aquele que tem a 

pele escura e o cabelo "ruim" ou o nariz mais ''largo”(p.151).  

A aparência tem sido o padrão contemporâneo de classificação racial no Brasil. 

A presente pesquisa utilizou as seguintes características como parâmetros para 

                                                           
4 É a segunda instância de cada Tribunal de Justiça; é composta por desembargadores. 
5 Heteroidentificação é a atribuição de cor ou raça realizada pelo conjunto da sociedade brasileira aos 

descendentes de pretos, pardos, índios e brancos em que um componente racial ou de cor vem associado a 

posições sociais simbólicas e/ou concretas.  



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

39 

identificar os sujeitos: 1) cor preta ou parda; 2) cabelos crespos; 3) lábios volumosos; 

e,4) nariz chato/largo. 

Para identificar o sujeito como negro (preto ou pardo), etipulou-se que este 

tivesse, ao menos, duas das características listadas acima, sendo a primeira – cor 

preta ou parda –imprescindível. Com a realização desse processo, foram encontrados 

16 desembargadores negros entre os 1465 desembargadores na ativa no momento 

de realização do levantamento (entre 2013 e 2014). Desses dezesseis, nove foram 

entrevistados. 

 No processo de heteroidentificação, dentre os 09 entrevistados, apenas um foi 

identificado com cor parda; os demais foram identificados como sujeitos de cor preta.  

 Após a identificação dos sujeitos negros, foram enviados telegramas via 

correios convidando-os para a realização de entrevista. A partir da questão: “Como o 

(a) senhor(a) se identifica racialmente?”, chegou-se ao seguinte quadro6: 

 

 

 

 QUADRO 1 – IDENTIFICAÇÃO DOS ENTREVISTADOS 

SUJEITO IDENTIFICAÇÃO 

 Hetero Auto 

Pablo Preto Concordou com a identificação da pesquisadora  

("negro sem dúvida") 

Alexandre Preto Concordou com a identificação da pesquisadora  

("negro com muito orgulho") 

Gabriela Preta Identificou-se como negra 

("sou negra, sou de uma família de negros") 

Lucas Preto Concordou com a identificação da pesquisadora 
("claro!claro!claro!claro!") 

Flávio Preto Não concordou com a identificação da 

pesquisadora 

 ("não, porque na questão 
genética em si os meus pais por parte de mãe eles 
tem origem, o gene está ali naquela mesclagem 
com franceses e holandeses") 

Ana Preta Identificou-se como negra 

 (“sou negra com muito orgulho”) 

                                                           
6 Todos os entrevistados receberam pseudônimos; os nomes constantes aqui não representam a realidade para garantir a privacidade dos 

entrevistados. 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

40 

Ricardo Preta Não concordou com a identificação da 

pesquisadora 

("se eu me considero negro? Sou 
negro com muito orgulho") 

Claudio Pardo Identificou-se como pardo 

("na época que eu me alistei no exército, do qual 
eu sou egresso, lá minha cor era tida como parda. 
E eu me enquadro nessa cor") 

Anthony Preto Identificou-se como negro (“sou negro”) 

 

                Fonte: quadro desenvolvido pela própria pesquisadora 

 

 É importante notar que no processo de identificação racial o termo preto 

apareceu como sinônimo de negro – tanto pela pesquisadora (que assumiu 

anteriormente utilizar a categoria negro como a soma de pretos e pardos), quanto nos 

discursos dos entrevistados. Ao realizar a pergunta “O (A) senhor (a) se identifica 

como negro?”, a categoria negro recebeu da pesquisadora a conotação usual 

acadêmica utilizada nas pesquisas contemporâneas para os termos preto e pardo. Os 

entrevistados também sinalizaram a mesma conotação ao se identificarem como 

negros. Optou-se por usar negro na pergunta pois o termo representa uma identidade 

social. Além disso, no geral, as pessoas se identificam mais como negras do que como 

pretas ou pardas. Nas relações sociais populares, os termos preto e negro aparecem 

como sinônimos de pessoas de pele escura. Há uma tendência no Movimento Negro 

de defender o uso do termo negro ao invés de preto,7 que o emprega de diversas 

formas:  

(...) para definir a população brasileira composta de descendentes de africanos 
(pretos e pardos); para designar esta mesma população como aquela que possui 
traços culturais capazes de identificar, no bojo da sociedade brasileira, os que 
descendem de um grupo cultural diferenciado e coeso, tanto quanto, por exemplo, o 
dos amarelos; para reportar à condição de minoria política dessa população e a situar 
dentro de critérios inclusivos de pertinência dos indivíduos pretos e pardos ao seu 
grupo de origem (MUNANGA, 1986 e 1990 apud PIZA;ROSEMBERG,2009, p.109) 

 

Como pode ser averiguado a partir da tabela apresentada anteriormente, cinco 

entrevistados identificaram-se como negro (preto); três concordaram com a 

identificação da pesquisadora (negro) e somente um entrevistado não concordou com 

a identificação da pesquisadora, tendo se identificado posteriormente como pardo. A 

maioria dos entrevistados utilizaram a categoria negro para se identificar racialmente, 

                                                           
7 Ver entrevista: http://noticias.terra.com.br/educacao/voce-sabia/qual-a-diferenca-entre-preto-pardo-e-
negro,395c952757b7e310VgnVCM5000009ccceb0aRCRD.html (Acesso em set.2014) 

http://noticias.terra.com.br/educacao/voce-sabia/qual-a-diferenca-entre-preto-pardo-e-negro,395c952757b7e310VgnVCM5000009ccceb0aRCRD.html
http://noticias.terra.com.br/educacao/voce-sabia/qual-a-diferenca-entre-preto-pardo-e-negro,395c952757b7e310VgnVCM5000009ccceb0aRCRD.html


Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

41 

em detrimento da categoria preto presente nos censos demográficos brasileiros. 

Somente dois entrevistados utilizaram uma das categorias do IBGE – pardo. Esse 

resultado confirma o pressuposto estabelecido por Fry (1996) que os pertencentes 

aos segmentos sociais privilegiados tendem a utilizar o binário negro versus branco 

para realizarem a classificação racial de si e de outrem. 

 

4.1. Os negros que são pardos 

           Os tópicos anteriores permitem perceber quão complexa é a classificação 

racial; trata-se de um assunto polêmico: classificar é um ato histórico e social. De 

acordo com Petruccelli (2007), há uma concepção por trás desse ato, que envolve 

dois atores: o que faz a autoclassificação e quem classifica.  

Todos os entrevistados, antes da entrevista, tomavam ciência e eram 

esclarecidos a respeito do propósito da pesquisa. Apesar de todos os entrevistados 

reconhecerem a classificação de partida apresentada pela entrevistadora, houve uma 

manifestação que merece ser destacada. Um dos entrevistados não concordou com 

a identificação da pesquisadora (Flávio). No entanto, ao aceitar realizar a entrevista, 

ele sabia qual era o interesse da pesquisa: desembargadores negros. Com isso, é 

impossível deixar de questionar os motivos que levariam o entrevistado a aceitar ceder 

seu tempo para uma entrevista cujo perfil ele não se reconhece. Ao ser questionado 

se se reconhece como negro, o entrevistado respondeu: “não, porque na questão 

genética em si os meus pais, por parte de mãe, eles tem origem, o gene está ali 

naquela mesclagem com franceses e holandeses.” 

 A resposta do entrevistado foi surpreendente, pois, segundo a 

heteroidentificação realizada neste trabalho, Flavio reunia todas as características 

eleitas para identificar os sujeitos como negros: cor da pele preta, cabelos crespos, 

lábios volumosos e nariz chato. 

 A explicação que o desembargador ofereceu para não se classificar como 

negro permanece distante da realidade brasileira, uma vez que “raça não existe do 

ponto de vista da biologia e da genética. Mas existe no imaginário social, portanto é 

uma construção social” (MÜLLER, 2006, p. 50).  

A resposta de Flávio indicava negação à classificação como negro, mas não 

explicitava qual seria, então, sua classificação. Visto isso, a questão foi reformulada. 

Perguntou-se em qual das categorias do IBGE ele se identificaria. Ele respondeu: “Eu 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

42 

estou figurando como pardo”. É conveniente ressaltar que o fato de Flávio ter se 

identificado como pardo em detrimento do termo negro pode indicar que o entrevistado 

que equalizou os termos negro e preto.  

 Segundo Petrucelli (2007), no interior do termo pardo, é possível distinguir ao 

menos três grupos: aqueles que se identificam com fenótipo de ascendência africana;  

aqueles que se identificam com fenótipo predominantemente índio-descendente; e, 

aqueles que são basicamente originários do Distrito Federal ou de outras cidades 

como Cuiabá e que se identificam como pardos em nome da “(...)adesão a uma 

condição histórico-geográfica específica” (CARVALHO, 2005 apud PETRUCELLI, 

2007, p.141) Flávio justificou sua identificação como pardo a partir de sua ascendência 

francesa e holandesa. Como pode ser visto a partir das explicações de Petrucelli 

(2007) a respeito do termo pardo, não há no interior do termo pardo nenhuma 

acomodação para aqueles nascidos com ascendência francesa e holandesa.  

Durante toda a entrevista, foi impossível deixar de notar as tentativas de Flávio 

em escapar das denominações que levassem à categoria “negro”. No Brasil, segundo 

Petruccelli (op. cit.), os indivíduos buscam uma diversificação maior da cor na 

autoclassificação, na tentativa de mitigar as práticas de discriminação racial 

existentes. A respeito da utilização do termo pardo como escape para fugir do 

gradiente mais escuro da cor, Monteiro (2008) aponta que“(...) uma das possibilidades 

de os sujeitos procurarem evitar se referir à sua aparência é utilizando o quesito pardo 

como um mecanismo de defesa, para o enfrentamento de ordem social” (p.89). Em 

outras palavras, fazer a opção pelo termo pardo parece ser mais confortável para 

Flávio. 

Edward Telles (2003) aponta que ativistas do Movimento Negro sustentam que, 

no Brasil, há uma hierarquia não-oficial na qual os pardos são superiores aos negros. 

Esta hierarquia inibiria a formação de uma identidade coletiva negra em torno da qual 

os negros poderiam se organizar contra as discriminações e a exclusão que sofrem. 

Dessa forma, para o autor, o Movimento Negro brasileiro defende a ideia que existe 

uma regra da gota de sangue (one-drop rule) informal no Brasil, que faz com que uma 

gota de sangue branco seja suficiente para evitar a classificação de alguém como 

negro, ainda que o sujeito reúna características físicas que o classificasse como negro 

(preto ou pardo). Esta regra informal pode ser notada nas respostas de Flavio: ele 

reúne todas as características físicas do tipo negroide; contudo, em nome de uma 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

43 

ancestralidade8 europeia, se identifica como pardo na tentativa de se afastar do termo 

negro (ainda que pardo esteja dentro da categoria negro).  

Ao comparar as relações raciais entre Brasil e Estados Unidos, Degler (1971) 

formulou uma teoria chamada “saída de emergência do mulato” (“mulatto escape 

hatch”). Segundo o autor, o status do mulato no Brasil reflete a crença que o 

embranquecimento é o ideal a ser atingido; deve-se escapar de ser negro. Para o 

autor, o uso de termos como mulato, moreno ou pardo seria uma forma do negro não 

retinto atingir o ideal de embranquecimento. O autor sustenta que a aceitação do 

mulato/pardo no mundo dos brancos seria mais fácil do que para os negros. Ele diz: 

Não é acidental o fato de a maioria dos grandes líderes de organizações 
negras nos Estados Unidos terem sido mulatos (...) No Brasil tais homens 
ficariam certamente tentados a ignorar sua ligação com outros pretos e 
usarem a "saída de emergência" do mulato para a ascensão individual. Pode-
se dizer, até, que os grandes líderes em potencial dos pretos no Brasil 
escaparam todos pela "saída de emergência", para sua própria ascensão 
mas como perda para os negros em geral. (p.193-194) 

 

Questionou-se a Cláudio, outro desembargador, como ele se identifica 

racialmente. A pergunta formulada foi: “Como o senhor se identifica racialmente? ”. 

Ele respondeu a esta pergunta de forma vaga e incomum, que permite verificar a 

dificuldade do entrevistado em se identificar racialmente ou, até mesmo, uma tentativa 

de negação da própria cor:  

Eu me identifico como exatamente um ser humano igual aos demais. 
E com um grande detalhe, a rigor, a isonomia ou a igualdade social e 
racial e tudo é o termômetro de tudo. Essa questão de distinção de 
cor, de raça e etc isso ai eu vejo como as vezes complexo de algumas 
coisas que as pessoas exatamente não dão prioridade ao natural, que 
é o respeito à dignidade da pessoa humana.  

 
 O trecho transcrito acima possibilita remeter à problemática de se perguntar 

sobre cor no Brasil, especialmente às pessoas de ascendência africana, cujos traços 

fenotípicos não sejam tão negroides. Cláudio, ainda sem responder objetivamente à 

questão, completa: 

Não tenho o mínimo de receio e nem de vergonha de defender  e de 
sempre procurar valorizar exatamente a cor preta porque se a gente 
for fazer uma análise no contexto que vivemos hoje, nós vamos chegar 
a conclusão de que esse problema de distinção ou de priorização vai 
gerar mais conflito e esse conflito termina em má interpretação e não 
vejo diferença alguma. Ao contrário. O que há é uma disputa.   

 

                                                           
 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

44 

 No trecho acima, Claudio faz referência à cor preta, mas não se identifica como 

tal. Sinaliza que a classificação racial promove conflitos sociais. Ele continua a 

responder, apresentando defesas à situação social da população negra, a qual, nesse 

trecho, ele já chama de “pessoas de cor”: 

Infelizmente, hoje temos a quantidade de pessoas de cor que tem 
acesso ao emprego público é inferior as demais, mas isto é justificável 
porque hoje a maioria das pessoas de cor, e eu me incluo nessa 
maioria, que chega, que consegue obter uma condição através da 
aprovação de um concurso são pessoas que estudaram em escola 
pública, filhas de pessoas humildes, que vão concorrer já em pé de 
desigualdade com as demais pessoas que estudam em colégio 
particular, que exatamente são estudantes profissionais, que 
exatamente não tem preocupações de raízes.. 

 

 Em vista à resposta, fez-se urgente reformular a pergunta. Então, perguntou-

se: Considerando as alternativas que o IBGE quando faz o Censo. O senhor se 

encaixaria em qual das cinco? Branco, preto, pardo, amarelo e indígena. Eis a 

resposta: “Na época que eu me alistei no exército brasileiro, do qual eu sou egresso, 

lá minha cor era tida como parda. E eu me enquadro nessa cor. Eu me considero 

nessa cor.” A resposta de Flavio sugere a incerteza do mesmo em relação a sua cor, 

uma vez que ele busca em referências passadas (o exército) sua identificação racial. 

Segundo Petruccelli (2000), o termo pardo é definido como “cor entre o branco 

e o preto, mulato” (CUNHA apud PETRUCELLI, 2000,p.19). Ao utilizar o termo pardo 

para se auto-identificarem racialmente, tanto Flávio como Cláudio parecem 

compreender que, do ponto de vista racial, não pertencem ao grupo dos brancos; 

parecem ter ciência de que pertencem à Câmara Escura. Contudo, não se identificam 

como pretos (ou negros). O pardo, então, aparece como alternativa plausível para 

escapar dos dois extremos – branco e negro.  

 Cláudio faz uso de termos como “parda escura” e “pessoas de cor” para tratar 

de sua identidade racial e de seus familiares. Esses termos podem ser interpretados 

como sinônimos do termo negro. Além disso, Cláudio utiliza gradação de cores para 

classificar seus familiares (parda escura). Segundo Maggie (1994), “(...) o gradiente 

"escuro-claro" fala da naturalidade, valoriza diferenças por contiguidade e dilui as 

oposições por ser relacional. ” (p.158) É comum entre a população não branca a 

adoção de alguns termos como moreno, moreno-claro, moreno-escuro, escuro, pardo, 

mestiço, dentre outros. A utilização de termos diversos entre os extremos branco e 

negro sinaliza, entre outras ideias, o ideal de brancura existente na sociedade 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

45 

brasileira. Esses termos diversos são aplicados em acordo com o nível de afetividade 

de quem classifica com o classificado.  Claudio utilizou os termos para classificar sua 

família, pessoas com quem mantem alto nível de afetividade. 

Thales de Azevedo (1996) relata que os baianos utilizam tais expressões para 

se referirem às pessoas queridas: “diz-se uma ‘pessoa de cor’ ou ‘um escuro’. O 

mestiço de cor trigueira, cabelos levemente crespos e traços fisionômicos brancóides 

é ‘moreno’, sobretudo se for das classes mais altas” (p. 37-8) O uso desses termos 

indicam uma forma de evitar o “pólo mais escuro na escala de 

mestiçagem”(QUEIROZ, 2001, p.9)  

A respeito do termo “pessoas de cor”, Guimarães (2003) observa que o termo 

caiu paulatinamente em desuso9. O autor esclarece ainda que 

(...) nos anos 1920 encontramos aqueles que são considerados pioneiros 
dos movimentos negros atuais referindo-se a si mesmos e construindo uma 
certa identidade social a partir de vocábulos, conceitos e idéias legados do 
passado. Chamam a si mesmos de “homens de cor” e “homens pretos”, e 
chamam seu coletivo de “classe”. A princípio, as palavras “raça” e “negro” 
são usadas por eles de maneira bastante distinta da que hoje é usada pelos 
ativistas negros. (p.251) 
 

A postura  de negar o uso do termo negro para designar-se a si ou seus 

familiares pode ser entendida se considerarmos a posição de prestígio social10 a qual 

o entrevistado se encontra. A identificação da cor tende a ser influenciada por outros 

fatores tais como renda, posição social, origem familiar e escolaridade, que vão 

compor gradações de prestígio, empurrando o indivíduo para um ou outro pólo da 

dicotomia “branco/preto” (GUIMARÃES, 1995). Na sociedade brasileira, 

 uma pessoa de pele escura e que também seja pobre é provavelmente tida, 
e assim se classificaria como preta. Do outro lado, porém, uma pessoa com 
a mesma tonalidade de pele que ocupe uma posição alta na sociedade 
provavelmente será considerada e se identificaria (...) como morena, parda 
ou qualquer outro termo que se aproxime mais da gradação branca, dentro 
da escala de cores da pele. (WOOD&CARVALHO,1994,p.4) 

  

Contudo, Cláudio está atento ao fato que a despolarização da classificação 

racial entre brancos e negros é somente teórica, uma vez que na vida cotidiana é pela 

parcela de suas características negras que os mestiços são discriminados: “(...). Mas 

                                                           
9 Contudo, é conveniente ressaltar que em dado momento histórico, a expressão pessoas de cor foi utilizada por 
ícones do ativismo negro, como Martin Luther King. O termo cidadãos de cor apareceu no discurso “Eu tenho 
um sonho” de King em 1963. No Brasil, Florestan Fernandes, em seu livro O significado do protesto negro, 
também utilizou a expressão “classe média de cor” e “pessoas de cor”. 
10 Os entrevistados estão localizados no topo da estrutura de poder do campo jurídico.  



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

46 

quando participar de uma série de discriminação, eles esquecem essas 5 classes 

(referindo-se às categorias utilizadas pelo IBGE): ele diz ou é branquinho ou é negro. 

”  O entrevistado, ao falar do fato que possui um irmão também desembargador 

naquele Tribunal, inclui ambos como não-brancos; mas, não abre mão da expressão 

“de cor”: “É um dos únicos da federação de brasileira que tem dois irmãos 

desembargadores e coincidentemente 2 irmãos de cor”.  

Paradoxalmente, em seguida, a posição do entrevistado evidencia a tentativa 

de internalização de um daltonismo racial e uma postura do tipo color-blind11, ao 

afirmar que “E a rigor, continuo dizendo que a identidade do ser humano não é pela 

pele, é pelo coração.” Roy Nash (1926), em The Conquest of Brazil, chama a atenção 

para a tendência do brasileiro à cegueira em relação à cor de pele, para a qual 

empregou o termo "daltonismo" dizendo que um brasileiro é capaz de conversar com 

uma pessoa de cor sem perceber que ela o é.  Como dito anteriormente, Claudio não 

nega que há preterimento de pessoas “de cor” em relação aos brancos; no entanto, 

para ele, a cor é considerada pouco importante no julgamento do valor de alguém. 

 

4.2. Os negros que são negros com orgulho 

 

 Dos 9 entrevistados, oito foram heteroidentificados como sujeitos de cor preta. 

Entre esses últimos, 7 aceitaram ou se identificaram como negros. Em relação ao que 

se pode inferir sobre identidade racial desses sujeitos, a presente pesquisa aponta 

uma conclusão semelhante ao que fora apontado por Teixeira (2000) em sua 

pesquisa, que observou que “(...) o que se viu foi a afirmação generalizada de uma 

identidade negra – ainda que não exatamente nos moldes em que é constituída pelos 

movimentos negros...”(p.57)  

A ciência e valorização da cor começaram no âmbito familiar. Dois 

entrevistados relataram como isso se deu e como repassam para seus filhos: 

 
(...) os meus pais, assim, essa questão da negritude (...) eles nos criaram 
com uma cultura de negro mesmo, tanto é que eu lembro que ele dizia assim: 
“negra bonita, negra inteligente” e foi essa mesma cultura que eu repassei 
para as minhas filhas. Tanto é que elas não tem problema. A minha, tem até 
uma que é assim mais clarinha e ela diz assim: “ah, tu é morena” e ela diz: 

                                                           
11 O "color-blind racism”, ou apenas “color blindness” seria algo como o racismo que não leva em conta a 
cor/raça; permite manter os privilégios dos brancos sem alarde, sem nomear aqueles a quem ele submete e 
aqueles a quem beneficia. Ele deu cobertura para que o ex-presidente Bush (filho), por exemplo, 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

47 

“não, eu sou negra”. Por que? Porque ela viu a gente sempre valorizando a 
raça negra. (Gabriela) 
 
(...) Meu filho tem a pele mais clara que a nossa, mas ele tem os olhos 
verdes, você tá entendendo? É negro e tem o prazer e bate no peito, eu sou 
negro, eu tenho orgulho de ser negro, eu digo, rapaz, nós temos que ter, eu 
digo isso pros meus filhos, sobrinhos, etc, rapaz, honre a negritude, nós 
somos negros (...) (Ricardo) 

 
As falas acima mostram o reconhecimento racial que os entrevistados foram 

instruído desde a sua infância, a valorização da cultura e respeito ao outro. Pensando 

na influência familiar na formação do sujeito, Ribeiro (2001) afirma que,  

(...) a criança negra está suscetível às manifestações de, sendo o contexto 
familiar o primeiro lugar onde o conhecimento sobre sua etnia irá ou não se 
desenrolar. É ai, na família que começa a traçar o caminho a ser percorrido 

antes que ele, o sujeito, se curve ao desejo de ser outro. ( p. 123) 
 

Pablo também fala da sua negritude com orgulho: “nós negros brasileiros e eu 

falo e me emociono. Temos que ter orgulho dessa raça. Olha gente, nós construímos 

com nosso costado, com a nossa força, nós construímos um país.” A presença do 

orgulho de sua negritude pode ser creditada à formação que foi recebida por sua 

família adotiva, que era formado por altos funcionários públicos. Todos negros. 

No caso de Gabriela, a família também a apresentou à questão racial. Se a 

família não o fizesse, possivelmente, na vivência com o mundo exterior ao ambiente 

familiar, a entrevistada desconheceria sua identidade racial e passaria a construi-la a 

partir da vivência social.  

O orgulho de ser negro também é evidenciado por Pablo e por Alexandre nos 

trechos seguintes: 

  É importantíssimo para o desenvolvimento da raça, nós temos que plantar 
esse orgulho, nós temos que ser negros. Falar que a cor de pele não é 
impeditiva, não é contraria a sua inteligência. (Pablo) 
 
(Me identifico) Como negro com muito orgulho. E com muito orgulho. E tem 
um negócio a nossa raça. A nossa raça não é melhor e nem pior do que 
nada. Mas nos profissionais temos que demonstrar o nosso valor. Certo? 
Então nós demonstrando nosso valor, no campo jurídico. Na arte, e todos os 
setores o negro tá tendo seu papel de destaque. Queiram  ou não.  Não é 
isso mesmo né?(Alexandre) 
 

Souza (1983) assinala que, mesmo entre os negros que se auto-afirmam como 

tal, a identidade racial é definida na “(...) relação a um outro, o branco, proprietário 

exclusivo do lugar de referência, a partir do qual o negro será definido e se 

autodefinirá.” (p.26) 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

48 

Pablo apresenta durante a entrevistas elementos para identificação do negro: 

“Negro, cabelo duro e narigão”. Essas foram as três características apontadas pelo 

entrevistado para se identificar como negro. Mais uma vez, pode-se retomar o 

pensamento de Souza (1983), pois as características do negro estipuladas pelo 

entrevistado só se deram em razão da comparação com o branco (para entender que 

um cabelo é duro, é preciso ver o mole; assim como para conceber um nariz como 

grande, é necessário ver o pequeno). Sobre isso, Souza (1983) arremata: 

Assim é que para afirmar-se ou para negar-se, o negro toma o branco como 
marco referencial. A espontaneidade lhe é um direito negado, não lhe cabe 
simplesmente ser – há que estar alerta. Não tanto para agir, mas sobre tudo 
para evitar situações em que seja obrigado a fazê-lo abertamente. (p.27) 
 

 A fala de Pablo nos remete ainda à pesquisa de Nilma Lino Gomes (2002), em 

que a autora trata o corpo e o cabelo como fatores primordiais na construção da 

identidade do negro. Gomes (2002) afirma ainda que, 

(...) é justamente o olhar sobre o corpo negro na escola que nos leva a 
considerar como professores/as e alunos/ as negros e brancos lidam com 
dois elementos construídos culturalmente na sociedade brasileira como 
definidores do pertencimento étnico/racial dos sujeitos: a cor da pele e o 
cabelo.( p. 42) 

  

Após Pablo apontar as três características físicas do negro, obteve-se o 
seguinte diálogo: 

  
Pablo: Não, já tivemos alguns (desembargadores negros no Tribunal). Não 
negro, cabelo duro e narigão.. 
Pesquisadora: Como que é negro que não é de cabelo duro?   
Pablo: Que tem alguns que são moreninhos, que não gostam de falar que 
são negros. 
Pesquisadora: É mesmo?  
Pablo: Nós já tivemos presidente, ele é um pouco mais claro que você e diz 
que tem cabelo bom.  
Pesquisadora: E ele não se identifica como negro? É isso?  
Pablo: Nunca vi não. A mulher dele é loira e o filho dele é desembargador 
também aqui hoje, todos claros. Me dou muito bem com ele. Eu nunca vi... 
Nós tivemos a pessoa A12, que está em morte vegetativa, fez uma cirurgia e 
se aposentou um pouco antes. Mas tem cabelo bom. Meio sarará. Mas 
também nunca vi hoje nos temos a pessoa B. Um pouquinho mais claro que 
você, que também tá se aposentando agora em dezembro, casado com uma 
loira.  

 

É de conhecimento de todos os pesquisadores da relações raciais no Brasil 

que o cabelo é tido, além da cor da pele, como marca fundamental do ser negro. O 

diálogo acima evidencia isso. Pablo fez uma fala que chamou bastante atenção e 

                                                           
12 O desembargador citou nomes. Para preservar a privacidade, decidiu-se nomear as citações do 
desembargador como pessoa A e pessoa B. 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

49 

sacramentou os cabelos como critério fundamental para classificação racial de si e de 

outros. Ao falar sobre a cor de sua ex-esposa, ele diz: “ela era mais clara do que eu, 

mas o cabelo é ruim mesmo”. Gomes (2002) afirma que, 

Mesmo que reconheçamos que a manipulação do cabelo seja uma técnica 
corporal e um comportamento social presente nas mais diversas 
culturas,para o negro, e mais especificamente para o negro brasileiro, esse 
processo não se dá sem conflitos. Estes embates podem expressar 
sentimentos de rejeição, aceitação, ressignificação e, até mesmo, de 
negação ao pertencimento étnico/racial. (...) (p. 44) 

 

Há um ditado no Brasil que diz que o “dinheiro embranquece”. O ditado parece 

indicar a inexistência de preconceito racial no país e aponta um preconceito de classe. 

Contudo, o ditado ainda pode indicar que o sujeito não-branco que ascende 

socialmente tende a clarear-se em sua auto-identificação racial e na identificação 

racial atribuída pelos demais. Figueiredo (2004)13 realizou um estudo na cidade de 

Salvador em que afirma que a ascensão social trouxe aos negros a possibilidade de 

enegrecimento, de reconhecimento de sua real identidade, em oposição ao que foi 

defendido por Azevedo (1996), que sugeriram que a ascensão social clareia o 

indivíduo. Contrariando as hipóteses desses últimos e confirmando a proposição de 

Figueiredo (2004), Gabriela complementa: “Não é porque a gente adquiriu 

determinado status que a gente vai negar as origens da gente, de jeito nenhum!” 

A relação do debate entre cor e classe social ainda prolongará por um bom 

tempo. O negro que ascende necessita conviver com o fato de que é exceção à regra 

e de que causa surpresa quando ocupa posições privilegiadas.   

 

5. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Os sujeitos pesquisados enfrentam cotidianamente vicissitudes simbólicas 

oriundas do estigma de serem os únicos negros nos espaços profissionais que 

frequentam; formam, portanto, a Câmara Escura. Destaca-se, ainda, o fato que, 

mesmo os entrevistados ocupando posições sociais e profissionais de alto prestígio e 

poder, eles continuam numa posição que os deixam vulneráveis ao racismo 

                                                           
13 FIGUEIREDO, A. Fora do jogo: a experiência dos negros na classe média brasileira. Cadernos Pagu, n. 23, pp. 199-228, 2004. 

 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

50 

institucional e à discriminação racial. Essa vulnerabilidade, sobretudo, possui forte 

influência em como esses sujeitos se identificam racialmente. 

Aponta-se a família como a principal instituição para a identificação racial dos 

sujeitos entrevistados. Os relatos de Gabriela e Ricardo são exemplos de como a 

família é a base na formação identitária e social dos sujeitos. 

É ainda notável no Brasil a existência de uma grande mobilidade e flexibilidade 

na identificação do pardo. Ainda que esse termo possa sinalizar o conforto da 

ambivalência, existe nele um limite de possibilidades para a formulação de identidades 

raciais. A fluidez é um traço marcante de nossa classificação racial.   

A partir do cruzamento entre a autoclassificação das pessoas de distintos 

grupos raciais com a classificação feita pela pesquisadora detectou as inconsistências 

no modo de classificação dos pardos. Enquanto indivíduos de pele menos escura, 

Flávio e Cláudio utilizaram o termo pardo para se definir racialmente. O uso do termo 

sinaliza a discreta intenção de guardar alguma distância do pólo mais escuro da escala 

de cor: os entrevistados não fizerem tal identificação para se incluirem na categoria 

negros (pretos + pardos), mas sim para escaparem de tal denominação.   

A importância da reflexão do uso do termo pardo para estudos futuros é um 

dos apontamentos da presente pesquisa. Questiona-se a validade do termo, uma vez 

que, no cotidiano popular, ninguém é identificado como pardo por outrem. A palavra 

moreno apresenta mais ressonância no cotidiano popular brasileiro. Contudo, sua 

utilização em pesquisas demográficas não é recorrente. 

Nas falas dos entrevistados, nota-se a dificuldade na auto-identificação como 

negro; essa dificuldade fica evidenciada, sobretudo, pelo uso de termos amenizadores 

(“pessoas de cor”) e termos aviltantes (“crioulo”). Esta dificuldade pode ser entendida 

como um dos traços da violência racista a que esses sujeitos foram submetidos.  

A batalha entre ser o que de fato é e ser o que lhe é imposto a ser, o sujeito 

negro tem uma importante tarefa: dar conta de se autodefinir e também a de firmar 

sua identidade. Esse processo evidencia-se fundamental dar ao negro as condições 

necessárias para enfrentar as hostilidades, as discriminações e os preconceitos que 

a vida em sociedade apresenta. 

 

6. REFERÊNCIAS 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

51 

AZEVEDO, T. de. As elites de cor numa cidade brasileira. Um estudo de ascensão 
social & classes sociais e grupos de prestígio. Salvador: EDUFBA,1996. 

DEGLER, C. N. Nem branco nem preto: escravidão e relações raciais no Brasil e 
nos Estados Unidos. Rio de Janeiro: Labor do Brasil, 1971. 

FRY, P. O que a Cinderela negra tem a dizer sobre a política racial no Brasil. Revista 
USP, n. 28, pp. 122-135, dez. 1995/fev.1996. 

GOMES, N. L. Educação e identidade negra. Aletria: 2002. Disponível em: 
<http://www.letras.ufmg.br/poslit>. Acesso em: 2 fev. 2014. 

MAGGIE, Y. Cor, hierarquia e sistema de classificação: a diferença fora do 
lugar. Revista Estudos Históricos, Brasil, n. 7, dez. 1994. Disponível 
em:<http://bibliotecadigital.fgv.br/ojs/index.php/reh/article/view/1983/1122>. Acesso 
em: 21 set. 2014. 

MÜLLER, M. L. R (Org). Relações raciais na educação. Cuiabá: EdUFMT, 2006. v. 
2, 4. 

MUNANGA, K. Negritude: Usos e Sentidos. São Paulo, Ática, 1986.  

____________. Racismo: da Desigualdade à Intolerância. São Paulo em 

Perspectiva, v. 4, n. 2, pp. 51-4, abr/jun. 1990. 

NASH, R. The Conquest of Brazil. New York: Brace and Company, 1926. 

NOGUEIRA, O. Tanto preto, quanto branco: estudos de relações raciais. São Paulo: 
T.A. Queiroz Editor, 1985. 

OLIVEIRA, I. de. Relações raciais e educação: alguns determinantes. Niterói: 
Intertexto, 1999. 

OSÓRIO, Rafael Guerreiro. Desigualdade racial e mobilidade social no Brasil: um 

balanço de teorias. In: Jaccoude, Luciana; Osório Guerreiro; Soares Sergei (coords). 

As políticas públicas e a desigualdade racial no Brasil 120 anos após a abolição. 

Brasília: IPEA, 2008 

PETRUCCELLI, J. L. A cor denominada: estudos sobre a classificação étnico-racial. 
Rio de Janeiro: DP&A, 2007. 156 pp.  

_____. In: QUAL a diferença entre preto pardo e negro? Disponível em: 
<http://noticias.terra.com.br/educacao/voce-sabia/qual-a-diferenca-entre-preto-
pardo-e-negro,395c952757b7e310VgnVCM5000009ccceb0aRCRD.html>. Acesso 
em: 1 mar. 2014. 

_____. SABOIA, Ana Lucia (Orgs.). Classificações e identidades.Rio de Janeiro: 
IBGE,2013. 

PIERSON, D. Brancos e pretos na Bahia: estudo de contato racial. São Paulo: 
Companhia Editora Nacional, 1945. (Coleção Brasiliana, v. 241). 

QUEIROZ, D. Raça, Gênero e Educação Superior. (Tese de Doutorado) UFBA,2001. 

http://bibliotecadigital.fgv.br/ojs/index.php/reh/article/view/1983/1122
http://noticias.terra.com.br/educacao/voce-sabia/qual-a-diferenca-entre-preto-pardo-e-negro,395c952757b7e310VgnVCM5000009ccceb0aRCRD.html
http://noticias.terra.com.br/educacao/voce-sabia/qual-a-diferenca-entre-preto-pardo-e-negro,395c952757b7e310VgnVCM5000009ccceb0aRCRD.html


Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

52 

RIBEIRO, M. S. P. O Romper do Silêncio: história e memória na trajetória escolar e 
profissional dos docentes afrodescendentes das universidades públicas do estado de 
São Paulo. 2001. Tese (Doutorado em Educação) – Faculdade de Educação, 
Universidade de São Paulo, 2001. 

ROCHA, E. J. da; ROSEMBERG, F. Autodeclaração de cor e/ou raça entre escolares 
paulistanos(as). Cadernos de Pesquisa, São Paulo, v. 37, n. 132, dez. 2007. 
Disponível em: <http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0100-
15742007000300012&lng=en&nrm=iso>. Acesso em: 16 set. 2014. 

SOUZA, N. S. Tornar-se negro: as vicissitudes da identidade do negro brasileiro em 
ascensão social. 2. ed. Rio de Janeiro: Edições Graal, 1983. Coleção Tendências, v. 
4. 

TEIXEIRA, M. De P. Identidade racial e universidade pública no Rio de Janeiro. In: 

QUEIROZ, D. M. et. al. Educação, racismo e anti-racismo. Novos Toques, n. 4, pp. 

45-68, 2000.  

TELLES, E. E. Racismo à brasileira: uma nova perspectiva sociológica. Rio de 
Janeiro: Relume Dumará-Fundação Ford, 2003. 

VASCONCELOS, P. O debate sobre a questão racial no Brasil urbano: passado 
e presente. Disponível em: <http://www.ub.edu/geocrit/b3w-729.htm#_edn19>. 
Acesso em: 14 abr. 2015. 

VIANNA, O. Raça e Assimilação. Rio de Janeiro: José Olympio, 1959 

WOOD, C. H.; CARVALHO, J. A. M. Categorias do censo e classificação subjetiva de 
cor no Brasil. Revista Brasileira de Estudos Populacionais, v. 11, n. 1, pp. 3-17, 
1994.

http://www.ub.edu/geocrit/b3w-729.htm#_edn19


Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

53 

Capítulo 3 

 

A EFETIVAÇÃO DA 

LEI 10.639/03 NO 

COLÉGIO ESTADUAL 

FILINTO 

JUSTINIANO 

BASTOS- SEABRA- 

BAHIA: O QUE 

DIZEM OS/AS 

PROFESSORES/AS E 

O QUE SUAS 

PRÁTICAS REVELAM 

 

Gilma Souza Oliveira 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

54 

A EFETIVAÇÃO DA LEI 10.639/03 NO COLÉGIO ESTADUAL FILINTO 

JUSTINIANO BASTOS- SEABRA- BAHIA: O QUE DIZEM OS/AS 

PROFESSORES/AS E O QUE SUAS PRÁTICAS REVELAM 

 

 

Gilma Souza Oliveira 

Pós- graduada em Literatura Afro brasileira pela Faculdade Regional de Filosofia,  

Ciências e Letras de Candeias - (FAC).  E-mail:gilma_oliver@hotmail.com 

 

 

Resumo  

O presente trabalho tem por objetivo verificar, através de uma pesquisa de campo, a 
efetivação da Lei 10.639/03 nas práticas do Colégio Estadual Filinto Justiniano Bastos 
(CEFJB), localizado na cidade de  Seabra- Bahia, que foi implementada na escola em 
2007  devido ao fato de vários alunos remanescentes de comunidades quilombolas 
do município terem sido vítimas de preconceito racial na referida instituição. É 
perceptível o quanto os afrodescendentes sofrem preconceitos diariamente, inclusive 
nas instituições de ensino. Assim, faz-se necessário e urgente que a escola apresente 
tal lei aos alunos e a coloque em prática, com o intuito de disseminar conhecimento e 
diminuir as discriminações vigentes na sociedade. Desta forma,  a pesquisa feita 
apresenta e analisa a opinião da professora regente entrevistada que implementou a 
mencionada Lei no colégio supracitado para discutir as questões que dizem respeito 
às relações étnico-raciais. Além da entrevista, para a realização dessa pesquisa foi 
feita uma revisão de literatura, tendo como suporte teórico as considerações dos 
estudiosos na área Kabengele  Munanga (2003; 2004; 2008) sobre identidade negra,  
as de Petronília Gonçalves e Silva (2005; 2007) sobre relações Étnico-Raciais no 
processo de ensino-aprendizagem e uma análise nas Diretrizes curriculares Nacionais 
para a Educação das Relações Etnico-Raciais e para o ensino de História e Cultura 
Afro-brasileira e Africana.   

Palavras-chave: Lei 10.639/03. Preconceito. Colégio Estadual Filinto Justiniano 
Bastos.  

 

Abstract 

The present work aims to verify, through a field research, the effectiveness of Law 
10.639 / 03 in the practices of the Filinto Justiniano Bastos State School (CEFJB), 
located in the city of Seabra-Bahia, which was implemented in the school in 2007 due 
the fact that several students remaining from quilombola communities in the 
municipality have been victims of racial prejudice in the referred institution. It is 
noticeable how much people of African descent suffer prejudices on a daily basis, 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

55 

including in educational institutions. Thus, it is necessary and urgent for the school to 
present this law to students and put it into practice, in order to disseminate knowledge 
and reduce the discrimination in force in society. Thus, the research carried out 
presents and analyzes the opinion of the interviewed conducting teacher who 
implemented the mentioned Law in the school In addition to the interview, for the 
accomplishment of this research a literature review was made, having as theoretical 
support the considerations of Munanga (2003; 2004; 2008) on black identity and those 
of Gonçalves e Silva (2005; 2007) on Ethnic-Racial Relations in the teaching-learning 
process and an analysis in the National Curricular Guidelines for the Education of 
Ethnic-Racial Relations and for the teaching of Afro-Brazilian and African History and 
Culture. 
 
Key-words: Law 10.639/03. Prejudice. State School Filinto Justiniano Bastos.  

 

 

1.0  Considerações iniciais 

 A educação formal, mesmo com o advento da Contemporaneidade e com ela a 

quebra de antigos paradigmas, ainda apresenta de forma estigmatizada as culturas 

de origem africana e do negro de forma genérica e artificial, levando o afro 

descendente a um conflito de identidade. Nota-se que há incorporação do branco 

como valor e a expressão do ser negro como sinônimo de negatividade. Com isso, os 

afro-brasileiros sofrem preconceitos diariamente em todas as esferas, quer seja na 

escola, na mídia ou na sociedade como um todo, o que o inferioriza como individuo 

julgado pelas minorias ditas superiores.  Na maioria das vezes seus direitos a serviços 

básicos e necessários para a sobrevivência humana são negados. A história do povo 

afro-brasileiro sempre foi vista de forma depreciativa, retratada apenas em relação ao 

período da escravidão, tanto em jornais, quanto em revistas, em livros didáticos, e até 

mesmo no discurso do/a professor/a.  

 Acredita-se que com a implementação da Lei 10.639, sancionada pelo 

Presidente Luís Inácio Lula da Silva em 2003, o estudo da História e Cultura Afro 

brasileira tenha ganhado espaço de discussão nas escolas. A lei deve ser trabalhada 

de forma interdisciplinar durante todo o ano letivo, porém esta realidade parece, ainda, 

estar um pouco distante.  Muitas vezes as questões afro só são enfatizadas no mês 

da Consciência Negra através de projetos, e o dia 20 de novembro é utilizado para 

fazer a culminância. Desde 2007 o Colégio Estadual Filinto Justiniano Bastos 

desenvolve projetos durante todo o ano letivo, em consonância com a lei, de forma a 

valorizar a cultura afro brasileira.   



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

56 

 O Colégio Filinto, situado à rua Jacob Guanaes, n° 260, no centro da cidade de 

Seabra-Bahia, atende cerca de 600 alunos/as onde convivem pessoas de diferentes 

raças, crenças religiosas, escolhas políticas e condições socioeconômicas, tornando-

se um espaço multicultural e multiétnico.   O corpo discente é composto por alunos/as 

residentes na sede e, em sua grande maioria, alunos/as da zona rural, sendo que no 

turno matutino a quase totalidade dos/as estudantes são oriundos/as de comunidades 

quilombolas.  

 Em 2005 os/as alunos/as das comunidades quilombolas que chegaram ao 

Colégio Estadual Filinto Justiniano Bastos (CEFJB) foram vítimas do preconceito e da 

discriminação racial por parte dos/as alunos/as da sede. Em virtude disso, foi 

imprescindível tratar da história e cultura afro-brasileira e africana nessa instituição de 

ensino como forma de respeitar as diversidades étnico-culturais e, 

consequentemente, promover a desconstrução do racismo e do preconceito 

arraigados em nossa sociedade. Foi a partir do conhecimento de tal fato que surgiu o 

interesse em estudar a lei 10.639/2003 e entender como a cultura afro-brasileira é 

discutida nas escolas, mais especificamente no Colégio Filinto.  Ao analisar a 

realidade escolar, é notório que a maior parte dos discentes matriculados são 

afrodescendentes, provenientes de comunidades quilombolas. 

 O objeto dessa pesquisa é a Lei 10.639/2003, destacando a importância da 

efetivação da referida lei no CEFJB e como esta tem contribuído para a formação das 

identidades dos alunos desta instituição, principalmente dos alunos provenientes de 

comunidades quilombolas, a partir da entrevista realizada com a professora que 

implementou a lei na escola: Najara Maria Queiroz da Silva Carvalho, professora do 

Colégio Estadual Filinto Justiniano Bastos, graduada em Letras Vernáculas (Língua 

Portuguesa e Literaturas)  -  Uneb- campus XXIII– 2004/2007,  Pós-graduada em 

História da Cultura afro-brasileira – FTC- ead – up - Seabra-Ba – 2007/2008 e  pós-

graduada em Língua e Literatura (mediadores de identidade) – Cedap- Faculdade 

Isego - Ipirá-Bahia, 2007/2008.  

 

2.0 A lei 10.639/03 e o princípio da isonomia no Colégio Estadual Filinto 

Justiniano Bastos   

2.1 O Colégio Estadual Filinto Justiniano Bastos: Conhecendo a realidade da 

instituição  



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

57 

O Colégio Filinto atende em sua maioria alunos das comunidades quilombolas 

da cidade de Seabra, por isso, faz-se necessário abordar temas e projetos que 

valorizam a História e Cultura Afro brasileiras, não só pela questão de obrigatoriedade 

da Lei 10.639/03, mas também como forma de reconhecimento e respeito à 

diversidade existente no espaço escolar.  

Embasado na Lei 10.639/03, a escola desenvolve projetos interdisciplinares 

durante o ano letivo, como preconiza a lei.  Os projetos desenvolvidos no Colégio 

Filinto visam uma análise crítica dos pontos colocados na Lei 10.639/03, com cuidados 

especiais para desenvolvê-la de forma a valorizar a cultura em questão, e não as 

reproduzir, como sempre foi feito no âmbito escolar, tanto através das falas dos 

professores, que muitas vezes não estão preparados para discutir tal temática, como 

através dos livros didáticos.  

A escola busca, de diversas formas, valorizar a cultura dos alunos. Para isso, 

ao elaborar seus projetos e pensar nas atividades que serão desenvolvidas durante 

os projetos e apresentadas na culminância, parte da realidade que eles vivem 

diariamente em suas comunidades, buscando mostrar os rituais que eles seguem, as 

comidas típicas, as vestimentas, entre outros. Com isso, os alunos sentem-se 

valorizados.  

Na Culminância feita aos 20 de Novembro, os alunos fazem apresentações que 

desenvolvem em suas comunidades, a exemplo da dança/luta Capoeira, samba de 

roda, entre outras danças típicas das comunidades em que eles se orgulham muito 

em apresentar e mostrar a riqueza e a diversidade da cultura afro brasileira preservada 

e presente em suas comunidades, reafirmando, portanto, suas identidades.  

No Colégio Filinto, a cultura afro brasileira é representada durante todo o ano 

letivo em todas as disciplinas e projetos desenvolvidos na escola. Nas apresentações 

juninas, os alunos apresentam danças típicas; nos projetos estruturantes, eles 

representam sua cultura através de poemas, canções e pinturas que falam sobre a 

luta e resistência do povo negro, além do 20 de Novembro que é a culminância do 

projeto embasado na lei, como já mencionado, em que a escola mais uma vez afirma 

a importância da luta do povo negro e da sua cultura formação do povo brasileiro.  

 

2.2 O Colégio Estadual Filinto Justiniano Bastos e o acolhimento à lei 10.639/03  



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

58 

A Lei 10.639/2003 foi uma iniciativa da professora Najara Queiroz que, ao se 

deparar com uma situação de discriminação que os alunos das comunidades 

Quilombolas sofreram por parte dos alunos da sede, viu-se indignada e buscou 

mecanismos para trabalhar a diversidade, o respeito e a tolerância no âmbito escolar, 

mais especificamente no Colégio Estadual Filinto Justiniano Bastos.  

Em virtude do acontecimento que teve na escola em 2005, em que os alunos 

das comunidades quilombolas foram vítimas de discriminação, a escola se 

sensibilizou e se mobilizou para trabalhar a cultura afro brasileira, tendo como suporte 

a Lei 10.639/2003. A partir de então, anualmente são desenvolvidos projetos voltados 

para a cultura afro brasileira. Estes projetos visam o estudo de todo processo histórico 

até os dias atuais, fazendo com que os alunos tenham conhecimentos de nossa 

história. É imprescindível tratar da História e Cultura Afro-brasileira e Africana nessa 

instituição de ensino como forma de respeitar as diversidades étnico-culturais e 

promover a desconstrução do racismo e do preconceito arraigados em nossa 

sociedade. 

Após esse acontecimento, a escola teve um olhar diferente ao trabalhar a 

história e cultura afro-brasileira, fazendo projetos interdisciplinares para serem 

trabalhados durante todo o ano com culminância em 20 de Novembro. O objetivo dos 

projetos é possibilitar a construção e/ ou autoafirmação do povo afro-brasileiro, de 

uma história e de uma identidade, possibilitando a releitura e a valorização da cultura 

afro-brasileira e dos afrodescendentes. 

Em 2005 professora participou de um curso promovido pelo IAT (Instituto Anísio 

Teixeira) e da Secretaria de Educação do Estado da Bahia “Orientações curriculares 

estaduais para o ensino médio”. Neste curso ele teve conhecimento da Lei 10.639/03 

e, percebeu que os professores são os verdadeiros construtores da escola que tanto 

se almeja, uma escola autônoma e de qualidade. Ao tomar conhecimento da lei, ela 

foi em busca de mais informações e fez pesquisas com os alunos sobre a Lei 

10.639/03, pois já estava quase no final do ano e os alunos da 3ª série não poderiam 

sair do colégio sem conhecê-la. 

 No final de 2006, a professora Najara foi informada de um curso online 

promovido pela UFBA/CEAO. Curso de formação para o ensino de História e Cultura 

Afro-Brasileira e Africana e que, a atividade final seria um Projeto Pedagógico para 

implementação da Lei 10.639/03. Este projeto traria a possibilidade de resgatar a 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

59 

autoestima, (re)afirmar a identidade dos alunos das comunidades quilombolas, bem 

como da implementação da referida Lei.  

Na Jornada Pedagógica de 2007,  Najara levou a proposta para aplicar o 

Projeto na escola. A maioria dos professores aceitou, bem como a coordenação 

pedagógica. É um projeto interdisciplinar, que até então ela trabalhava nas aulas de 

Língua Portuguesa e Redação. Foi um grande desafio, e ainda é, pois é um tema 

polêmico e alguns professores precisam despir de seus preconceitos para poderem 

trabalhar a temática da lei. Atualmente, o maior desafio é envolver toda a comunidade 

escolar.  

Com o passar dos anos a escola foi aprimorando o projeto e no ano de 2013 a 

escola (CEFJB) desenvolveu o projeto intitulado “Aprender para respeitar: 10 anos da 

Lei 10.639/2003”. A proposta deste projeto foi conscientizar a comunidade escolar 

acerca da importância e valorização da História e Cultura Afro brasileira. A própria lei 

10.639/03 precisa ser compreendida enquanto conquista, popular e histórica, da 

organização dos movimentos negros. A lei ajudou a potencializar a luta, a consciência 

contra o racismo enquanto consciência de todos.  

Ao longo do referido ano letivo (2013) foram realizadas atividades intra e extra 

escolares mediadas pelos professores a fim de pesquisar, discutir e refletir sobre os 

avanços e recuos dessa Lei na nossa sociedade. Serviram como pontos orientadores 

da discussão os quatro pilares da educação segundo a UNESCO: aprender a 

conhecer, aprender a conviver, aprender a fazer e aprender a ser. Para tanto, foi 

necessário manter na biblioteca publicações variadas (jornais, revistas, 

paradidáticos), que contenham textos sobre os temas trabalhados, para que possam 

servir como fonte de pesquisa e auxiliar os alunos nas produções textuais, assistir a 

vídeos observando fatos relevantes relacionados as temáticas, bem como análise 

crítica de vídeos a fim de discutir os fatos observados e relatos de depoimentos 

realizados nas comunidades. 

De forma dinâmica e criativa os conteúdos trabalhados foram expostos a toda 

comunidade escolar através dos eventos promovidos na instituição como no “Arraiá 

do Filinto”, no FEST’LINTO - Projetos Estruturantes (FACE, TAL, AVE, EPA e 

PROVE), no Dia da Consciência Negra e no informativo A VOZ DO FILINTO. 

Atualmente não há mais a edição do jornal escolar, mas a escola continua a divulgar 

os projetos interdisciplinares embasados na lei 10.639/03 através dos eventos que 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

60 

ocorrem na própria escola, a exemplo do dia 20 de Novembro que é usado para a 

culminância, bem como nos projetos estruturantes.  

 

3.0 O ensino de Arte, História e Literatura afro brasileira em conformidade com 

a legislação: Como pensam os teóricos  

 

3.1 A Lei 10.639/03 e sua aplicabilidade na sala de aula sob a perspectiva 

teórica  

A Lei 10.639, sancionada em nove de janeiro de 2003 pelo Presidente Luís 

Inácio Lula da Silva, alterou a Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional e incluiu 

a obrigatoriedade do ensino da História e Cultura Afro-Brasileira em todos os 

currículos escolares. Tal obrigatoriedade “trata-se de decisão política, com fortes 

repercussões pedagógicas, inclusive na formação de professores” (DCNs,2004) . 

Para Lima,  “este advento criou a imperiosa necessidade de produção de material 

didático específico, adaptado aos vários graus e às diversas faixas etárias da 

população escolar brasileira” (LIMA & SOUZA, 2006).  

 Borges (2010), afirma ainda que  

a implementação da referida Lei apresenta ao sistema educacional 
desafios, pois, com a promulgação da Lei, abre-se novas demandas 
para produção de conhecimentos sobre africanidades, as lutas do 
negro no Brasil, a Consciência Negra, a resistência indígena no 
contato com os brancos, a cultura indígena, entre outros (BORGES, 

2010).  
  

 O referido autor ressalta ainda que é preciso além da publicação de materiais 

sobre tais temáticas, uma urgente política de formação continuada para capacitar os 

professores a trabalharem com tal temática, como propõe Borges (2010).  

 Vale lembrar que desde 2003, com a aprovação da Lei, inúmeros cursos de 

formação continuada para docentes foram oferecidos no país, tanto no nível de 

aperfeiçoamento quanto de especialização lato senso. Entretanto, essa formação não 

garantiu que essa temática fosse incluída de maneira ampla e irrestrita nas escolas, 

especialmente as do Ensino Público. 

 Estão produzindo muitos materiais, revisão nos livros didáticos no que diz 

respeito ao tema voltado para as questões da África, sendo ofertados aos professores 

programas de formação continuada, mas a teoria da lei parece estar ainda distante da 

prática, como afirma Aguiar e Aguiar, 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

61 

As questões relativas a aplicabilidade da lei já foram e ainda são 
discutidas em diversos eventos científicos envolvendo vários 
especialistas, resultando em propostas, posicionamentos, materiais 
de apoio aos professores e outras propostas. Entretanto, infelizmente, 
ainda encontramos profissionais da educação sem o preparo 
necessário para trabalhar as questões relativas a História e cultura 
afro-brasileira e africana (AGUIAR; AGUIAR, 2010, p.94) 

 

Nesse sentido, é importante não apenas oferecer os programas e os materiais, 

é preciso também que habilite os profissionais a usarem tais materiais, como lembra 

Aguiar 

 

É importante ressaltar que mesmo com a presença de materiais de 
apoio e as diretrizes curriculares que orientam a sua prática 
pedagógica, ainda encontramos a atuação de professores de forma 
isolada, sem o comprometimento da escola como um todo. (AGUIAR, 
2010, p.97)  

 

A  aprovação dessa lei tem  causado impactos e inflexões na educação escolar 

brasileira, como: ações do MEC e dos sistemas de ensino no que se refere à formação 

de professores para a diversidade étnico-racial; novas perspectivas na pesquisa sobre 

relações raciais, no Brasil; visibilidade à produção de intelectuais negros sobre as 

relações raciais em nossa sociedade; inserção de docentes da educação básica e 

superior na temática africana e afro-brasileira; ampliação da consciência dos 

educadores de que a questão étnico-racial diz respeito a toda a sociedade brasileira, 

e não somente aos negros; e entendimento do trato pedagógico e democrático da 

questão étnico-racial como um direito. 

Nesse mesmo sentido, Gomes afirma que  

A Lei nº 10.639/03 pode ser interpretada como uma medida de ação 
afirmativa, uma vez que tem como objetivo afirmar o direito à 
diversidade étnico-racial na educação escolar, romper com o 
silenciamento sobre a realidade africana e afro-brasileira nos 
currículos e práticas escolares e afirmar a história, a memória e a 
identidade de crianças, adolescentes, jovens e adultos negros na 
educação básica e de seus familiares (GOMES, 2005). 
 

Esta inclusão nos currículos da educação básica amplia o foco dos currículos 

escolares para a diversidade cultural, que objetiva não apenas mudar um foco 

etnocêntrico, marcadamente de raiz europeia para um africano, mas sim ampliar o 

foco dos currículos escolares para a diversidade cultural, racial, social e econômica 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

62 

brasileira. “A Lei vem sanar uma dívida social e uma lacuna, a ausência em nossa 

história desta diversidade cultural” (BORGES, 2010).  

Para Reis, “disseminar o processo de formação da cultura brasileira é 

importante, principalmente para os alunos remanescentes de quilombolas”, uma vez 

que eles contribuem na afirmação da identidade enquanto povo negro e comunidade 

quilombola (REIS, 1993).  A sanção de tal legislação significa uma mudança não só 

nas práticas e nas políticas, mas também no imaginário pedagógico e na sua relação 

com o diverso, aqui, neste caso, representado pelo segmento negro da população.   

 

3.2 A Literatura Afro brasileira e a Diretrizes Curriculares para o ensino da 

disciplina: autores/obras que podem ser adotados pelo professor  

Segundo os Parâmetros Curriculares Nacionais, a escola é um espaço 

privilegiado para a promoção da igualdade e eliminação de toda forma de 

discriminação e racismo, por possibilitar em seu espaço físico a convivência de 

pessoas com diferentes origens étnico-raciais, culturais e religiosas 

As Diretrizes Curriculares são dimensões normativas, reguladoras de caminhos 

objetivam oferecer referências e critérios para que se implantem ações, as avaliem e 

reformulem no que e quando necessário.  

Essas Diretrizes defendem o pressuposto de que “é papel da escola 

desconstruir a representação de que o afro descendente tem como único atributo a 

descendência escrava, subalterna ou dominada” (BORGES, 2010). Nesse sentido, as 

DCNs objetivam uma educação para fortalecer, entre os negros, a consciência negra 

e despertar essa consciência nos não-negros. Este mesmo documento preconiza que  

 

A escola, enquanto instituição social responsável por assegurar o 
direito da educação a todo e qualquer cidadão, deverá se posicionar 
politicamente, como já vimos, contra toda e qualquer forma de 
discriminação. A luta pela superação do racismo e da discriminação 
racial é, pois, tarefa de todo e qualquer educador, independentemente 
do seu pertencimento étnico-racial, crença religiosa ou posição política 

(DCNs, 2010). 
 

  Por isso é tão importante que os professores tenham uma formação 

consolidada e receba formação continuada para que estejam capacitados para 

desencadear discussões sobre tal assunto, para que valorize a história e cultura afro 

brasileira, e não mais faça uso de reprodução de estereótipos sociais.  No entanto, as 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

63 

próprias DCNs afirmam que “as mudanças éticas, culturais, pedagógicas e políticas 

nas relações étnico-raciais não se limitam à escola”. Sendo assim, “cumprir a Lei é, 

pois, responsabilidade de todos e não apenas do professor em sala de aula” (DCNs, 

2010) 

Como consta nas Diretrizes curriculares nacionais, a partir da eleição do 

Presidente Luiz Inácio Lula da Silva, o governo federal redefiniu o papel do Estado 

enquanto propulsor das transformações da realidade social, reconhecendo as 

diferenças entre brancos e negros e de intervir de forma positiva, para eliminar as 

desigualdades raciais, dando importantes passos rumo à afirmação dos direitos da 

população negra brasileira.  Através dessa iniciativa há um resgate das contribuições 

do povo negro para construção de nossa sociedade. Contribuições estas que foram 

renegadas ao longo dos séculos.  

O principal objetivo do reconhecimento da história do povo negro é, segundo as 

DCNs, 

promover alteração positiva na realidade vivenciada pela população 
negra e trilhar rumo a uma sociedade democrática, justa e igualitária, 
revertendo os perversos efeitos de séculos de preconceito, 
discriminação e racismo (DCNs, 2010) 

 

Para que isso aconteça, as Diretrizes norteiam a implementação de ações 

afirmativas na administração pública federal visando ressarcir os afro brasileiros pela 

discriminação sofrida durante todo o período da escravidão até os dias atuais. Essa 

ação ganhou força com a promulgação da Lei 10.639/2003, que alterou a Lei 

9.394/1996, estabelecendo a obrigatoriedade do ensino de história e cultura afro-

brasileiras e africanas.  

Conforme as Diretrizes  

O ensino de História e de Cultura Afro-Brasileira, se fará por diferentes 
meios, inclusive a realização de projetos de diferentes naturezas, no 
decorrer do ano letivo, com vistas à divulgação e estudo da 
participação dos africanos e de seus descendentes em episódios da 
história do Brasil, na construção econômica, social e cultural da nação, 
destacando-se a atuação de negros em diferentes áreas do 
conhecimento, de atuação profissional, de criação tecnológica e 
artística, de luta social (DCNs, 2010). 

 

Nesse sentido, as diretrizes trazem algumas sugestões de autores que 

abordam a temática, que foram representantes da história do povo negro, tais como 

Zumbi, Luiza Nahim, Aleijadinho, Padre Maurício, Luiz Gama, Cruz e Souza, João 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

64 

Cândido, André Rebouças, Teodoro Sampaio, José Correia Leite, Solano Trindade, 

Antonieta de Barros, Edison Carneiro, Lélia Gonzáles, Beatriz Nascimento, Milton 

Santos, Guerreiro Ramos, Clóvis Moura, Abdias do Nascimento, Henrique Antunes, 

Cunha, Tereza Santos, Emmanuel Araújo, Cuti, Alzira Rufino, Inaicyra Falcão dos 

Santos, entre outros, que são autores que discutem tal temática de forma a valorizar 

e conscientizar toda a população.  

 

4.0 A efetivação da Lei 10.639/03 no Colégio Estadual Filinto Justiniano Bastos: 

Fundamentos da pesquisa  

 

4.1 A sala de aula como lugar de fala para a diversidade étnico-racial: efeitos 

da inserção da Lei no Colégio Estadual Filinto Justiniano Bastos  

Neste tópico serão apresentadas algumas opiniões e impressões da professora 

Najara Queiroz sobre a implementação e efetivação a Lei 10.639/03 no Colégio Filinto, 

através de uma entrevista feita a ela contendo 6 (seis) questões.  

Na primeira pergunta, a professora foi questionada sobre o que levou a escola 

a adotar a Lei 10.639/03 como sendo uma das práticas pedagógicas da escola, visto 

que, apesar de ser lei obrigatória no âmbito escolar, muitas escolas não a aderem.  

Nessa pergunta ela trouxe à tona o acontecimento que houve na escola em 2005, já 

contextualizado anteriormente, citando-o como propulsor na luta pelo respeito às 

diferenças no colégio Filinto, e diz:  

“Acreditamos que ao tratar o tema na escola demos o primeiro passo em busca do 

reconhecimento do negro como elemento essencial na formação do povo brasileiro.  

Da mesma forma que possibilitou aos alunos do Colégio Estadual Filinto Justiniano 

Bastos a percepção da história, cultura afro-brasileira e africana como marcos dos 

mais significativos do Brasil, desde seu processo de colonização até os dias de hoje”. 

Rafael e Katrib (2010) reconhecem a escola como lugar da formação de 

cidadãos e afirmam a relevância de a escola promover a necessária valorização das 

matrizes culturais que fizeram do Brasil o país rico, múltiplo e plural que somos. 

Somente a partir do momento que levarmos essa discussão para sala de aula seremos 

capazes de formar cidadãos críticos capazes de nos reconhecermos enquanto 

pluricultural. 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

65 

 Nesse sentido, contextualizar a história do povo africano e afro brasileiro é de 

extrema importância para que tenhamos consciência das contribuições desse povo 

para a nossa cultura, povo esse que sempre foi renegado e excluído pela sociedade, 

como cita a professora Najara:  

“A questão do negro no Brasil sempre foi vista com restrições, cabendo-lhe algumas 

poucas reflexões mais evasivas que objetivas, com certa dose de preconceito e de 

forma discriminatória. A obrigatoriedade de que trata a “Lei Lula”, por ser uma medida 

governamental, deve ser vista com cuidado para não se tornar mais uma matéria sem 

produtividade. É preciso, antes de tudo, uma análise do real problema a ser abordado, 

evitando repetir erros cometidos no passado em que o negro era estudado apenas na 

ótica escravagista”.   

 Valorizar a cultura afro é, neste caso, um dos principais pontos que leva a uma 

quebra de preconceito e estereótipos. Nesse sentido, o discurso da docente encontra 

consonância com a indicação proposta pelos Parâmetros Curriculares Nacionais ao 

considerar que: 

A cultura pode assumir um sentido de sobrevivência, estímulo e 
resistência. Quando valorizada, reconhecida como parte 
indispensável das identidades individuais e sociais, apresenta-se 
como componente do pluralismo próprio da vida democrática. Por isso, 
fortalecer a cultura própria de cada grupo social, cultural e étnico que 
compõe a sociedade brasileira, promover seu reconhecimento, 
valorização e conhecimento mútuo, é fortalecer a igualdade, a justiça, 
a liberdade, o diálogo e, portanto, a democracia (PCN 1997). 

 

Nessa perspectiva a entrevistada ressalta o papel da escola enquanto espaço 

de valorização da diversidade:  

“Acreditamos também por ser a escola parte integrante de uma sociedade que se sabe 

preconceituosa e dominadora, ou ainda, um ambiente disseminador de ideologias, 

essa mesma escola se apresenta como local ideal para as discussões sobre história, 

cultura africana e preconceito racial nas suas dependências. Tais discussões, no 

entanto, devem sugerir uma análise criteriosa do tema em questão, a fim de não 

incorrermos no erro de tratar o assunto estritamente numa perspectiva escravagista”. 

 Um cuidado que as instituições devem ter ao abordar tal temática é o de não 

cair no âmbito da reprodução. Para isso, é necessário que os docentes estejam 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

66 

preparados para discutir questões étnicas em sala. Dessa forma, respondendo a 

segunda pergunta, a docente nos diz como a lei é trabalhada no âmbito escolar:  

“Na escola, o trabalho com a diversidade cultural se dá a cada instante, em cada texto 

trabalhado, tendo como base o respeito aos direitos humanos e a noção de cidadania 

compartilhada por todos. O aprendizado no espaço-escola não ocorre por discursos, 

e sim num cotidiano em que a igualdade seja encontrada na diversidade”.  

 Essa fala da professora está em consonância com o discurso de Godoy apud 

Almeida ao afirmar que:  

A escola não pode ser considerada simplesmente como um espaço 
onde se transmite conhecimentos, alheia a realidade de que nesse 
contexto se vivem diferentes tipos de relações, as quais, 
inconscientemente ou não, podem contribuir para disseminação do 
processo de inculcação, seleção e omissão, com base em valores e 
crenças que generalizam a cultura de determinados grupos em 
detrimento de outros. Ao contrário, a escola deveria assumir o papel 
de provedora antes de tudo, não de um processo educacional 
homogeneizador, mas sim desenvolver um trabalho mais eficiente 
quanto à questão inter e multicultural. (GODOY apud ALMEIDA, 2006, 
p.7 - 8). 

Como preconiza a lei, o trabalho voltado para a história e cultura afro brasileiras 

no colégio Filinto é feito de forma interdisciplinar, mas a ênfase maior é dada na área 

de Literatura, Artes e História. Conforme   Borges: 

 
Estes conteúdos não serão ministrados em forma de disciplina 
específica, todavia, serão ministrados no âmbito de todo o currículo 
escolar, principalmente através das aulas de Educação Artística e de 
Literatura e História do Brasil. (BORGES, 2010)  
 

 Pode-se então verificar que a escola segue o que a lei indica, pois, segundo a 

professora:  

“Nas aulas de Língua Portuguesa e Literatura Brasileira, Linguagem, Comunicação e 

Produção Textual os assuntos que a Lei 10.639/03 contempla são abordados no dia 

a dia de uma forma bem natural, já que as referidas disciplinas mantêm atividades 

desde que a lei foi implementada na escola. Trabalhamos com análise de textos (...) 

e produções de textos, sessão de filmes e análises fílmicas, audição, interpretação e 

analise de músicas, oficinas, seminários, debates, palestras, teatro. Apresentações 

sobre os trabalhos desenvolvidos com teatro, dança (...).  Aulas expositivas, palestras, 

seminários, pesquisas, entrevistas, enquetes, publicação do Jornal A VOZ DO 

FILINTO, Feira de Cultural, Fest’linto. Participação nos Encontros de Cultura e fé, 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

67 

realizados pelas Comunidades quilombolas, nas Conferências de Relações raciais, 

nas audiências púbicas do Incra e por fim a OFICINA DO CONHECIMENTO- FILINTO 

– AFRO: rompendo o silêncio racista. Atividades em parceria com o PIBID”.  

O PIBID, citado pela professora, é o Programa Institucional de Bolsa de 

Iniciação à docência, um projeto da UNEB- Universidade do Estado da Bahia- campus 

XXIII, Seabra- Bahia, que desenvolve oficinas semanalmente através do subprojeto: 

“Literatura: afro-brasilidades e autores (as) baianos (as)”   e que contribui com os 

projetos anuais desenvolvidos na escola.  Gonçalves e Silva destaca a relevância 

desta temática nas salas de aula: 

 Estudar as Africanidades Brasileiras significa tomar conhecimento, 
observar, analisar um jeito peculiar de ver a vida, o mundo, o trabalho, 
de conviver e de lutar pela dignidade própria, bem como pela de todos 
descendentes de africanos, mais ainda de todos que a sociedade 
marginaliza. Significa também conhecer e compreender os trabalhos 
e criatividade dos africanos e de seus descendentes no Brasil, e de 
situar tais produções na construção da nação brasileira. 
(GONÇALVES E SILVA, 2005).  
 

Além das atividades formais desenvolvidas em cada disciplina durante o ano, 

inclusive com as contribuições do PIBID, a escola promove algumas atividades 

diferenciadas, principalmente para serem apresentadas na culminância do projeto. 

Najara diz:  

“Convidamos pessoas das comunidades para participarem do evento, a exemplo do 

Sr. João Evangelista (Diretor da Reparação Racial do nosso município), no ano de 

aplicação do projeto. As senhoras do Baixão Velho (comunidade quilombola) para 

apresentarem com as alunas uma dança típica da região “O batuque das mulheres”, 

para garantirmos a importância dos jovens na perpetuação da cultura de sua 

localidade”.   

 A terceira questão foi a respeito dos objetivos da escola ao se trabalhar a lei 

10.639/03. Nesse ponto, Najara trouxe alguns pontos importantes. Segunda a 

professora,  

“O objetivo geral é possibilitar a construção de um “nós” entre a cultura africana e a 

brasileira, de uma história e de uma identidade, possibilitando a releitura e a 

valorização da cultura afro-brasileira e dos afro-descendentes”.  



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

68 

 Para Gonçalves e Silva,   

A educação das relações étnico-raciais tem por alvo a formação de 
cidadãos, mulheres e homens empenhados em promover condições 
de igualdade no exercício de direitos sociais, políticos, econômicos, 
dos direitos de ser, viver, pensar, próprios aos diferentes 
pertencimentos étnicos, raciais e sociais. (GONÇALVES E SILVA, 
2007). 
 

 Além desses objetivos, a docente cita alguns outros, tais como: identificar e 

analisar de forma crítica os elementos geradores das diferenças, objetivando o 

combate ao preconceito, trabalhar a autoestima no educando e trabalhar a questão 

da diversidade cultural entre os moradores residentes na sede do município de Seabra 

e os moradores das comunidades quilombolas do município. Um dos princípios que a 

educação das relações étnico-raciais deve ter como referência, segundo Brasil (2004) 

apud Gonçalves e Silva (2007), “é a consciência política e histórica da diversidade. 

Cada sujeito social carrega a história e os traços comuns do grupo que faz parte” 

Na quarta pergunta, Najara cita algumas referências utilizadas na escola ao ser 

questionada sobre quais documentos, obras, autores, além da Lei, a escola utiliza 

como suporte teórico ao desenvolver este trabalho. Dentre outras, ela cita algumas 

obras que são referências nos estudos sobre a História e Cultura afro brasileira, a 

exemplo de Kabegele Munanga, além das diretrizes que norteiam o ensino da área 

de Linguagens, e ainda documentos oficias, a exemplo da Lei de Diretrizes e Bases 

da Educação Nacional e os Parâmetros Curriculares Nacionais.  

Na penúltima pergunta, a professora foi questionada sobre o processo de 

aceitação do trabalho com a Lei por parte da comunidade escolar (corpo docente, 

administrativo, discentes pais e sociedade em geral). Nessa questão a professora traz 

duas abordagens. Na primeira ela diz que:  

“No projeto estão envolvidos a direção do colégio, a coordenação pedagógica, corpo 

docente, bem como os demais funcionários. Compete a direção e a coordenação 

pedagógica apoiar e sustentar um espaço em que haja reflexão, investigação, 

negociação e tomada de decisão colaborativa entre todos os atores da escola, 

valorizando a formação de professores e a sua. O professor além de ser educador e 

transmissor de conhecimento, deve atuar, ao mesmo tempo, como mediador. Ou seja, 

o professor deve colocar-se como ponte entre o estudante e o conhecimento para 

que, dessa forma, o aluno aprenda a “pensar” e a questionar por si mesmo e não mais 

receba passivamente as informações como se fosse um depósito do educador.” 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

69 

  Tendo em vista que todos devem participar de ações como esse trabalho para 

que de fato surta efeito, a principal diferença é feita principalmente em sala de aula 

com o professor levando os alunos à reflexão sobre a sociedade. Nesse ponto, a 

professora faz uma crítica e traz a segunda abordagem:  

“Infelizmente nem todos os profissionais abraçam a causa. Há alguns deles que estão 

na instituição que presenciaram cenas desagradáveis de racismo, injúria racial, 

preconceito e nunca trabalham temas relacionados à Lei 10.639/03 (...). Há um grupo 

de professores que continua com esse árduo trabalho, entretanto, foi muito bem aceito 

pelo corpo discente e pela comunidade, pais e pela sociedade em geral.” 

E por fim, ao questionar sobre os avanços que podem ser notados (valorização, 

inclusão, entre outros) a partir da implementação da Lei na escola, a professora diz 

que trabalhar com esse assunto:  

“É polêmico, requer muito estudo e pesquisa e, principalmente que os professores 

engajados nesta luta precisam se despir dos seus preconceitos”.   

  Nesse sentido, Munanga afirma que:  

 

A transformação de nossas cabeças de professores é uma tarefa 

preliminar importantíssima. Essa transformação fará de nós, os 

verdadeiros educadores, capazes de contribuir no processo de 

construção da democracia brasileira, que não poderá ser plenamente 

cumprida enquanto perdurar a destruição das individualidades 

históricas e culturais das populações que formaram a matriz plural do 

povo e da sociedade brasileira. (MUNANGA, 2005). 

 

A professora complementa ainda falando sobre a importância e significado que 

esse trabalho tem para a sociedade:   

“O Colégio Estadual Filinto Justiniano Bastos é pioneiro na região na implementação 

da Lei 10.639/03, servindo de modelo para outras escolas, e que ao longo de todos 

esses anos percebemos a mudança positiva de comportamentos em todos da 

instituição, principalmente dos alunos”.  

Gramsci (1978) mostra-nos que “os indivíduos iniciam sua formação política 

quando, ao lutarem contra as condições de alienação em que estão inseridos, passam 

a se reconhecer como sujeitos pertencentes a uma das duas forças hegemônicas”, o 

que, segundo Oliveira & Militão (2012), “nos permite definir que nos formamos 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

70 

politicamente quando nos reconhecemos pertencentes a um grupo, ou seja, quando 

tomamos consciência do pertencimento a uma classe e quando assumimos como 

nossos os problemas dessa classe”.  

Esse tipo de trabalho levam os alunos à reflexão e consequentemente a 

conscientização sobre nossa história. Aos que sofrem preconceito diariamente é muito 

difícil conseguir sonhar e lutar por tais sonhos. As pessoas perdem a perspectiva de 

mudar de vida. O trabalho desenvolvido no Colégio Filinto  proporcionou e proporciona 

que os alunos, principalmente os remanescentes das comunidades quilombolas, 

tenham sua autoestima elevada e consigam ir em busca de seus sonhos, mudando 

sua história, como coloca a professora Najara:  

“A partir do momento que começamos a tratar da História da Cultura Afro brasileira e 

Africana, a situação mudou, os alunos começaram a sentir incluídos e valorizados. 

Segundo o Sr. Júlio Cupertino, as lideranças quilombolas já estavam prontas a 

denunciarem a instituição à promotoria por conta da discriminação que os alunos 

quilombolas estavam sofrendo, no entanto, quando eles tomaram conhecimento do 

trabalho que estava sendo realizado na escola, fizeram uma parceria com a escola e 

sempre estão presentes nas reuniões de pais e escola. Vale ressaltar que um número 

significativo de ex-alunos continua participando dos eventos da escola.  Outro ponto 

bastante positivo é o ingresso de alunos quilombolas nas Universidades, em especial 

na UNEB, no IFBA e com boas aprovações em vestibulares e no ENEM, bem como 

em Universidades particulares, através do PROUNI”. 

 Essa inserção é importante, pois abre novos horizontes para que esses alunos 

se sintam valorizados e sirvam de modelo para os demais das comunidades, servindo 

como exemplo de luta e resistência ao preconceito ainda vigente em nossa sociedade.  

 

5.0 Considerações Finais  

 

O estudo em busca da  valorização da cultura afro brasileira é importante não 

somente para os alunos das comunidades quilombolas que veem sua cultura 

valorizada e assim sentem-se pertencente e orgulhosos de  sua história, como 

também para os alunos da sede e de outras comunidades  não  quilombolas, pois têm 

a oportunidade de conhecer todo o processo de luta e resistência, bem como as 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

71 

riquezas da cultura afro, para então reconhecer, valorizar e romper estereótipos e 

preconceitos arraigados na sociedade.  

O CEFJB busca, através de seus projetos, conscientizar e valorizar toda forma 

de diversidade e cultura, fazendo com que a diferença seja respeitada, não somente 

na escola, como também em toda a comunidade, uma vez que os eventos da escola 

são abertos a todos, e toda a comunidade escolar é convidada para os eventos, nos 

quais sempre trazem a diversidade como centro das discussões.  

Percebe-se, portanto, que a escola em questão tem a concretização do trabalho 

voltado para as questões de etnia, pois a efetivação da lei não se dá somente no 

trabalho das datas marcadas, como nos 13 de Maio e 20 de Novembro, mas sim 

através de projetos que perpassam todas as disciplinas durante todo o ano letivo, 

como o trabalho que o Filinto desenvolve. 

 Concebemos, portanto, o Colégio Estadual Filinto Justiniano Bastos como 

modelo de efetivação de trabalho, já que desenvolve suas práticas voltadas para a 

diversidade e coloca em prática, ao longo do ano letivo, a educação voltada para as 

relações étnico-raciais como preconiza a Lei 10.639/03. 

 

 

Referências 

 

AGUIAR, Janaina C. Teixeira; AGUIAR, Fernando J. Ferreira. Uma reflexão sobre o 
ensino de história e cultura afro-brasileira e africana e a formação de 
professores em Sergipe.  
 
ALMEIDA, R. Minha cor  (conto) .  In: __________________.  Cadernos Negros.  
São Paulo, 1998. Vol 30.  
 
BORGES, E. M. F. A Inclusão da História e da Cultura Afro-brasileira e Indígena 
nos Currículos da Educação Básica. R. Mest. Hist., Vassouras, v. 12, n. 1, p. 71-
84, jan./jun., 2010.  
 
BRASIL. Secretaria de Educação Fundamental. Parâmetros Curriculares 
Nacionais: Pluralidade cultural, orientação sexual / Secretaria de Educação 
Fundamental. Brasília: MEC/SEF, 1997.  
 
Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais 
e para o ensino de História e Cultura Afro-brasileira e Africana. Brasília, DF: 
MEC, 2004. 
 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

72 

GOMES, N. L. Alguns termos e conceitos presentes no debate sobre relações 
raciais no Brasil: uma breve discussão. Educação antirracista: caminhos abertos 
pela Lei Federal nº 10.639/03. Brasília: MEC/SECAD, 2005.  Disponível em: 
http://arquivo.geledes.org.br/areas-de-atuacao/nossas-lutas/educacao/lei-10-639-03-
e-outras/10849-educacao-relacoes-etnico-raciais-e-a-lei-1063903. Acesso em: 
16/11/14. 
 
GOMES, N. L. Diversidade étnico-racial, inclusão e equidade na educação 
brasileira: desafios, políticas e práticas.  Universidade Federal de Minas 
Gerais/Brasil, 2010. Disponível em: 
http://www.anpae.org.br/iberolusobrasileiro2010/cdrom/94.pdf. Acesso em: 16 de 
Fevereiro de 2016.  
 
GOMES, N. L. Corpo e cabelo como símbolos da identidade negra: Body and 
hair as symbols of black identity. Departamento de Administração Escolar da 
Faculdade de Educação da UFMG, Belo horizonte, 2002.  
 
GONÇALVES e SILVA, P. B. Aprender, ensinar e relações étnico-raciais no 
Brasil. Porto Alegre/RS, ano XXX, n. 3 (63), p. 489-506, set./dez. 2007.  
 
GONÇALVES e SILVA, P. B.. Aprendizagem e ensino das africanidades 
brasileiras.  In: MUNANGA, K. Superando o Racismo na escola. 2ª edição revisada. 
Brasília, 2005 
 
GRAMSCI, A. Concepção dialética da história. 3ed. Rio de Janeiro: Civilização 
Brasileira, 1978. 
 
MACEDO, E. F. de. Parâmetros curriculares nacionais: a falácia dos temas 
transversais. Revista de Educação AEC - Um balanço educacional brasileiro. 
Brasília, AEC, v. 27, n. 108, jul/set 1998 

MUNANGA, K. A difícil tarefa de definir quem é negro no Brasil. Estudos 
avançados., vol.18, n.50, pp. 51-66. São Paulo. 2004. 
 
MUNANGA, K. Algumas considerações sobre a diversidade e a identidade 
negra no Brasil in Diversidade na Educação: reflexões e experiências. Brasília, 
2003.  
 
MUNANGA, K. Diversidade, identidade, etnicidade e cidadania. Conferência 
proferida no 1º seminário do iii concurso negro e educação. São paulo, 2003. 
 
MUNANGA, K. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil: identidade nacional versus 
identidade negra. 3ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2008. 
 
MUNANGA, K. Uma abordagem conceitual das noções de raça, racismo, 
identidade e etnia. Palestra proferida no 3º Seminário Nacional Relações Raciais e 
Educação- PENESB-RJ, 2003.  
 

http://arquivo.geledes.org.br/areas-de-atuacao/nossas-lutas/educacao/lei-10-639-03-e-outras/10849-educacao-relacoes-etnico-raciais-e-a-lei-1063903
http://arquivo.geledes.org.br/areas-de-atuacao/nossas-lutas/educacao/lei-10-639-03-e-outras/10849-educacao-relacoes-etnico-raciais-e-a-lei-1063903
http://www.anpae.org.br/iberolusobrasileiro2010/cdrom/94.pdf


Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

73 

MUNANGA, K. Superando o Racismo na Escola. 2ª edição revisada. Ministério da 
Educação, Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade. 
Brasília, 2005. 
 
MUNANGA, K. As facetas de um racismo silenciado. In SCHWARCZ, L.  M; 
QUEIROZ, R. S.. (org.). Raça e Diversidade. São Paulo: EDUSP/ Estação Ciência, 
1996.  
 
OLIVEIRA, L. S.; MILITÃO, M. S. R.  A Lei 10.639/2003 e a Formação Política em 
Sentido Gramsciano In: FILHO; G. R; OLIVEIRA, C. C;  NASCIMENTO, J. B. do. 
Formação inicial, história e cultura africana e afrobrasileira: desafios e 
perspectivas na implementação da Lei federal 10.639/2003. 1. ed. Uberlândia, MG: 
Editora Gráfica Lops, 2012.  
 
RAFAEL, L. R. M.; KATRIB, C. M. I. Um Olhar sobre a Plurailidade e Diversidade 
Cultural na Escola: Repensando a importância da efetivação da Lei N. 10639.03. In: 
FILHO; G. R; OLIVEIRA, C. C;  NASCIMENTO, J. B. do.  Formação inicial, história 
e cultura africana e afrobrasileira: desafios e perspectivas na implementação da 
Lei federal 10.639/2003. 1. ed. Uberlândia, MG: Editora Gráfica Lops, 2010.



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

74 

Capítulo 4 

 

A 

CONSOLIDAÇÃO 

DA SOCIOLOGIA E 

O ENSINO DA 

HISTÓRIA E 

CULTURA AFRO-

BRASILEIRA E 

AFRICANA NO 

ENSINO MÉDIO 

 

Caio César Gonçalves de Souza 

  



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

75 

A CONSOLIDAÇÃO DA SOCIOLOGIA E O ENSINO DA HISTÓRIA E 

CULTURA AFRO-BRASILEIRA E AFRICANA NO ENSINO MÉDIO 

 

Caio César Gonçalves de Souza 

 

RESUMO 

Neste artigo analiso os desafios e possibilidades de articular o ensino de sociologia e 
a educação antirracista no ensino médio. Partimos da análise de duas legislações que 
alteraram a Lei de Diretrizes e Bases da Educação, a LDB de 1996, com a Lei Federal 
Nº 10.639 de 2003, que estabelece a obrigatoriedade do Ensino de História e Culturas 
Africanas e Afro-brasileira e a Lei Federal Nº 11.684 de 2008, que estabelece a 
obrigatoriedade do Ensino de sociologia no Ensino Médio. O espaço escolar assume 
fundamental importância para se pensar a realidade etnicorracial, político, cultura e 
social brasileiro, visto que nosso país se caracteriza como um local de intenso convívio 
entre diferentes grupos sociais e etnicosrraciais. A reflexão que desenvolvemos neste 
artigo são os dois desafios pedagógicos presentes nestas legislações acima, acerca 
da atuação docente, a necessidade de afirmação de uma nova postura epistemológica 
das relações étnico raciais no Brasil, sobre a construção de conhecimento escolar em 
sociologia que tenha como parâmetro e a diversidade na produção de conhecimento 
nesta área de estudo. Assim, percebemos que provocações que se impõem na 
sociologia do Ensino Médio com a temática etnicorracial, não se expressam 
simplesmente na aplicação da legislação, mas também na necessidade de outro tipo 
de produção pedagógica e epistemológica que tenha um compromisso com uma 
educação antirracista. Enquanto desafios políticos, didáticos e epistemológicos, 
identificamos a necessidade de os/as docentes de sociologia, enquanto intelectuais 
públicos operarem um diálogo e uma intervenção na realidade social dos jovens 
estudantes e em sua sociedade.  A entrada da sociologia no espaço escolar poderá 
inserir a prática de professores na matriz curricular, não somente enquanto 
profissionais do ensino, mas ao mesmo tempo como educadores e investigadores da 
realidade social em uma instituição social. A metodologia utilizada tem como 
referência a abordagem qualitativa, com o levantamento de referencial bibliográfico. 
Os teóricos utilizados foram: Corrêa (1992), Figueiredo (2016), Oliveira (20b12a; 
2012b; 2014), Tomazi (2008), Bourdieu (2005) e Peçanha (2018). 

Palavras-Chave: Lei Federal Nº 10.639/03; Culturas Africana e Afro-Brasileira; 
Ensino de Sociologia no Ensino Médio; Antirracismo; Educação. 

      

      

1. Introdução 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

76 

Neste artigo trato de destacar importantes possibilidades e desafios de 

implementação da Lei Federal Nº 10.639 de 2003, que estabelece a obrigatoriedade 

do Ensino de História e Culturas afro-brasileira e africanas e a articulação com a Lei 

Nº 11.684 de 2008, que trata da obrigatoriedade do ensino de sociologia no ensino 

médio. 

A promulgação da última Lei, caracterizou-se inicialmente como uma decisão 

de cunho político, mas os muitos desdobramentos de cunho pedagógico que motiva 

as ações dos sujeitos que deverão aplicá-la, se faz importante apresentar. De início 

propõe aos docentes e os sistemas de ensino a perspectiva curricular, os modelos 

epistemológicos e suas referências conceituais. A proposição da legislação não está 

em consonância com as epistemologias desenvolvidas nos sistemas de ensino 

tradicionalmente no Brasil, como ressalta Peçanha (2018). Assim, estabelecer o 

ensino de História e Culturas de África e dos/as negros/as no Brasil, reivindica um 

profundo investimento na formação dos professores e questionamento dos 

referenciais teóricos e pedagógicos dos cursos de licenciatura e graduação como um 

todo.  

Podemos notar que as tarefas que se impõem na disciplina de sociologia no 

Ensino Médio com a temática etnicorracial não somente na aplicação da legislação 

vigente, mas também na necessidade de um outro tipo de produção pedagógica e 

epistemológica que tenha um compromisso com uma educação antirracista; 

implicando assim, em um novo parâmetro na formação de professores, bem como, 

colocar em análise as referências epistemológicas e pedagógicas das universidades 

no âmbito da licenciatura (PEÇANHA; 2018). 

Com isso, imediatamente as Leis vigentes conduzidas pelo Estado, pelos 

movimentos sociais e pela intelectualidade negra, fomenta a proposição de uma 

mudança conceitual e sobre identidade nacional, identidades dos sujeitos, 

interpretação da história e o questionamento profundo dos marcos eurocêntricos do 

pensamento moderno. 

Aquelas duas legislações alteram a Lei de Diretrizes e Bases da Educação 

Nacional (Nº 9394/96) e tem como objetivo promover um processo educacional que 

reconhece e valoriza a diversidade social brasileira, de forma crítica. Nesse sentido, o 

espaço escolar assume fundamental importância para se pensar a realidade 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

77 

etnicorracial, político, cultura e social brasileiro, visto que nosso país se caracteriza 

como um local de intenso convívio entre diferentes grupos sociais e etnicosrraciais.  

Frutos de amplas movimentações históricas dos movimentos sociais e negros, 

além de docentes ativistas da causa, estabeleceram por séculos a luta por uma 

educação antirracista e emancipadora da população negra. Também com a 

participação dos docentes e discentes de Ciências Sociais, que travaram o bom 

combate pelo retorno da sociologia ao ensino médio. 

Essas legislações após anos de suas implementações, desafiam o Estado, os 

movimentos sociais, os docentes, os currículos, a formação docente e os 

conhecimentos históricos ainda estabelecidos no âmbito acadêmico, pelas 

dificuldades de articulação de saberes e conhecimentos e estabelecimentos de 

metodologias e epistemologias próprias. 

Considerando essa situação, mesmo assim o ensino da Sociologia na 

educação básica, através dos princípios epistemológicos em construção no ambiente 

escolar, mas consolidado como ciência, emerge o estranhamento e a 

desnaturalização, como funções prioritárias como disciplina escolar. E com isso, 

assume também o papel relevante de efetivação dos princípios da Lei Nº 10.639/03.  

A proposta deste artigo é contribuir com os desafios e possibilidades da 

articulação entre estas duas legislações, mas, sobretudo, formular sobre o ensino de 

sociologia no espaço escolar, apresentando a necessidade pedagógica e 

epistemológica de aliar o ensino de sociologia e a História e Culturas de África e Afro-

Brasileira.  

Tratando sobre a sociologia na educação básica, que tem seus temas e 

teóricos situados na matriz europeia, tornando assim, uma epistemologia 

especialmente eurocêntrica; a partir disso, trataremos de práticas de “currículo oculto” 

e demais ferramentas utilizadas pelos docentes, para tratar da implementação da Lei 

Federal Nº 10.639/03 não somente em maio ou novembro, mas durante todo o período 

do ano letivo e civil.   

 

2. Os Desafios de Implementação da Lei Federal Nº 10.639/03 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

78 

Esta Lei foi sancionada no ano de 2003 pelo executivo Federal e, no ano de 

2004, com o Parecer do Conselho Nacional de Educação que instituiu as Diretrizes 

Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais e para o Ensino 

de História e Culturas Afro-brasileiras e africanas. 

Este documento constitui-se de um marco referencial no campo teórico, 

pedagógico, dos currículos, formação docente e suas práticas e, o compromisso 

político do combate às discriminações por questões de raça e etnia no sistema de 

ensino.  

Quando se analisa o posicionamento do Conselho Nacional de Educação 

(C.N.E.) com as agitações dos/as discentes, e através do reconhecimento da 

diferença afrodescendente, podemos notar o propósito da Lei, e de maneira 

indispensável enfrentar os confrontos relativos a identidades, no que tange a 

convicções racialistas hegemônicas que tem uma proximidade com a realidade 

brasileira. Identidades essas que abarca um processo histórico longo no que concerne 

a composição de identidades inferiorizadas em contraponto a soberania de uma 

herança colonial, conforme afirma Peçanha (2018). 

Oliveira (2014) destaca a não necessidade de estabelecer uma lógica étnica 

diferente da existente, ou seja, sair de somente do europeu, para de povos e 

comunidade até hoje excluídos destes espaços de privilégio, que é a academia e o 

ambiente escolar. Além de ampliar o leque dos currículos escolares no que tange a 

diversidade cultural, social, etnicorracial, política e econômica. 

Com isso, se faz necessário os espaços escolares se imbuírem dos estudos e 

aplicar em suas diversas disciplinas, as contribuições socioculturais de povos e 

comunidades tradicionais, descendentes de asiáticos, indígenas e africanos, além é 

claro, da europeia (Brasil, 2004). 

A dimensão que se inicia esta mudança curricular, sai do político para o 

pedagógico. Sendo assim, Oliveira (2014) ressalta a importância de intensificar a 

formação inicial e continuada dos docentes, além de mudanças nos paradigmas 

conceituais, epistemológicos e curriculares. Pois, percebemos que mesmo sendo 

importante esta Lei, se não tiver um conjunto de ações articuladas, teremos a 

disciplina ou a utilização dos conteúdos de forma transversal, mas tratada 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

79 

superficialmente, ou até mesmo, não tratada. Isso, por conta da falta de formação 

inicial e continuada, ou até mesmo porque preconceitos e discriminações com 

determinados assuntos que circundam o ensino da História e Culturas afro-brasileira 

e africana serão hegemônicos na prática docente.  

Uma das dificuldades que os/as professores apresentam, é a falta de material 

didático e paradidático para serem trabalhados em sala de aula. No Parecer do C.N.E. 

de 2004, são pontuados possíveis conteúdos para serem desenvolvidos:  

“O ensino de Cultura Africana abrangerá: - as contribuições do Egito 
para a ciência e filosofia ocidentais; - as universidades africanas 
Tombkotu, Gao, Djene que floresciam no século XVI; - as tecnologias 
de agricultura, de beneficiamento de cultivos, de mineração e de 
edificações trazidas pelos escravizados, bem como a produção 
científica, artística (artes plásticas, literatura, música, dança, teatro) 
política, na atualidade” (Brasil, 2004, p. 12). 

Ou seja, a partir do que contem no Parecer, a Lei 10.639/03 pode por pressão 

política de agentes públicos, movimento negro e acadêmicos/as ligados/as ao debate 

etnicorracial, movimentar os conceitos e episteme acerca da identidade etnicorracial 

e nacional, identidade individual e coletiva, compreensão da história e a crítica aguda 

dos marcos da razão moderna calcados num etnocentrismo europeu/branco. 

Quando tratamos especificamente da prática do/a professor/a na aplicação 

desta legislação, percebemos o quão é necessário a disponibilidade de atuar de uma 

forma mais ampla e plural deste profissional, que por períodos importantes 

visualizaram suas práticas e os conhecimentos adquiridos, como algo mais estanque 

do que necessita ser para termos verdadeiramente uma educação para as relações 

etnicosrraciais plural e diversa. 

Oliveira (2012) a partir de uma pesquisa acerca da formação de professores/as, 

ele destaca uma fala de uma profissional referindo-se à aplicação da Lei 10.639/03: 

Acho que falta material didático e vontade dos professores. É! 
Vontade. Eu não falo isso da minha escola, porque eles fazem um 
movimento bacana de uma forma geral, mas ainda há um preconceito, 
não contra o estudo da África, mas contra o negro e aí a gente vai cair 
no preconceito contra a História da África. Outro dia meu namorado 
me reproduziu uma conversa de uma professora com uma professora 
de História, e ela dizia: ‘aquela aluna me dando problema, loirinha de 
olho azul, nunca imaginei que fosse fazer isso! O município é tão ruim 
que até eles estão me dando problemas’. Isso é uma frase isolada, 
mas é claro que isso remete a toda uma forma de preconceito, que aí 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

80 

não adianta você estudar aquela cultura se você não valoriza aquela 
cultura (Professora Carolina) (Oliveira; 2012a, p. 246). 

Nesse campo, os professores são questionados em diversos âmbitos, como: a 

formação histórica e pedagógica deste sujeito; realidades práticas dos docentes, que 

pode ser apontado como percalço para formação continuada; embates pedagógicos 

a serem resolvidos; conflitos etnicosrraciais e discriminações em diversos espaços a 

serem solucionados; condições de aprendizagem dos discentes considerados 

desumanos, e, disputas epistemológicas em função da religião e a intolerância 

àquelas relacionadas com África.  

No que diz respeito a relação histórica e identitária, há o racismo estrutural 

brasileiro, como já citamos acima. Os/as docentes de sociologia podem possuir um 

extenso leque de conhecimentos para aplicar a Lei Nº 10.639/03, na (re)construção 

do pensamento social brasileiro. Isto é, há uma prática pedagógica que se agrega com 

a dimensão política, e colocar a Legislação em prática nas aulas de sociologia pode 

levar ao debate acerca do racismo estrutural que compõem e acompanha a sociedade 

brasileira até dos dias atuais (PEÇANHA; 2018). 

Entre docentes e estudantes, questões referentes a necessidade da existência 

das cotas nas Universidades e a ocorrência de racismo experienciados pelos sujeitos 

são manifestados em uma visão de senso comum e qualificada pelo mito da 

democracia racial, segundo Peçanha (2018). Em contrapartida, conforme a mesma 

autora, no momento em que o professor formula e instiga o debate, aparece algumas 

frases com frequência a respeito dos/as negros/as no Brasil e do continente africano 

em si, como: “Na África só tem macaco”; “África só tem macumba”; “Nega do cabelo 

duro”, entre outras afirmações que demonstram nitidamente o grau de racismo 

encrostada em nossa sociedade. Diversas dessas ideias são compreendidas no 

espaço escolar e são fortalecidas ainda mais com outras expressões conforme: “Fome 

negra”; “Cabelo duro/ruim”; “Nega maluca”; “Nariz de preto”, entre outros termos, 

conforme nos aponta Peçanha (2018), que reafirma o lugar do sujo, do marginalizado, 

do menor e pior, e até, do demonizado, quando se trata de elementos culturais que 

adentram pelo campo religioso e/ou espiritual para a compreensão lógica cartesiana, 

eurocêntrica e cristã.  



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

81 

Nesse contexto, podemos observar o aparecimento de diversas ideias e pontos 

de vistas que surgem como identidades étnicas e religiosas, ideias preconcebidas 

acerca de povos e culturas, racismo, etnocentrismos etc. Nessa perspectiva, o espaço 

escolar com uma prática pedagógica adequada posiciona diversas dúvidas acerca da 

dimensão identitária e política, uma vez que, o/a docente tem a necessidade de 

politizar a discussão e incitar a reflexão de cunho histórico no que diz respeito as 

relações de poder na sociedade brasileira. 

Num breve levantamento bibliográfico, visualizei o complexo desafio dos 

docentes, que poderiam ser colocados em duas categorias diferentes: a cognitiva e a 

estrutural. Segundo Oliveira (2014), o aspecto cognitivo refere-se à necessidade que 

esses professores têm de desconstruir saberes científicos e históricos, construir novas 

leituras e interpretações no campo do conhecimento histórico e superar as lacunas da 

formação inicial docente e incorporá-las como uma nova identidade docente. Porém, 

essa tarefa não é isolada, pertence também ao campo pedagógico. Neste sentido, 

são projetados a reorientarem seus saberes da experiência nas relações 

etnicosrraciais diante das posturas preconceituosas e discriminadoras dos discentes 

e colegas, na medida em que devem encontrar mecanismos inovadores e ‘inventarem’ 

situações didáticas para a desconstrução do senso comum ‘acrítico’ e enviesado.  

Essa tensão a partir da formação inicial do profissional, se coloca de forma 

permanente se encontrando nos âmbitos das identidades e epistemologicamente na 

prática docente.  

Ainda tratando do aspecto estrutural, podem-se referir as condições objetivas 

do docente, quando este não possui investimento estatal ou privado para sua 

formação continuada, com pesquisas e cursos, leituras e tempo para o 

amadurecimento de ideias, conceitos e categorias que formarão um novo campo 

epistemológico na formação e prática docente.  

Neste sentido, conforme coloca Oliveira (2014), a maioria dos docentes que 

tentam implementar a legislação, a fazem com ações pontuais para fugir das 

condições objetivas e subjetivas na perspectiva de reflexão, criação e realização da 

temática, ou com a contextualização da história de África nos conhecimentos 

históricos já consolidados no currículo. Trabalhar relações com a literatura, 

expressões culturais, teóricos/as e/ou personalidades negras, práticas e saberes de 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

82 

povos e comunidades próximas a escola, podem contribuir para que o ensino deste 

conteúdo faça sentido para as/os discentes e toda comunidade escolar. 

Em suma, a Lei Federal Nº 10.639/03 traz à tona uma questão delicada nas 

relações sociais brasileira, que ao longo da história sempre foram pautadas por negar 

as tensões e os confrontos de toda ordem. Esse movimento de tratar de uma forma 

mais sutil as tensões raciais do Brasil Colonial, Imperial e Republicano, teve na 

Sociologia uma participação importante de Gilberto Freyre, quando em 1933 publica 

a sua obra “Casa Grande e Senzala”, onde ali ele não traz o termo “democracia racial” 

em si, mas dá o ponta pé inicial para utilização desse conceito em suas obras futuras, 

e assim, legitimando pela ciência algo já disseminado na sociedade brasileira no 

campo do senso comum. 

  

3. Percalços e desafios no Ensino de Sociologia 

No tópico anterior quando tratamos dos desafios da implementação da Lei 

10.639/03, visualizamos dificuldades de ordem epistemológica, político-cultural, 

social, curricular e identitária. Se faz necessário estas mesmas questões alocadas 

quando tratamos da disciplina de sociologia no Ensino Médio.  

Mesmo com a Lei Federal Nº 11.684 de 2008, que traz para o currículo 

obrigatório o ensino da disciplina, as Ciências Sociais como disciplina escolar ainda 

não pode ser considerada como um ponto consolidado na discussão de currículo, 

segundo Miglievich-Ribeiro; Sarandy (2012). Somente lembrarmos a proposta de 

retirar a sociologia dentre as obrigatórias, durante a reforma do Ensino Médio proposto 

pelo Governo Federal nos anos de 2017 e 2019, somente sendo derrubada com a 

organização dos/as profissionais e do ativismo estudantil. 

As Ciências Sociais no ambiente escolar carecem de uma continuação 

duradora no Ensino Médio, além de relação mais profunda e próxima dos docentes e 

discentes com o seu objeto de estudo. Isso porque, esta passou 37 anos fora do 

ensino médio como obrigatória, desde a promulgação da L.D.B. de 1971. Como a 

disciplina nunca teve uma regularidade no currículo obrigatório, esta sofre certos 

questionamentos acerca de sua utilidade prática, relevância para o futuro dos 

discentes e seus significados.  



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

83 

Posto isso, destacamos que os docentes que desde 2008 assumem a regência 

da sociologia, precisam elaborar seus métodos e posturas pedagógicas, mesmo com 

poucas referências, tradições e caminhos já trilhados, se faz necessário estes 

avanços para que suas práticas sejam condizentes com as Diretrizes Curriculares da 

sociologia no Ensino Médio e do Ensino da História e Culturas afro-brasileira e 

africana.  

Esses desafios que tanto tratamos aqui, só serão superados e a sociologia 

consolidada, quando for restabelecida uma tradição didática que avance para além 

dos conteúdos teorizados somente, sem conexão com a vida real dos/as estudantes. 

Posteriormente, uma organização da categoria para a construção e solidificação de 

epistemologias contra hegemônicas que garantam que a disciplina seja respeitada e 

praticada nas escolas, e, por fim, contudo, muito próximo do segundo ponto, uma 

elaboração didática e escolar dos assuntos tratados no espaço universitário, que em 

muitas vezes são transportados sem nenhuma modificação didática, para os discentes 

da educação básica, como afirma Oliveira (2012b). 

Quando se formula sobre a construção desta tradição didática nas Ciências 

Sociais escolar, não se pode negligenciar estes conteúdos e as metodologias 

precisam dialogar com os elementos da ciência da educação e suas contribuições na 

formação docente, como já ocorre com disciplinas que há mais tempo são obrigatórias 

no currículo escolar, como: a geografia, ciências e biologia, história, matemática, 

língua portuguesa, entre outras. 

No aspecto que tratamos sobre a construção política para consolidação da 

disciplina, se faz necessário uma organização de uma comunidade acadêmica, como 

sujeitos coletivos, que se levante teoricamente contra o preconceito, discriminação e 

o descaso que existem em setores da comunidade escolar e fora dela, acerca do 

ensino da sociologia no ensino médio. É importante que se rompa com o imaginário 

popular sobre a episteme deste campo de conhecimento, quando se trata de sua 

cientificidade, aplicabilidade e importância para a formação escolar de discentes de 

nossas escolas, mesmo com estudantes e docentes de outras áreas de conhecimento 

- principalmente fora da área de humanas -, ratificando que ela não possui naquele 

espaço, um objeto de estudo especialmente científico e agregador para a formação 

estudantil.  



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

84 

Oliveira (2014) apresenta outra questão a ser vencida: a construção de um 

campo de saber teórico e prático específico de conhecimentos das Ciências Sociais 

no ensino médio. O autor traz Ortiz (1983) para teorizar sobre campo de pensamento, 

ao qual define campo social como um espaço quase autônomo em relação aos demais 

espaços sociais, possuindo estruturas e dinâmicas próprias.  

No que concerne ao campo científico, o último autor cita Bourdieu (1976) para 

iluminar o conceito: 

“O universo ‘puro’ da mais ‘pura’ ciência é um campo social como outro 
qualquer, com suas relações de força e monopólios, suas lutas e 
estratégias, seus interesses e lucros, mas onde todas essas 
invariantes revestem formas específicas. O campo científico, enquanto 
sistema de relações objetivas entre posições adquiridas (em lutas 
anteriores), é o lugar, o espaço de jogo de uma luta concorrencial. O 
que está em jogo especificamente nessa luta é o monopólio da 
autoridade científica definida, de maneira inseparável, como 
capacidade técnica e poder social; ou, se quisermos, o monopólio da 
competência científica, compreendida enquanto capacidade de falar e 
agir legitimamente (isto é, de maneira autorizada e com autoridade), 
que é socialmente outorgada a um agente determinado” (Bourdieu, 
1976 apud Ortiz, 1983, p. 122-123).  

Esse conhecimento escolar em sociologia que Oliveira (2014) nos traz, faz-se 

necessário a construção e consolidação o quanto antes, pois este processo de 

amadurecimento de um campo científico é elaborado por diversos indivíduos, de 

forma individual ou organizado em entidades ou Universidades; ou seja, é, e será um 

processo lento e gradual. Por isso, a importância de uma ampliação dos quadros 

técnicos e políticos no alargamento destes mecanismos irem às escolas. 

Sem negligenciar a compreensão de que o conhecimento escolar tem suas 

próprias dimensões e características, sendo necessárias serem contextualizadas a 

partir de demandas dos discentes, segundo as teorias críticas em educação, como 

afirma Forquin (1992).  

O conhecimento escolar se dar pela mediação didática na escolha dos 

conteúdos da ciência específica. Lopes (2007) afirma que essa mediação é elaborada 

a partir da dimensão sociocultural dos contextos escolares, um conjunto de escolhas 

e omissões de conteúdo, mediações, metáforas, analogias e qualquer prática que 

contribua para a contextualização da teoria ou conceito, com o mundo prático do 

discente. Estes elementos e práticas minimamente estabelecidos no cotidiano, pode 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

85 

nos permitir constatar a existência de uma epistemologia especialmente escolar para 

os conceitos e categorias das Ciências Sociais. 

Com isso, os docentes da sociologia preparando seus materiais para a aula, 

tem necessariamente que estabelecer contatos entre as teorias e a compreensão 

prática dos discentes, sem que isso seja uma desqualificação dos conhecimentos 

científicos construídos na área. Estes conceitos e conhecimentos, tornam-se 

palatáveis na medida que exista uma mediação didática que avalie inicialmente quem 

está ali, para juntos construir aqueles saberes. O estágio de aprendizagem precisa 

ser percebido pelo docente, pois os conceitos precisam ser diferentemente discutidos 

e aprendidos na Universidade e em espaços acadêmicos, comparados aos espaços 

escolares, pois nos primeiros, a exposição teórica é essencial e privilegiada. 

Oliveira (2014) nos aponta que a produção do conhecimento escolar em 

Sociologia requer sujeitos coletivos, tanto em ambientes escolares como em 

universidades, já que é imprescindível a construção de referenciais teóricos e 

metodológicos capazes de estabelecer um campo pedagógico e didático em sentido 

estrito.  

Afinal, os obstáculos são enormes, mas as possibilidades são ainda maiores. 

Pois, temos um contexto atual já com mais de 10 anos de Lei implementada, a 

constituição de certa tradição didática com uma episteme sociológica para o ambiente 

escolar em elaboração, com uma luta política em pleno vapor para esta consolidação. 

Além do mais, Oliveira (2014) nos remete a necessidade presente da constituição do 

campo de pensamento teórico e prático das Ciências Sociais no ambiente escolar, 

que já ultrapassa as dificuldades e lamentações político-reivindicatórios da aplicação 

pedagógica da disciplina no ensino médio. 

Os passos iniciais foram dados, cada um que faz parte deste local de fala, 

precisa si comprometer com as Ciências Sociais na escola, juntamente com o Ensino 

da História e das Culturas afro-brasileira e africana. 

 

4. Considerações Finais 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

86 

Como destacamos anteriormente - enquanto desafios políticos, didáticos e 

epistemológicos –, nos dirige algumas conclusões parciais: a necessidade de os/as 

docentes de sociologia, enquanto intelectuais públicos (Braga; Burawoy, 2009) 

operarem um diálogo e uma intervenção na realidade social dos jovens estudantes e 

em sua sociedade.  

Nelson Tomazi (2008) afirma que a entrada da sociologia no espaço escolar 

inserirá a prática de professores na matriz curricular, não somente enquanto 

profissionais do ensino, ao mesmo tempo como educadores e investigadores da 

realidade social em uma instituição social específica.  

Prosseguindo um pouco mais, me atrevo a afirmar que esse profissional 

inserido no espaço escolar terá uma relação privilegiada e desafiadora, na medida em 

que, fincando raízes neste espaço social que é a escola, poderá originar um 

conhecimento sociológico novo, a partir de suas experiências, de seus colegas, dos/as 

discentes e seus pais/mães ou responsáveis. Com a oportunidade de contribuir com 

importantes debates públicos, e assim, provando na prática a real necessidade da 

existência da sociologia nas escolas e em diversos outros espaços sociais.  

Inclusive, as Ciências Sociais com este novo período de ensino médio de forma 

ininterrupta, a partir de 2008, pode contribuir muito com o que demanda a Lei Federal 

Nº 10.639/03 e as Diretrizes Nacionais para a Educação das Relações Étnico–Raciais 

para a educação básica. Compreendendo que a questão etnicorracial presente na 

escola tem muito espaço para a atuação do docente em sociologia, pois tem um 

imperativo pedagógico, sócio antropológico, cultural e político, que é o combate ao 

racismo estrutural brasileiro e uma mudança epistemológica em face ao 

eurocentrismo no pensamento social brasileiro, como destaca Oliveira (2014).  

Para isso, se requer uma atuação política mais efetiva e intervencionista nas 

práticas e construções sociais e etnicosrraciais na escola. A partir disso, Bourdieu 

(2005) afirma:  

“O conhecimento do mundo social e, mais precisamente, as categorias 
que o tornam possível são o que está, por excelência, em jogo na luta 
política. Luta ao mesmo tempo teórica e prática pelo poder de 
conservar ou de transformar o mundo social, conservando ou 
transformando as categorias de percepção desse mundo. É nesse 
sentido, no jogo da luta política, que os professores de sociologia, que 
podem mobilizar a discussão racial enquanto temática curricular, são 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

87 

chamados a revelar o racismo estrutural (a luta teórica), e possibilitar 
abertura de uma intervenção antirracista (a luta prática)” (BOURDIEU; 
2005, p. 142). 

Com isso não afirmamos que esta tarefa de conectar as teorias sociológicas 

com as vivências de mundo dos/as discentes seja algo fácil de se realizar. É nítido 

para todas e todos que tenham o mínimo contato com este ambiente, que as 

dificuldades de implementar uma prática sociológica na atuação docente são 

enormes. Mas a prática docente cotidiana, juntamente com a compreensão do 

arcabouço teórico, vai pavimentando as possibilidades de interlocução e 

aplicabilidade real das teorias e conceitos sociológicos para fins de uma produção 

escolar reflexiva e transformadora no campo das relações etnicosrraciais. 

Por fim, percebemos as diversas alternativas que temos para a consolidação 

de uma sociologia escolar que dialogue com as vidas presentes nestes espaços, já 

que a maioria dos/as estudantes do Ensino Médio brasileiro são negros/as, 

perfazendo também a partir disso, a discussão de temas pertinentes para a essa 

população e as que não se declaram negras/os, que  as teorias e conceitos sirvam 

para apontarmos para transformações sociais, e não somente interpretação destes 

fenômenos, como disse Karl Marx.  

 

5. Referências Bibliográficas 

BOURDIEU, Pierre. O Poder Simbólico. São Paulo: Bertrand Brasil, 2005.  

BRAGA, Ruy; BURAWOY, Michael. Por uma Sociologia Pública. São Paulo: 
Alameda, 2009.  

BRASIL. Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações 
Étnico-Raciais e para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana. 
Brasília: Ministério da Educação, 2004. 

BRASIL. Indagações Sobre Currículo: diversidade e currículo. Brasília: Ministério 
da Educação/Secretaria de Educação Básica, 2007.  

BRASIL. Lei 10.639 de 2003. Obrigatoriedade do ensino de história e culturas afro-
brasileira e africanas. Disponível em: 
<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/L10.639.htm>. Acesso em: 10 de 
Dez. 2017. 

BRASIL. Lei 11.684 de 2008. Obrigatoriedade do ensino de sociologia e filosofia nos 
anos do ensino médio. Disponível em: 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/L10.639.htm


Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

88 

<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11684.htm>. Acesso 
em: 10 de dez. 2017. 

BRASIL. Orientações Curriculares Nacionais: ciências humanas e suas 
tecnologias. Brasília: Ministério da Educação; Secretaria de Educação Básica, 
2008.  

BURAWOY, Michael. A Guinada Crítica para a Sociologia Pública. In: BRAGA, Ruy; 
BURAWOY, Michael. Por uma Sociologia Pública. São Paulo: Alameda, 2009. P. 
197-218.  

CORRÊA, Marisa. Ilusões da Liberdade. Bragança Paulista: Universidade São 
Francisco, 1998. FORQUIN, Jean C. Saberes Escolares, Imperativos Didáticos e 
Dinâmicas Sociais. Teoria & Educação, Porto Alegre, n. 5, p. 28-49, 1992.  

FIGUEIREDO, Evillys Martins de. O diálogo da Sociologia com a lei 10.639/03 no 
ensino básico. UFPA. Trabalho apresentado à 30ª Reunião Brasileira de 
Antropologia. 2016. 

LOPES, Alice Casimiro. Currículo e Epistemologia. Ijuí: Ed. Unijuí, 2007.  

MIGLIEVICH-RIBEIRO, Adélia; SARANDY, Flávio Marcos Silva. Perspectivas 
Políticas Acerca do Ensino de Sociologia. In: FIGUEIREDO, André Videira de; 
OLIVEIRA, Luiz Fernandes de; PINTO, Nalayne Mendonça. Sociologia na Sala de 
Aula: reflexões e experiências docentes no estado do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro: 
Imperial Novo Milênio, 2012. P. 21-45.  

OLIVEIRA, Luiz Fernandes de. A Sociologia e as Tensões Sociais, 
Epistemológicas e Culturais da Escola. In: FIGUEIREDO, André Videira de; 
OLIVEIRA, Luiz Fernandes de; PINTO, Nalayne Mendonça. Sociologia na Sala de 
Aula: reflexões e experiências docentes no estado do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro: 
Imperial Novo Milênio, 2012a. P. 89-108. 

OLIVEIRA, Luiz Fernandes de. História da África e dos Africanos na Escola: 
desafios políticos, epistemológicos e identitários para a formação dos 
professores de história. Rio de Janeiro: Ed. Imperial Novo Milênio/FAPERJ, 2012b. 

OLIVEIRA, Luiz Fernandes. Educação Antirracista: tensões e desafios para o 
ensino de sociologia. Educação & Realidade, Porto Alegre, v. 39, n. 1, p.  81-98, 
jan./mar. 2014. Disponível em: <http://www.ufrgs.br/edu_realidade>. Acesso em 21 
dez. 2017. 

ORTIZ, Renato (Org.). Pierre Bourdieu: sociologia. São Paulo: Ática, 1983.  

PEÇANHA, Layla Vitorio. Duplo desafio pedagógico: Lei 10.639/03 e o Ensino de 
Sociologia no Ensino Médio. X COPENE, 2018. Disponível em: < 

https://www.copene2018.eventos.dype.com.br/resources/anais/8/1538362399_ARQ
UIVO_TRABALHOCOMPLETOCOPENE.pdf Acesso em: 30 mai. 2019. 

TOMAZI, Nelson Dacio. Entrevista Concedida à Revista Eletrônica. Inter-Legere, 
n. 3, jul./dez. 2008. Disponível em: <http://cchla.ufrn.br/interlegere/revista/ 
numero3.html>. Acesso em: 08 jan. 2018.  

 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11684.htm


Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

89 

Capítulo 5 

 

COTIDIANO OU 

COTIDIANOS? 

PERCEPÇÕES DE 

DUAS ALUNAS 

COTISTAS 

 

Patrícia Costa Pereira da Silva 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

90 

COTIDIANO OU COTIDIANOS? PERCEPÇÕES DE DUAS ALUNAS 

COTISTAS 

 

Patrícia Costa Pereira da Silva 

UNIRIO 

 

Introdução 

Este trabalho é uma apresentação de alguns resultados preliminares de uma 

pesquisa em andamento, cujo objetivo principal é analisar o cotidiano acadêmico do 

cotista negro da Universidade Estadual do Rio de Janeiro (Uerj). Procurar-se-á 

compreender as estratégias utilizadas para superação de possíveis dificuldades; 

observar se tensões são surgidas no dia-a-dia e, se estas podem influenciar no 

desenvolvimento acadêmico e nas condições de permanência na universidade. 

Para viabilizar este estudo, a partir de considerações dos últimos vestibulares, 

na literatura específica sobre a temática e em informações que circulam na mídia em 

geral, foram estabelecidos 2 cursos para análise: Direito e Nutrição. A escolha destes 

dois cursos foi baseada na leitura de uma entrevista da então sub-reitora de 

Graduação, Professora Raquel Villardi, concedida ao Laboratório Políticas da Cor da 

Uerj (PPCor). A professora, nessa entrevista, afirma que o curso de Direito teve seu 

perfil racial discente amplamente modificado pelo sistema de cotas; já o curso de 

Nutrição, não sofreu grandes alterações. É importante ressaltar que a Uerj foi 

escolhida por ter sido a primeira universidade brasileira a implantar o sistema de 

cotas,em 2003 e, atualmente, é a uma das duas universidades localizadas no estado 

do Rio de Janeiro – a outra é a Universidade Estadual do Norte Fluminense (UENF) - 

com política de ações afirmativas. 

 

A abordagem teórico-metodológica 

Para responder as questões supracitadas, a metodologia denominada 

observação participante está sendo utilizada. Além da observação participante, 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

91 

questionários e entrevistas são utilizadas como heurísticas. É importante ressaltar que 

a minha inserção em campo ocorre há pouco mais de um ano: participo de atividades 

acadêmicas como aula, seminários e eventos em geral. Mas, o meu maior “ponto de 

encontro” com os estudantes são os chamados “espaços de sociabilidade” dos 

estudantes, como corredores, pátios, bares e reuniões de centros acadêmicos e 

coletivos de estudantes, como o DeNegrir (Coletivo de Estudantes Negros da Uerj). 

Esta vivência na Uerj está permitindo o enriquecimento de um”diário de campo”, com 

informações e impressões que uma pesquisa bibliográfica ou apenas entrevistas, não 

me permitiria. Pode-se dizer que essa participação em campo foi facilitada por meu 

perfil pessoal que, em dada instância, assemelha-se muito a um estudante 

universitário: negra e jovem de 23 anos, sou constantemente confundida – seja por 

próprios estudantes, seja por funcionários - com uma legítima estudante de graduação 

da Uerj. Ainda que a juventude esteja ao meu lado, não é tarefa fácil identificar, em 

campo, quem é e quem não é cotista. Para tanto, conto com o suporte das 

coordenações dos cursos escolhidos, assim como seus centros acadêmicos e o 

Coletivo de Estudantes DeNegrir. Este suporte pode ser traduzido na indicação de 

estudantes. A internet também está sendo um excelente mecanismo de pesquisa. 

Até o momento, foram realizadas 10 entrevistas semi-estruturadas com 

estudantes que ingressaram na Uerj via reserva de vagas para afro-descendentes (3 

estudantes de Nutrição e 7 de Direito). Também foram entrevistados os 

coordenadores dos cursos de graduação escolhidos para esta pesquisa. 

Para este trabalho, será apresentada uma análise de conteúdo das entrevistas 

realizadas com duas estudantes, uma de Direito e uma de Nutrição. Neste trabalho 

serão utilizados nomes fictícios para preservar a identidade das entrevistadas. 

Samantha é uma moça bem jovem (19 anos) e muito bonita. Moradora do bairro 

da Abolição, estudou em escola particular de Madureira. Estava, à época da 

entrevista, no 2° período do curso de Direito. 

Camilla é uma jovem de 26 anos. Bem articulada, estava à época da entrevista 

no 6° período de Nutrição. Moradora da Pavuna, sempre estudou em escola pública. 

 

As percepções das estudantes 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

92 

Após conhecer um pouco a trajetória escolar de Samantha e Camilla, as 

perguntas da entrevista foram direcionadas para seu cotidiano acadêmico. Quanto às 

dificuldades financeiras, Samantha revela que não sofre nenhuma dificuldade 

financeira que a levaria a desistir da graduação. Assim como todos os cotistas 

(oriundos de escola pública, afro-descendentes e outros beneficiados14) as alunas 

recebem uma bolsa de R$ 250,00 do Proiniciar15: “Ah, a bolsa ajuda bastante, mas é 

claro que dificuldades financeiras todo mundo enfrenta...” (Samantha) 

Camilla ingressou na Uerj em 2005. Se hoje ainda passa por dificuldades de 

ordem financeira (ela faz tranças para obter renda extra), quando do ingresso, estas 

eram ainda maiores: 

 

“Eu não tinha computador(...) Então foi muito difícil porque tudo 

era on line, que nem eu te falei: “Hah, não tá na pasta, mas tá 

na internet”. Se no domingo a noite você tem “bater” pra 

segunda-feira, no domingo faltou alguma coisa, sem ter 

computador em casa, imagina, se a lan house tá fechada, tem 

que incomodar o vizinho. Sabe? É uma coisa assim.” 

“Comprei [o computador] em 2007”. 

 

Quanto às relações interpessoais, Samantha não percebe nenhum tipo de 

discriminação: “Não...Se tem ela passa despercebido porque eu nunca passei (...) 

mas no dia-a-dia a gente não sente isso não, eu não sinto.” Mas, a partir de uma 

interferência de uma colega, Samantha conta uma situação de preconceito que viu. 

Segundo a aluna, num torneio esportivo, “uma história de preconceito rolou”. É 

necessário explicar: o torneio esportivo é comumente denominado “Jogos jurídicos” e 

                                                           
14 Indígenas, filhos de policiais e bombeiros mortos 
15 O Programa de Iniciação Acadêmica - PROINICIAR –, criado pela Deliberação 043/2004, em conformidade 
com a Lei 4151/03, que foi atualizada pela lei 5346/2008, atende alunos que ingressaram por meio do sistema 
de reserva de vagas e tem como objetivo apoiar o estudante da UERJ de modo a garantir-lhe não só a 
permanência, mas também sua inserção com sucesso na vida acadêmica. (Fonte: http://www.sr1.uerj.br/dpei) 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

93 

possui várias modalidades como futebol, basquete e handebol. Várias universidades 

competem entre si. Samantha conta o que aconteceu durante a competição de 2009: 

 

“A gente sabe que aconteceu isso uma vez, chamaram os 

estudantes de “Congo” (por causa dos cotistas), mas aí o que 

aconteceu para amenizar isso, os estudantes da UERJ 

inteligentemente assumiram a identidade de Congo, porque não 

tem problema nenhum a gente ser cotista, negro...A partir daí 

não aconteceu mais nada ,porque nem tem motivo para isso.” 

 

Já Camilla coloca que existe um processo de discriminação, tanto dos 

professores, quanto de seus colegas: 

“(...) fazem comentário em relação ao cabelo, em relação à 

roupa e... E tinha uma colega que foi fazer o estágio e veio mais 

arrumadinha e o professor virou pra ela e falou “Nossa! Você 

veio arrumadinha hoje!” Sabe reparava, mas nunca comentou, 

num momento “anda tão largadinha”. 

“Quem não é da sua “panelinha” não fala com você, só quando 

é necessário. Os grupos são muito fechados. Mesmo entre os 

não cotistas. É muito fechado.” 

 

Quanto às possíveis dificuldades de natureza acadêmica enfrentadas no curso, 

Samantha explica que todas podem ser superadas e o programa de assistência ao 

estudante na Uerj (o Proiniciar) contribui muito para isso. Além disso, acredita que as 

dificuldades enfrentadas no início do curso são comuns a cotistas e não-cotistas: 

 

“Não, dificuldades têm, mas não por isso (...) .Pode ser até que 

esse desfavorecimento na educação, no histórico da pessoa 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

94 

prejudique claro, mas são diferenças normais, nada que ‘ah, vai 

ser reprovado fatalmente’.” 

“(..) acho que não há nada que a gente não possa correr 

atrás...Assim, eu sei que há pessoas que tem um a tradição na 

família de ter melhores escolas, muito melhor do que a gente, 

mas pelo que eu tenho visto, nada que o cotista não possa correr 

atrás e chegar junto.” 

 

Camilla, no entanto, lista uma série de dificuldades para o pleno 

acompanhamento das atividades de sua graduação, como por exemplo o não 

conhecimento de uma língua estrangeira: “No começo do curso, teve um professor 

que passou um texto em inglês...reclamamos, mas ele achava um absurdo não 

sabermos inglês. (...) Só os cotistas não leram o texto, que caiu na prova.” 

Segundo Samantha, entraram junto com ela, 16 estudantes via reserva de 

vagas para afro-descendentes. Apesar das vagas reservadas para estudantes afro-

descendentes serem 100% preenchidas na turma de Samantha, a mesma teve muita 

dificuldade em dizer quantos alunos negros cotistas tinham em sua turma: 

 

“É porque o que acontece, tem muitos negros que entram por 

rede pública também entendeu? É difícil de identificar. Como eu 

te falei não tem essa heterogeneidade toda assim declarada 

turma, é difícil mesmo de identificar ,é uma coisa natural.” 

 

Camilla, no entanto, não soube dizer quantos alunos negros entraram por cotas 

no ano que ingressou na universidade (2005). Mas, afirma que não houve evasão e 

que todos permanecem no curso. 

Finalizando as entrevistas, tanto Samantha como Camilla disseram que sempre 

se posicionaram a favor das cotas. As duas alunas acreditam que não ingressariam 

na universidade sem essa política. 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

95 

 

Algumas considerações finais 

É evidente que o cotidiano de Camilla é bem diferente do de Samantha. Ainda 

que esta diferença seja justificável pela periodização de cada uma (Camilla está no 6° 

período e Samantha, no 2°), “a vida cotidiana não está “fora” da história, mas no 

“centro” do acontecer histórico: é a verdadeira essência da substância social” 

(HELLER, 2008, p.34). O cotidiano é ainda território do contraditório, do relativo e do 

confuso: é multiforme e dinâmico. É, na verdade, o exercício diário dos atos que 

fundam e sustentam a identidade. 

A partir das falas de Camilla, é possível inferir que seu dia-a-dia acadêmico é 

permeado por uma “categoria do pensamento do comportamento cotidianos” 

(HELLER, 2008, p. 63) – o preconceito. O pensamento a que Heller (2008) se refere, 

é, na verdade, o que entendemos como comportamento. O fato dos professores da 

estudante de Nutrição observarem as roupas dos estudantes cotistas é um ponto a 

ser considerado na análise do comportamento daqueles. 

É notável que a universidade encontra-se um momento de desconstrução do 

padrão monocultural: o corpo discente, especialmente nos cursos considerados “mais 

elitizados” (como Direito), está muito mais heterogêneo. No entanto, ainda resiste 

estratégias de silenciar a “diferença”, afinal 

 

O silêncio, o implícito, a sutileza, o velado, o paternalismo são alguns 

aspectos dessaideologia. O racismo brasileiro na sua estratégia age 

sem demonstrar a sua rigidez, não aparece à luz; é ambíguo, meloso, 

pegajoso, mas altamente eficiente em seus objetivos. Essa ideologia 

é difundida no tecido social como um todo e influencia o 

comportamento de todos, de todas as camadas sociais e até mesmo 

as próprias vítimas da discriminação racial. Discutir a questão da 

pluralidade étnica, em especial da sua representação nas instituições 

públicas e nas demais instituições do país, ainda é visto como um tabu 

na cabeça de muitas pessoas, pois é contraditória à idéia de que 

somos um país de democracia racial. (MUNANGA, 1996, p. 215). 

 

Por fim, este trabalho nos sugere, ainda que preliminarmente, que as políticas 

públicas de ação afirmativa merecem ser estudadas e problematizadas a partir do 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

96 

cotidiano de seus beneficiários. Deve ser tarefa da comunidade universitária, pensar 

mecanismos e estratégias de pôr em xeque o padrão monocultural e discriminatório 

daquele espaço. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

HELLER, A. Cotidiano e a história. Rio de Janeiro: Paz & Terra, 2008. 

MUNANGA, K. As facetas de um racismo silenciado. In: SCHWARCZ, L.; 

QUEIROZ, R.(orgs). Raça e diversidade. São Paulo: Edusp, 1996. 

http://www.sr1.uerj.br/dpei/conteudo.php?login=&sessionid=&referencia=dpei&codific

acao=026:003 (Acesso em 19 de dezembro de 2009).



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

97 

Capítulo 6 

 

O  NOVEMBRO 

NEGRO NA 

ESCOLA 

MUNICIPAL 

ALBERTINA 

COELHO DIAS 

 

Elizabete Gonçalves de Souza 

Estela Santos de Oliveira 

José Valdir de Jesus Santana 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

98 

O  NOVEMBRO NEGRO NA ESCOLA MUNICIPAL ALBERTINA 

COELHO DIAS 

 

 

Elizabete Gonçalves de Souza 

Professora da Rede estadual de Educação no Município de Iramaia - Bahia e 

Mestranda em Relações Étnicas e Contemporaneidade pela Universidade do 

Sudoeste da Bahia - UESB. E-mail: elizabete.souza@enova.educacao.ba.gov.br. 

 

Estela Santos de Oliveira 

  Mestranda em Relações Étnicas e Contemporaneidade pela Universidade do 

Sudoeste da Bahia - UESB. E-mail: estelasoliveira18@gmal.com. 

 

Prof. Dr. José Valdir de Jesus Santana 

  Professor Titular, com dedicação exclusiva, do Departamento de Filosofia e 

Ciências Humanas da Universidade Estadual do Sudoeste da Bahia - UESB, 

Campus de Vitória da Conquista, onde atua como professor na Graduação e nos 

Programas de Pós-Graduação em Relações Étnicas e Contemporaneidade e 

Programa de Pós-Graduação em Ensino.  Doutor em Antropologia Social pela 

Universidade Federal de São Carlos - UFSCar.  E-mail: 

santanavaldao@yahoo.com.br. 

 

 

Resumo: O presente trabalho visa relatar a experiência das mestrandas do Programa 

de Relações Étnicas e Contemporaneidade da Universidade do Sudoeste da 

Bahia/Jequié, ante o comprimento da atividade pedagógica da disciplina Estágio e 

Docência  através de aula de campo do curso Extensão do ODEERE, na Escola 

Municipal Albertina Coelho Dias, localizada no Município de Passé - Bahia, para 

professores/as e estudantes do Ensino Fundamental II. A experiência constituiu-se 

como um minicurso cuja temática objetivou a discussão em torno da diversidade 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

99 

étnica em livros didáticos, utilizando da abordagem antirracista através da 

descolonização do saber, do ser e do conhecimento para as análises dos conteúdos 

abordados nos materiais. Os resultados evidenciam que o avanço das Leis de 

Diretrizes e Bases da Educação nº 10.639/03 e 11.645/08 à obrigatoriedade dos 

conteúdos sobre diversidade étnico-raciais permanecem distantes de um passo 

concreto e de uma transformação real daquilo que estas propõem enquanto promoção 

do ensino da história e cultura dos povos negros e indígenas e sua participação no 

passado, presente e no decorrer da história do nosso país, através de invisibilidade e 

estereotiposs em relação a esses povos. Ficando evidente nesta experiência o pouco 

conhecimento por parte de professores/as e alunos/as acerca das discussões sobre 

representação e representatividade no recurso didático pedagógico, expressado pela 

falta de formação continuada para o corpo docente.   

 

Palavras-chave: Diversidade Étnica; Livro Didático; Representação; Colonialidade; 

Decolonialidade. 

 

Resume: The present work aims to report the experience of the Master's students of 

the Program of Ethnic Relations and Contemporaneity of the University of Southwest 

Bahia / Jequié, before the length of the pedagogical activity of the discipline Internship 

and Teaching through field class of the ODEERE Extension course, at Albertina 

Coelho Dias Municipal School, located in the Municipality of Passé - Bahia, for 

teachers and students of Elementary School II. The experience was constituted as a 

short course whose theme aimed at the discussion around ethnic diversity in 

textbooks, using the anti-racist approach through the decolonization of knowledge, 

being and knowledge for the analysis of the contents covered in the materials. The 

results show that the advance of the Laws of Education Guidelines and Bases nº 

10.639 / 03 and 11.645 / 08 to the mandatory content on ethnic-racial diversity remain 

far from a concrete step and from a real transformation of what they propose as a 

promotion of teaching of the history and culture of black and indigenous peoples and 

their participation in the past, present and throughout the history of our country, through 

invisibility and stereotypes in relation to these peoples. It is evident in this experience 

the little knowledge on the part of teachers and students about the discussions about 

representation and representativeness in the pedagogical didactic resource, 

expressed by the lack of continuous training for the teaching staff. 

 

Keywords: Ethnic Diversity; Textbook; Representation; Coloniality; Decoloniality. 

 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

100 

 

Introdução 

Visando a descolonização do saber e do ser a partir da descolonização do 

conhecimento na educação escolar objetivamos investigar o livro didático por meio de 

um panorama de análise de imagens nas disciplinas de matemática e história do 9° 

ano do Ensino Fundamental II, na Escola Municipal Albertina Coelho Dias, visando 

por meio do minicurso ministrado aos corpos docente e discente a crítica aos saberes 

ocidentais hegemônicos abordados neste material pedagógico.  Acompanhando por 

meio de leituras as discussões acerca da “história única” (ADICHIE, 2019) que esses 

recursos educativos, em sua grande maioria oferecem, propomos, o repensar como 

esse instrumento pedagógico que continua a perpetuar estereótipos a partir de 

imagens e textos sobre as populações negras e indígenas no Brasil. Alicerçada nessa 

reflexão sobre os discursos  que emergem do Livro Didático enquanto política pública 

da educação básica, tendo em vista situar e compreender a lógica de construção de 

tais discursos, de quem os constrói e a quem eles servem, utilizando, evidentemente, 

abordagens pedagógicas distintas para cada público. 

Rosemberg (2003) nos informa que existe uma vasta pesquisa sobre a 

temática, principalmente quando os livros didáticos analisados são das áreas de 

humanidades (história e geografia) e de linguagem (Língua Portuguesa); e no que se 

refere às artes, nas intervenções artísticas nas escolas em datas comemorativas. No 

entanto, em relação aos outros componentes curriculares não encontramos com 

facilidade tais pesquisas. E por esse motivo, alicerçadas pelas Leis n. 10.639/03 e 

11.645/08 e o Parecer CNE/CP 03/2004 no que diz respeito suas orientações aos 

recursos didáticos, buscamos elaborar uma intervenção para promover a reflexão dos 

educadoras/es e educandas/os, sobre as produções do racismo e antirracismo que 

no Livro Didático tem nos ofertados desde a implementação dessas leis enquanto 

políticas públicas sobre tais populações.  

Nas décadas de 1980 e 1990 as discussões sobre as representações das 

populações ditas minoritárias no país foram alvo de estudo de Ana Célia da Silva, 

pedagoga, pesquisadora e ativista do Movimento Negro. Ela dedicou a sua vida 

acadêmica pesquisando e trabalhando para uma mudança educacional e social a 

partir das análises de materiais didáticos e reconstrução dos mesmos. Sua militância 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

101 

na terceira fase16 do Movimento Negro se deu de variadas maneiras, mas suas 

pesquisas sobre Livros Didáticos que marcam significativamente as pesquisas sobre 

relações étnico-raciais e educação. Embasada na luta antirracista e nos estudos sobre 

representação social escreveu “A discriminação do negro no livro didático” (2004) e 

“Desconstruindo a discriminação do negro no livro didático” (2010). Ambos os 

desdobramentos da tese de Doutorado e da atividade do grupo de pesquisa pelo qual 

coordenava. Segundo a autora: 

O livro didático, de modo geral, omite o processo histórico 

e cultural, o cotidiano e as experiências dos segmentos 

subalternos da sociedade, como o índio, o negro, a 

mulher, entre outros. Em relação ao segmento negro, sua 

quase ausência nos livros e a sua rara presença de forma 

estereotipada concorrem, em grande parte, para o 

recalque de sua identidade e auto-estima (SILVA, 2004, 

p. 51). 

 

Ao evidenciar tais exclusões produzidas pelos livros didáticos às populações 

subalternizadas ela especifica através da sua pesquisa (SILVA, 2011) que estes por 

vezes também reforçam as diferenças de tratamento dos docentes brancos em 

relação aos docentes negros na escola, bem como a falta de problematização sobre 

estas questões por parte dos professores e alunos e até mesmo a negação da 

discriminação racial neste ambiente. 

Inspiradas pelas pesquisas de Ana Célia Silva, com o avanço da Lei 

10.639/2003 que trata do estudo e ensino das Relações Étnico-Raciais, incorporadas 

a LDB 9.394/96 e o Programa Nacional do Livro Didático - PNLD muitos/as 

pesquisadores/as se dedicaram/dedicam em analisar livros didáticos, fazendo 

recortes de gênero, nível escolar e áreas de conhecimento, chegando a resultados 

muito próximos da autora sobre os estereótipos vinculados a população negra. 

Contudo, ao passo que esses novos estudos têm revelado resultados positivos sobre 

as representações dessas populações, esses mesmos resultados apontam que a 

                                                           
16 Terceira fase de ações do Movimento Negro Brasileiro que retoma com maior afinco suas atividades, 

assim como a maioria dos movimentos sociais da época a partir de 1978, paralelamente a 

redemocratização da República, do qual ressurge como Movimento Negro Unificado - MNU. 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

102 

grande maioria desses livros têm muito a avançar na descolonização17 do 

conhecimento principalmente no que diz respeito às populações não hegemônicas. 

Em 1980 foi criado através do decreto 91.542/85 o PNLD - Plano Nacional do 

Livro Didático que após diversas modificações tornou-se um programa de grandes 

proporções, absorvendo importantes recursos do orçamento da Educação  para a 

consolidação de uma importante política pública, que visa a melhoria através da 

implantação sistemática de avaliação das coleções “Guia de Livros Didáticos” 

compostos de estudos e avaliação  das coleções  que recebem o status de aprovadas 

ou reprovadas conforme critérios previamente definidos pelo órgão. Esse 

procedimento continua sendo aplicado até os dias atuais, as coleções são 

reprovadas quando apresentam erros e preconceitos contra grupos étnicos e 

minorias. 

Mesmo após a consolidação do PNLD, o livro didático continua sendo objeto 

de estudo, devido às proporções que este toma na Escola pública, chegando a ser 

em muitas delas o único meio de avaliação desse material didático disponível para 

alunos e professores da rede pública. Muitos pesquisadores se debruçam sobre seu 

conteúdo para avaliar seu grau de eficácia pedagógica, bem como para investigar 

quais ideologias se manifestam em seus textos, imagens, nas palavras ditas ou 

silenciadas. 

Por fim, motivadas por novas respostas frente ao avanço dessa problemática, 

buscamos através dessa proposta de intervenção analisar as representações negras 

nestes materiais e se essa temática tem chegado aos ambientes escolares e como 

tem chegado. 

 

Novembro Negro na Escola Municipal Albertina Coelho Dias: Os primeiros 

passos 

O campo da nossa investigação foi uma escola no distrito de Passé do 

município de Candeias - Bahia. A Escola Albertina Coelho Dias é uma instituição que 

                                                           
17 A descolonização, como o próprio termo sugere, foi um movimento histórico de insurgência de 

sujeitos e sujeitas habitantes de colônias em prol da independência dos seus países. 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

103 

compõe a Rede Municipal de Ensino que oferta Ensino Fundamental. Trata-se de 

Escola que desenvolve parceria com o ODEERE durante a aula de campo que faz 

parte dos cursos de extensão ofertados por esse órgão. Neste sentido, fomos 

direcionadas para fazer um encontro de formação com os docentes e discentes da 

escola citada. 

Os primeiros passos para realização dessa atividade na escola se deu no 

início das aulas do Mestrado em Relações Étnicas e Contemporaneidade; as 

discussões em sala de aula nos impulsionaram para uma intervenção no real - no 

chão da escola -  objetivando analisar fenômenos e  eventos que de certa forma 

refletissem  o conjunto  de teorias discutidas em sala de aula. Para essa imersão 

decidimos realizar através de pesquisa ação um minicurso no Projeto Novembro 

Negro de 2019.  

O Projeto Novembro Negro é a culminância de estudos sobre diversidade 

étnica realizados pela unidade escolar durante todo ano letivo e que nos leva a crer 

que a proposta pedagógica desenvolvida pela unidade escolar contempla a 

diversidade étnica da comunidade e do público dessa unidade escolar. Nessa 

perspectiva, a celebração do 20 de novembro apresentou-se como estratégia de 

inclusão e afirmação de identidades de seus estudantes e comunidade do entorno e  

não como um evento ou uma data comemorativa. 

A realização do Novembro Negro nesta unidade escolar ocorre em paralelo ao 

módulo final dos cursos de extensão do Órgão de Educação e Relações Étnicas - 

ODEERE, que trata do Legado Africano no recôncavo da Bahia. Que nos favorece 

vivenciar e pesquisar questões até então vistas por nós mestrandas, apenas no 

campo teórico. Iniciamos então um relacionamento com a Unidade Escolar através 

da mediação das professoras Ana Angélica e Marise de Santana, buscando 

compreender o histórico e o contexto que essa unidade escolar está inserida. 

No que se refere aos aspectos da cultura é possível notar as marcas do legado 

africano nas identidades evidenciadas pelos discentes através da sua expressão 

artística nos trabalhos escolares, na gastronomia, nos festejos religiosos e grupos de 

samba de roda das senhoras. É nesse contexto carregado  da cultura e pertença 

afro-brasileira que a Escola realiza o  projeto Novembro Negro, cuja culminância tem 

se dado no dia 20 de novembro de cada ano com a participação dos estudantes de 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

104 

mestrado do Programa de Pós-Graduação em Relações Étnicas e 

Contemporaneidade - PPGREC, UESB em parceria com os cursos de extensão do  

ODEERE.  

Diante do exposto planejamos investigar qual a percepção dos professores 

sobre o livro didático no que tange às questões da diversidade étnica, como eles 

percebem as representações sobre o negro nesse importante material didático, já 

que esse grupo representa, conforme o IBGE (2010) maioria da população brasileira.  

Para a execução da proposta de intervenção dividimos a experiência em três 

momentos. No primeiro, nos reunimos com os professores por um período de quatro 

horas na sala de professores, apresentamos sucintamente a ideia da intervenção e 

as motivações da pesquisa.  Para obtermos dados pessoais e profissionais, 

dispomos de um questionário estruturado contendo as principais alternativas para 

coleta de dados que nos dessem maiores possibilidade de pensar como as 

etnicidades podem influenciar na elaboração do pensamento dos participantes em 

relação a formação que estávamos fazendo; Esse material nos forneceu as seguintes 

informações: a) o grupo de professores colaboradores dessa pesquisa era composto 

por profissionais das diversas áreas do conhecimento; b) o grupo era constituído por 

dez professores, sendo oito mulheres e dois homens; c) as mulheres possuíam 

idades entre trinta a cinquenta anos e os homens entre vinte e quarenta anos; d) 

todas as mulheres se autodeclaram negras e os homens um se declarou branco e o 

outro pardo; e) e em relação à religião às mulheres em sua maioria se declaram 

católicas e os homens preferiram não declarar; f) sobre tempo de serviço, os homens 

possuem entre cinco e dez anos de carreira no magistério, já as mulheres tem em 

sua maioria mais de trinta anos de carreira, sendo uma única mulher com menos de 

cinco anos.  

No Segundo momento, iniciamos a atividade solicitando aos professores que 

em grupo escolhessem um livro e em seguida respondessem ao roteiro de análise 

que elaboramos como guia de observação. Como havia mais de um docente de 

matemática envolvido na intervenção pedimos que um dos livros fosse de 

matemática, já que a partir dos estudos teóricos a área de exata é menosprezada, e 

por esses dois motivos sugerimos tal escolha, e até mesmo para confrontar o outro 

didático que era de humanidades, sendo o livro de história o escolhido. O ano ficou 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

105 

por conta deles, e assim escolheram o último ano do Ensino Fundamental II, no qual 

a maioria leciona o 9° ano. 

Em seguida apresentamos o Roteiro de Análise para os/as docentes que 

formaram dois grupos e analisaram as dez questões dispostas no roteiro18.  

No terceiro e último momento, abrimos o espaço para discussão dos dados que 

foram encontrados nas análises dos livros, que configurou para nós o momento mais 

delicado e importante da atividade, pois foi nesse momento que encontramos o 

termômetro para continuar abordando esse estudo, além de nos oferecer respostas 

aos objetivos.  

 

Analisando o livro didático  

Os/as docentes ao analisarem a capa do livro de História observaram que esta 

é ilustrada com imagens de pessoas, não apresentando qualquer característica de 

preconceito racial ou outro, sendo esse um título aprovado pelo Programa Nacional 

do Livro Didático - PNLD.  

Na capa do livro de Matemática, os discentes aludiram que ela se apresenta 

com figuras geométricas e números.  

Sendo as duas capas confeccionadas com material resistente e de boa 

qualidade.  

Sobre a proposta pedagógica: eles/as consideraram que os livros 

apresentavam propostas “dentro do conteúdo programático da disciplina” (fala dos 

grupos), todavia, apontaram que o livro não traz os conteúdos relacionados com os 

                                                           
18 O roteiro de análise exigia que eles/as iniciassem as observações e anotações pelas condições 

físicas dos livros: como asa capa do livro, o que nela continha de  imagens; a classificação feita pelo 

PNLD; a qualidade de todo material, entre outras coisas; a segunda questão exigia analisar o conteúdo 

do sumário, tendo como principal alvo a diversidade cultural. Em seguida, paginando os livros, deveriam 

obter informações sobre ilustrações (fotografias e desenhos) de forma qualitativa e quantitativa, e daí 

surgia um outro movimento de pesquisa, no qual eles/as deveriam identificar as diferenças físicas que 

demonstram a diversidade étnico racial dos personagens. Respondendo através de indagações do tipo: 

I) Quais locais sociais esses mesmos personagens foram colocados (profissões, moradias, etc)? II) 

Existe proporcionalidade na diversidade de gênero e classificação etária das ilustrações de pessoas? 

III) existem traços discriminatórios nos textos e ilustrações? E por último foi solicitado aos/as docentes 

uma pesquisa pelos celulares sobre as etnias dos ilustradores/as desses livros didáticos. 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

106 

temas transversais, ou seja, o conteúdo do livro não se apresenta contextualizado 

com a discussão sobre história e cultura afro-brasileira conforme orientado pelas 

Diretrizes Curriculares para o Ensino de História e Cultura afro-brasileira. 

Observaram também que os livros ainda possuem mais conteúdos gramaticais 

isolados, sem relação com a realidade próxima do aluno; sobre a arte gráfica do livro 

os professores  atestam  que o mesmo se apresenta com uma quantidade maior de 

fotografias que desenhos, sendo que nessas fotografias aparecem de forma 

“harmônica” (fala do grupo) as imagens de negros, brancos e indígenas com sua 

características físicas próprias,  contudo, atestaram que as pessoas  dessas etnias 

aparecem em cenas de manifestações, na condição de artistas, escritores, 

professores e estudantes não ficando aparente qualquer estereótipo relacionado  a  

nenhuma delas. Havendo somente uma discordância entre professores/as ao 

considerarem que o número de homens e mulheres bem como meninas e meninos.  

Os dois grupos, não detectaram nenhum discurso discriminatório, relatando que na 

página 213, do livro de História, apresenta-se uma discussão conceitual sobre o 

racismo na sociedade brasileira. 

Nas imagens e ainda sobre o livro de História, afirmam que o mesmo possui 

muitas ilustrações na forma de fotografias e desenhos não tendo sido observado 

nesse quesito “nenhuma irregularidade” (fala do grupo) no que se refere à 

representação do negro ou da mulher nesse material.  

Sobre a diversidade étnica, os professores/as consideram que as ilustrações 

dos livros apresentam características que contemplam a diversidade étnica presente 

na formação da sociedade brasileira, entretanto dizem ter observado que o livro ao 

apresentar a diversidade  étnica muda apenas a cor da pele para distinguir os povos.  

Sobre a representação social dos grupos, não foi percebida nenhuma relação 

positiva ou negativa relacionando raça/cor e intervenção social dos sujeitos 

representados no livro, no que diz respeito aos seus lugares sociais. 

E sobre a última questão relacionada aos/as ilustradores/as, os/as docentes 

não acharam essa questão significativa de análise, mesmo estes/as portando 

celulares como recurso de pesquisa digital, por acreditarem que existiam maiores 

probabilidade de serem brancos/as. 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

107 

 

 

 

O que nos sinaliza as percepções das professoras e professores sobre o livro 

didático? 

As análises esboçadas acima pelos docentes se encontram livres de qualquer 

teoria, visto que estes profissionais informaram que nunca tinham entrado em contato 

com as discussões teóricas sobre representação e representatividade, assim como 

escolherem os livros didáticos a partir dos conteúdos presentes neles. Eles/as 

denunciam que muitas vezes não são contemplados/as com a primeira opção de 

escolha do Guia do Livro Didático enviado para as unidade escolares, tendo, deste 

modo, que trabalhar com os livros que chegam à escola. 

Partindo dessa concepção entendemos, no momento, que era preciso intervir 

diante das análises feitas por estes/as, já que objetivamos, através do roteiro de 

análise investigar as percepções que os/as discentes tinham sobre os temas dos 

materiais que  os/as auxiliam  na condução dos conteúdos. 

Em diálogo com as discussões teóricas pautadas nos estudos sobre 

representação e decolonialidade19 percebemos que os dados encontrados por meio 

das observações feitas pelos/as professores/as sinalizaram antagonismos perante as 

análises feitas por nós. Na nossa compreensão em análise dos mesmos livros 

observamos que existem poucas ilustrações da população negra, sendo o de 

Matemática quase rara qualquer tipo de personificação independente da etnia, 

parecendo que o mundo das exatas é isento de gente, todavia, as poucas que 

aparecem ainda assim são personagens brancas, tendo uma ou duas que sejam 

negras e nenhuma indígena; as capas são de baixa qualidade (feitos de papel mais 

duro, porém dobráveis, para serem utilizados pelos três anos uteis na rede escolar, 

segundo a política do PNLD); tendo no livro de Matemática figuras geométricas e no 

de História crianças brancas e uma negra ilustradas em desenho e diferenciadas 

                                                           
19 Maldonado-Torres (2019), nos traz a compreensão que a decolonailidade envolve uma crítica à 

modernidade e seus padrões coloniais como racismo, capitalismo e patriarcado; a decolonialidade  é 

um luta , um projeto  acadêmico - político  de resistência à  colonialidade. 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

108 

visualmente pelo tom de pele e cabelo, no entanto, com mesmos fenótipos (traços 

físicos iguais) e isso se repete em todo o livro - como identificado pelos mesmos/as, 

diferenciando somente nas fotografias, que basicamente introduz o dito “mulato ou 

pardo” como afrobrasileiro e o preto – aqueles/as de tez mais escura, como africanos.  

 

 

O embranquecimento identitário no livro e no cotidiano 

Em determinado momento da intervenção levantou-se uma grande polêmica 

relacionada ao fenótipo típico ilustrativo nos livros didáticos ao retratar o/a 

afrobrasileiro/a como o pardo. Um dos docentes não se sentiu à vontade com a 

colocação feita por uma de nós, sobre o embranquecimento das ilustrações que 

representa  grupo étnico negro nos materiais analisados e esboçou sua insatisfação. 

Ao elaborar sua opinião contrária ao que tinha sido dito, utilizou-se de um conjunto de 

argumentos que o excluía enquanto uma pessoa afrodescendente, exaltando a 

mistura das raças como forma de enriquecimento cultural e étnico.  

Compreendemos que esta manifestação do docente evidencia como a política 

de embranquecimento no Brasil, por meio da miscigenação como projeto político das 

Teorias Eugenistas de genocídio da população negra, do início do século XX ainda 

estão presentes em nossos imaginários camuflados de discursos em defesa da 

democracia racial que nos meios acadêmicos, já é dado como mito.  

Após esse momento de tensão pudemos suscitar através de conceitos 

analíticos como o processo de descaracterização de uma população por meio das 

teorias supracitadas introduziram tal discurso nos nossos imaginários, enquanto 

população brasileira diversificada, apontando o prejuízo desses pensamentos como 

forma de homogeneização de uma nação e desmascarando como se introduziu dado 

comportamento para a construção de uma política de saber único, justamente como 

forma de elaboração do projeto de ocidentalização desses mesmo saberes, através 

da eurocentralização do conhecimento e epistemicídio dos outros saberes, 

estabelecendo assim, um diálogo que chegasse ao denominador comum, e mais 

especificamente, a introdução da nossa proposta de intervenção. 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

109 

Apesar do grande tensionamento que ocorreu durante este momento, 

experimentamos e presenciamos como estar comprometidas com a descolonização 

do saber e alicerçadas por conceitos analíticos indicados pelas abordagens 

antirracistas e/ou decoloniais nos possibilitou contornar a situação e adentrar um 

diálogo que possibitasse vias de construção para novos pensamentos e elaboração 

de um novo paradigma diante do que foi tensionado por meio dos conceitos “nativos”20 

esboçados, fazendo-nos visualizar como o discurso teórico e discurso do senso 

comum, ou seja prático, podem se entrecruzar na medida que a informação chega 

nos espaços difusos de formação. 

Com essa transformação do espaço de diálogo que até dado momento estava 

alicerçado no combate aquilo de novo que chegava naquele local, tanto no aspecto 

das abordagens da proposta oferecida por nós quanto nas teorias que utilizamos e 

até mesmo em relação aos nossos corpos acadêmicos, alcançamos possibilidades de 

conversa. Como nós tratamos aqui, quebramos o gelo, primeiramente, a partir da 

experimentação da tensão, mas também porque conseguimos enunciar com muita 

firmeza aquilo que estudamos com afinco. Ambas com formação em licenciatura e 

dispostas a construir uma educação que preza todo conjunto de diversidade humana 

presente no ambiente educacional entendemos como a práxis deve estar 

acompanhada nas relações de estudo e compreensão prática, movendo na releitura 

de ações, atos e atitudes, espelhando-nos nos conhecimentos que chegam até nós e 

como lidamos com eles, e assim trocando saberes e conhecimentos como nos 

propomos desde o início.  

E a partir disto que pudemos demonstrar como mais contundência como a 

“história única”, ou seja, como o único ponto de vista de interpretação do mundo ou 

de algo desconhecido que se constrói para si e para os outros através das narrativas, 

podem alienar convicções, ao ponto de não suscitar questionarmos sobre os 

                                                           
20 Nas ciências sociais, existem dois tipos de conceitos: os analíticos, de um lado, e os que podemos 

chamar de “nativos”; ou seja, trabalhamos com categorias analíticas ou categorias nativas. Um conceito 

ou categoria analítica é o que permite a análise de um determinado conjunto de fenômenos, e faz 

sentido apenas no corpo de uma teoria. Quando falamos de conceito nativo, ao contrário, é porque 

estamos trabalhando com uma categoria que tem sentido no mundo prático, efetivo (GUIMARÃES, 

2003, p. 5) 

 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

110 

desencontros daquilo que acreditamos e aquilo que fazemos, que reverbera na 

reprodução de estereótipos, preconceitos e discriminações (ADICHIE, 2019). 

 

Estudantes e o livro didático 

No período vespertino começamos uma nova intervenção e dessa vez foi 

destinada aos alunos/as dos 7° ano da escola, especificamente, duas turmas de 

turnos diferentes. Como a escola estava em evento por conta do Projeto Novembro 

Negro conseguimos reunir somente 8 estudantes (3 meninos e 5 meninas).  

Como mencionamos anteriormente, tivemos a tarefa de adaptar a abordagem 

metodologicamente com eles/as, desafiando-nos a construir um diálogo que fosse 

mais próximo de seus conhecimentos para obter resultados importantes no decorrer 

da discussão. 

Os/as alunos/as são os principais utilizadores do recurso pelo qual nos 

propomos analisar, sendo também os/as mais afetados/as pelos saberes e 

representações que esses oferecem, sendo assim, talvez, os mais passíveis ao 

conhecimento. Infelizmente, no nosso contexto colonialista a educação e seus 

métodos insistem em localizar os seus atores em espaços de poderes distintos, de 

um lado o/a professor/a, o/a agente, sujeito/a que dita, transfere e deposita 

conhecimento e o livro didático como principal recurso, colocado no mesmo patamar, 

em outra instância o/a estudante, o receptor passivo da “concepção bancária de 

educação” (Freire, 1997, p. 57). E que foi possível de ser observado nessa intervenção 

com os/as estudantes.  

Na intervenção pedagógica, pedimos que eles/as ficassem a vontade para se 

dividirem em grupo como quisessem e assim foi feito, e o que observamos é que 

eles/as se reuniram tendo com único critério a afinidade pessoal, sendo assim 

formaram grupos com os colegas que já mantinham  alguma interação na Escola;  

divididos/as em duplas e trios, escolherem um livro por grupo. Entre eles haviam livros 

de História, Biologia e Língua Portuguesa; assim dispostos, conversamos com 

eles/as, questionando-os/as sobre o projeto que esses/as estavam participando na 

Escola, o que tinham feito naquele mês, o que tinham aprendido, entre outras coisas, 

com objetivo de ter uma avaliação diagnóstica.  



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

111 

Após esse momento, pedimos que estes/as ao passarem as páginas 

procurassem os/as personagens em sua diversidade. Percebemos que não estavam 

familiarizados com a amplitude da palavra diversidade, passamos um vídeo curto 

chamado Racismo - teste com bonecas, disponível no youtube21. E a partir dali 

começamos a introduzir a discussão. Pedimos que falassem sobre o que tinha 

entendido do vídeo, daí observamos que a fala, assim como a iniciativa e a autonomia 

ficaram inicialmente comprometidas devido a estranheza da nossa presença sendo 

necessário um incentivo à participação.   

Após 20 minutos de conversa sobre diferenças racias e de gênero presente no 

video, eles/as se dispuseram a realizar a tarefa, passando página por página 

atentamente e marcando aquelas que encontravam personagens negros, brancos e 

indígenas, mulheres, homens, crianças e velhos e velhas. Pareciam neste momento 

estarem concentrados/as naquilo que faziam, conversando entre si. 

Depois de quase 1 hora e 30 minutos de intervenção eles/as já estavam mais 

"soltos" na medida em que suas subjetividades esboçavam tal atitude, enquanto seres 

diferentes, logo individuais. Tendo mais iniciativa para falar e abordar os temas que 

observavam nas análises dos livros.  

No final da intervenção com eles observamos que os resultados da análise que 

eles/as fizeram foram semelhantes aos resultados da intervenção com os professores. 

Sendo que em diálogo entre as representações presentes nos livros, pudemos 

reavaliar algumas questões esboçadas, no sentido de pouca representação dos povos 

indígenas e negros, tendo um único diferencial no livro de história que dedicou uma 

unidade inteira para falar e representar por meio de fotografias a diversidade dos 

povos indígenas brasileiros, desde a cultura aos aspectos linguísticos. 

Por fim abrimos um diálogo sobre os aspectos estéticos desses jovens, 

abordando temas diversos e que estão tendo grande repercussão nas redes sociais 

como empoderamento, feminismo, estética negra e representatividade mediática, por 

                                                           
21 Ver vídeo em: 

https://www.youtube.com/watch?v=TY_rdxvhffM&ab_channel=ProfessorJuniorOnline. 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

112 

meio da aproximação deles/com cantores/as, Youtubers e jogadores/as de futebol 

negros/as.  

 

 

O que as teorias têm a nos dizer? 

Como nos afirma Silva (2011), o conceito representação social tem início com 

Moscovici relacionado inicialmente ao campo da psicologia, tendo sido em seguida 

absorvido pelas ciências sociais tendo em vista compreender os sistemas de 

explicações para  a vida cotidiana. 

Ana Celia silva (2011)  nos traz a  definição de Moscovici sobre o conceito, que 

na abordagem da Psicologia Social, as representações sociais são,  um conjunto de 

conceitos, proposições e explicações originadas na vida cotidiana no curso de 

comunicações interpessoais . Elas são “o equivalente, em nossa sociedade, dos mitos 

e sistemas de crenças das sociedades tradicionais, podem também ser vistas como a 

versão contemporânea do senso comum” (Silva, 2011, p. 26) 

No período da colonização no Brasil, corpos negros foram desterritorializados, 

objetificados mercantilizados, fetichizados e violados de muitas e todas as formas para 

atender um projeto de poder do branco. Produziu-se  o negro e o indígena como sub 

humanos, seres sem alma. 

No contexto colonial brasileiro os povos indígenas e negros não foram 

massacrados apenas  fisicamente,  mas também psicológica e socialmente. Em suas 

representações com o sagrado, povos negros-africanos e originários tiveram seus 

deuses/as demonizados/as, seus cultos banidos, produzindo  consequências danosas 

no reconhecimento desses povos como detentores de conhecimento, ancestralidade e 

história.  Para descendentes de africanos/as a cosmovisão africana ou afrobrasileira é 

invisibilizada por conta da ocidentalização destes que negam suas origens, as religiões 

de matrizes africanas e a relação com pares. Tais questões se materializam nas 

desigualdades sociais, nos racismos, preconceitos e discriminações que geram 

conflitos de ordem individual e coletiva.  



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

113 

Nesse sentido  muitas frentes se organizam a fim de repensar os sentidos do 

colonialismo e suas repercussões na contemporaneidade. Homens e mulheres foram 

transformados em “mão de obra”, e  depois da abolição da escravatura,  foram vistos 

como estorvo da nação, pois,  para o processo de instauração da República era preciso 

construir uma identidade nacional, e essa construção passava pela negação do negro. 

Por isso adotou-se o branquear, miscigenar, o negar  ao mesmo tempo que se 

anunciava ao mundo a “democracia racial”, a suposta harmonia existente entre Casa 

Grande e Senzala (1933), conforme ideias defendidas por  Gilberto Freyre.  

Atualmente compreende-se que as lógicas implementadas na colônia não se 

encerram com a conquista de independência das nações, ali se produziu um jeito 

próprio de ver e está no mundo que Quijano (2005) denomina de “colonialidade”, que 

se reproduz em tripla dimensão: A colonialidade do poder, do saber e do ser. Visto que 

essa visão permeia as relações políticas e  a produção do conhecimento nos territórios 

colonizados. 

Na perspectiva de compreender as implicações da colonialidade no mundo 

contemporâneo muito se tem investigado e produzido, especialmente na América 

Latina por autores como Dussel (2005), Grosfoguel (2019), Maldonado-Torres (2019), 

Mignolo (2005), Quijano (2000), Santos (2010). Para Quijano (2005, p. 118):  

 

Na América, a ideia de raça foi uma maneira de outorgar 

legitimidade às relações de dominação impostas pela 

conquista. A posterior constituição da Europa como nova 

identidade depois da América e a expansão do colonialismo 

europeu ao resto do mundo conduziram à elaboração da 

perspectiva eurocêntrica do conhecimento e com ela à 

elaboração teórica da idéia de raça como naturalização 

dessas relações coloniais de dominação entre europeus e 

não-europeus. 

 

O eurocentrismo é uma visão de mundo que faz acreditar que  a Europa é o 

centro do mundo elevando  sua cultura, seu povo, suas línguas a um grau de suposta  

superioridade em relação a outras civilizações. Aníbal Quijano (2005) alerta para as 

armadilhas presentes nessa construção do eurocentrismo,  



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

114 

 

A produção da racionalidade científica ocidental possui intrínseca 

relação com os sistemas de colonização que se estruturam sob a égide 

do racismo e da hierarquização de culturas e sujeitos. Baseados nas 

crenças de uma pretensa superioridade os europeus produziram, 

dominaram, exploraram e estabeleceram um padrão.  (QUIJANO, 2005) 

 

Ainda conforme o autor a construção de padrões eurocêntricos no período da 

colonização ainda permeiam as visões de mundo nos territórios colonizados, 

denominado pelos teóricos decoloniais como colonialidade do saber, colonialidade do 

poder e do ser. Sobre essa questão Quijano (2005, p. 117) afirma que,  

Um dos eixos fundamentais desse padrão de poder é a classificação 

social da população mundial de acordo com a ideia de raça, uma 

construção mental que expressa a experiência básica da dominação 

colonial e que desde então permeia as dimensões mais importantes do 

poder mundial, incluindo sua racionalidade específica, o eurocentrismo. 

 

Analisando os dados da pesquisa com os professores sobre o livro didático 

pudemos inferir que eles naturalizam algumas situações de exclusão, que observada 

de perto por estudioso camuflam ideias preconceituosas que nos permite afirmar que 

a percepção dos professores encontra-se tomada por esse processo de colonialidade 

do saber que os impedem de perceber as sutilezas das ideias preconceituosas que 

ainda permeiam o livro didático em pleno século XXI. 

A lei 10.639/03  determinou a obrigatoriedade do ensino de História e Cultura afro-

brasileira e Africana, através das suas Diretrizes Curriculares Nacionais prescreve os 

meios possíveis para promover uma mudança de comportamento dos estudantes e 

professores  na superação de estereótipos, no reconhecimento da diversidade, o 

abandono da história única, entre outros fatores para erradicação da supremacia do 

conhecimento, como versa os documentos oficiais da lei,  

Combater o racismo, trabalhar pelo fim da desigualdade social e 

racial, empreender reeducação das relações étnico-raciais não 

são tarefas exclusivas da escola. As formas de discriminação de 

qualquer natureza não têm o seu nascedouro na escola, porém 

o racismo, as desigualdades e discriminações correntes na 

sociedade perpassam por ali. Para que as instituições de ensino 

desempenhem a contento o papel de educar, é necessário que 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

115 

se constituam em espaço democrático de produção e divulgação 

de conhecimentos e de posturas que visam a uma sociedade 

justa. A escola tem papel preponderante para eliminação das 

discriminações e para emancipação dos grupos discriminados, 

ao proporcionar acesso aos conhecimentos científicos, a 

registros culturais diferenciados, à conquista de racionalidade 

que rege as relações sociais e raciais, a conhecimentos 

avançados, indispensáveis para consolidação e concerto das 

nações como espaços democráticos e igualitários (BRASIL, 

2004, p. 6). 

 

Entretanto o desconhecimento por parte dos discentes sobre o que versa a 

referida lei e a postura de sujeitados/as que estudantes vem sendo moldados/as, por 

razão das relações hierárquica presentes nas escolas e em toda sociedade colonial, 

não é possível afirmar que o racismo ficou no passado da Escola Municipal Albertina 

Coelho, todavia, contribuiu sobremaneira para inquietar questões pré-estabelecidas e 

suas consequentes ações pedagógicas bem como o estudo sobre as  políticas de 

reparação. 

Nessa esteira, os livros didáticos precisaram ser “adaptados” a nova lei e as 

editoras foram orientadas pelo MEC para remover imagens e citações com 

representações negativas sobre o negro na sociedade brasileira. 

Assim, removesse dos livros didáticos as  formas mais aberrantes de 

discriminação como era comum antes da implantação da lei mas, atualmente em uma 

análise mais apurada do livro didático, em muitas coleções ainda se percebe o racismo 

velado, disfarçados das mais diversas formas, desde a representação do negro em 

minoria (a população negra é maioria no Brasil, IBGE 2010) até ilustrações de pessoas 

iguais alterando apenas a cor da pele, negando aspectos outros que certamente 

trariam representação positivas  desse grupo étnico. 

Os melindres da representação em uma sociedade racista como é o caso da 

brasileira, impede que a maioria das pessoas percebam aquilo que não está 

abertamente declarado, o que pode gerar uma falsa impressão de respeito à 

diversidade étnica.   

Necessitamos cada vez mais aprofundar o diálogo sobre a temática no interior 

da escola pública para que tenhamos profissionais cada vez mais preparados, com 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

116 

pensamento descolonizado, para identificar e denunciar qualquer forma de 

preconceito presente no livro didático, bem como nos mais variados materiais que 

compõem o acervo didático da Escola pública brasileira. 

 

Considerações Finais  

Compreendemos que somos, em última análise, resultado do processo de 

colonização a que fomos submetidos historicamente, processo esse que nos define 

enquanto sujeitos e nação, que estrutura nossa visão de mundo do ponto vista ético, 

político e estético, pautado numa herança colonial e que se configura em racismo, 

sexismo, xenofobia, etnocentrismo, produtores de boa parte, senão, todos os conflitos 

sociais que permeiam a sociedade atualmente.  

Produzir outras lógicas de sociabilidade é parte de projetos de pesquisa e 

intervenção de acadêmicos e movimentos sociais que querem construir o “giro 

decolonial”, configurado num outro olhar epistêmico crítico das Ciências Sociais na 

América Latina e Sul Global e nesse sentido operam as frentes feministas, 

ambientalistas, movimentos sociais negros, indígenas, sempre na perspectiva de 

descolonizar o conhecimento, e por meio desta descolonização do ser e do poder. 

Diante de tais relações que nos compreendemos em diferentes locais da lógica 

de desconstrução das colonialidades, o espaço educativo formal deve estar na agenda 

de ações que efetivamente busque uma transformação social, no sentido de 

compreender a diversidade da humanidade. E que deve recorrer aos recursos 

necessários para agregar essa multiplicidade ao enriquecimento de todos. As teorias 

decolonias estão caminhando nesse sentido, no sentido de deslocamento para a 

reconstrução de saberes e de povos. O movimento que fizemos junto a docentes e 

discentes no espaço desse relato de experiência, nos revela a que pé estamos 

caminhando, tanto em relação aos avanços, mas muito mais no que não temos 

avançado.  

A lei 10.639/03 é um símbolo de resistência dos Movimentos Sociais Negros, ela 

reflete anos de luta e compreensão dessas entidades, tendo como objetivo a 

reivindicação da história e cultura de povos afrobrasileiros e africanos na edificação 

desse país, demarcando o espaço da constante construção de saberes. Nada diferente 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

117 

da Lei 11.645/08, pensando os povos originários e suas bandeiras de luta. Tais leis são 

o exemplo do questionamento que fizemos e que ainda aguardamos resposta para a 

quebra da centralidade do conhecido, na busca de uma plena existência, que confere 

a nós, povos negros, nativos, e do sul global voz. 

Ao levarmos novas perspectivas para abordar as temáticas relacionadas à 

diversidade étnica e cultural para escola nos possibilitou vivenciar a construção em 

conjunto de novas perspectivas. Foi percebido que o corpo discente foi motivado a 

pesquisa criando uma atenção ao que chega na escola enquanto material, 

prospectando até intervir em qualquer aspecto discriminatório que esses mesmos 

materiais didáticos possam enunciar. E o corpo discente ao demonstrar o 

contentamento de se perceberem enquanto sujeitos/as do próprio conhecimento, 

traduzida no planejamento da discussão assim como no poder transformar assuntos 

cotidianos em conhecimento e saber teórico. 

 

 

Referências 

 

ADICHIE, Chimamanda Ngozi. O perigo da história única / Chimamanda Ngozi 

Adichie; tradução Julia Romeu - 1 ͣedição - São Paulo: Companhia das letras, 2019. 

BRASIL. Fundo Nacional de Desenvolvimento da Educação/FNDE: programa 

do Livro. Disponível em: < http://www.fnde.gov.br/programas/ programas-do-livro 

didatico> acesso em: 28 de março de 2020. 

 

_______. Ministério da Educação. Diretrizes Curriculares Nacionais para a 

Educação das Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de História e Cultura 

Afro-Brasileira e Africana. CNE/CP 03/2004, 10 de março de 2004. Disponível em: 

http://portal.mec.gov.br/cne/arquivos/pdf/res012004.pdf. Acesso em: 01 abril. 2020. 

DUSSEL, Enrique. A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. 

Perspectivas latino-americanas Buenos Aires, CLACSO, Consejo Latinoamericano 

de Ciencias Sociales, 2005. 

 

http://portal.mec.gov.br/cne/arquivos/pdf/res012004.pdf


Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

118 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. São Paulo: Paz e Terra. Pp.57-76. 1996. 

Disponível em: <file:///C:/Users/estela/Desktop/Estado%20da%20arte/Texto6-

Freire-1parte%20bancaria.pdf> Acesso em: 04 de abril de 2020 

 

GUIMARÃES, Antonio Sérgio Alfredo. Como trabalhar com “raça” em 

Sociologia. Revista Educação e Pesquisa, São Paulo, v. 29, n.1, p. 93 - 107, 

jan./jun. 2003. 

QUIJANO, Anibal.  A Colonialidade do poder, Eurocentrismo e América Latina. 

CLACSO, Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales, 2005.  

_________. Analítica da colonialidade e da colonialidade: algumas dimensões. 

In: BERNARDINO-COSTA, J.; MALDONADO-TORRES, N.; GROSFOGUEL, R. 

Decolonialidade e pensamento afro diaspórico. Belo Horizonte: Autêntica, 2019.  p.  

27 - 50 

MIGNOLO, W. D. A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. 

Perspectivaslatino-americanas. In: CLACSO, Consejo Latinoamericano de Ciencias 

Sociales. Buenos Aires, Editorial, 2005.  

ROSEMBERG, Fúlvia; BAZILLI, Chirley e SILVA, Paulo Vinícius Baptista da. 

Racismo em livros didáticos brasileiros e seu combate: uma revisão da 

literatura. Educ. Pesqui. [online]. 2003, vol.29, n.1, pp.125-146. Disponível em: 

https://www.scielo.br/pdf/ep/v29n1/a10v29n1.pdf. Acesso em 3 de abril de 2020. 

SANTOS, B. de S. A Gramática do Tempo: para uma nova cultura política. 3. ed.  

vol. 4. São Paulo: Cortez, 2010. 

SILVA, Ana Célia da. A discriminação do negro no livro didático. 2. ed. 

Salvador: EDUFBA/CEAO, 2004. 

_________. Descontruindo a discriminação do negro no livro didático / Ana 

Célia da Silva. – 2. Ed. – Salvador: EDUFBA, 2010. 

SILVA, Ana Célia da. A representação social do negro no livro didático : o que 

mudou ? por que  mudou? / Ana Célia da Silva. – Salvador : EDUFBA, 2011.



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

119 

Capítulo 7 

 

A ABORDAGEM 

DAS RELAÇÕES 

ETNICO-RACIAIS: 

CULTURAS 

AFRICANAS E 

AFRO-

BRASILEIRAS NO 

ESPAÇO ESCOLAR 

 

 Thais Teixeira Nopres   

 

 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

120 

A ABORDAGEM DAS RELAÇÕES ETNICO-RACIAIS: CULTURAS 

AFRICANAS E AFRO-BRASILEIRAS NO ESPAÇO ESCOLAR 

 

 

Thais Teixeira Nopres 22 

Pós-graduada em Língua Portuguesa pela Faculdade Souza Marques, em Gestão Escolar 

pela Faculdade Campos Elíseos, em Neurolinguística, Educação Especial Inclusiva e 

Neuropsicopedagogia pelo Centro de Ensino Superior Dom Alberto. Professora Regente da 

Rede Municipal do Rio de Janeiro – E-mail: thaisnopres@yahoo.com.br 

 

 

Resumo: Diante de uma série de informações de injúrias raciais e religiosas e 

preconceito racial na sociedade brasileira, que presenciamos diariamente nos 

noticiários, observamos a necessidade de um olhar para essas questões étnicas-

raciais. Foi no âmbito escolar que achamos algumas possíveis soluções para auxiliar 

nessa concepção de valorização social. Esse presente trabalho visa abordar as 

relações étnicos-raciais no contexto escolar, utilizando estudiosos e um relato de 

experiência para embasar o tema, pois na Educação Básica tem o respaldo da Lei 

10.639/03, que altera a LDB e que incluiu a História e a Cultura Afro-brasileira no 

currículo Nacional Brasileiro. Nesse trabalho surgiu essa preocupação, pois 

encontramos um cenário dentro de uma escola em que se estava presenciando 

diariamente situações em que os alunos se ofendiam pela cor da pele e pela religião, 

sempre sendo ligado aos afrodescendentes. Então, partiu-se daí a necessidade de 

envolver o referido tema em sala de aula, pois ao se presenciar o preconceito não se 

pode negligenciá-lo, porque, principalmente, na escola é que estamos formando 

cidadãos que devem respeitar as diferenças e a diversidade e construir valores. Com 

isso, é o papel da escola e do professor promover caminhos que possam auxiliar neste 

processo, contribuindo na formação do sujeito crítico e social. Com isso, o trabalho 

mostrará análises reflexivas a partir deste tema.  

  

Palavras-chave:  Respeito. Racial. Escola. Étnico-racial. Valorização.  

 

Abstract: Faced with a series of information about racial and religious injuries and 
racial prejudice in Brazilian society, which we see daily in the news, we see the need 

                                                           
22 Currículo Lattes: http://lattes.cnpq.br/7004615435226724  

http://lattes.cnpq.br/7004615435226724


Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

121 

to look at these ethnic-racial issues. It was at the school level that we found some 
possible solutions to assist in this conception of social valorization. This present work 
aims to address ethnic-racial relations in the school context, using scholars and an 
experience report to support the theme, as in Basic Education it is supported by Law 
10.639 / 03, which alters the LDB and which included History and Afro-Brazilian culture 
in the Brazilian National curriculum. In this work, this concern arose, because we found 
a scenario within a school in which situations where students were offended by their 
skin color and religion were being witnessed daily, always being linked to people of 
African descent. So, there was a need to involve the aforementioned theme in the 
classroom, because when we witness prejudice, we cannot neglect it, because, mainly, 
at school, we are forming citizens who must respect differences and diversity. and build 
values. Thus, it is the role of the school and the teacher to promote paths that can 
assist in this process, contributing to the formation of the critical and social subject. 
With that, the work will show reflective analyzes from this theme. 
 

Keywords: Respect. Racial. School. Ethnic-racial. Valuation. 
 
 
 
INTRODUÇÃO 

 

 

      Nesse capítulo debruçar-nos-emos sobre a importância da criação de um Projeto 

escolar em que aborda as questões da história e cultura africana e dos afro-brasileiros 

a fim de que o aluno possa compreender e valorizar as questões étnicos-raciais e o 

respeito à diversidade.  

      O tema nos faz refletir e observar como é importante criar debates e reflexões 

acerca do contexto étnico-racial e de como é relevante trazer para a sala de aula e 

mostrar as diversas problemáticas do tema, uma vez que a escola é lugar apropriado 

para trocar conhecimentos, gerar valores e opiniões, além de criar possibilidades para 

a conscientização e mostrar o respeito ao diferente.  

     Daí observa-se a importância desse conhecimento, pois a cultura brasileira foi 

largamente construída nas bases Africanas, principalmente, a miscigenação do povo 

brasileiro.  

      No entanto, mesmo observando tantas abrangências ainda nos deparamos com 

injúrias raciais, ofensas religiosas e o racismo, isso ainda encontramos dentro do 

âmbito escolar. Então o que fazer? Como fazer?  



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

122 

     Neste trabalho apresentaremos um projeto que aconteceu em uma escola em que, 

frequentemente, encontrava-se comportamentos racistas e injúrias raciais e 

religiosas.  

Portanto, como objetivo, esse capítulo visa transcorrer acerca das dificuldades 

encontradas na escola ao abordar o tema Africanidade e como foi trabalhada a 

questão do preconceito racial. 

Dentro desse contexto, propusemo-nos a investigar e refletir a partir de um de 

um relato de experiência de uma professora de uma determinada escola pública do 

município de São João de Meriti/ RJ.   

  Diante do exposto anteriormente, esperamos contribuir para as reflexões a 

respeito das relações étnicos-raciais. 

 

 

  

 

 

FUNDAMENTAÇÃO TEÓRICA 

 

      A Importância do olhar para a população e cultura africanas e afro-brasileira 

ganhou visibilidade a partir da criação da Lei 10639/2003 em que inseriu no Currículo 

da Educação Básica, a História e a Cultura Africana e Afrodescendentes. Essa Lei 

amplificou a valorização e a diversidade cultural e histórica do Brasil, pois como se via 

a cultura do branco, eurocêntrica que sempre se sobrepôs as outras culturas no Brasil, 

sendo sempre desqualificado ou inferiorizado.  

     Como sabemos, o Brasil, por muito tempo, foi colônia de Portugal e obteve a sua 

formação ideológica e social fundamentada dentro dos conceitos europeus, uma vez  

que  na época, o regime escravocrata acontecia, considerando negros e índios como 

mercadorias, mas, restritamente, os negros que por muito tempo foram considerados 

objetos.  

      Diante disso, estabeleceu-se uma história e uma cultura de desvalorização do 

Negro, mesmo mediante a surgimento de leis e entre outros, os Negros não foram 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

123 

inseridos na sociedade, passaram a viver às margens da socialização. Segundo 

Jaroskevic (apud Cunha, p.2008):  

Além de sermos uma sociedade forjada na construção de um 
escravismo criminoso, a abolição foi realizada sem uma ampla 
revisão de direitos e necessidades da população negra. Ao 
contrário, as políticas republicanas sempre foram da “negação 
do Brasil” e da europeização do país. As políticas cultural e 
educacional são exemplos importantes deste esforço, onde nós 
encontramos uma constante “folclorização”, simplismos, 
desprezo e perseguição à cultura africana e afrodescendente 
(CUNHA JUNIOR, 2008: p. 7). 

 
      No entanto, podemos observar que mesmo com leis abolicionistas e os avanços 

sociais, o negro continuou a par da sociedade brasileira, logo, com isso nos 

deparamos com a desigualdade, marginalidade, inferiorização e tantas outras coisas, 

pois se não há uma política de inserção desse grupo como poderemos ter uma 

equidade social.  

      É notório que foi preciso anos para que se compreendesse a importância da 

inserção do Negro como parte da História e da Cultura brasileira, mostrando e 

compreendendo que a África foi de grande importância para a contribuição para 

formação do povo brasileiro.  

     

Segundo Santos (2019),  

Embora muitas vezes haja silenciamento sobre questões étnico-
raciais e o mito de que a sociedade brasileira é acolhedora da 
diversidade e não há racismo aqui, esse silêncio é o mesmo que 
sustenta o preconceito e a discriminação. É preciso quebrar o  
silêncio, combater o racismo e valorizar as diversidades étnico-raciais 
e promover a igualdade 

 

     Nesse sentido, a criação da Lei 10639/03 foi um grande passo para o entendimento 

e compreensão da História do Brasil, uma vez que era pautada na história do branco, 

mas que com a essa lei inclui-se a importância de se estudar, tendo como prioridade 

a história e a cultura Africana e Afrodescendente no currículo escolar.  

     Ainda em Santos (2019; apud Santos e Toniosso 2016) aponta que  

as relações conflituosas entre negros e brancos têm uma longa 
história, que gerou uma visão negativa e discriminatória sobre os 
afrodescendentes, sua cultura, aspectos físicos e biológicos. Isso se 
reflete de diversas formas no comportamento dentro e fora do 
ambiente escolar. 

 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

124 

     A partir de reflexões como essa passou-se a ter um olhar mais atento e uma 

conscientização por parte de todo corpo docente e por consequência atingindo o 

discente, além também de chegar à sociedade.  

    Não há dúvidas de que o ambiente escolar é o melhor lugar para abordar esse 

tema, pois sendo de suma importância o conhecimento da História e da Cultura 

Africana e Afro-brasileiras. Em consequência disso, abriu-se o olhar do corpo docente 

e discente pois a Cultura Brasileira foi pautada e difundida sobre as influências dos 

Africanos e Afrodescendentes que se estabeleceram aqui, desde o período da 

colonização. Logo, temos esse entendimento quando nos deparamos com a nossa 

língua materna que possui vocábulos de origem Africanos, como também as danças, 

as comidas e da religiosidade.  

     Tudo isso faz parte da identidade e cultura do povo brasileiro, em que contribuiu 

para a formação da sociedade.  

      Dessa forma, veremos a idealização de um projeto a partir de problemáticas 

surgidas em sala de aula, mostrando a importância de debater e refletir sobre as 

relações étnicos-raciais.  

 

 

 

EXPLICITAÇÃO DE EXPERIÊNCIA  

 

     Esse relato de experiência surgiu a partir do Projeto “Heranças Africanas” que foi 

desenvolvido numa determinada escola de São João de Meriti/ RJ no ano de 2015.  

     A ideia surgiu após uma conversa em um grupo de estudos da escola em que 

outras professoras e eu identificamos nas turmas de 5º ano conflitos acerca de 

preconceitos raciais, injúrias raciais e religiosas. 

      Segundo Camilo, (2014 apud Lilia Moritz Schwarz),  

aponta a existência de um "racismo à brasileira", em que a 
discriminação se dá nas relações pessoais, mas não é assumida no 
coletivo. Para a autora, presume-se que por ser "mestiçado em suas 
crenças e costumes", o país respeitaria os direitos que garantem a 
igualdade.   

 
     Diante disso percebemos a necessidade de montar um projeto que teria um 

período de alguns meses em que abordaríamos a História e a Cultura Africanas e 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

125 

Afrodescendentes para trabalharmos as relações étnicos-raciais, pois naquelas 

turmas não estava ocorrendo o debate e o respeito a diversidade.  

     O projeto consistiu em explanar, debater, questionar, analisar a História dos 

Africanos no Brasil, como eles chegaram ao país, como foram tratados, o preconceito, 

a religião, as vestimentas, os dialetos, as comidas e as danças. Isso foi sendo 

trabalhado e construídos um novo conceito com os alunos.  

     Com isso o projeto acabou tomando proporções além das esperadas, pois 

professoras de outras turmas também iniciaram pesquisas, debates e com isso se 

tornou bastante difundido na escola.  

     Diante disso, começamos a encontrar alguns entraves, pois tivemos grandes 

resistências das famílias em que muitos disseram que era “coisa ruim”, que as danças 

Maculelê e Jongo estavam relacionadas à religião, chamando de “Macumba”. 

Algumas famílias eram praticantes religiões neopentecostais e naquele momento não 

entendiam a importância e a grandeza das tradições de manifestações culturais afro-

brasileiras. Então encontramos a interferência das famílias que logo começaram a não 

deixar as crianças participarem do Projeto.  

     Então decidimos debater essas questões com a comunidade, fizemos reuniões, 

conversamos e mostramos vídeos aos responsáveis para que eles pudessem 

compreender a dimensão do projeto e de com as danças, a comida e a cultura africana 

estão inseridas no nosso cotidiano e não percebemos.  

     Diante de toda a discussão sobre a temática em sala de aula, os alunos foram 

multiplicadores, repassando o que aprendiam na escola para as famílias e em casa, 

pois as professoras começaram a trazer assuntos sobre o tema e com isso, fomos 

nos deparando com o entendimento e conhecimento sobre a importância das Matrizes 

Africanas. No entanto, mesmo assim ainda nos deparamos com algumas resistências 

de alguns pais, mas a maioria aderiu ao Projeto e aceitaram a participação das 

crianças.  

    Com isso foi feito, um trabalho de ressignificação com os alunos e com os 

responsáveis, construindo um olhar diferenciado daquela comunidade escolar para o 

tema étnico-racial.  

    O projeto “Africanidade” foi tão bem difundido que recebemos doações para a 

confecção das roupas, para a realização da feijoada, pois os alunos escolheram um 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

126 

prato da época dos escravos e se sentiram familiarizados por ser uma comida tão 

comum no nosso cardápio. 

     Além das apresentações de Jongo e Maculelê, a interação da escola nesse Projeto 

foi grandiosa, pois professoras de outros anos de escolaridade realizaram atividades 

e cartazes que ficaram disponíveis na escola, sendo muito significativo para aquela 

comunidade.  

     Como consequência desse projeto, percebemos que os alunos passaram a se 

respeitar mais, a ser tolerantes com a diversidades, pois as questões como 

preconceito e injuria racial diminuíram amplamente. Alguns alunos praticantes de 

religiões matrizes africanas sentiram-se pertencentes e acolhidos naquele espaço 

escolar, deixando até de ter vergonha de expressar que eram praticantes de tais 

religiões. 

      Com isso, foi muito importante a participação do corpo docente da escola nesse 

projeto, pois muitas vezes nos deparamos como professores que não conseguem 

dissolver e problematizar o tema. De acordo com Santos (2019 apud Gomes 2003),  

ao discutir as particularidades e relações entre educação, cultura, 
identidade negra e formação de professores, ressalta que a formação 
docente tem sido uma preocupação constante; aborda a necessidade 
de os educadores alterarem suas lógicas escolares e conteudistas, 
dialogando com outras áreas, valorizando a produção cultural negra 
constituída em outros espaços sociais e políticos. Ela chama a 
atenção para o fato de que o campo da formação docente deve se 
abrir para dialogar com outros espaços em que negros constroem 
suas identidades. 

 

     Diante disso, verificamos a importância da Lei 10639/03, pois foi com o surgimento 

dela que passamos a ter um despertar para essas relações além de promover debates 

e mudanças de paradigmas, mostrando que a participação do corpo docente foi 

fundamental para o bom desenvolvimento do Projeto.  

 

 

 

 

 

 

 

 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

127 

FOTOS DO PROJETO  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

METODOLOGIA DA PESQUISA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Convite elaborado pelos alunos Apresentação Maculelê 

Explicação das Máscaras Africanas   Confecção das Máscaras Africanas  

Máscaras Africanas  Apresentação de Jongo  



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

128 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FONTE : Todas as fotos foram feitas pela autora do artigo, ou seja, são de própria autoria, as fotos 

encontram-se distorcidas para preservar a identidade dos alunos e professoras.  

 

 

METODOLOGIA DE PESQUISA 

 

 

 Dispusemo-nos a uma abordagem reflexiva sobre as relações étnicos-raciais no 

cenário educacional brasileiro em que nos deparamos com comportamentos racistas, 

injurias raciais e religiosas no que diz respeito a História e Cultura Africana e Afro-

brasileiras.  

Trabalhos expostos  Alunos Integrantes  

Professoras do 4º ano  e 5 º ano 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

129 

 A metodologia, aqui, utilizada é de cunho qualitativo de forma que a produção 

desse capítulo se baseia na qualidade de informações e não com quantidade de 

dados.    

 No que diz respeito as relações Africanas e Afrodescendente torna-se 

imprescindível a utilização da Lei 10639/03, além de estudiosos como Camilo e 

Santos e uma explicitação de experiência sobre o tema para que nos dessem todo um 

arcabouço teórico e perspectivas diferenciadas de diálogos.  

 Dentre desse contexto, buscamos apresentar um capítulo que nos fizessem 

refletir sobre as questões étnicas-raciais dentro do contexto escolar do sistema 

educacional brasileiro.  

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 

      O estudo realizado nos possibilitou a compreender como a herança de um período 

da história pode acarretar a concepção de uma sociedade, de como o preconceito e 

a intolerância a diversidade podem influenciar negativamente na vida das pessoas. 

     Bem, vimos que é importante desmitificar e desconstruir a imposição de conceitos 

pré-estabelecidos e gerar novas concepções e perspectivas, mas só conseguiremos 

essas mudanças a partir das abordagens escolares, como projetos debates, 

mostrando que a nossa Cultura e identidade foram pautadas nas heranças Africanas.    

             De acordo Camilo (2014) a Lei 10639/03  contribui para um olhar diferenciado 

para o Negro, mas que ainda não é o suficiente:  

Concordamos que essa lei é importante, mostrando que os africanos 
têm uma história a ser conhecida que não começou com a escravidão 
europeia e vai muito além do que mostram as mídias, em que a África 
geralmente é resumida ao estereótipo de miséria, vida selvagem e 
dominação colonial; nossos pequenos alunos precisam ir além desses 
conhecimentos de senso comum.  

 

  Um ponto interessante é que o projeto, aqui, mencionado foi idealizado no ano 

de 2015 pautado na Lei 10639/03 e atualmente tem-se uma gama de respaldos, para 

trabalhar a questão da religiosidade pois a  Base Nacional Comum Curricular (BNCC) 

que visa uma educação integrada nos sugere a trabalhar as diversas religiões 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

130 

brasileiras, mas também foca nas religiões de matrizes africanas. Ainda convém 

lembrar que a Arte Afro-brasileira está inserida nas diretrizes. Além de sugerir um 

ensino de forma interdisciplinar em que estabelece links com outras disciplinas acerca 

do tema.   

 Diante disso, não basta somente ver as questões sociais e econômicas da 

África e do Brasil, mas apresentar  aos nossos alunos a cultura, o povo, mudar esse 

estereótipo de que tudo ligado aos afro-brasileiros nos remete a pobreza, a tristeza e 

a fome, mas mostrar todo um diferencial de um povo, descontruir a visão estereotipada 

de inferiorização da cultura e da identidade.  

           Essas abordagens só podem ser descontruídas a partir de um trabalho integral 

do corpo docente, com a oportunização de formações continuadas para professores, 

sobre o tema para que possam trabalhar essa temática, pois o corpo docente precisa 

entendê-la, porque a escola torna-se o local  mais indicado para se fazer refletir acerca 

das relações étnicas-raciais. 

          Dessa forma, este trabalho contribuiu para nos envolver e compreender uma 

breve visão étnico-racial, principalmente, no que diz respeito as heranças africanas e 

de como um trabalho bem desenvolvido e realizado com a participação da equipe e 

comunidade escolar podem auxiliar na realização de um projeto, construindo novas 

concepções de mundo para essas pessoas envolvidas.  

 

 

REFERÊNCIAS 

 

Camilo, Camila. Diversidade étnico-racial: por um ensino de várias cores. 

Disponível em: https://novaescola.org.br/conteudo/1545/diversidade-etnico-racial-

por-um-ensino-de-varias-cores.  Acesso em: 21 jan. 2021 

Jaroskevic, Elvira Maria Isabel.  Relações étnico-raciais, história, cultura africana 

e afro-brasileira na educação pública: da legalidade à realidade. Disponível em:  

http://www.gestaoescolar.diaadia.pr.gov.br/arquivos/File/producoes_pde/artigo_elvira

_maria_isabel_jaroskevicz.pdf. Acesso em: 21 jan. 2021 

 

https://novaescola.org.br/conteudo/1545/diversidade-etnico-racial-por-um-ensino-de-varias-cores
https://novaescola.org.br/conteudo/1545/diversidade-etnico-racial-por-um-ensino-de-varias-cores
http://www.gestaoescolar.diaadia.pr.gov.br/arquivos/File/producoes_pde/artigo_elvira_maria_isabel_jaroskevicz.pdf
http://www.gestaoescolar.diaadia.pr.gov.br/arquivos/File/producoes_pde/artigo_elvira_maria_isabel_jaroskevicz.pdf


Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

131 

LEI Nº 10.639/2003.  Disponível em: 

https://presrepublica.jusbrasil.com.br/legislacao/98883/lei-10639-03. Acesso em: 21 

jan. 2021 

 

Nogueira, Sidnei. Intolerância Religiosa. [livro eletrônico]. São Paulo: Sueli 

Carneiro; Pólen, 2020.  

Ribeiro, Djamila. Pequeno manual antirracista. São Paulo. Editora Companhia das 
Letras, 2019.  

Santos, Rosiane de Oliveira da Fonseca. Diversidades étnico-raciais na 

Educação Infantil. Disponível em:  : 

https://educacaopublica.cecierj.edu.br/artigos/19/13/diversidades-etnico-raciais-na-

educacao-infantil . Acesso em: 21 jan. 2021.

https://educacaopublica.cecierj.edu.br/artigos/19/13/diversidades-etnico-raciais-na-educacao-infantil
https://educacaopublica.cecierj.edu.br/artigos/19/13/diversidades-etnico-raciais-na-educacao-infantil


Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

132 

Capítulo 8 

 

METODOLOGIA 

DAS RELAÇÕES 

ÉTNICO-RACIAIS 

E EDUCAÇÃO – 

ALGUMAS 

REFLEXÕES 

 

Katia Gomes da Silva 

 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

133 

METODOLOGIA DAS RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS E EDUCAÇÃO – 

ALGUMAS REFLEXÕES 

 

 

Katia Gomes da Silva 

Mestre em Relações Étnico-Raciais pelo CEFET RJ, Pós-Graduada em Relações 

Étnico-Raciais e Educação pelo CEFET RJ, Pós-graduada em História da África e do 

Negro no Brasil pela UCAM, Pedagoga pela Unyleya e Licenciatura em História pela 

UCAM. E-mail: 26@katia.silva@gmail.com 

 

 

 

RESUMO 

A presente pesquisa é sobre a metodologia relacionada aos temas de educação e das 

relações étnico-raciais. Trata-se de uma pesquisa inicial, bibliográfica, de caráter 

exploratório, acerca da educação e suas intersecções com as relações étnico-raciais, 

desenvolvida para a conclusão do curso de Pedagogia pela Unyleya. Buscamos o 

revisitar conceitual e de teóricos para, em diálogo, construir uma forma de entender e 

pensar a educação com as relações étnico-raciais. Com isso, trouxemos algumas 

reflexões visando contribuir para o debate mais amplo que envolve a luta antirracista 

na educação, ao realizar o exercício de se repensar o fazer pedagógico. As relações 

étnico-raciais em conjunto com a educação é um importante saber de transversalidade 

e interdisciplinaridade, com ações políticas e desafios existentes em seu processo de 

teorização e práxis. Devemos estar atentos para as sutilezas conceituais divergentes 

e também congruentes existentes, quando vamos refletir sobre educação das, e ou 

para as relações étnico-raciais. Há que se analisar as diferenças entre as abordagens 

possíveis em torno desses dois grandes temas, pois podem trazer usos e significados 

diversos, influenciando diretamente na ação e reflexão pedagógica. Uma das formas 

de se pensar a Educação das relações étnico-raciais, com a preposição de + artigo 

definido as, é o de situar sua história, trazendo a contextualização e o ensino das 

relações étnico-raciais. Quanto à Educação e as relações étnico-raciais, com a 

conjunção e, podemos refletir sobre a perspectiva das situações que podemos 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

134 

encontrar das relações étnico-raciais na educação, como a criticidade pedagógica e 

epistêmica. Por fim, Educação para as relações étnico-raciais, com a preposição de 

finalidade para, podemos nos referir à abordagem de um ensino que se direcione para 

a igualdade das relações étnico-raciais, no entendimento de uma educação 

antirracista.  

PALAVRAS-CHAVE: EDUCAÇÃO; RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS, 

ANTIRRACISMO. 

 

ABSTRACT 

This research is about the methodology related to the themes of education and ethnic-

racial relations. This is an initial, bibliographic, exploratory research on Education and 

its intersections with ethnic-racial relations, developed for the conclusion of the 

Pedagogy course by Unyleya. We seek to revisit conceptual and theoreticians to, in 

dialogue, build a way of understanding and thinking about education with ethnic-racial 

relations. With that, we brought some reflections aiming to contribute to the broader 

debate that involves the anti-racist struggle in education, when carrying out the 

exercise of rethinking the pedagogical practice. Ethnic-racial relations in conjunction 

with education is an important knowledge of transversality and interdisciplinarity, with 

political actions and challenges existing in its process of theorization and practice. We 

must be aware of the divergent and also congruent conceptual subtleties that exist, 

when we are going to reflect on the education of, and or for ethnic-racial relations. It is 

necessary to analyze the differences between the possible approaches around these 

two great themes, as they can bring different uses and meanings, directly influencing 

the pedagogical action and reflection. One of the ways of thinking about the Education 

of ethnic-racial relations, with the preposition of + defined article as, is to situate its 

history, bringing the context and teaching of ethnic-racial relations. As for Education 

and ethnic-racial relations, with the conjunction and, we can reflect on the perspective 

of the situations that we can find of ethnic-racial relations in education, as pedagogical 

and epistemic criticality. Finally, Education for ethnic-racial relations, with the 

preposition of purpose for, we can refer to the approach of a teaching that is directed 

towards the equality of ethnic-racial relations, in the understanding of an anti-racist 

education. 

KEYWORDS: EDUCATION; ETHNIC-RACIAL RELATIONS; ANTI-RACISM. 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

135 

 

 

CONSIDERAÇÕES INICIAIS 

No cenário brasileiro, esses temas imbricados são complexos de serem 

analisados, pois a realidade brasileira muitas vezes se mostra ambígua, como no caso 

de se não se assumir enquanto racista, mas poder afirmar que conhece racistas e 

que, ainda assim, não intitula o país como sendo racista. Isso pode ser observado na 

reportagem do El País, de Luiz Ruffato (2014), em que ele aponta pesquisas de que 

97% dos entrevistados afirmam não ter preconceito racial, enquanto que na mesma 

proporção diz conhecer alguém que tenha atitudes discriminatórias. 

Tarefa ainda mais árdua é trazer as relações étnico-raciais como pauta para 

projetos educacionais na prática. Por muito tempo, nossa educação foi marcada pela 

educação eurocêntrica, que serviu de base para nossos currículos escolares. 

Entretanto, já vislumbramos avanços, com os debates sobre interdisciplinaridade, 

multiculturalismo, racismo e inclusão, que nos apontam novas direções para a 

educação. 

Dentro desse panorama de mudanças, devemos mencionar as leis 10.639 de 

2003 e 11.645 de 2008 - quanto à obrigatoriedade do ensino de história e cultura afro-

brasileira e dos povos indígenas – que foram fundamentais para o crescimento desse 

processo educacional e avanço acadêmico. Pudemos perceber e participar desse 

desenvolvimento de uma base teórica que tem demonstrado a necessidade 

metodológica de organização e de elucidação.  

Aqui propomos uma das formas de se organizar estruturalmente esses temas. 

No entanto, o intuito não é restringir, pois as possibilidades são infindas, e, sim, de 

trazer uma das maneiras de se pensar metodologicamente, para uma compreensão 

preliminar. Nesse sentido, dividimos em três abordagens: educação das relações 

étnico-raciais, educação e relações étnico-raciais e educação para as relações étnico- 

raciais. 

 

EDUCAÇÃO DAS RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS 

Como sugestão de diretriz, iniciar com o panorama da educação das relações 

étnico-raciais é perceber que ele é pressuposto para o entendimento das outras 

discussões, isto é, que é o ponto de partida para a compreensão da educação e 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

136 

relações étnico-raciais e educação para as relações étnico-raciais. Educação das 

relações étnico-raciais, com a preposição de + artigo as, tem como reflexão o contexto 

histórico e conceitual das relações étnico-raciais. Isto é, se refere ao estudo, 

propriamente dito, das relações étnico-raciais, histórica e sociologicamente.  

Nesse sentido, é importante iniciar discutindo sobre o que é raça, pois é um 

conceito chave ou, melhor dizendo, conceito base do entendimento da história das 

relações étnico-raciais, com seus diferentes significados construídos 

sociologicamente, tanto em seu sentido cultural como no intelectual, já que todo um 

saber foi sendo formado cientificamente em torno do tema, tais como o racialismo, 

com teses eugenistas, e o darwinismo social, como se existisse um evolucionismo 

cultural humano. Raça teve seu sentido visto de maneira biológica, erroneamente, e 

de maneira hierárquica. Isso nos gerou uma distorção conceitual, ao tratar os 

humanos como se tivessem características hereditárias, com traços e tendências em 

comum para as chamadas raças, ultrapassando a aparência física, isto é, os 

fenótipos.  

Dessa forma, a contextualização histórica das relações étnico-raciais se torna 

indispensável para compreensão dessa abordagem metodológica, dentre elas, 

podemos citar as leis abolicionistas do século XIX (Lei Eusébio de Queirós de 1850, 

Lei Nabuco de Araújo de 1854, Lei do Ventre Livre de 1871 e Lei dos Sexagenários 

de 1885, que culminaram na Lei Áurea de 1888); o processo histórico de escravidão 

nas Américas, com suas diferentes funcionalidades de acordo com a época e local; a 

política de embranquecimento, com estímulos para imigração branca; e os 

movimentos étnico-raciais, com o movimento negro e o movimento indígena, partindo 

de lutas por direito de participação na sociedade, por reparação histórica, por 

demarcação de terras e por equidade social. 

Conceitualmente, é importante mencionar sobre o epistemícidio e, por 

conseguinte, o etnocentrismo e o colonialismo. Do primeiro, Tavares (2009) nos 

explica, em resenha, que se trata de um conceito usado por Boaventura de Souza 

para mencionar a destruição e/ou inferiorização de saberes. Isso foi ocasionado pelo 

etnocentrismo, com a adoção de um padrão de comportamento que desconsidera o 

que lhe é diferente, e, pelo colonialismo, período histórico marcado pela construção 

de estereótipos construídos estrategicamente como forma de exploração e 

subordinação de povos. 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

137 

 Outros conceitos primordiais são o de miscigenação/mestiçagem e democracia 

racial. No Brasil, o imaginário social identitário da nação foi sendo construído pelo 

ideal de miscigenação, embora ele tenha sido pensado como meio de 

embranquecimento da população. Paralelamente, era sendo veiculado uma imagem 

de que aqui existia uma democracia racial, saindo da esfera biológica/racial 

puramente para ser divulgada como positiva e pelo ângulo cultural com Gilberto 

Freyre, especificamente com sua obra “Casa Grande e Senzala” de 1933, como nos 

aponta Tadei (2002).  

Mestiçagem e democracia racial foram estratégias de poder, como forma de 

não citar “raça” e colocando a nação como se ela vivesse numa 

harmonização/confraternização das raça. Foi sendo tão naturalizado e incorporado 

que, ainda hoje, atrapalha as ações de combate ao racismo, assim como não permite 

descontinuarmos esse processo de preconceito racial, pois dificulta o reconhecimento 

e a tomada de consciência do próprio racismo. Essa teoria de democracia racial foi 

muito debatida e criticada por vários teóricos por ter se revelado como um mito, já que 

na prática era bem diferente do que fora dito. 

Tudo isso foi tendo como pano de fundo o racismo como modus operandi. O 

racismo, de acordo com Appiah (1997), pode ser entendido como extrínseco ou 

intrínseco. No primeiro caso, haveria uma distinção moral, isto é, uma essência racial, 

em que as raças teriam características como honestidade ou inteligência, por 

exemplo. No segundo caso, o intrínseco, seria baseado no extrínseco, onde se 

justificaria um tratamento desigual por conta da crença nesses aspectos, que seriam 

vistos como inatos, mesmo existindo comprovações contrárias a isso. 

 Também poderíamos categorizar o racismo em três esferas diferentes: 

individual, institucional e estrutural. No individual, como o nome mesmo já diz, parte 

do racismo realizado pelos indivíduos, em seus processos de discriminação e 

preconceitos. Já no institucional, o racismo vem dos órgãos e instituições, públicos ou 

privados, trazendo privilégios ou desfavorecendo grupos, como nos informa Werneck 

(2013). Por fim, o estrutural acontece com a normalização do racismo nos mais 

diversos tipos de relações, sejam elas sociais, econômicas, culturais e/ou políticas, ou 

seja, é a generalização do preconceito racial. 

Os desdobramentos históricos do racismo nos geraram identidades étnico-

raciais. A partir das colonizações e a expansão do capitalismo, foi sendo construída 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

138 

uma supremacia branca no mundo globalizado. A cultura branca europeia foi sendo 

levada para outros povos, praticamente de modo impositivo e violento, com a bandeira 

de um ideal de civilização e aperfeiçoamento humano a partir das teorias 

evolucionistas, já citadas.  

O processo de embranquecimento que vivemos no Brasil passado e que ainda 

vivemos hoje por conta do racismo que acaba por reforçar a valorização da 

branquitude e, por conseguinte, desvalorizar a negritude, gera privilégios, que foram 

legados desde a época da colonização e escravidão, de acesso aos diversos espaços 

de destaque, de poder e de inteligência aos brancos. Ele garante o predomínio dos 

valores culturais dos brancos, como central, em detrimento dos negros, posto como 

periférico. Em suma, gerando o racismo estrutural. 

A branquitude envolve ter a si próprio como modelo, como explica Bento (2002). 

A pesquisadora intitula esse processo como “narcisismo”, por projetar no outro o que 

não assume em si. Esse processo se caracterizaria por um “pacto narcísico”, que 

visaria a proteção do grupo para ser o alvo de preferências e ser o padrão a ser 

seguido. Alves (2010) nos diz que a brancura é vista como uma vantagem, um 

benefício, servindo de “senha” para aceitação social. Por fim, Piza (2002) informa que 

os brancos não perceberiam essa identidade racial de maneira tão marcada, tanto que 

ela desenvolve a metáfora da “porta de vidro” para explicar essa situação, isto é, de 

que existiriam sinais de materialidade, como a maçaneta, por exemplo, mas algumas 

pessoas se chocam contra a porta por não a perceberem. Esse choque contra a porta 

de vidro seria uma alegoria da tomada de consciência da branquitude.  

Contudo, não devemos confundir branquitude e negritude como 

correspondentes, como nos alerta Sovik (2009), pois a branquitude se realiza na 

desvalorização do negro, enquanto a negritude pode ser entendida pela procura por 

raízes culturais e também por uma espécie de tentativa de religação com a África, 

com a busca de um passado perdido pela diáspora ocasionada pela escravidão. Ele 

é um conceito que resulta da recusa da assimilação dos valores culturais dos brancos, 

como uma reação à supremacia branca. Lembrando que isso não seria natural, 

também deveria ter um despertar de consciência para se afirmar como negro, 

positivamente, frente a esse imaginário social de preterimento. Souza (1983) nos 

afirma que esse despertar seria o processo da pessoa se tornar negro.  



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

139 

Nessa busca pela identidade negra, Munanga (2009) nos informa ser por conta 

da alienação do seu próprio corpo, cor, cultura e história ocasionados, além dos 

processos de inferiorização e baixa estima construídos. Ele nos diz que a recuperação 

dessa identidade é uma aceitação de si, servindo até como terapia de grupo, ao trazer 

elevação da autoestima, mas que também é base da luta coletiva dos oprimidos, com 

o movimento negro, para o combate ao racismo e em prol de uma reparação histórica. 

Alguns estudiosos, como nos informa Appiah (1997), contestam essa busca por 

não haver uma pureza cultural ou racial, por conta das muitas misturas, como o 

hibridismo e a mestiçagem, se revelando numa espécie de busca mítica por uma 

África idealizada, a qual teria acontecido com o pan-africanismo.  Mas esse processo 

deflagrou outro, o de reconhecer um novo papel no mundo a partir da diáspora, em 

que mesmo sem ter a nascença em África, ainda assim poderiam ser identificados 

como afro-brasileiros, afro-americanos etc.  

Foi no meio dessas contestações teóricas que se revelou um novo conceito, 

que permitiria a afirmação da negritude sem recorrer a uma ideia de pureza cultural 

ou busca pela África mítica, que é a crioulidade. Esse termo poderia servir de 

compreensão da realidade cultural do mundo pós-moderno, como informa Berdn 

(2004), além de agregar a noção internacional que não nega a diversidade humana. 

Ele traria uma outra lógica, a do pensamento da margem, de marginalizado, em que 

é possível questionar o seu lugar no mundo e a também o da pureza do conhecimento. 

Perpassando todo esse processo e todos esses conceitos, também temos o 

movimento indígena como um dos protagonistas na luta em prol de igualdade racial, 

de direitos e de sobrevivência. Os índios também foram escravizados e 

desvalorizados culturalmente nos tempos de colonização e mesmo após. As 

explorações dos indígenas ainda foram diferenciadas, como os modos de servidão 

nas Américas, além de terem sido marginalizados e dizimados em guerras. Chicarino 

(2016), em seu livro, nos divulga várias tabelas que apresentam as diversas normas, 

regulamentos e leis que elucidam sobre a questão da liberdade e cativeiro de 

indígenas. 

Das políticas indigenistas do século XX,  devemos citar que na constituição 

federal de 1988 há direitos dos povos indígenas expressos em seu texto. Além disso, 

tiveram órgãos, como foi o SPI (Serviço de Proteção ao Índio – antes SPILTN), que 

foi substituído pela FUNAI (Fundação Nacional do Índio),  que serviram-se (SPI) e 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

140 

ainda servem-se (FUNAI) de mecanismos de poderes diferentes, tendo como questão 

central a demarcação das terras, como nos informa Marçal & Marçal (2015). 

Outra luta do movimento indígena é o da superação de status de tutela para 

uma autonomia dos povos indígenas, isto é, pelo status político de cidadão brasileiro, 

com garantias de cidadania. Essa luta é por uma autonomia de base na emancipação 

política, econômica e social, com direito à livre autodeterminação, que preconiza os 

direitos e respeito ao seu território, cultura, línguas e lideranças. Nesse sentido, seria 

o de poder participar do cenário político brasileiro, ao mesmo tempo que também 

tivessem condições de ter a conservação da história e cultura indígenas.  

 

EDUCAÇÃO E RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS 

Educação e relações étnico-raciais, com a conjunção e, nos propõe pensar de 

forma mais abrangente sobre esses dois termos. Tanto se dá no que um tem de 

ligação com o outro, como é o caso das relações étnico-raciais ou da educação para 

as relações étnico-raciais; como também no que um tem de intersecção com o outro, 

que, no caso, é o racismo. Nesse sentido, podemos trazer os debates pedagógicas 

sobre currículo e metodologia, particularmente quanto à produção de saber, e sua 

relação com as relações étnico-raciais, como também discutir sobre o racismo na 

educação.  

 Com o eurocentrismo, isto é, a visão da Europa como centro cultural e 

de saber do mundo, tivemos uma produção de saber muito marcada pelo racismo, em 

que a branquitude era privilegiada e vista como os heróis da história mundial, em 

detrimento dos negros, indígenas e demais povos marginalizados historicamente. 

Alguns teóricos argumentaram que não havia material escrito suficiente que pudesse 

dar conta de ensinar a história dos índios das Américas, dos africanos, dos asiáticos 

e dos povos da Oceania. A riqueza escrita era dita como sendo dos povos europeus, 

tanto sobre a nossa ciência no geral e como da História.  

Após muitos encontros de pesquisadores e movimentos políticos/sociais, essa 

realidade foi sendo discutida e exigida uma mudança dos parâmetros educacionais. 

O multiculturalismo e interculturalismo são conceitos que dialogam com essas 

mudanças no panorama educacional, pois demonstraram como antes o ensino era 

eurocêntrico, portanto, trazendo preconceitos de ordem culturais e étnico-raciais. O 

currículo foi sendo questionado para que outras perspectivas de outros povos fossem 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

141 

ensinadas também nos espaços escolares, um movimento conhecido como 

descolonização do currículo. Ainda assim, foi necessário ser criada uma lei para que 

isso pudesse ser aplicado e melhor repensado pela sociedade brasileira. A lei em 

questão foi a 10.639/2003, ampliada pela lei 11.645/2008, que traz a obrigatoriedade 

do ensino da história e cultura afro-brasileira e dos povos indígenas.  

Além do currículo, a própria metodologia de ensino também passou por 

questionamentos e serviu de base para criticar os argumentos de que os povos não 

europeus não teriam história por não ter a escrita como base de transmissão do 

conhecimento. A marca da oralidade desses povos era a maneira de passar os 

saberes a diante, uma ferramenta de cultura imaterial que tornou possível a 

disseminação de histórias que puderam ser contadas e escritas posteriormente. Além 

disso, outro método criticado foi o da história linear de ensino. As histórias e saberes 

africanos e indígenas podem ser ensinados pela prática de tempo suspenso, em que 

os marcos são vistos de uma maneira diferente dos que foram traçados pelos 

europeus. Com isso, o ensino ultrapassaria a limitação do eurocentrismo, e de certo 

modo do próprio elitismo, por trazer uma imensa quantidade de formas de se pensar 

e ensinar a história, as artes e as ciências, como também de refletir a estrutura de 

todas as disciplinas escolares da educação básica, porém não só nesses espaços, 

como também no ensino superior e nas pesquisas acadêmicas.  

 Uma das áreas de saber que se mostrou nesse processo de crítica à ciência 

eurocêntrica foi a etnomatemática. Ela, como nos informa Santos (2018), pode nos 

fazer refletir como outros povos não europeus também possuem sua forma de estudar 

e realizar ciência. Portanto, a ciência e também as tecnologias devem ser vistas pela 

ótica de que possuem historicidade e que podem ser criadas, refutadas e 

reformuladas a partir de outras visões e culturas do mundo, como já nos ensinava 

Said (2007). 

Desse modo, temos que entender que a produção de saber deve ser 

questionada e não apenas assimilada. A epistemologia deve ser estudada, analisada, 

abordada e revista pela sua infinidade de interpretações e nos contextos em que foram 

escritas. Nesse sentido, há poder, há vozes ouvidas em detrimento de outras, como 

já nos dizia Spivak (2010), e a Pedagogia está intimamente ligada com os esses 

interesses de poder-saber, principalmente, em dar voz aos tantos atores sociais antes 

marginalizados, seja em relação a gênero, raça etc. Nessa perspectiva, podemos citar 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

142 

o racismo institucional, que traz dificuldades quanto ao acesso à determinados níveis 

de escolaridade, assim como legitima a apropriação dos lugares e mecanismos de 

poder. Em suma, são apenas alguns grupos que detém o discurso e a hegemonia 

cultural. 

 Além do racismo estar presente no currículo e nas metodologias de ensino, ele 

também está no cotidiano escolar. Afinal, a escola é um reflexo da sociedade a qual 

ela está inserida. Em relação à educação infantil, Cavalleiro (2010) informa serem 

incipientes as pesquisas sobre relações étnico-raciais no Brasil e, quando ocorrem, 

evidenciam a prática discriminatória entre os adultos ou dos adultos com as crianças, 

mas não destacam a existência entre as crianças. A pesquisadora alerta que há 

também despreparo (e até desinteresse) dos professores para lidar com as situações 

de conflitos étnico-raciais entre as crianças, há também falta de diretrizes que 

orientem os profissionais de educação infantil no trato com as questões 

étnicas/raciais, além de existir a precariedade e desvalorização com que muitas 

creches e pré-escolas infelizmente passam.  

Há um silêncio, ou melhor dizendo um silenciamento, nas escolas que é 

valorizado como forma de perdurar os conflitos étnico-raciais. No entanto, isso além 

de desencorajar uma reação da vítima, acaba por deixar o ofensor se sentir superior 

e continuar com essas agressões e preconceitos. Esse silenciamento está em toda a 

sociedade, colocando o racismo como um problema para o negro resolver, 

fortalecendo os discursos de superioridade x inferioridade. O espaço escolar atua, 

então, na difusão do racismo, pela sua omissão, como Cavalleiro (2010) nos informa, 

por trazer a reprodução do padrão tradicional da sociedade brasileira em discriminar. 

Sabemos que alguns docentes e escolas procuram trabalhar com o 

antirracismo. Nem tudo é silenciado. No entanto, é importante refletir não só sobre as 

ausências e silêncios na luta antirracista na educação, como também como são 

colocadas em práticas as tentativas educacionais de cunho antirracista. Sarzedas & 

Yazlle (2010) nos informa,  em sua pesquisa no ensino fundamental, que 

puderam perceber como docentes negavam a existência de racismo nos espaços 

escolares. Além disso, as pesquisadoras relataram presenciar o discurso forte da 

democracia racial. 

 Em relação ao ensino superior, são poucas pesquisas que contemplem os 

conflitos étnico-raciais nesses espaços, seja entre os professores, entre os alunos, 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

143 

dos professores com os alunos e vice-versa. Há que se ter mais pesquisas que 

investiguem esse cotidiano, destacando os cotistas, que ingressaram no ensino 

superior por meio da lei 12.711/2012 de implementação de cotas raciais e sociais. 

Apesar da lei, a desigualdade no ensino superior ainda existe, especialmente em 

alguns cursos específicos. Embora devemos ressaltar que há também a afinidade com 

os cursos de humanas, por ser um local para se pensar o racismo e, com isso, também 

revisitar o combate ao racismo.  

 O preconceito racial está nos espaços educacionais, mesmo que por vezes não 

seja reconhecido e/ou não combatido como tal. Ainda assim, o racismo é crime, 

previsto na lei 7.716/1989. Muitas vezes ele é percebido de forma individual, ao invés 

de também coletiva, isto é, deveria ser um problema a ser visto e criticado por todos. 

Ele não é um problema do negro, mas sim de toda a sociedade brasileira, isto é, de 

responsabilidade de todos nós.  

 

EDUCAÇÃO PARA AS RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS 

Educação para as relações étnico-raciais, com a preposição de finalidade para, 

nos orienta pedagogicamente para a contribuição de ações que sejam em prol da 

igualdade entre as relações étnico-raciais, de combate ao racismo e na veiculação da 

educação antirracista. Isso, porque a educação para as relações étnico-raciais pode 

ser vista como um vir a ser, num sentido de continuidade, de processo de mudanças 

de paradigmas educacionais e de perspectivas pedagógicas.  

Outras dimensões políticas que norteiam o ensino dessa temática são quanto 

à reparação histórica, conhecida como ações afirmativas. Elas foram realizadas pela 

esfera pública para combater o racismo e a desigualdade social e cultural ocorrida e 

ocasionada pelo nosso passado de escravidão e colonização. Reflexo disso foram as 

leis 7.716/1989, 10.639/2003, 11.645/2008, 12.711/2012 e 12.990/2014. 

As leis 10.639/2003, que trata da obrigatoriedade do ensino de história e cultura 

afro-brasileira, e 11.645/2008, que acrescentou a obrigatoriedade do ensino de 

história e cultura indígena, mencionadas no início e decorrer desse artigo, são as leis 

mais direcionadas para a educação, já que envolvem a formação de professores e 

currículo da educação básica. Por isso, vamos abordar um pouco sobre a aplicação 

delas. Já as outras leis, são a  7.716/1989  que torna crime o racismo, a lei 

12.711/2012 que implementa as cotas raciais e sociais no ingresso do ensino superior 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

144 

(embora essa lei esteja indiretamente ligada à educação também) e, por fim, a lei 

12.990/2014 que estabelece cotas raciais em concursos públicos.   

As duas primeiras leis citadas no parágrafo anterior têm tido alguns percalços 

para a universalidade da implementação. Existem professores  que informam não 

ter tido formação apropriada ou que teriam dificuldades em obter materiais da temática 

para realizar a aplicação da lei. No entanto, essa realidade tem sido modificada. Há 

documentos oficiais de educação trazendo orientações, tem materiais didáticos e 

paradidáticos e pesquisas que visam nortear o trabalho dos docentes e demais 

profissionais de educação, além de cursos de extensão que são voltados para a 

reciclagem de professores, que dão conta da defasagem da anterior formação de 

professores. 

O caminho para que a lei seja cumprida ainda está sendo percorrido. Os 

estudos de caso, como fontes de pesquisa, são conteúdos especiais para a 

verificação da aplicação da lei, assim como servem de parâmetro ou inspiração para 

as práticas escolares. O ensino por projetos também pode contribuir para esse 

processo, com as relações étnico-raciais como uma temática a ser vista pela ótica da 

trans/multi/interdisciplinaridade.  

Seria interessante se os cursos de formação de professores, as licenciaturas e 

a Pedagogia, trouxessem as relações étnico-raciais e a educação como uma disciplina 

específica obrigatória. Além disso, os projetos políticos pedagógicos também 

poderiam ser atualizados com as relações étnico-raciais estando presente em sua 

composição. Gomes (2010) nos explica que a escola brasileira deveria inserir a 

questão étnica-racial no PPP, como um dos eixos das práticas pedagógicas, além de 

articulá-la em debates sobre o currículo escolar. Essas são algumas formas de termos 

avanço na aplicação das referidas leis. 

   Em conformidade com essas leis, uma educação que se direcione para as 

relações étnico-raciais é uma educação antirracista. Seguindo Troyna e Carrington 

(Apud FERREIRA 2012), esse tipo de educação possui variadas estratégias 

organizacionais, curriculares (currículo oculto ou formal) e pedagógicas com o intuito 

de promover a igualdade racial. Lembrando que isso deve acontecer desde a 

educação infantil, pois, como nos alerta Cavalleiro (2010), a preparação dos 

indivíduos para a existência das diferenças étnica-raciais é importante para a 

formação de todos como cidadãos. 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

145 

A educação antirracista está em sintonia com a transformação das relações 

sociais, mas também está intimamente ligada com o desenvolvimento integral do ser 

humano, assim como de cidadania, para que nossas crianças venham a ser adultos 

conscientes de sua responsabilidade em prol de um mundo mais igualitário e para o 

respeito na vivência com os outros, com sadias relações étnico-raciais. Nesse sentido, 

é uma educação que se entende libertária. Portanto, não pode ser apenas voltada 

para datas comemorativas, com conteúdos tradicionais, como por vezes acontece.  

A partir dessas datas, como o dia da Consciência Negra, por exemplo, a escola 

deveria aproveitar para trabalhar com os alunos sobre injustiças, racismo, 

preconceitos, debater sobre a história do movimento negro e indígena, ou mesmo de 

como povos dominaram outros de forma política e econômica, como nos aponta Silva 

(Apud MARÇAL & MARÇAL, 2015). Essa é uma das maneiras de se tratar a temática 

para uma educação antirracista, além de estar de acordo com os pressupostos de 

Freire (2019) em relação ao seu livro “Pedagogia do Oprimido”.  

Isso nos denota que tratar da educação para as relações étnico-raciais é falar 

em política. Essa é uma postura que docentes, profissionais de educação e 

pesquisadores podem trazer pra si com o objetivo de serem multiplicadores. Afinal, há 

dimensão política no fazer pedagógico. As escolhas dos temas e a forma de se ensinar 

está permeada de objetivos políticos, mas como Freire (2019) nos alertava, devemos 

estar atentos para que seja pelo propósito inclusivo e não excludente. Os coletivos de 

educadores e demais movimentos educacionais são importantes locais para a 

promoção dessa educação antirracista. 

Acompanhar e pesquisar sobre esses profissionais e movimentos são formas 

de disseminarmos práticas eficazes e iniciativas com ricas experiências ou mesmo 

criticar caminhos equivocados. Oscar (2018), que realizou pesquisa sobre 

experiências da implementação da Lei 10.639/2003 com professores, relata que esses 

profissionais possuem consciência do seu papel político na luta pela educação 

antirracista e que estão cientes de que devem ocupar lugares, trazendo visibilidade, o 

que ela explica ser a dimensão da experiência política na sua atuação como 

profissionais de educação. Além disso, suas próprias vivências também podem gerar 

conhecimento e, como sujeitos de conhecimento, podem construí-los na prática 

pedagógica, como também mobilizar pares (tanto de instituições formais ou informais 

de educação) e participar efetivamente das propostas institucionais, ao 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

146 

protagonizarem esses processos, tais como serem representantes dos movimentos 

de educação antirracista. 

Gomes Junior (2014) complementa esse pensamento e destaca a importância 

da literatura nesse processo. Ele informa sobre a função social da literatura, como 

uma força capaz de recriar perspectivas, conceitos e valores do imaginário social. Já 

Jesus (2013), nos diz que é importante desmistificar estereótipos étnico-raciais 

clássicos através do fazer educativo por meio de materiais didáticos e paradidáticos 

em salas de aula. Embora, ele nos informa sobre a resistência que muitos profissionais 

possuem para implementar as já citadas mudanças por estarem acostumados com o 

tradicionalismo. Isso nos revela ser um dos desafios que perpassam o fazer 

educacional para uma efetiva educação para as relações étnico-raciais. 

 A escola precisa entender a importância dessa temática para a transformação 

da realidade brasileira e de suas desigualdades. Porém, outros segmentos também 

podem colaborar para isso. As agências de fomento de pesquisa podem incentivar 

mais pesquisas nessa área, buscar mais investimentos para cursos de formação de 

professores dessa temática e incrementar intercâmbios intelectuais Brasil-África e, 

internamente, com os povos indígenas. Os Núcleos de Estudos Afro-Brasileiros 

(NEAB’s), com suas pesquisas, podem permitir a realização de mais encontros para 

veiculação desse tema e lutar por superar os guetos acadêmicos ao trazer a temática 

étnico-racial para o protagonismo acadêmico. Por fim, o movimento negro e o 

movimento indígena podem dialogar cada vez mais para a articulação dos debates 

que visem implementar as já citadas leis 10.639/2003 e 11.645/2008. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

A narrativa das relações étnico-raciais pode ser compreendida e seguida de 

maneiras diversas, mas deve sempre ter como norte a promoção da igualdade racial 

na perspectiva de uma educação antirracista. Aqui trouxemos algumas formas de 

abordagem, de entendimento e de ação, e de sugestão de diretriz para entender 

metodologicamente o diálogo existente. Alguns estudiosos poderiam nos dizer que 

não deveríamos considerar os estudos nessa área como educação das relações 

étnico-raciais, educação e relações étnico-raciais ou educação para as relações 

étnico-raciais, mas sim de uma educação antirracista, que abarcaria todas essas 

conexões. Inclusive, pela interseção que a temática permite, pode parecer redundante 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

147 

e com sutis diferenças, mas elas existem. Por isso, é adequado compreendermos 

essas abordagens da educação com as relações étnico-raciais, pois elas denotam 

circunstâncias e diversos enfoques pedagógicos possíveis. 

Além disso, a diferenciação é necessária pelo corte entre as esferas/camadas 

do assunto. A partir da especificação do tema, há uma metodologia por trás e que 

entrará em ação, seja por pesquisa ou ação social/educacional a ser planejada. 

Contudo, não devemos direcionar sua aplicabilidade para uma separação. O ideal é 

que esse diálogo das diferentes abordagens aconteça por conta da sua 

complementaridade. Afinal, falar sobre o conteúdo das relações étnico-raciais é 

também trazer o racismo existente nos diversos setores da sociedade e, claro, na 

educação. Isso significa estar em consonância com uma educação para as relações 

étnico-raciais que vise uma sociedade mais igual e equânime. 

A nossa pretensão foi de alertar o que um está imbricado no outro, o que um 

complemento no outro e, a partir desse cruzamento, traçar variados seguimentos para 

as diversas propostas pedagógicas, que podem ser construídas por meio da educação 

dessa temática e que buscamos demonstrar em três dimensões: a do estudo, a do 

pedagógico e a da ação política. Partindo da educação das relações étnico-raciais, 

com a dimensão do estudo e dos conteúdos dessa área, trouxemos uma breve 

apresentação da contextualização histórica e discussão de alguns conceitos 

identitários e de movimentos étnico-raciais. Depois nos direcionamos para educação 

e relações étnico-raciais, com a dimensão do pedagógico, demonstrando como o 

racismo está presente no fazer metodológico e na educação como um todo. Por fim, 

com a educação para as relações étnico-raciais, com a dimensão da ação política, 

demonstramos o ideal da educação antirracista que, infelizmente, ainda enfrenta 

desafios para sua efetiva aplicabilidade. 

Como falamos de educação, relembramos a importância da formação de 

professores como um setor especial. As licenciaturas e demais cursos de longa e curta 

duração, de especialização e reciclagem, deve ser palco para os debates das relações 

étnico-raciais. Ao refletir sobre o fazer pedagógico, metodológico e criticar o próprio 

currículo, contribuímos para uma reconstrução de paradigmais educacionais voltados 

para uma educação mais igualitária. Infelizmente, o racismo existe na sociedade e 

perpassa todo o processo educativo, inclusive de construção e crítica dos saberes 

étnico-raciais, sendo um dos recortes de desigualdades do nosso país. Então, tratar 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

148 

essa temática, com seu histórico, conceitos, principais teóricos e análises são bases 

para avançarmos na implementação das leis 10.639/2003 e 11.645/2008. 

Os professores e pesquisadores são pilares nessa ação política de mudança 

da sociedade e devem ter ciência da sua responsabilidade na construção de uma 

nação que vise a promoção da igualdade racial. Existem resistências, o 

tradicionalismo é difícil de ser rompido, traz desconfortos, altera o que era 

hegemônico, mas é necessário, é urgente. As escolhas metodológicas, avaliativas e 

recortes de conteúdos deve estar em conformidade com uma educação mais crítica, 

menos alienada e que entenda seu papel pedagógico de transformações, como bem 

nos ensinou Freire (2019). 

Os desafios são muitos, passa pela iniciativa do professor, da escola e de 

demais profissionais da educação. Visualizar uma educação antirracista é possível e 

todos temos nossa parcela de contribuição para esse processo. Isso faz parte de um 

projeto maior que compreende que a educação está para as relações étnico-raciais, 

assim como também as relações raciais estão para a educação, no que tange ao fazer 

pedagógico.  

 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

ALVES, Luciana. Significados de ser branco – a brancura no corpo e para além dele. 

Dissertação de mestrado. São Paulo: USP, 2010. 

APPIAH, Kwame Anthony. Na Casa de Meu Pai: a África na Filosofia da Cultura. 

Tradução: Vera Ribeiro; Revisão da tradução: Fernando Rosa Ribeiro. Rio de Janeiro: 

Contraponto, 1997.  

BENTO, Maria Aparecida Silva. Branqueamento e branquitude no Brasil. In: CARONE, 

I; BENTO, M. A. S. (orgs.). Psicologia social do racismo: estudos sobre branquitude e 

branqueamento no Brasil. Petrópolis: Vozes, 2002. 

BERDN, Zilá. O elogio da crioulidade: o conceito de hibridação a partir dos autores 

francófonos do Caribe In: ABDALA JÚNIOR, Benjamin (org.) Margens da cultura: 

mestiçagem, hibridismo & outras misturas. São Paulo: Boitempo, 2004. 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

149 

CAVALLEIRO, Eliane dos Santos. Do silêncio do lar ao silêncio escolar: racismo, 

preconceito e discriminação na educação infantil. São Paulo: Contexto, 6ª ed., 2010. 

CHICARINO, Tathiana (ORG). Educação nas relações étnico-raciais. São Paulo: 

Pearson Education do Brasil, 2016. 

CORAZZA, Sandra Mara. Planejamento de ensino como estratégia de política cultural 

In: MOREIRA, Antonio Flavio Barbosa (org). Currículo: Questões atuais. Campinas, 

SP: Papirus, 1997. 

FERREIRA, Aparecida de Jesus. Educação antirracista e práticas em sala de aula: 

uma questão de formação de professores. In: Revista de Educação Pública, v.21, n. 

46. Cuiabá: EdUFMT, 2012. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. 75ª edição. São Paulo: Paz & Terra, 2019. 

GOMES JUNIOR, Jorge Luiz. A magia do contar e recontar histórias ancestrais na 

literatura infantil e juvenil brasileira: recriando valores. Dissertação de mestrado. Rio 

de Janeiro: CEFET, 2014.  

GOMES, Nilma Lino. Um olhar além das fronteiras: educação e relações raciais. Belo 

Horizonte: Autêntica, 2010. 

JESUS, Fernando Santos de. O negro no livro paradidático. Dissertação de mestrado. 

Rio de Janeiro: CEFET, 2013.  

MARÇAL, José Antonio & MARÇAL, Silvia Maria Amorim Lima. Educação escolar das 

relações étnico-raciais: história e cultura afro-brasileira e indígena no Brasil. Curitiba: 

InterSaberes, 2015. 

MATEUS, Felipe. Racismo no mundo acadêmico: um tema para se discutir na 

universidade In: Jornal da Unicamp. São Paulo: 19 nov. 2019.  

MICHALISZYN, Mario Sergio. Relações étnico-raciais para o ensino da identidade e 

da diversidade cultural brasileira. Curitiba: InterSaberes, 2014. 

MUNGANGA, Kabenguele. Negritude: usos e sentidos. Belo Horizonte: Autêntica 

Editora, 2009.  

OSCAR, Joana Elisa Costa. Caminhos percorridos por professores para 

implementação da Lei 10.639/03 na educação infantil: prática pedagógica em interface 

com a política pública municipal. Dissertação de mestrado. Rio de Janeiro: UFRJ, 

2018.  



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

150 

PIZA, Edith. Porta de vidro: entrada para a branquitude IN: CARONE, I. & BENTO, 

M.A.S. (Orgs). Psicologia social do racismo: estudos sobre branquitude e 

branqueamento. Petrópolis, RJ: Vozes, 2002. 

RUFFATO, Luiz. O Brasil hipócrita: a questão do racismo. El País. 16 set. 2014.  

SAID, Edward W. Orientalismo – o oriente como invenção do ocidente. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2007. 

SANTOS, Luane Bento dos. A etnomatemática e as relações étnico-raciais. Nganhu 

– Revista NeabiCp2 e Geparrei, vol. 1, nº 1, 2018.  

SANTOS, Lucíola Licínio de C. P. & LOPES, José de Souza Miguel. Globalização, 

multiculturalismo e currículo. In: MOREIRA, Antonio Flavio Barbosa (org). Currículo: 

Questões atuais. Campinas, SP: Papirus, 1997. 

SARZEDAS, L. P. de M. & YASZLLE, E. G. Subjetividade e relações étnico-raciais: a 

criança negra na escola In: SOUZA, M. P. R. de. Ouvindo crianças na escola: 

abordagens e desafios metodológicos para a psicologia. São Paulo: Casa do 

Psicólogo, 2010. 

SOUSA, Neusa Santos. Tornar-se negro: as vicissitudes da identidade do negro 

brasileiro em ascensão social. Rio de Janeiro: Edições Graal, 1983. 

SOVIK, Liv. Aqui ninguém é branco. Rio de Janeiro: Aeroplano, 2009. 

SPIVAK. Gayatri Chakravorty. Pode o subalterno falar? Tradução de Sandra Regina 

Goulart Almeida, Marcos Pereira Feitosa, André Pereira Feitosa. Belo Horizonte: 

Editora UFMG, 2010. 

TADEI, Emanuel Mariano. A mestiçagem enquanto um dispositivo de poder e a 

constitução de nossa identidade nacional. Psicologia: ciência e profissão (Conselho 

Federal de Psicologia), Ano 222, Nº4, 2002. 

TAVARES, Manuel. Resenha de Epistemologias do Sul de Boaventura de Sousa 

Santos e Maria Paula Meneses (Orgs.). Revista Lusófona de Educação, 23 jun. 2009.  

TOLENTINO, Luana. Para promover uma educação antirracista, professoras negras 

se unem em coletivos. Carta Capital, 8 mai. 2020.  

WERNECK, Jurema. Racismo institucional, uma abordagem conceitual. Rio de 

Janeiro, Geledés – Instituto da mulher negra, 2013.



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

151 

Capítulo 9 

 

A POLÍTICA DE 

AÇÕES 

AFIRMATIVAS EM 

UMA FACULDADE 

PÚBLICA DE 

DIREITO: UMA 

LEITURA SOBRE A 

TRAJETÓRIA 

ACADÊMICA DA 

PRIMEIRA TURMA 

DE COTISTAS 

 

Heloisa de Faria Pacheco



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

152 

A POLÍTICA DE AÇÕES AFIRMATIVAS EM UMA FACULDADE 

PÚBLICA DE DIREITO: UMA LEITURA SOBRE A TRAJETÓRIA 

ACADÊMICA DA PRIMEIRA TURMA DE COTISTAS 

 

 

Heloisa de Faria Pacheco 

Mestranda em Teoria do Estado e Direito Constitucional no Programa de Pós-

Graduação em Direito da Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro (PUC-

Rio), Bacharel em Direito pela Universidade Federal Fluminense (UFF), 

heloisa.f.pacheco@gmail.com. 

 

RESUMO  

As últimas décadas (2000-2020) foram marcadas por debates sobre a permanência 

da desigualdade racial no ensino superior e a necessidade de democratização das 

universidades brasileiras, em especial através da política de ações afirmativas, como 

determinado pelas Leis nº 11.096/2005 e nº 12.711/2012. Apesar dos 

questionamentos e disputas que tem enfrentado, inclusive judicialmente, a política 

tem se expandido e consolidado, sendo também adotada para ingresso na pós-

graduação e nos concursos públicos. Nessa medida, o presente artigo apresenta 

algumas análises de uma pesquisa realizada sobre a trajetória acadêmica da primeira 

turma de cotistas de uma Faculdade Pública de Direito, especificamente as perguntas 

objetivas, como as oportunidades e dificuldades enfrentadas e os caminhos 

percorridos durante a graduação.  

Palavras-chave: Ações Afirmativas. Ensino Superior. Trajetória Acadêmica.  

ABSTRACT  

The last decades (2000-2020) were well-marked by debates about the permanence 

of racial inequality in college education and the need for democratization in Brazilian 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

153 

universities, especially through the affirmative actions policy determined by Brazilian 

Laws 11.096/2005 and 12.711/2012. Despite the constant disputes and uncertainties 

faced even in courts, the affirmative actions policy has expanded and consolidated, 

has also been adopted for admission in grad schools and selection processes for 

opennings in public office. Therefore, this article analyzes a research carried out on 

the academic trajectory of the first class of racial and social quota students from a Law 

School in a public university, dealing specially with objective questions made about 

opportunities and difficulties that appeared halfway during graduation.  

Key-words: Affirmative Actions. Higher Education. Academic Trajectory.  

INTRODUÇÃO  

As últimas duas décadas (2000-2020) foram marcadas, no campo das políticas 

educacionais, por debates sobre as desigualdades no ensino superior e a 

necessidade de democratização do acesso e da permanência nas universidades 

públicas e privadas no Brasil, especialmente através da reivindicação e 

implementação de políticas de ações afirmativas. Mobilizações notadamente 

impulsionadas pelo movimento negro, que continuamente denunciou a permanência 

da desigualdade racial em território nacional, ressaltando que ela não configura 

exclusivamente um legado do modo de produção escravista, mas também é fruto do 

racismo ser estruturante das relações sociais, de tal forma que “a raça, como atributo 

social e historicamente elaborado, continua a funcionar como um dos critérios mais 

importantes na distribuição de pessoas na hierarquia social” (HASENBALG, 1982, p. 

90).  

Apesar das críticas ao racismo científico, à teoria da democracia racial e aos 

determinismos vigentes ao longo do Século XIX e início do Século XX, a raça 

continuou sendo utilizada social e politicamente para manutenção de relações 

assimétricas e desiguais, para o beneficiamento de determinados grupos e 

marginalização e sobrerrepresentação da população negra e indígena nos mais 

precários índices socioeconômicos. Portanto, essas mobilizações, em especial a 

partir da década de setenta, foram fundamentais para desvelar o caráter permanente 

da desigualdade racial no Brasil, ressaltando-se que a ausência de mobilidade dos 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

154 

negros foi uma característica marcante nesse período, havendo uma “coexistência 

entre racismo, industrialização e desenvolvimento capitalista” (HASENBALG, 1982, 

p. 88).  

Em especial no período da redemocratização, as mobilizações se 

intensificaram e a reivindicação por políticas públicas para enfrentamento e superação 

dessa realidade foi central, visando a coletivização do acesso aos bens, serviços e 

recursos públicos, assim exigindo-se a responsabilização do Estado, dos entes 

privados e da sociedade pela construção de ações comprometidas com a promoção 

de oportunidades, direitos, justiça social e condições para o exercício da cidadania 

plena.  

No campo jurídico, Rocha (1996, p. 282-289) e Gomes e Silva (2002, p. 86-93) 

ressaltam que a adoção dessas políticas parte da constatação de que não houve a 

efetivação da igualdade, se revelando insuficiente a consagração da igualdade formal 

e da vedação à discriminação nos dispostivos legais e constitucionais. Assim, 

compreende-se como necessária a construção de mecanismos de igualação jurídica 

pelo poder público, os entes privados e a sociedade, sendo o direito e as políticas 

compreendidos como mecanismos para se alcançar a justiça social, erradicar a 

marginalização e enfrentar as desigualdades. Portanto, a partir do reconhecimento da 

existência de discriminação no país, preconiza a igualdade enquanto objetivo 

fundamental, devendo o Estado abandonar a postura de neutralidade e atuar para 

efetivar a igualdade material/substancial.  

Portanto, disputava-se o projeto de desenvolvimento econômico e social 

nacional, debates historicamente travados e tensionados pelo movimento negro, mas 

que foram ampliados no debate público nacional nesse período, especialmente em 

razão das amplas mobilizações em torno da Assembleia Nacional Constituinte em 

1987, do centenário da abolição da escravidão no Brasil em 1988, do centenário da 

proclamação da república em 1989, da Marcha Nacional Zumbi dos Palmares em 

199523 e da III Conferência Mundial contra o Racismo, a Discriminaçao Racial, a 

                                                           
23 A Marcha Nacional Zumbi dos Palmares contra o Racismo, pela Cidadania e a Vida foi realizada no dia 20 de 

novembro de 1995, data do tricentenário da morte de Zumbi, reunindo mais de trinta mil pessoas em Brasília; 
momento em que o Programa para Superação do Racismo e da Desigualdade Racial foi entregue para o 
Presidente Fernando Henrique Cardoso, propondo políticas de enfrentamento à discriminação e visando a 
consolidação da cidadania da população negra. 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

155 

Xenofobia e Formas Correlatas de Intolerância em 200124.  

Mobilizações que resultaram na conquista de importantes políticas e 

legislações nesse período, como a criminalização do racismo e o direito à terra para 

os quilombolas consagrados no texto constitucional25; a previsão da política de ações 

afirmativas no I Plano Nacional dos Direitos Humanos (PNDH)26; a aprovação da Lei 

nº 10.639/2003, que inclui a História e Cultura Afro-Brasileira nos currículos da rede 

de ensino, posteriormente alterada através da Lei nº 11.645/2008 para inclusão da 

História e Cultura Indígena; a criação da Secretaria de Políticas de Promoção da 

Igualdade Racial (Seppir), espaço importante de interlocução da sociedade civil com 

o Poder Público; a Lei nº 12.288/2010, que institui o Estatuto da Igualdade Racial e 

estabelece como um dos objetivos do Estado Brasileiro a promoção da igualdade 

racial; a implementação do Programa de Apoio a Planos de Reestruturação e 

Expansão das Universidades Federais (REUNI), prevendo a destinação de recursos 

financeiros para as instituições que, entre outras diretrizes, ampliasse suas políticas 

de inclusão e de assistência estudantil.  

Portanto, a implementação da política de ações afirmativas para ingresso nos 

cursos de graduação ocorre no bojo desses intensos debates, fruto do movimento 

negro ter escolhido o enfrentamento à desigualdade racial na educação como uma 

de suas principais pautas, subsidiados nas pesquisas que sinalizavam a ausência de 

acesso ao ensino superior como um dos principais elementos que reforçam a 

imobilidade social da população negra no Brasil. Nessa medida, denota-se a 

importância de avaliar os programas, o seu desenvolvimento, fundamentos, a 

trajetória acadêmica e profissional dos cotistas, os desafios e experiências concretas, 

a adoção de procedimentos de hetero identificação, dentre outras análises 

                                                           
24 A Conferência foi organizada pela Organização das Nações Unidas (ONU) em 2001, sendo sediada em Durban, 

na África do Sul.  

25 A criminalização do racismo foi assegurada no artigo 5º, XLII, da CRFB/88, que o considera crime inafiançável, 

imprescritível e punível com pena de reclusão, dispositivo regulamentado pela Lei nº 7.716, de 5 de janeiro de 
1989 (a Lei Caó); enquanto o direito à terra dos quilombolas foi reconhecido no artigo 68º do Ato das Disposições 
Constitucionais Transitórias da CRFB/88, sendo regulamentado pelo Decreto nº 4887, de 20 de novembro de 
2003.  

26  O I PNDH foi aprovado em 1996, trazendo um rol de ações voltadas especificamente para população negra, 

dentre as quais se destaca a política de ação afirmativa para acesso ao ensino superior, cursos profissionalizantes 
e áreas de tecnologia de ponta.  

 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

156 

necessárias, inclusive considerando que a prorrogação da política de ações 

afirmativas para ingresso nas universidades públicos federais e institutos federais 

será examinada em 2022.  

O presente artigo se inclui nessa perspectiva, apresentando algumas das 

análises de uma pesquisa realizada em 2019 como trabalho de conclusão da 

Graduação em Direito, que apresentava como objetivo geral investigar a trajetória 

acadêmica e profissional da primeira turma de cotistas da Faculdade de Direito da 

Universidade Federal Fluminense (UFF). Para tanto, foi realizada uma pesquisa com 

treze cotistas através de questionários semiestruturados, com perguntas objetivas e 

subjetivas, não buscando investigar apenas o desempenho acadêmico desses 

discentes, mas especialmente compreender suas experiências e trajetória durante a 

permanência no ambiente universitário e após a conclusão da graduação, bem como 

suas percepções e expectativas sobre suas próprias histórias. Nessa medida, o 

presente artigo visa especificamente destacar as reflexões e análises sobre a 

trajetória acadêmica desses discentes, através das perguntas objetivas, como as 

oportunidades e dificuldades enfrentadas ao longo do curso.  

 

1. DESIGUALDADE RACIAL NO ENSINO SUPERIOR BRASILEIRO: QUASE 

DUAS DÉCADAS DE IMPLEMENTAÇÃO DA POLÍTICA DE AÇÕES 

AFIRMATIVAS PARA INGRESSO NAS UNIVERSIDADES PÚBLICAS  

Ao analisar a desigualdade racial na educação, Tragtenberg (2012, p. 166) 

ressalta que o acesso desigual à instrução formal consiste em um dos principais 

fatores que alimentam a marginalização da população negra e sua 

sobrerrepresentação nos mais precários índices socioeconômicos, articulação já 

realizada por Hasenbalg (1982, p. 96) na década de oitenta. Inclusive o alijamento da 

formação de nível superior (graduação e pós graduação) significa uma limitação de 

acesso a um passaporte importante para aferição de rendas superiores, que 

representa um aumento três a cinco vezes em relação à população que possui apenas 

o ensino fundamental e o ensino médio, conforme ressalta Santos (2015, p. 167):  

 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

157 

Assim, uma disputa - que não é tão visível, mas nem por isso, secundária - é 

sobre quem poderá ou não adquirir um dos pré-requisitos para ter a 

possibilidade de fazer parte das elites dirigentes deste país: o diploma de 

uma universidade pública.  

 

É em razão dessa realidade que a denúncia da desigualdade racial no acesso 

ao ensino superior e a reivindicação da democratização do ingresso nas 

universidades públicas, em especial através da adoção da política de ações 

afirmativas, se tornou uma das principais pautas do movimento negro, tratando-se de 

medidas para “superar a exclusão sistemática de quase metade da população 

brasileira” (CARVALHO, 2005, p. 6).  

Ao se analisar os dados da desigualdade racial na educação, observa-se que 

ela se apresenta em toda trajetória escolar, realidade que se agrava nos mais altos 

níveis da instrução formal. Na década de oitenta, 4,2% da população branca havia 

concluído o ensino superior, contra apenas 0,6% da população negra, conforme 

Hasenbalg e Silva (1990, p. 6). Na década de noventa, apesar da melhora 

generalizada dos índices, 11% da população branca havia concluído esse nível de 

ensino, contra 2,6% da população negra. Em 2008, 4,7% da população negra havia 

conseguido concluir o ensino superior, índice atingido pelos brancos ainda na década 

de oitenta. No mesmo período, a população branca com ensino superior chegou a 

14,3% conforme Tragtenberg (2012, p. 162-163).  

Apesar do debate público sobre a política de ações afirmativas ter se destacado 

especialmente sobre a desigualdade racial do corpo discente e a necessidade de 

democratização do acesso à graduação, Carvalho (2006, p. 91-92) ainda ressalta que 

a subrepresentação da população negra também está presente no corpo docente das 

instituições de ensino e nos discentes dos programas de pós-graduação. Inclusive em 

recente levantamento (Moreno, 2018), destacou-se que a população negra 

permanece sub-representada no corpo docente das universidades públicas, de tal 

forma que representam apenas 16% dos professores. No que tange os pós-

graduandos, a população negra não chega a 0,1% dos pesquisadores cadastrados 

na CAPES segundo Carvalho (2005, p. 8), além disso doutores brancos inscritos no 

CNPq representam 78,77% conforme Feres Júnior, Campos, Daflon e Venturini (2018, 

p. 135).  



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

158 

Apesar da política de ações afirmativas ser uma realidade no país há algumas 

décadas, tendo como sujeito de direito mulheres e pessoas com deficiências por 

exemplo27, foi nas últimas duas décadas que o mecanismo passou a ser utilizado para 

ingresso nos cursos de graduação. No âmbito das universidades particulares, ocorreu 

a instituição do Programa Universidade para Todos (ProUni)28, prevendo a destinação 

de bolsas integrais ou parciais para os estudantes egressos da rede pública, pessoas 

com deficiência, professores da rede pública, estudantes com deficiência e 

autodeclarados indígenas e negros. Apesar de ter sido questionada judicialmente29, o 

Supremo Tribunal Federal (STF) reconheceu sua constitucionalidade e a política 

permanece sendo uma realidade no país.  

No âmbito das universidades públicas estaduais, a política começou a ser 

implementada através de decisões dos Conselhos Universitários ou da aprovação de 

leis estaduais. A primeira experiência ocorreu na Universidade do Estado do Rio de 

Janeiro (UERJ), que passou a adotar um programa de ações afirmativas a partir da 

Lei nº 3.708/2001. Atualmente a reserva de vagas nessas instituições é regulada pela 

Lei nº 5.346/2008, recentemente (2019) prorrogada por no mínimo dez anos através 

da Lei nº 8.121/2018. Em âmbito estadual, ainda se destaca a experiência da 

Universidade do Estado da Bahia (UNEB) que passou a implementar um programa 

de ação afirmativa a partir da deliberação do seu Conselho Universitário no mesmo 

período.  

Em âmbito federal, a experiência pioneira ocorreu na Universidade de Brasília 

(UnB), que aprovou uma política de cotas através do seu Conselho de Ensino, 

Pesquisa e Extensão (CEPE) em 2001. Apesar dessa política também ter sido 

questionada judicialmente através do histórico julgamento da Ação de 

                                                           
27 Por exemplo, destaca-se a Lei nº 8.112/1990, que reserva até 20% das vagas nos concursos públicos para 

pessoas com deficiência; a Lei nº 8.213/1991, que reserva vagas no setor privado para pessoas com deficiência; 
a Lei n° 9.504/1997, que reserva no mínimo 30% e no máximo 70% de candidaturas por partido para candidatos 
de cada sexo. A reserva de vagas para pessoas com deficiência inclusive já era prevista na própria CRFB/88 através 
de seu artigo 37°, VIII.  

28 O ProUni foi aprovado pela Medida Provisória nº 213/2004, convertida na Lei nº 11.096/2005 e 

regulamentada pelo Decreto nº 5.493/2005. 

29 A Confederação Nacional dos Estabelecimentos de Ensino (Confenen) ajuizou a Ação Direta de 

Inconstitucionalidade (ADI) 3330, que foi julgada improcedente por maioria dos votos em 2012 pelo STF. 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

159 

Descumpimento de Preceito Fundamental (ADPF) nº 18630, o julgamento da 

constitucionalidade dos programas e a aprovação da Lei nº 12.711/2012, a chamada 

Lei das Cotas, são duas importantes  sinalizações do processo de expansão e 

consolidação da política .  

A legislação federal determina que as universidades públicas federais e as 

instituições federais de ensino técnico de nível médio devem adotar ações afirmativas 

para ingresso nos seus cursos, determinando a sua implementação a partir de 2013. 

Segundo os seus balizamentos, 50% das vagas devem ser destinadas aos 

candidatos que cursaram o ensino médio integralmente em instituições públicas de 

ensino médio, com subcotas para candidatos com até 1,5 salário mínimo de renda 

familiar (50%) e para pretos, pardos e indígenas, em proporção à presença desses 

grupos na Unidade da Federação onde a universidade se localiza. Em 2016 essas 

diretrizes foram alteradas para incluir a reserva de vagas para pessoas com 

deficiência através da Lei nº 13.409, indicando não só a consolidação da política, 

como sua ampliação para outros sujeitos de direito.  

Para além dos avanços na implementação da política para ingresso nos cursos 

de graduação, houve a importante aprovação da Lei nº 12.990, de 09 de junho de 

2014, reservando 20% das vagas nos concursos públicos para os candidatos 

negros31. Além disso, indicando a consolidação da política, o Ministério da Educação 

(MEC) aprovou a Portaria Normativa n° 13/2016, que determinava um prazo de 

noventa dias para as universidades apresentarem propostas de inclusão de pretos, 

pardos, indígenas e pessoas com deficiência nos programas de mestrado e 

doutorado32.  

                                                           
30 No dia 20 de julho de 2009, o partido Democratas (DEM) ajuizou a ADPF 186, questionando a 

constitucionalidade do programa de cotas raciais implementado pela UnB. A ação foi julgada em 2012, tendo o 
STF declarado por unanimidade a constitucionalidade.  

 

 

31 Essa legislação igualmente foi objeto de debate no STF. Em 2016, o Conselho Federal da Ordem dos Advogados 

(CFOAB) ajuizou a Ação Declaratória de Constitucionalidade (ADC) nº 41, tendo sido declarada a validade da 
legislação em 2017 por decisão unânime dos ministros. 

32  Ressaltando-se as disputas e tensionamentos em torno da política de ações afirmativas, esta Portaria chegou 

a ser revogada através da Portaria nº 559, de 22 de junho de 2020, simbolicamente como último ato do então 
Ministro da Educação, sendo necessária a mobilização de diversos setores para que a medida fosse tornada sem 
efeito.  



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

160 

2. A POLÍTICA DE AÇÃO AFIRMATIVA NA UNIVERSIDADE FEDERAL 

FLUMINENSE: DA EXPERIÊNCIA DO SISTEMA DE BONIFICAÇÃO À 

IMPLEMENTAÇÃO DA LEI Nº 12.711/2012  

Ao longo dessas quase duas décadas de implementação da política de ações 

afirmativas para ingresso no ensino superior, a Universidade Federal Fluminense 

(UFF) não esteve dissociada dos debates sobre a subrepresentação da população 

negra no seu corpo discente. Semelhante a outras instituições, também havia uma 

ausência de dados sobre a composição racial da sua comunidade acadêmica, só 

vindo a ser suprida quando diversos pesquisadores realizaram o I Censo Étnico 

Racial da universidade em 2003, vindo posteriormente a variável cor ou raça a ser 

incluída nos questionários socioeconômicos preenchidos pelos candidatos ao 

vestibular, conforme destacam Brandão e Teixeira (2003, p. 9). Durante o censo 

(BRANDÃO; TEIXEIRA, 2003, p. 11-19), houve entrevista com 10.000 estudantes da 

graduação, destacando-se a sobrerrepresentação da população branca (63,7%) na 

instituição, enquanto pretos e pardos somavam apenas 30,1% dos discentes.  

Apesar dessa realidade, a UFF não adotava qualquer programa de ação 

afirmativa para ingresso nos cursos de graduação nesse período, situação que só 

veio a se alterar em 2007. Neste ano, passou a adotar uma política de inclusão social 

através de decisão do seu Conselho de Ensino e Pesquisa (CEP), implementando a 

política de bonificação, que possuía como sujeito de direito discentes egressos da 

rede pública, e a reserva de vagas para docentes em determinados cursos33. 

Portanto, a primeira política de inclusão implementada não se destinava diretamente 

à inclusão de pretos, pardos e indígenas, o que indica a resistência da instituição à 

adoção de políticas de ações afirmativas com recorte étnico racial, como destacado 

por Feres Júnior, Campos, Daflon e Venturini (2018, p. 81) e Heringer e Ferreira 

(2011/2012, p. 4). Mesmo após a aprovação da Lei das Cotas, a reitoria da instituição 

inclusive apresentou resistência inicial para implementação da política.  

A Lei nº 12.711/2012 foi implementada na UFF através da Resolução n° 

                                                           
33 A Política foi aprovada através da Resolução nº 91/2007, instituindo duas modalidades: a) bônus de 10% para 

os candidatos egressos do ensino médio em escolas públicas, excluídos os colégios federais, universitários, 
militares e de aplicação; b) autorizava a reserva de 20% das vagas nos cursos de Pedagogia e as licenciaturas 
noturnas de Física, Matemática e Química.  

 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

161 

478/2011 do Conselho de Ensino e Pesquisa, que estabeleceu os balizamentos para 

o concurso vestibular de 2013. Neste ano, além das quatro modalidades de subcotas 

disciplinadas pela Lei das Cotas, a instituição ainda adotou uma política de ação 

afirmativa suplementar, reservando vagas para os candidatos egressos da rede 

pública de ensino médio, salvo colégios federais, universitários, militares e de 

aplicação. Nesta seleção, ainda reservou vagas para os servidores da casa com o 

intuito de qualificar seu quadro técnico-administrativo, porém está política cancelada 

após recomendações da Defensoria Pública da União (DPU) e do Ministério Público 

Federal (MPF).  

Na seleção para o primeiro semestre de 2016, indicou que voltaria a adotar 

uma política de ação afirmativa própria suplementar à Lei das Cotas, adotando um 

critério de inclusão regional, no qual conferia 10% de bônus para os candidatos 

residentes e que tenham cursado o ensino médio nos municípios do interior, visando 

o preenchimento das vagas para os cursos fora da sede (Niterói) nos termos das 

Resoluções n° 525/2015 da instituição. Porém, deixou de implementá-la em razão de 

decisão liminar da 1ª Vara Federal do Rio de Janeiro.  

Durante a seleção em 2017, observou exclusivamente os balizamentos da Lei 

das Cotas, passando a implementar as oito modalidades que até hoje são aplicadas 

em razão da inclusão das subcotas destinadas para pessoas com deficiências. Nesse 

mesmo vestibular, a universidade passou a adotar uma Comissão de 

Heteroidentificação (ou Comissão de Aferição), competente por analisar a 

autodeclaração de cor/etnia e a fotografia (colorida e atualizada) dos candidatos às 

cotas étnico-raciais, sendo anualmente editada pela Pró-Reitoria de Graduação 

(PROGRAD) Instruções de Serviço para estabelecer o seu funcionamento34.  

Ressalta-se que esta comissão foi uma reivindicação histórica dos coletivos de 

estudantes negros da UFF para lidar com as denúncias de fraude às cotas raciais, 

                                                           
34 Em síntese, as Instruções prevêem que a comissão será composta por professores, estudantes e servidores 

técnico-administrativos especialistas e/ou interessados no tema das relações étnico-raciais, ainda observando a 
diversidade de gênero e cor/etnia. Além disso, instituem uma comissão para analisar eventuais recursos, sendo 
composta por três integrantes diferentes da Comissão de Heteroidentificação. Quanto ao procedimento, 
determina que a aferição ocorra por meio da análise da autodeclaração e de documentos públicos adicionais, 
além de entrevista gravada. Para o candidato ser considerado apto, basta manifestação favorável de apenas um 
membro da Comissão. Em contrapartida, para ser considerado inapto é necessária manifestação da maioria.  

 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

162 

além de orientação do Conselho Nacional do Ministério Público (CNMP) que editou a 

Recomendação n° 41/2016. Em 2018, inclusive o Ministério Público Federal no Rio 

de Janeiro recomendou a adoção da heteroidentificação por critério fenotípico nas 

universidades localizadas no Estado do Rio de Janeiro.  

3. A POLÍTICA DE AÇÃO AFIRMATIVA EM UMA FACULDADE PÚBLICA DE 

DIREITO: UMA LEITURA SOBRE A TRAJETÓRIA ACADÊMICA DA PRIMEIRA 

TURMA DE COTISTAS  

Ao longo das últimas décadas, além de destacar o vestibular como um 

mecanismo de injustiça racial que alija a população negra e indígena do ensino 

superior público brasileiro, diversas pesquisas ressaltam que, mesmo quando 

conseguem ingressar nos cursos de graduação, os discentes negros estão confinados 

nos cursos de baixa demanda e menor prestígio social, de tal forma que 

“historicamente são marginalizados da e na universidade”, conforme ressalta Santos 

(2015, p. 166). No âmbito da Graduação em Direito da Universidade Federal 

Fluminense, a política de ações afirmativas para população negra passa a ser 

implementada em 2013 a partir da aprovação da Lei n° 12.711/2012.  

Desde o segundo semestre de 2015, a implementação da política de ações 

afirmativas na Faculdade de Direito da UFF tem sido objeto de diversas pesquisas 

realizadas por seus próprios discentes, tanto da graduação quanto mestrandos e 

doutorandos do Programa de Pós-graduação em Sociologia e Direito (PPGSD), tendo 

sido coordenadas pelo Professor Doutor Delton Meirelles. Pesquisas que se dividem 

em dois momentos, o primeiro investigando a implementação da Lei n° 12.711/12, os 

sentimentos de pertencimento e exclusão dos cotistas e a percepção da comunidade 

acadêmica diante das mudanças que teriam ocorrido com a implementação da 

política, realizada entre 2015 e 201635; o segundo momento, analisando o impacto do 

                                                           
35 Entre 2015 e 2016, a pesquisa foi realizada por estudantes voluntariamente inscritos no “Grupo de Pesquisa 

em Direitos Humanos, Governança e Poder”, disciplina optativa da graduação em direito da UFF, sendo 
posteriormente desenvolvida também por estudantes bolsistas do Programa Institucional de Bolsas de Iniciação 
Científica (PIBIC). Essa pesquisa dividiu-se em três momentos: inicialmente, o grupo realizou a sistematização de 
dados públicos sobre as formas de ingresso dos estudantes (ampla concorrência ou ação afirmativa), 
trancamento, reprovação em disciplinas, desempenho acadêmico, nota de ingresso na universidade. Em um 
segundo momento, ocorreu o envio de questionários eletrônicos específicos para cada segmento da comunidade 
acadêmica, buscando investigar a percepção sobre os impactos da implementação da política de ações 
afirmativas na Faculdade de Direito, além de um questionário específico para os estudantes cotistas; por fim, 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

163 

ambiente universitário nas relações interpessoais e na qualidade de vida, saúde e 

bem-estar dos estudantes, em especial os ingressantes por  

ações afirmativas, desenvolvida entre 2017 e 201836.  

Diversos dados e análises sobre a implementação da política de ações 

afirmativas na Faculdade de Direito tem sido divulgados, seja através de trabalhos de 

conclusão do curso de graduação, como os realizados por Santos (2016), Silva 

(2017), seja através de artigos, como os desenvolvidos por Santos (2017); Santos, 

Coube e Silva (2017) e Santos, Almeida e Pacheco (2019), reflexões que trouxeram 

contribuições centrais para a pesquisa desenvolvida no trabalho de conclusão da 

graduação, que buscou compreender a trajetória acadêmica e profissional dos 

estudantes que ingressaram através da reserva de vagas durante o primeiro ano de 

implementação da Lei das Cotas.  

Nessa medida, o presente artigo visa especificamente destacar as reflexões e 

análises sobre a trajetória acadêmica desses discentes, como as oportunidades e 

dificuldades enfrentadas ao longo do curso. A pesquisa foi realizada através do envio 

de questionários eletrônicos para os discentes ingressantes pela política de ações 

afirmativas, tanto as modalidades balizadas pela Lei das Cotas, quanto a política 

suplementar adotada pela universidade no ano de 2013. O questionário possuía onze 

questões objetivas e cinco subjetivas, tendo este artigo o objetivo de compartilhar as 

análises das respostas dos cotistas às questões objetivas sobre suas trajetórias 

acadêmicas.  

Apesar do silêncio de diversos discentes e das resistências em participar das 

pesquisas sobre a implementação da Lei das Cotas na Faculdade de Direito da UFF, 

os cotistas que têm participado das investigações realizadas desde 2015 trazem 

elementos importantes para compreensão desse processo. Quanto a esta pesquisa 

sobre a trajetória acadêmica não foi diferente. Inicialmente, a pesquisa buscou 

                                                           
foram realizados dois grupos focais com seis estudantes cotistas da graduação em direito, buscando investigar a 
trajetória desses discentes antes de ingressarem na universidade, a experiência de realizar o vestibular e a 
vivência na Faculdade de Direito  

36 Entre 2017 e 2018, a pesquisa foi realizada tanto por estudantes da graduação, inscritos na disciplina optativa 

“Observatória da Graduação em Direito da UFF”, e por estudantes de mestrado e doutorado do Programa de 
Pós-Graduação em Direito (PPGSD), inscritos na disciplina optativa “Práticas de Pesquisa”, também contando 
com bolsistas do PIBIC  

 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

164 

mapear a cor/raça, segundo a classificação do IBGE (branco, preto, pardo, indígena 

e amarelo) dos cotistas ingressantes em 2013. Quanto ao perfil racial, quatro 

estudantes se autodeclararam pretos (30,8%), quatro se autodeclararam pardos 

(30,8%) e cinco se autodeclararam brancos (38,5%), havendo uma participação 

equânime dos grupos na pesquisa.  

Quando analisada por qual subcota os discentes ingressaram, destaca-se que 

30,8% dos discentes ingressaram pela política própria da universidade (para 

egressos da rede pública de ensino, excetuados os colégios federais, militares e de 

aplicação, independente de renda ou raça/etnia), tendo todos estes se auto 

declarados brancos, o que indica a limitação das políticas sem recorte étnico-racial 

incluírem pessoas pretas, pardas e indígenas. Em contrapartida, seis dos oito 

discentes autodeclarados pretos ou pardos ingressaram através das cotas com 

recorte étnico-racial, e mesmo assim a maioria através da sub cota que independente 

de renda (30,8% através da que independente de renda, 15,2% através das cotas 

para candidatos com renda familiar igual ou inferior a 1,5 salário mínimo). Não 

obstante, a única candidata branca que não ingressou através da política suplementar 

da UFF, acessou a universidade através da subcota que independen do recorte 

socioeconômico.  

Quanto ao período de ingresso na Graduação em Direito, seis discentes 

ingressaram no primeiro semestre de 2013 (46,2%) e sete ingressaram no segundo 

semestre (53,8%). A princípio, estes discentes se formariam no segundo semestre de 

2017 e no primeiro semestre de 2018, respectivamente, em razão da grade curricular 

do curso possuir dez períodos. Apesar disso, apenas três estudantes concluíram a 

graduação neste período, tendo oito deles cursado no mínimo mais um período e no 

máximo mais três períodos, sendo cinco deles autodeclarados negros e três brancos, 

sendo que os cotistas brancos majoritariamente cursaram apenas mais um período, 

enquanto os cotistas negros cursaram no mais dois ou três períodos além dos 

previstos no currículo.  

Logo, quanto à conclusão do curso, apenas 27,3% dos discentes concluíram a 

graduação em direito no tempo regulamentar, tendo 78,2% dos estudantes cursado 

onze ou mais períodos para concluir, sendo os cotistas negros especialmente 

impactados. Nessa medida, destaca-se que os discentes que ingressaram através da 

política de ações afirmativas enfrentam diversos obstáculos que os impedem de 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

165 

concluir a graduação em direito no tempo regular, tendo um percentual de retenção 

maior e de conclusão do curso menor do que o apresentado pelos ingressantes por 

ampla concorrência. Quando perguntados sobre as razões de não ter concluído a 

graduação em direito no tempo regular, quatro discentes optaram por não expor os 

motivos, reforçando o silêncio ressaltando por Santos (2016, p. 51-60).  

Seis discentes que cursaram mais de dez períodos o fizeram por três razões 

principais: I) mobilidade internacional; II) incompatibilidade entre a jornada de trabalho 

e a grade de horários da graduação; III) distância entre o local de residência e a 

universidade. O intercâmbio é mobilizado por apenas um estudante cotista, uma 

discente autodeclarada branca e que ingressou pela subcota que independe de 

renda. A distância entre a Faculdade e a residência também é mobilizada por apenas 

um discente, um cotista pardo ingressante pela cota que independe da renda. Nessa 

medida, majoritariamente os cotistas mobilizam a incompatibilidade do trabalho com 

a graduação em direito como o elemento que impossibilitou a conclusão da graduação 

no tempo regular. Destacam que a carga horária trabalhada tornava a frequência nas 

aulas difícil, realidade apontada inclusive por cotistas que estavam realizando estágio 

no período.  

Além da incompatibilidade entre o trabalho e a vida universitária ser destacada 

como uma dificuldade para conclusão do curso no tempo regular, esta também foi 

mobilizada como um obstáculo para os discentes cotistas participarem dos programas 

acadêmicos, como monitoria, PIBIC, extensão e desenvolvimento acadêmico. Dos 

treze participantes da pesquisa, cinco relataram que não tiveram essa oportunidade 

em razão de não conseguirem conciliar o trabalho com essas atividades, sendo 

destacado por um deles que esta era a prioridade em razão da necessidade de ajudar 

financeiramente em casa. Desses cinco discentes, três se autodeclararam brancos e 

dois negros, tendo a entudante que ressaltou a necessidade de auxiliar a família 

financeira se autodeclarado negra.  

Dentre os 54% que participaram desses programas, quatro discentes (30,7%) 

participaram do Programa de Monitoria com bolsa, dois (15,3%) da Monitoria 

Voluntária, ambos autodeclarados pardos e tendo também exercido a monitoria com 

bolsa; além disso, dois estudantes (15,3%) participaram do programa de extensão. 

Essa realidade já havia sido ressaltada por Santos, Almeida e Pacheco (2019, p. 250), 

que afirmam que apenas 23,5% dos cotistas da Faculdade de Direito receberam apoio 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

166 

como monitoria, extensão e PIBIC, indicando o acesso restrito desse segmento a 

esses programas.  

Também se destacou que 92,30% dos estudantes cotistas não recebeu 

qualquer apoio financeiro da universidade, configurando esta a resposta de doze dos 

treze cotistas participantes da pesquisa. Ademais, a única discente que recebeu 

algum auxílio, recebeu bolsa para mobilidade internacional (intercâmbio). Realidade 

que já havia sido registrada na pesquisa desenvolvida entre 2015 e 2016, no qual 

46,1% dos cotistas informaram que não receberam qualquer auxílio, mas que este 

seria importante para possibilitar sua permanência na Faculdade, como afirmam 

Santos, Almeida e Pacheco (2019, p. 250). Portanto, nenhum dos três cotistas que 

ingressaram através da cota com recorte socioeconômico (renda familiar igual ou 

inferior a 1,5 salário mínimo) participou de programas de assistência estudantil, 

mesmo todos estes estando incluídos como sujeitos de direito do Programa Nacional 

de Assistência Estudantil (PNAES)37. Dessa forma:  

O ingresso na modalidade de ações afirmativas, em especial as cotas  

sociais, nas universidades por meio do SISU/ENEM, tem como característica 

o binômio inclusão-exclusão, pois possibilita aos grupos marginalizados o 

ingresso na universidade, mas ao mesmo tempo não são viabilizadas 

condições efetivas de permanência deste alunado (SIMÕES, 2018, p. 89).  

Portanto, em um contexto em que os discentes possuem acesso limitado aos 

programas de assistência estudantil e acadêmicos, que contribuem para 

permanência, a pesquisa destacou que a continuidade da graduação ocorreu 

especialmente em razão da realização de trabalhos ou estágios remunerados, dos 

quais quatro já trabalhavam ao ingressar na universidade e seis estagiaram ao longo 

da graduação, seja na iniciativa privada ou em órgãos públicos. Sendo essa 

dedicação às atividades remuneradas colocadas como prioritárias e de difícil 

conciliação com a realidade universitária, inclusive gerando a retenção e conclusão 

fora do tempo regular do curso, bem como limitando a participação nas atividades 

                                                           
37 O Programa Nacional de Assistência Estudantil foi instituído pelo Decreto n° 7.234/2010, com objetivo de 

ampliar as políticas de permanência estudantil nas universidades públicas brasileiras. Ele determina que são 
beneficiários do Programa os graduandos egressos da rede pública de ensino ou com renda familiar per capita 
de até um salário mínimo e meio.  

 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

167 

acadêmicas. 

A pesquisa ainda buscou mapear a participação desses discentes no 

movimento estudantil, coletivos identitários auto-organizados e associações 

estudantis durante a graduação. O levantamento da ANDIFES e Fonaprace (2019, p. 

76) indica que essa participação tem se elevado nos últimos anos, chegando a 28,4% 

dos graduandos, ressaltando que a participação política é um elemento que evita a 

evasão e contribui para o aumento nos índices de conclusão, pois constrói um 

sentimento de pertencimento ao ambiente universitário, sendo ainda um motivador 

para os discentes darem continuidade na vida acadêmica e ingressarem na pós-

graduação.  

Nesse sentido, buscou-se analisar se os discentes participaram dos coletivos 

ou entidades presentes na Faculdade de Direito da UFF, como: I) os coletivos 

identitários auto-organizados (Coletivo Caó, Coletivo Lamparinas ou Coletivo 

Cirandeiras)38; II) entidades de representação do corpo estudantil, como o Centro 

Acadêmico Evaristo da Veiga (CAEV), a Coordenação Regional dos Estudantes de 

Direito (CORED), a Federação Nacional dos Estudantes de Direito (FENED), o 

Diretório Central dos Estudantes (DCE) e a União Nacional dos Estudantes (UNE); III) 

gestão ou equipes da Associação Atlética Acadêmica Camillo Guerreiro (AAACG), 

incluindo a bateria e cheerleading. Dos treze discentes que participaram da pesquisa, 

apenas um se envolveu com a organização estudantil na Faculdade (7,69%), tendo 

participado de uma das equipes esportivas da AAACG. A pesquisa não buscou 

mapear as razões dos estudantes terem se envolvido ou não com esses espaços, se 

a incompatibilidade da universidade com o trabalho também foi a razão central, por 

exemplo, ou se outros motivos seriam mobilizados, sendo a compreensão dessa 

participação política uma questão para futuros trabalhos.  

CONCLUSÕES OU CONSIDERAÇÕES FINAIS  

Desde as pioneiras políticas de ações afirmativas para o ingresso nas 

                                                           
38  O Caó é o coletivo de estudantes negros e negras na graduação em direito; o Lamparinas agrega os discentes 

LGBT e o Cirandeiras é o coletivo feminista da Faculdade.  

 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

168 

universidades públicas, são quase duas décadas de expansão e consolidação dos 

programas de democratização do acesso ao ensino superior público. Processos 

impulsionados pela mobilização dos movimentos sociais, notadamente do movimento 

negro, e de setores da sociedade civil, inclusive das próprias instituições de ensino. 

Colocava-se na centralidade do debate público nacional a permanente desigualdade 

racial.  

Nesse contexto, desenvolveram-se diversos levantamentos e pesquisas 

analisando a implementação dessas ações, notadamente fazendo um mapeamento 

da sua expansão ou analisando o desempenho acadêmico dos cotistas. Todavia, em 

uma realidade em que os tensionamentos em torno da política têm sido permanentes, 

bem como a avaliação da sua prorrogação encontra-se em pauta, ressalta-se a 

importância de ampliar essas reflexões. Nessa medida, a Lei das Cotas (nº 

12.711/2012) apresentou-se como central para que a Universidade Federal 

Fluminense passasse a adotar políticas com recorte étnico racial. Apesar da 

universidade já adotar ações afirmativas desde 2007, a população negra e indígena 

não configura sujeito de direito da política, só tendo essa realidade se alterado por 

força da legislação federal.  

Quando analisadas as respostas às questões objetivas sobre a trajetória 

acadêmica da primeira turma de cotistas do Direito UFF, destaca-se inicialmente a 

limitação da política sem recorte étnico racial, visto que a política suplementar da 

universidade possibilitou o ingresso exclusivo de discentes brancos e 

majoritariamente os discentes negros ingressaram através da cota racial. Além disso, 

ressaltou-se o quanto a questão financeira impacta a integralidade da trajetória dos 

discentes cotistas na universidade. Seja por precisar auxiliar à família ou para 

conseguir permanecer na universidade, os estudantes cotistas realizam atividades 

remuneradas concomitantemente ao ensino superior, seja através de trabalho ou 

estágio, majoritariamente não acessando as políticas de assistência estudantil, nem 

mesmo quando ingressaram na cota com recorte de renda e portanto configuram 

sujeito de direito do PNAES.  

Essa realidade concreta dos discentes atravessa toda sua trajetória acadêmica 

e gera uma situação de conflito permanente, pois mesmo quando desejam estar mais 

ativamente participando das oportunidades internas à instituição, acabam não 

encontrando possibilidades de compatibilizar a carga horária do trabalho/estágio com 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

169 

as possibilidades do ensino superior, tendo assim participação limitada nos programas 

acadêmicos, nos movimentos políticos internos e enfrentando maiores obstáculos 

para concluir a graduação no tempo regular.  

Nessa medida, apesar da política de ações afirmativas ter avançado na 

democratização do ingresso, não apenas a permanência permanece sendo um 

debate central, mas também a formação e experiências concretas que esses 

discentes estão podendo participar, sendo a questão financeira um obstáculo 

importante e limitador da participação ativa na vida universitária, desafios que são 

imprescindíveis serem refletidos e enfrentados para nortear a avaliação da 

implementação dos programas e da concretização dos objetivos das políticas 

antirracistas no país.  

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS  

 

BRANDÃO, André A.; TEIXEIRA, Moema de Poli (orgs). Censo étnico-racial da 

Universidade Federal Fluminense e da Universidade Federal do Mato Grosso: 

dados preliminares. Niterói: EdUFF, 2003.  

BRASIL. Lei nº 12.711, de 29 de agosto de 2012. Dispõe sobre o ingresso nas 

universidades federais e nas instituições federais de ensino técnico de nível médio e 

dá outras providências. In: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2011-

2014/2012/lei/l12711.htm.  

BRASIL. Lei nº 13.409, de 28 de dezembro de 2016. Altera a Lei nº 12.711, de 29 

de agosto de 2012, para dispor sobre a reserva de vagas para pessoas com 

deficiência nos cursos técnico de nível médio e superior das instituições federais de 

ensino. In: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-

2018/2016/Lei/L13409.htm#art1.  

BRASIL. Ministério da Educação. Portaria Normativa nº 13, de 11 de maio de 2016. 

Dispõe sobre a indução de Ações Afirmativas na Pós-Graduação, e dá outras 

providências. In: 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

170 

https://www.capes.gov.br/images/stories/download/legislacao/12052016-PORTARIA-

N ORMATIVA-13-DE-11-DE-MAIO-DE-2016-E-PORTARIA-N-396-DE-10-DE-MAIO -

DE-2016.pdf.  

CARVALHO, José Jorge de. Inclusão étnica e racial no ensino superior: um desafio 

para as universidades brasileiras. In: Série Antropologia, n° 382, 2005, Brasília, p. 

1-14.  

CARVALHO, José Jorge de. O confinamento racial do mundo acadêmico. In: Revista 

USP, n. 68, São Paulo, p. 88-103, 2006.  

GOMES, Joaquim Benedito Barbosa; SILVA, Fernanda Duarte Lopes Lucas da. As 

ações afirmativas e os processos de promoção da igualdade efetiva. In: As minorias 

e o Direito, Brasília: Conselho da Justiça Federal, 2002, p. 86-153.  

GONZALEZ, LÉLIA; HASENBALG, Carlos. Lugar de Negro. Rio de Janeiro: Marco 

Zero, 1982.  

FERES JÚNIOR, João; CAMPOS, Luiz Augusto; DAFLON, Verônica Toste; 

VENTURINI, Anna carolina. Ação afirmativa: conceito, história e debates. Rio de 

Janeiro: EdUERJ, 2018.  

HASENBALG, Carlos; SILVA, Nelson do Valle. Raça e oportunidades educacionais 

no Brasil. In: Cadernos de Pesquisa., São Paulo, n. 73, p. 5-12, 1990.  

HERINGER, Rosana e FERREIRA, Renato. Análise das principais políticas de 

inclusão de estudantes negros no ensino superior no Brasil no período de 2001-2008. 

In: Observatório da Jurisdição Constitucional, Brasília, 2011/2012.  

MORENO, Ana Carolina. Negros representam apenas 16% dos professores 

universitários. G1. 2018. In: https://g1.globo.com/educacao/guia-

decarreiras/noticia/2018/11/20/negros-representam apenas-16-dos-

professoresuniversitarios.ghtml.  

ROCHA, Cármen Lúcia Antunes. Ação afirmativa: o conteúdo democrático do 

princípio da igualdade jurídica. In: Revista de informação legislativa, v. 33, n. 131, 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

171 

Brasília, 1996, p. 283-295.  

SANTOS, Erli Sá dos. ALMEIDA, Matheus Guarino Sant’Anna. PACHECO, Heloisa 

de Faria. Ações afirmativas na universidade: retratos de uma pesquisa sobre a 

inserção da política de cotas em uma Faculdade Pública de Direito. In: GIANEZINI, 

Kelly; RODRIGUES, Adriane Bandeira (orgs). Políticas públicas no século XXI. 

Criciúma, SC: UNESC, 2019, p. 242/263.  

SANTOS, Erli Sá dos. Políticas afirmativas de inclusão racial e social na 

Faculdade de Direito da UFF: uma pesquisa, uma leitura. 2016. 75 f. Trabalho de 

conclusão de curso (graduação) – Graduação em Direito da Universidade Federal 

Fluminense, Rio de Janeiro, 2016.  

SANTOS, Erli Sá dos; COUBE, Roberta Jardim e SILVA, Youssef Rodrigues Crespo 

da. Ações afirmativas na Faculdade de Direito da UFF: interpretações acerca do 

silêncio em uma pesquisa. In: II Seminário Internacional de Direitos Humanos, 

Niterói, Anais do Grupo de Trabalho 09, p. 149-173, 2017.  

SANTOS, Sales Augusto dos. O Sistema de Cotas para Negros da UnB: um 

balanço da primeira geração. Jundiaí: Paco Editorial, 2015.  

TRAGTENBERG, Marcelo Henrique Romano. O programa de ações afirmativas da 

UFSC: fundamentos e resultados preliminares. In: SILVÉRIO, Valter Roberto (Org.). 

As cotas para negros no tribunal: a audiência pública do STF. São Carlos: 

EDUFSCar, 2012.



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

172 

Capítulo 10 

 

ARTE AFRO-

BRASILEIRA: DO 

INVISÍVEL AO 

VISÍVEL 

 

Janete Santos da Silva 

Monteiro de Camargo 

 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

173 

ARTE AFRO-BRASILEIRA: DO INVISÍVEL AO VISÍVEL 

AFRO-BRAZILIAN ART: FROM THE INVISIBLE TO THE VISIBLE 

 

 

 

Janete Santos da Silva Monteiro de Camargo39 

Graduada em Letras (UNESPAR-Campus Campo Mourão) 

Graduada em Música e Artes Visuais (UEM-Maringá) 

Especialização em Língua Portuguesa e Educação especial (UNIVALE) 

Professora de Arte, Secretaria de Estado da Educação e do Esporte (SEED) 

Integrante do Grupo de pesquisa em Arte Educação e Imagens (ARTEI/UEM-

Maringá) 

 

 

 

 

Resumo: No período colonial, a Arte Afro-brasileira era considera inferior. Hoje muitos 
avanços ocorreram, muitos artistas conseguiram se consagrar trabalhando com a 
temática Afro, mas ainda precisamos avançar muito mais. Deste modo, o tema da 
presente pesquisa surgiu a partir de uma vasta revisão bibliográfica e documental, 
acerca da Arte Afro-brasileira. Trata-se de uma ampliação de reflexões publicadas no 
formato resumo expandido intitulado “A invisibilidade da Arte Afro-brasileira”, 
publicado nos anais do XI Congresso Nacional de Pesquisa em Educação. Após a 
retomada e ampliação das reflexões depreendemos que Arte Afro-brasileira ainda é 
pouco pesquisada e que os artistas possuem dificuldade em divulgar suas produções 
artísticas, por conta do racismo iniciado no período colonial, mas ainda vigente na 
sociedade contemporânea. Pensando nisso, esta investigação procura refletir sobre a 
dificuldade dos artistas afro-brasileiros têm na inserção no mercado artístico, por conta 
dos padrões artísticos serem estabelecidos pela branquitude. Nos resultados e 
discussões evidenciamos a educação e os museus como protagonistas da divulgação 
da cultura afro-brasileira. Evidenciamos essas instituições como um elemento 
fundamental no combate ao racismo, na divulgação e valorização da Arte Afro-
brasileira. Entendemos que a cultura Afro-brasileira constitui parte da formação 
histórica do Brasil e por isso é de suma importância seu estudo em todas as 
instituições formais e não-formais, principalmente nas instituições escolares e nos 
museus. 

   
Palavras-chave: Arte Afro-brasileira. Visível. Racismo. 

                                                           
39 Especialista-janetessmc@gmail.com 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

174 

 
Abstract: In the colonial period, Afro-Brazilian Art was considered inferior. Today 
many advances have taken place, many artists have managed to establish themselves 
working with the Afro theme, but we still need to advance much more. In this way, the 
theme of the present research arose from a vast bibliographical and documentary 
review, about Afro-Brazilian Art. It is an expansion of reflections published in the 
expanded abstract format entitled “The invisibility of Afro-Brazilian Art”, published in 
the annals of the XI National Congress of Research in Education. After the resumption 
and expansion of reflections, we realized that Afro-Brazilian art is still little researched 
and that artists have difficulty in promoting their artistic productions, due to the racism 
that started in the colonial period, but still in force in contemporary society. With this in 
mind, this investigation seeks to reflect on the difficulty that Afro-Brazilian artists have 
in entering the artistic market, due to the artistic standards being established by 
whiteness. In the results and discussions, we highlight education and museums as 
protagonists of the dissemination of Afro-Brazilian culture. We highlight these 
institutions as a fundamental element in the fight against racism, in the dissemination 
and valorization of Afro-Brazilian Art. We understand that Afro-Brazilian culture is part 
of the historical formation of Brazil and that is why its study in all formal and non-formal 
institutions, especially in school institutions and museums, is extremely important. 
   
Keywords: Afro-Brazilian art. Visible. Racism. 
 
 
 
Introdução: 

 

Esta pesquisa, de revisão bibliográfica e documental foi construída a partir de 

clássicos como: Conduru (2007, 2013), Mattos (2020) e dos documentos: BNCC 

(2017), LDB (1996), surgiu a partir da necessidade de promover reflexões acerca da 

dificuldade do artista afro-brasileiro se inserir no mercado das artes. 

Esta investigação foi norteada pelas seguintes indagações: 

 O que caracteriza um artista Afro-brasileiro? 

 Por que a Arte Afro-brasileira é invisibilizada? 

 De que forma algumas instituições podem contribuir para a divulgação da 

cultura afro-brasileira e no combate ao racismo? 

Assim, é necessário haver algumas reflexões a respeito do tema, devido a sua 

relevância e complexidade. 

 

Métodos e materiais 

 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

175 

Como procedimento de pesquisa nos utilizamos do método de revisão 

bibliográfica e documental, para que assim, investigássemos materiais em bibliotecas 

virtuais, livros impressos e virtuais, com a finalidade de respondermos as indagações 

norteadoras desta pesquisa. 

 

 

Arte e o artista afro-brasileiro 

 

Antes de inciarmos as discussões acerca do racismo recorrente na vida e obras 

de artistas afros, é importante definir rapidamente o conceito de arte afro-brasileira 

Conduru  2013),  Mattos (2020), definem Arte Afro-brasileira como um conjunto 

heterogêneo de ideias, práticas e obras, que se configurou em meados do século XX, 

também ressaltam que pra ser artista Afro não é necessário ser preto ou pardo, pode 

ser até um artista branco estrangeiro erradicado no Brasil, o que define o artista  Afro-

brasileiro é  a produção de obras que divulgam a cultura dos africanos.  

A Arte Afro-brasileira se manifesta no campo artístico nas linguagens da dança, 

música e artes plásticas (Conduru, 2007), embora a presença Afro seja sentida como 

uma forte presença na comida, na fala, na música, na dança, nos gestos, desde o 

século XVI, a plasticidade africana parece difusa, aflorando com mais clareza de 

quando em vez, podendo ser detectada com precisão apenas aqui e ali. (Conduru, 

2007, p.14). 

Com isso, é possível inferir que a Arte Afro-brasileira é invisibilizada, pouco 

estudada e divulgada, embora seja ampla e complexa e tenha contribuído fortemente 

para a formação da cultura brasileira.  O professor pesquisador e crítico de Arte, 

Valladares (1968. p. 97-98), contextualiza a invisibilidade do artista Afro-brasileiro no 

século XIX. 

 

A dificuldade imposta aos pretos é a mesma que ocorre aos indivíduos de 
qualquer outra etnia, sempre de acordo com a adequação econômica. Diante 
dessa correlação de condição racial e de condição de riqueza, negros são 
pouco frequentes nas atividades restritas e sofisticadas dos estratos sociais. 
Essa demarcação tornou-se incisiva a partir do fim do século dezenove no 
decorrer dos novecentos, e de modo mais nítido em pleno tempo presente, 
nesta data, quando se aceita como produção artística toda a série de 
atividades, atitudes e coisas decorrentes do anseio de nobilitação, da 
necessidade de valorização dos participantes da sociedade esnobe, pouco 
se exigindo da qualidade artesanal e compromisso cultural nas manifestações 
artísticas. 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

176 

 

 

Pelos estudos de Valladares, a Arte do artista Afro-brasileiro é invisibilizada 

pela sua condição social e racial e que a sociedade contemporânea valoriza a Arte 

produzida pela classe dominante, independente do compromisso cultural nas 

manifestações artísticas. Sabemos que a Arte afro-brasileira reflete a cultura e 

identidade dos povos africanos, por isso deve ser mais pesquisada e divulgada. Hoje 

a Arte Afro-brasileira está sendo divulgada com mais facilidade, devido ao trabalho 

dos movimentos sociais, mas acreditamos que é necessário que ocorra um 

protagonismo ainda maior do artista afro-brasileiro.  

Mattos (2020, p.16) comenta que na trajetória profissional do artista afro na 

atualidade, surgem questões como a origem e a qualidade de suas relações 

interpessoais ou interinstitucionais. Neste contexto, podem surgir situações que 

exigem do artista a emissão de um discurso próprio de pertencimento etnicorracial. 

Também ressalta a dificuldade da divulgação da Arte Afro-brasileira: 

 

No caso das artes de origem negra, o racismo dificultou sua visibilidade, 
estudo, divulgação e aceitação no ramo operacional da cultura e arte 
nacionais. Não obstante, processos históricos, sociais e políticos em favor da 
população afrodescendente favoreceram transformações desse contexto, 
tornando o meio da arte de hoje mais receptivos às diversidades de criações 
visuais. (MATTOS, 2020, p.127) 

 

 

Desta forma, percebemos que o racismo está muito presenta na Arte Afro-

brasileira, causando assim sua invisibilidade, devido processos de luta contra-

hegemônica, hoje essa Arte conseguiu um pouco mais de visibilidade, mas ainda 

precisamos avançar mais para que a Arte Afro-brasileira ganhe cada vez mais espaço 

de divulgação e conquiste frequente valorização. 

O autor Conduru (2013), destaca a invisibilidade da Arte Afro-brasileira, 

comenta que no caso brasileiro, é um silêncio quase completo que paira sobre as 

artes africanas e suas influências na formação da Arte no Brasil, seja antes ou depois 

do modernismo, tanto nas mostras permanentes dos museus, quanto nas mostras 

temporárias e chega a questionar o porquê deste silêncio sobre as contribuições das 

artes plásticas africanas para a formação das artes plásticas no Brasil. 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

177 

Infelizmente, pelas pesquisas dos autores já apresentados inferimos que o 

racismo está por trás desse silêncio. 

Emanuel Araújo escreve a apresentação do livro África em Artes, escrito por 

Bevilacqua (2015, p. 05), e argumenta que o olhar imperialista e os impulsos tirânicos 

das potências ocidentais quiseram relegar a Arte Africana ao quadro funcional, 

religioso e social. Esse desinteresse pela Arte Africana é entendida por nós como 

racismo, como uma hipocrisia impregnada numa sociedade que segrega e exclui o 

que não se encaixa dentro dos padrões estabelecidos pela classe 

dominante/branquitude. 

Conduru (2013), reforça que hoje os diálogos entre a arte e problemática social 

afro-brasileira constituem uma vertente na produção de Arte no Brasil, à qual a crítica 

e a história da Arte não podem se furtar de pensar e fruir. Também comenta que a 

invisibilidade a respeito da cultura Afro é historicamente construída. 

Sendo assim, salientamos que o racismo está muito presente nas produções 

artísticas Afros, uma vez que a visão eurocêntrica tenta a qualquer custo prevalecer e 

apagar a linguagem artística africana. Relegam o quadro funcional, religioso e local 

presente na arte afro, deixando-a a segundo plano. Por isso, grande parte da Arte 

afro-brasileira é usada como forma de denúncia urgente e necessária das 

desigualdades sociais.  

De acordo com Santana (2016),  o artista negro sempre esteve presente na 

história da civilização brasileira, desde o período colonial  e imperial, nesta época eles  

estavam impregnados de talha,  escultura,  arquitetura, ourivesaria, porém com a 

criação da academia imperial de Belas Artes, o processo de institucionalização 

dificultou a inclusão do artista negro, por conta de suas condições socioeconômicas, 

contudo no ano de oitocentos os artistas Artthur Timótheo da Costa, Benedito José 

Tobias, Emmanuel Zamor,  Estevão Silva, Firmino Monteiro, Horácio Hora, João 

Thimótheo da Costa e Rafael Pinto Bandeira, são os artistas negros que se 

sobressaíram na Arte proposta pela academia, são artistas que retratam em suas 

pinturas o negro/a em situações do cotidiano, ou como personagens protagonistas de 

uma cena que se pode observar a beleza ,características próprias do ser, sua beleza 

enquanto pessoa, indivíduo, figura humana.(SANTANA, 2016).  

Apesar de existirem inúmeros artistas Afro-brasileiros, poucos se sobressaem 

e conseguem a inserção no mercado da Arte. No entanto, a dificuldade do artista Afro 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

178 

divulgar seus trabalhos sempre existiu e essa barreira foi e está sendo rompida 

lentamente. Lembramos que a representação visual exaltando a figura do negro, suas 

características que representam uma etnia é de extrema importância para possibilitar 

o resgate da valorização da cultura Afro e uma quebra do racismo, impregnado na 

sociedade antiga e atual. 

 

Divulgação da cultura Afro-brasileira e combate ao racismo 

 

 A Arte, sem dúvida, tem um papel fundamental no combate ao racismo 

e na valorização da Arte negra. Nascimento (2004), comenta que o Teatro 

Experimental do Negro (TEN), surgiu no Rio de janeiro (1944- 1968) e se propunha 

resgatar no Brasil, os valores da cultura negra e da cultura negro-africana negados 

pela elite dominante desde os tempos da colônia, imbuídos de conceitos pseudo-

científicos da inferioridade da raça negra. Pensando nisso, o TEN propõe trabalhar a 

valorização social do negro do Brasil, através da educação, cultura e da Arte. Comenta 

que para isso agiam de duas frentes, de um lado promovendo a denúncia dos 

equívocos e da alienação dos estudos Afro-brasileiros e do outro fazer com que o 

próprio negro tomasse consciência da situação objetiva em que se achava inserido. 

Além de alfabetizar cerca de seiscentos integrantes do grupo teatral, era necessário 

ensiná-los a encenar e após seis meses de aulas, debates e exercícios os primeiros 

artistas foram formados e em 8 de maio de 1945, o TEN se apresentou seu espetáculo 

fundador.  

O teatro experimental do Negro foi uma das primeiras manifestações artísticas 

que desenvolveram trabalhos pedagógicos com o intuito de valorizar a cultura Afro, 

mas durou apenas quatro anos, porém conseguiu grandes vitórias para a população 

negra, que foram a alfabetização e a formação artística de muitos integrantes do grupo 

e com isso, desempenhou um papel significativo na consciência política e social dos 

participantes do grupo. 

O pesquisador Valladares (1968), ressalta que há artistas brancos, nos 

diferentes países que realizaram obras enaltecendo os costumes e valores culturais 

afro-brasileiros e cita autores como Tarsila do Amaral, Lazar Segall, Alberto da Veiga 

Guignard, Lucílio de Albuquerque, Cândido Portinari, Noêmia Djanira, José Pancetti e 

o mestiço Thomaz Santa Rosa. O autor ressalta que enquanto o artista branco 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

179 

enaltece o negro, o artista Afro-brasileiro é destinado a produzir valores emocionais 

para a comunidade. Temas como futebol, candomblé, macumba, escola de samba e 

o carnaval, formam um vasto mundo de estesia, para refletir o vínculo africano, no 

negro ou no mestiço com o compromisso cultural de inventar, compor e suprir a vida 

emocional das comunidades. 

Verificamos que tanto artistas brancos, quanto negros contribuem para a 

visibilidade do arte Afro-brasileira. 

De acordo com Gomes (2003), cabe aos educadores compreenderem como os 

diferentes povos ao longo da história classificaram a si mesmos e aos outros e como 

certas classificações foram hierarquizadas no contexto do racismo e como isso 

interfere na construção da auto-estima e de uma escola democrática. Comenta que a 

cultura negra é uma particularidade cultural construída historicamente por um grupo 

étnico-racial específico em contato com outros povos e essa cultura faz parte do modo 

de vida do brasileiro, independente do seu pertencimento étnico-racial. (GOMES, 

2003, p. 77). A autora ressalta: 

 

Uma alternativa para a construção de práticas pedagógicas que se 
posicionem contra a discriminação racial é a compreensão, a divulgação e o 
trabalho educativo que destaca a radicalidade da cultura negra. Essa é uma 
tarefa tanto dos cursos de formação de professores quanto dos profissionais 
e pesquisadores/as que já estão na prática. (GOMES, 2003, p.77). 

 
 

Diante da reflexão acima, destacamos a importância da disciplina de Arte no 

processo de combate ao racismo e valorização da cultura Afro-brasileira, e também o 

quanto é importante que os educadores de todas as disciplinas trabalhem com a 

temática Afro e com isso estarão contribuindo para a divulgação e valorização da 

cultura negra. Enfatizamos principalmente a figura do educador da disciplina de Arte 

no processo de ruptura com o eurocentrismo e um olhar mais atento para a cultura 

Afro-brasileira. A disciplina é contemplada pelas seguintes linguagens: música, dança, 

Artes visuais e Artes cênicas. Todas essas linguagens podem trazer à tona artistas 

Afros de todo território nacional e africano, estabelecendo um elo entre o Brasil o Afro-

Brasil e o Afro-África. Cabe a este educador realizar um planejamento sistematizado 

que possa contribuir para que o racismo latente na Arte Afro-brasileira seja extinguido. 

Inferimos que além da escola ter um dever de divulgar a Arte Afro-brasileira, 

também os museus têm essa função. O artista, curador e diretor do museu Afro-Brasil, 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

180 

localizado no Parque Ibirapuera, em São Paulo, apresenta em sua carreira profissional 

milhares de mostras culturais com o objetivo de divulgar e valorizar a cultura Afro-

brasileira. Por exemplo a mostra “Negras memórias, memórias de negros O imaginário 

Luso-afro-brasileiro e a herança da escravidão”, realizada no ano de 2003, em São 

Paulo. 

De acordo com Nascimento (2003) a exposição “Negras Memórias”, é um 

resultado de 20 anos de pesquisa e de arqueologia, do artista plástico, curador e 

diretor do museu Afro Brasil, Emanoel Araújo, a mesma já foi apresentada no Rio de 

Janeiro em 2001, inaugurada no dia 20 de novembro, como uma homenagem ao 

Zumbi de Palmares, chega a São Paulo com o acréscimo da palavra luso. traz à luz a 

identidade racial de nomes como Teodoro Sampaio, André Rebouças, Juliano 

Moreira, Manoel da Cunha e Machado de Assis, entre outros, e tira do panteão dos 

mitos e lendas, colocando no lugar reservado aos heróis nacionais, nomes como 

Zumbi dos Palmares, José do Patrocínio e João Cândido. A mostra traz destaques 

para as máscaras africanas, registros fotográficos que comprovam a existência de 

classe média negra, no século XIX, roupas de rituais sagrados, peças de 

manifestações folclóricas de origem lusitana, tendo os negros como guardiões e 

também mostra as personalidades negras que marcaram a história do país, como 

Grande Otelo, Pelé, Garrincha, Luís Gama, Agnaldo Manoel dos Santos, Mestre 

Valentim, Mãe Senhora, Dona Aninha e Dona Menininha do Gantois. 

 Emanoel Araújo, comenta sobre a exposição.  

 

Rever a questão da memória é o que se propõe nesta exposição. A memória 
negra no Brasil, a memória do negro no Brasil. Negras memórias, em primeiro 
lugar, memórias do estigma que alimenta o preconceito, tendo como principal 
motivo o legado do cativeiro. Do estigma de longos e permanentes discursos 
de bem-intencionada denúncia e de tantos estudos acadêmicos sobre a 
escravidão, por certo importantes achegas a essa arqueologia que, aos 
poucos, dolorido, que deixou chagas ainda não de todo fechadas, no 
confronto com a impunidade de tanta barbárie perpetrada contra uma raça 
humana. (ARAÚJO, 2019, p. 265). 
 

 
Desta forma, o autor reforça a necessidade de resgatarmos estudos, 

pesquisas, exposições, unirmos as Ciências Sociais à Arte para divulgarmos e 

valorizarmos as produções artísticas, tanto de artistas afro-brasileiros, quanto de 

artistas brancos que produzem obras com a temática Afro-brasileira.  



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

181 

Como divulgação da Arte Afro-brasileira, sem dúvida é um dos mais 

importantes acervos a obra “A mão afro-brasileira”, na qual o idealizador Emanoel 

Araújo (2019, p. 81), ressalta que a obra suscitou ampla pesquisas acerca das artes 

plásticas, música, literatura, dos usos e costumes no Brasil, era gigante a proposta, 

que teve o objetivo de recuperar ao menos parcialmente, a participação do homem 

negro e mestiço na formação cultural do Brasil. Além da consulta de uma vasta 

bibliografia, foram consultados diversos artigos, ensaios, depoimentos de viajantes 

que estiveram aqui durante o período da escravidão, documentos históricos, etc. O 

projeto de edição do livro traz uma discussão acerca da historiografia brasileira, 

mudando a imagem do homem negro e mestiço, tratando-o como elemento 

fundamental na formação da cultura brasileira. Nela há registro de diversos artísticos 

em vários períodos da História da arte. 

Se percorrermos a carreira artística e a profissão de museólogo de Emanoel 

Araújo, verificaremos  que suas contribuições para a valorização da Arte Afro-

brasileira é gigantesca, contribuindo para o combate ao racismo e com a visibilidade 

da Arte Afro-brasileira. 

 

 

Políticas públicas:  Lei n. 10.639 /03 e BNCC 

 

Depois da pressão de diversos movimentos sociais para que houvesse a 

valorização da identidade negra e da arte afro, as políticas públicas foram sendo 

elaboradas, discutidas e aprovadas. A aprovação e promulgação da  Lei n. 10639 /03, 

foi uma das mais assertivas para o processo de visibilidade da arte dos artistas Afros,  

na qual altera a LDB (Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional) e normatiza a 

obrigatoriedade do ensino referente a História e Cultura Afro-brasileira em todo o 

âmbito escolar, principalmente nas disciplinas de Educação Artística, Literatura e 

História Brasileiras , nesta mesma Lei, também fica marcado em calendário escolar o 

dia 20 de novembro como o dia Nacional da Consciência Negra. (BRASIL, 2003). 

Com a aprovação desta Lei, os estabelecimentos de ensino passaram a 

promover discussões e a realizar exposições de trabalhos dos estudantes acerca da 

temática afro, desenvolvido por docentes de todas as áreas do conhecimento, 

principalmente as disciplinas de Arte, Língua Portuguesa e História. Com isso houve 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

182 

um avanço significativo na divulgação e valorização da cultura afro-brasileira e isso, 

sem dúvida, contribui para que a cultura afro-brasileira seja visibilizada e valorizada 

no âmbito escolar e consequentemente ampliada para toda a sociedade. 

O documento mais recente que norteia todo o ensino fundamental, a BNCC 

(Base Nacional Comum Curricular Nacional), (2017) em vários momentos valoriza o 

ensino da cultura afro. No documento, o ensino de Arte é pautado em competências, 

sendo que a competência três está intimamente relacionada com o ensino da arte 

afro-brasileira. Pesquisar e conhecer diferentes matrizes estéticas e culturais 

principalmente aquelas manifestas na Arte e nas culturas que representam a 

identidade brasileira, sua tradição e manifestações contemporâneas reelaborando-se 

nas criações em Arte (BRASIL, 2017, p.198). 

Fica claro que as políticas públicas contribuem muito para que ocorra a 

valorização da cultura Afro ocorra em nosso país, embora essas políticas sejam 

aplicadas lentamente, e na maioria das vezes somente após pressões de movimentos 

sociais, elas são sempre bem-vindas, porque corroboram para uma educação mais 

justa, humana e de qualidade. 

Portanto, as barbáries contra a população negra devem ser extinguidas de uma 

vez por todas, precisamos fazer valer o artigo 5º da Constituição federal que prega 

que todos são iguais perante a Lei. E também continuar lutando para que instituições 

formais e não-formais problematizem e divulguem a cultura Afro-brasileira para que 

assim os padrões estabelecidos pelo eurocentrismo sejam extinguidos. 

 

Discussão e resultados 

 

Os resultados dessa investigação são registros que evidenciam que a Arte dos 

artistas Afro-brasileiros é vista desdém e racismo e isto dificulta a visibilidade da Arte 

deles, por isso é tão comum a Arte afro estar diretamente ligada a política e as lutas 

sociais. 

Pesquisas com este tema são de suma importância para que possamos 

contribuir para o aumento da visibilidade da Arte Afro no Brasil, e desta forma 

regatarmos a cultura de nossos ancestrais. 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

183 

Avançamos bastante com relação ao tema abordado, mas ainda precisamos 

avançar muito mais e assim garantir a inserção da Arte Afro-brasileira no mercado da 

Arte. 

 

Considerações finais 

 

Com a presente pesquisa fica evidente que a Arte Afro-brasileira é 

frequentemente vítima de racismo, ora explícito, ora implícito e devemos combater 

esse preconceito através de lutas juntamente com os movimentos sociais e também 

realizando políticas afirmativas dentro das instituições escolares e dos museus, 

somente assim conseguiremos a valorização e divulgação da cultura Afro-brasileira. 

É necessário que o artista esteja consciente do quanto a Arte Afro pode ser 

usada como instrumento de política, combatendo assim as desigualdades sociais 

presentes neste país e que foram ampliadas devido o contexto atual de pandemia. 

A Arte Afro-brasileira é ampla e muito diversificada, contemplando inúmeros 

artistas negros e brancos que lutam pelos ideais africanos. A luta contra o preconceito 

da Arte dos artistas Afros deve ser intensificada, ganhando cada dia mais adeptos, 

para que desta forma possamos romper com a branquitude predominante nas Artes. 

 
 

Referências 
 
ARAÚJO, Emanoel. Negras memórias, memórias de negros o imaginário luso-
afro-brasileiro e a herança da escravidão. In: O Universo de Emanoel Araújo. São 
Paulo: Capella, 2019, p. 265-269. 
 
ARAÚJO, Emanoel. Introdução e proposição A mão afro brasileira. In: LEAL, 
Claúdio, (org.). O universo de Emanoel Araújo. São Paulo: Capella, 2019, p.281-285. 
 
BEVILACQUA, Juliana Ribeiro da Silva; SILVA, Renato Araujo da. África em Artes, 
São Paulo: Museu Afro Brasil, 2015. 
 
BRASIL. Base nacional comum curricular: educação infantil e ensino 
fundamental. Brasília: MEC/Secretaria de Educação Básica, 2017.  Disponível em: 
http://basenacionalcomum.mec.gov.br/images/BNCC_EI_EF_110518_versaofinal_sit
e.pdf. Acesso em 05 dez. 2020. 

 
BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil, de 1988. Disponível 
em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicaocompilado.htm. 
Acesso em 25 jan. 2020. 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

184 

 
BRASIL. Lei 9.394, de 20 de dezembro de 1996. LDB Lei de Diretrizes e Bases da 
Educação Nacional, Brasília,DF, dez 1996. Disponivel em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9394.htm. Acesso em: 10 dez. 2019. 
 
BRASIL. Lei n. 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei n. 9.394, de 20 de 
dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para 
incluir no currículo oficial da rede de ensino a obrigatoriedade da temática “História e 
cultura afro-brasileira”, e dá outras providências. Diário Oficial da União. Brasília, DF, 
10 jan. 2003. 
 
CONDURU, Roberto. Pérolas negras – primeiros fios: experiências artísticas e 
culturais nos fluxos entre África e o Brasil. Rio de Janeiro: EdUERJ, 2013. 
 
 
CONDURU, Roberto. A arte afro-brasileira. Belo Horizonte:C/Arte, 2007. 
 
GOMES,  Nilma Lino. Cultura negra e educação. Revista Brasileira de Educação.  
Nº 23, mai/jun/jul/ago, 2003. 
 
MATTOS, Nelma Cristina Silva Barbosa de. Arte afro-brasileira: identidade e artes 
visuais contemporâneas. 1 ed. São Paulo: Paco editorial, 2020. 
 
NASCIMENTO, Abdias do. Teatro experimental do negro: trajetória e 
reflexões. Estudos Avançados. São Paulo, USP, vol.18, n.50, jan.-br. 2004. pp. 209-
224. 
 
NASCIMENTO, Carla. Exposição “Negras Memórias”, chega a São Paulo. Folha 
de São Paulo on-line, 2003. Disponível em: 
https://www1.folha.uol.com.br/folha/ilustrada/ult90u3l0966.shtm. Acesso em 25 jan. 
2021. 
 
SANTANA, Roseli G. A imagem do negro nas artes visuais do Brasil: virada de 
paradigma, desafios e conquistas no ensino de História e Cultura Afro-
brasileira, 2016. 
 
VALLADARES. O negro brasileiro nas artes plásticas. International center for the 
Arts Off the Americas at the Museum of  Fine Art. Houton.1968.

https://www1.folha.uol.com.br/folha/ilustrada/ult90u30966.shtml


Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

185 

Capítulo 11 

 

A CONTAÇÃO DE 

HISTÓRIAS 

AFRICANAS E 

AFRO-

BRASILEIRAS 

COMO 

FERRAMENTA 

ANTIRRACISTA 

 

Lucileia de Souza Baptista 

  



Educação e as Relações Étnico-Raciais 
 

 
 

186 

A CONTAÇÃO DE HISTÓRIAS AFRICANAS E AFRO-BRASILEIRAS 

COMO FERRAMENTA ANTIRRACISTA 

 

Lucileia de Souza Baptista 

Graduação em Serviço Social - Universidade Federal Fluminense – (UFF) Pós-

Graduação Lato Sensu em Ensino de Histórias e Culturas Africanas e Afro-

brasileiras.(IFRJ) Pós-Graduanda Lato Sensu – Análise e Políticas para População 

Negra (UFF). E-mail :lucileiadm17@gmail.com 

 

 

 

RESUMO 

Diante de um mundo marcado por inúmeras contradições, somos ao longo da vida 

continuamente coagidos a enfrentar barreiras que, para muitos, são invisíveis. Uma 

delas, para a autora deste trabalho, foi o desafio de promover o empoderamento da 

própria filha de sete anos de idade, ajudando-a a compreender a diversidade e a 

combater os preconceitos vivenciados na escola em que estudava, onde ela era a 

única negra da turma. Tal fato inspirou o Projeto Abayomi – encontro precioso. Um 

projeto educacional para aplicação da Lei 10.639/2003 em escolas do Ensino 

Fundamental I, educação regular e especial, cujo intuito é enaltecer a valiosa 

participação da população negra na formação cultural, econômica, política e social do 

Brasil a partir de oficinas artísticas das mais diversas linguagens. Tal vivência leva-

nos a enxergar elementos que até então estavam limitados à prática, despertando o 

desejo de aprofundamento pelas questões teóricas que pudessem colaborar para 

encontrar novas formas de aplicação da Lei Federal 10.639.São muitos desafios ainda 

velados, que podem ser observados através da resistência por parte das direções e 

do corpo docente dos espaços escolares quanto à aplicação da Lei 10.639. A 

contação de histórias africanas e afro-brasileiras deseja ser uma, entre tantas outras 

formas de ocupação nos espaços de educação, a fim irradiar a partir de seus sujeitos 

a diversidade étnico-racial e contribuir para a valorização da cultura, ancestralidade e 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

187 

história africanas, as quais colaboraram na construção da nossa identidade, isto é, da 

identidade brasileira. 

 

PALAVRAS-CHAVE 

Educação; Lei Federal 10.639; Abayomi. 

 

 

ABSTRACT 

Faced with a world marked by contradictions, we are constantly coerced throughout 

life to face barriers that, for many, are invisible. One of them, for the author of this work, 

was the challenge of promoting the empowerment of her seven-year-old daughter, 

helping her to understand diversity and to combat the prejudices experienced at the 

school where she studied, where she was a single black woman from class. This fact 

inspired the Abayomi Project - a precious encounter. An educational project for the 

application of Law 10.639 / 2003 in Elementary Schools I, regular and special 

education, whose aim is to praise the valuable participation of the black population in 

the cultural, economic, political and social formation of Brazil from the most artistic 

workshops different languages. Such experience leads us to see elements that until 

then were in practice, arousing the desire to deepen the theoretical issues that could 

collaborate to find new ways of applying Federal Law 10.639. Many challenges still 

veiled, which can be observed through the resistance on the part of the children and 

the teaching staff of the school spaces regarding the application of Law 10.639. The 

storytelling of African and Afro-Brazilian stories wishes to be one, among many other 

forms of occupation in the spaces of education, an end to radiate from its subjects the 

ethnic-racial diversity and contribute to the valorization of African culture, ancestry and 

history, which collaborated in the construction of our identity, that is, of the Brazilian 

identity. 

 

KEYWORDS 

Education; Federal Law 10.639;Abayomi. 

 

INTRODUÇÃO 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

188 

“A capacidade de afetar e ser afetado pelo outro, pelo entorno, é fundamental para 

um processo educativo que se propõe voltado para a compreensão e respostas das 

diferenças que nos constitui como sujeitos do cotidiano."  

AzoildaLoretto da Trindade 

 

 

 Diante de um mundo marcado por inúmeras contradições, somos ao longo da vida 

continuamente coagidos a enfrentar barreiras que, para muitos, são invisíveis. Uma 

delas, para a autora deste trabalho, foi o desafio de promover o empoderamento da 

própria filha de sete anos de idade (2016), ajudando-a compreender a diversidade e 

a combater os preconceitos vivenciados na escola onde estudava, na qual ela era a 

única negra da turma. Tal fato inspirou o Projeto Abayomi – encontro precioso. Um 

Projeto educacional para aplicação da Lei 10.639/2003 em escolas do Ensino 

Fundamental I, educação regular e especial, cujo intuito é enaltecer a valiosa 

participação da população negra na formação cultural, econômica, política e social do 

Brasil a partir de oficinas artísticas das mais diversas linguagens. Abayomi – encontro 

precioso tem proporcionado à autora, além de muita emoção, uma responsabilidade 

e fortalecimento com sua identidade e ancestralidade. Em 2014, a autora tive a 

oportunidade de trabalhar no “Projeto Aluno Presente”,da Associação Cidade Escola 

Aprendiz em parceria com a Secretaria Municipal de Educação do Rio de Janeiro, e 

com o apoio da Fundação EducationAboveAll (Qatar), por meio do programa 

internacional Educate a Child.  O “Projeto Aluno Presente” tem a missão de promover 

ações para garantir o direito de acesso à educação básica para as crianças e 

adolescentes da cidade do Rio de Janeiro, atuando principalmente na identificação e 

localização daqueles que não foram matriculados e na prevenção da evasão escolar.  

 

FUNDAMENTAÇÃO TEÓRICA 

 

O projeto fundamentou-se em uma base conceitual que visava definir e 

compreender o significado do fenômeno da criança fora da escola, o papel da escola, 

da educação escolar e integral, assim como das redes de proteção local, e as formas 

de prevenção e erradicação da infrequência e da evasão escolar.Tais vivências 

levam-nos a enxergar elementos que até então se limitavam à prática, despertando o 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

189 

desejo de aprofundamento pelas questões teóricas que pudessem colaborar para 

encontrar novas formas de aplicação da Lei Federal 10.639/2003 como “ação 

afirmativa” antirracista na contramão das instituições de ensino. 

Nessa ótica, este artigo (resultado do trabalho de conclusão de curso de 

especialização em “Ensino de Histórias e Culturas Africanas e Afro-brasileiras) “A 

contação de histórias africanas e afro-brasileiras como ferramenta antirracista” foi 

inspirada em experiências pessoais de organização e realização de oficinas, visando 

difundir o aporte cultural africano à formação histórica brasileira. O conhecimento 

proporcionado pelo curso lato sensu, propiciou uma adequada compreensão dos 

motivos pelos quais a história e culturas africanas e afro-brasileiras continuam à 

margem dos currículos escolares, a despeito da Lei 10.639/2003.Portanto, a primeira 

motivação para a produção deste trabalho é marcada pela subjetividade: os afetos e 

as afetações ocorridas no percurso profissional da autora. A presença dessa categoria 

é resultado de uma escolha pensada e realizada com fundamento na certeza do poder 

(e da necessidade) de caminhar e transformar. No campo acadêmico, a decisão de 

não excluir a total subjetividade, representada pelo ato de assumir os afetos, pode se 

respaldar, entre outros, nas reflexões sobre obras como a de David Le Breton (2009), 

que destaca neste trecho:  

 

Embora os sentimentos ou emoções não sejam fenômenos unicamente 
fisiológicos ou psicológicos, eles não são deixados ao acaso ou à 
iniciativa pessoal de cada ator. (...) As emoções nascem de uma 
avaliação mais ou menos lúcida de um acontecimento presenciado por 
um ator provido de sensibilidade própria. Elas são pensamentos em ação, 
dispostas num sistema de sentidos e de valores.40 

 

METODOLOGIA DA PESQUISA 

 

Evitando correr o risco de ficar cega emocionalmente diante da realidade 

concreta, recorremos à metodologia clássica da observação sociológica, mediante a 

formulação de um questionário qualitativo aplicado junto aos contadores de histórias 

africanas e afro-brasileiras, principalmente do Grupo Ujima. As entrevistas foram 

realizadas através de um questionário estruturado e aplicado em outubro de 2019, 

                                                           
40LE BRETON, 2009, p.11. 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

190 

para verificar a dinâmica da contação de histórias negras diante da aplicação da Lei 

10.639/2003 e seus reflexos nas crianças beneficiadas com este trabalho. 

 

As desigualdades étnico-raciais e invisibilidade da História Africana e  

Afro-brasileira nos currículos escolares 

 

Sendo os modos de representação herdeiros da História, as experiências e 
vivências são encarnadas nas palavras, nos discursos e nas imagens que 
constituem a rede de significações, elas próprias impregnadas dos traços e 
da luta em defesa de valores e concepções da imagem de si e do mundo.                    
(D’ADESKY, 2018 p.19) 

O processo de institucionalização da educação no Brasil ocorreu lentamente e 

de forma excludente. Desde o período colonial até nossos dias, em pleno século XXI 

ainda presenciamos o preconceito racial nas instituições de ensino. Ouvimos queixas 

dos nossos filhos, compartilhamos dos seus sofrimentos e das suas inquietações. 

Essa realidade é muito cruel, pois observamos e vivenciamos o racismo estrutural 

ainda permeando as instituições que deveriam acolher, proteger e educar. Contudo, 

não podemos jamais ignorar o processo de resistência e luta dos que contribuíram 

ativamente na construção de uma sociedade mais justa e igualitária. Para alcançar 

concretamente essa sociedade, entendemos que as crianças, principalmente as 

crianças negras41 devem ser educadas para que compreendam o pertencimento de 

todos à mesma humanidade. As crianças negras devem ser fortalecidas, de modo que 

não se fragilizem diante das discriminações e preconceitos existentes na sociedade. 

Entender que a cor da sua pele e seu cabelo são características genéticas que não 

significam um determinismo intelectual ou moral. Independentemente dos fenótipos, 

todos são agentes transformadores de sua própria história. 

Por isso, a escola brasileira tem que se haver com o processo histórico 
do racismo, com as práticas de discriminação racial, com o 
preconceito, com a constituição e propagação do mito da democracia 
racial e com a inculcação da ideologia do branqueamento. E ter que 
se haver com tudo isso implica posicionar-se politicamente – e não só 

                                                           
41Há de se mencionar que a categoria “negra” não se encontra oficialmente no censo do IBGE. Entretanto, ela é 

empregada como critério analítico ao abarcar sob este rótulo as categorias de “preto” e “pardo”. Assinala 

também que o termo “negro” como construção sócio-política agrupando “preto e pardo” tem sido fomentado 

pelo Movimento Negro no Brasil. 

 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

191 

ideologicamente – contra processos excludentes. Implica construir 
novas práticas pedagógicas, novos materiais didáticos, abrir debates, 
estabelecer diálogo com a comunidade negra, com o movimento 
negro, com os grupos culturais de tradição africana. Talvez assim 
possamos conhecer o que os negros pensam sobre a escola e, para 
isso, não há outra saída senão tomar o negro como sujeito e tentar 
compreender como ele pensa a educação e a cultura nos seus 
próprios termos e não a partir de impressões ou especulações alheias. 
(GOMES, 2002, p.6) 

 

Iniciado em outubro de 2013, o “Projeto Aluno Presente” atuou na mobilização 

e articulação de familiares, educadores(as), equipes escolares, órgãos públicos e 

instituições locais, buscando identificar e localizar crianças que nunca haviam 

estudado ou que tivessem histórico de infrequência e evasão escolar. O projeto 

fundamentou-se em uma base conceitual que visava definir e compreender o 

significado do fenômeno da criança fora da escola, o papel da escola, da educação 

escolar e integral, assim como das redes de proteção local, e as formas de prevenção 

e erradicação da infrequência e da evasão escolar. Durante os três anos o projeto 

identificou 23.753 crianças. Em relação ao gênero das crianças identificadas, a 

distribuição se mostrou relativamente homogênea: 54% são do sexo masculino e 46% 

do sexo feminino. Das crianças identificadas, 76% são pardas e pretas. Deste total, 

1%, correspondente à 238 crianças, não possuía certidão de nascimento no ato da 

identificação. 

O educador Paulo Freire (2006) no início da década de 1990, afirmava que as 

crianças brasileiras não se evadiam da escola porque queriam. Segundo o autor, a 

desigualdade social produz uma série de impasses e dificuldades que resultam em 

obstáculos enormes para as crianças vulneráveis não só chegarem à escola, mas 

também, quando chegam, nela permanecerem e cumprirem o percurso a que têm 

direito. 

Em conversa com diretores e professores, foi identificado em algumas falas um 

posicionamento preconceituoso e racista em relação a alguns alunos que estavam 

com risco de evasão ou tinham se evadido da escola. Ouvi os seguintes relatos sem 

restrição alguma: “aquele aluno não tem jeito”;“já está perdido”;“o destino dele é a 

marginalidade”;“ele é do mal”;“não quer nada”;“já passou por várias escolas”; e “está 

perdendo seu tempo indo atrás deles”.Esses relatos expressam a necessidade de 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

192 

uma formação continuada para que esses profissionais possam refletir e melhor se 

qualificar para atuar em uma educação antirracista.  

As falas preconceituosas em relação ao risco de evasão usadas pelos 

professores nos levam a pensar nas reflexões de Azoilda Trindade, a qual entende 

que a capacidade de afetar e ser afetado pelo outro, pelo entorno, é fundamental para 

um processo educativo que se propõe voltado para a compreensão e respostas das 

diferenças que nos constituem como sujeitos do cotidiano. O afetar e ser afetado, que 

ocorre a todo o momento, num mundo que não é estático e imutável, não pode ser 

visto como irrelevante. Como, diante da dinâmica desse movimento circular, podemos, 

enfatiza Trindade, subestimar ou negligenciar os aspectos afetivos do ser humano, 

suas emoções, sentimentos, afetos e desejos.  

É sabido que as diferenças e desigualdades sociais têm importantes efeitos 

sobre a escolarização e as trajetórias escolares.  Como mostra a vasta literatura sobre 

o tema, os alunos provenientes de diferentes grupos sociais estabelecem relações 

diferenciadas com a escola e obtêm dela retornos distintos. No que diz respeito ao 

critério racial no Brasil, Edward Telles (2003) aponta a centralidade da educação nos 

processos que levam à persistência das desigualdades raciais na sociedade 

brasileira. Telles descreve a precariedade das trajetórias educacionais de pretos e 

pardos comparadas às dos brancos. Estes têm mais anos de escolaridade em 

qualquer faixa etária, apresentam menor incidência de analfabetismo e maiores taxas 

de finalização dos cursos superiores.  

Nas últimas décadas, os estudos têm observado situações recorrentes de 

fragilidade de dezenas de crianças, jovens e adultos vivendo de forma sub-humana e 

de extrema vulnerabilidade, como o desemprego, a violência, a desigualdade social, 

a carência de recursos e de investimentos do Estado. Nas comunidades, o problema 

das drogas se localiza com maior peso, devido à ausência de políticas públicas que 

deem condições de enfrentamento a essa realidade, bem como políticas educacionais 

e culturais que garantam a permanência das crianças nas escolas e fortaleçam seu 

processo de construção identitária, enquanto agentes transformadores de sua própria 

história. Segundo a Pesquisa Nacional por Amostra de Domicílios (Pnad) do IBGE, 

realizada em 2009, consta-se que 98% das crianças e dos adolescentes entre 7 e14 

anos estão na escola, o que corresponde a cerca de 26,9 milhões de estudantes. 

Quando se incluem as crianças de 6 anos, a taxa diminui para 97,6%, mas a tendência 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

193 

é que esse número continue crescendo, em função da obrigatoriedade do ensino 

fundamental de 9 anos. Os 2% de crianças que permanecem fora da escola 

representam cerca de 540 mil crianças de 7 a 14 anos, segundo dados da Pnad 2009. 

As mais atingidas são oriundas de populações vulneráveis, como as negras, 

indígenas, quilombolas, pobres, sob o risco de violência e exploração, ou com 

deficiência. Isso mostra que as desigualdades que persistem na sociedade brasileira 

se refletem no sistema de ensino do país. 

A desigualdade também se verifica entre as crianças de áreas urbanas e rurais 

– 83,1% ante 73,1% – e entre negras (80,1%) e brancas (82,6%). A análise do Ipea 

mostra ainda que 85,2% dos adolescentes entre 15 e 17 anos frequentam a escola. A 

taxa de frequência líquida nessa faixa etária tem apresentado crescimento 

ininterrupto. No entanto, em 2009 o percentual é de apenas 50,9%, isso significa que 

apenas metade dessa população está no nível de ensino adequado à idade, ou seja, 

no ensino médio. Assim como nas outras faixas etárias, os adolescentes brasileiros 

são afetados pelas desigualdades.  

A diferença de acesso à escola é significativa entre as regiões. No Sudeste, 

60,5% da população entre 15 e 17 anos frequenta o Ensino Médio, enquanto no Norte 

a taxa é de apenas 39,1%. Nas áreas urbanas metropolitanas, 57,3% dos 

adolescentes estão no ensino médio, ao passo de 35,7% da zona rural – 21,6 pontos 

percentuais a menos. Também há diferença no acesso ao ensino médio entre brancos 

e negros: 60,3% ante 43,5%. Quando se considera a renda familiar, observa-se que 

31,3% dos jovens de 15 a 17 anos do grupo mais pobre cursam o ensino médio, entre 

os mais ricos a taxa é de 72,5%.  

O acesso dos adolescentes mais ricos ao ensino médio é mais de duas vezes 

maior que o dos mais pobres.É nítida nos dados acima a permanência da exclusão 

no que se refere aos jovens negros que não conseguem concluir o ensino médio, 

quiçá conseguir um emprego que atenda suas necessidades. Existe um exército de 

reserva de jovens negros sem escolaridade, sem qualificação profissional e sem 

perspectiva de vida. São jovens que estão sendo perseguidos e assassinados sem 

direito de se defender, sem direito de sonhar.  Ao coordenar a publicação Atlas da 

Violência 2017,Cerqueira Lima e Bueno relatam que: “De cada 100 pessoas que 

sofrem homicídio no Brasil, 71 são negras. Jovens e negros do sexo masculino 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

194 

continuam sendo assassinados todos os anos como se vivessem em situação de 

guerra” (LIMA, BUENO; 2017,p.32). 

Em suma, é fundamental que se faça investimentos para a juventude através 

de políticas públicas direcionadas aos territórios de vulnerabilidade e pobreza. Dessa 

forma, há a garantia de condições de desenvolvimento infanto-juvenil, acesso à 

educação, cultura e esportes, além de mecanismos para facilitar o ingresso do jovem 

no mercado de trabalho.  

Diante dos dados revelados acima, e mesmo levando em conta a inexistência 

na época da Lei 10.639, continuamos concordando com o posicionamento de Véra 

Neusa Lopes (2000),que apontava: 

 

É preciso insistir sempre que a sociedade brasileira é preconceituosa 
e discriminadora em relação a sua população. Em decorrência, o 
modelo de educação não tem sido inclusivo, ainda quando permita a 
entrada de todos na escola. Todos entram, ou a maioria entra, mas 
nem todos saem devidamente escolarizados, aptos a enfrentar a vida 
como verdadeiros cidadãos. A instituição escolar precisa desenvolver 
programas que, reconhecendo as diferenças e respeitando-as, 
promovam a igualdade de oportunidades para todos, o que se traduz 
pela oferta de escola de qualidade42. 
 
 

O racismo estrutural está intrínseco nas questões sociais no Brasil, segundo 

Silvio Almeida (2019), racismo não é um ato ou um conjunto de atos e tampouco se 

resume a um fenômeno restrito às práticas institucionais; é, sobretudo, um processo 

histórico e político em que as condições de subalternidade mostram de forma clara, 

as classes subalternas sendo uma parte da sociedade que é submetida às margens 

pela classe dominante/hegemônica, encontrando-se nas mãos da exploração e 

opressão constantes. A partir dessa definição é possível entender o processo de 

apagamento da identidade afro-brasileira no processo de ensino aprendizagem.  

De acordo com KabengeleMunanga, a memória coletiva, a história, cultura e 

identidade dos alunos afrodescendentes, apagados no sistema educativo, oferece 

parcialmente a explicação desse índice de repetência e evasão escolares. Para 

Munanga, o resgate da memória coletiva e da história da comunidade negra não 

                                                           
42LOPES, Véra Neusa. “Racismo, preconceito e discriminação”, inKabengeleMunanga (Org.). Superando o 

racismo na escola. Brasília: Ministério de Educação, 2000, p.185. 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

195 

interessa apenas aos alunos de ascendência africana. É importante também aos 

alunos de outras ascendências étnicas, principalmente de origem europeia, que 

convivem no mesmo espaço escolar, pois reforça as diversas culturas presentes no 

país contribuíram cada uma a seu modo na formação da riqueza econômica e social 

e da identidade nacional43.No artigo de Ana Célia da Silva, publicado na mesma 

coletânea organizada pelo professor KabengeleMunanga, podemos ler a seguinte 

frase:  

O livro didático, de um modo geral, omite ou apresenta de uma forma 
simplificada e falsificada o cotidiano, as experiências e o processo 
histórico-cultural de diversos segmentos sociais, tais como a mulher, o 
branco, o negro, os indígenas, os trabalhadores, entre outros. (...) Existe 
por parte de muitos professores uma baixa expectativa em relação à 
capacidade dos alunos negros e pertencentes às classes populares. As 
origens dessa baixa expectativa podem estar na internalização da 
representação do negro como pouco inteligente nos meios de 
comunicação e materiais pedagógicos, estereótipo criado para justificar 
a exclusão no processo produtivo pós-escravidão44. 

Portanto, as considerações formuladas no fim do século XX, antes da 

promulgação da Lei 10.639, nos levam a pensar, ao observar o contexto atual de 

mudanças na pedagogia, fomentadas parcialmente pela implementação dessa lei, que 

não existe lei, mesmo bem-intencionada, que seja capaz de erradicar plenamente 

atitudes preconceituosas e práticas discriminatórias existentes. Estas atitudes e 

práticas não datam de hoje, pois são legados dos sistemas escravocrata e da 

colonização e continuam agindo presentemente de maneira atemporal, de acordo com 

a conceituação do racismo cotidiano apresentada por Grada Kilomba no seu livro 

“Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano”45.  

No entanto, cremos que a educação formal, assim como a Lei 10.639,é capaz 

de oferecer tanto aos alunos como aos professores a possibilidade de questionar e 

desconstruir os estereótipos e o racismo cotidiano que foram internalizados no 

decorrer da história do Brasil. Para realizar essa tarefa, é necessário que os 

                                                           
43MUNANGA, Kabengele (Org.). Superando o racismo na escola. Brasília: Ministério de Educação, 2000, pp. 

8,9. 

44SILVA, Ana Célia da. “A desconstrução da discriminação no livro didático”inKabengeleMunanga (Org.). 

Superando o racismo na escola. Brasília: Ministério de Educação, 2000, pp.15-19.   

45KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. Rio de Janeiro: Cobogó, 2019. 

 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

196 

educadores tomem consciência no universo escolar de que a discriminação racial e o 

preconceito são uma realidade da sociedade brasileira, pois tanto a discriminação 

quanto o preconceito continuam a se manifestar de maneira sutil, consciente ou 

inconscientemente, marcando assim a nossa própria educação e formação cultural.  

A questão educacional foi um item fundamental na pauta e debates do 

Movimento Negro Brasileiro entre as décadas de 1970 e 1990, com reflexos nas 

primeiras décadas do século XXI. O Movimento Negro buscou caminhos apropriados 

e eficazes para lutar contra os diversos tipos de preconceitos e comportamentos 

discriminatórios que prejudicavam a população afro-brasileira, e também defendeu a 

construção de uma sociedade plural, democrática e igualitária. 

 

A Contação de Histórias Negras como “Ação Afirmativa” na aplicação da Lei 

10.639/03 

 

A escrita é uma coisa, e o saber, outra. A escrita é a fotografia do 
saber, mas não o saber em si. O saber é uma luz que existe no 
homem. A herança de tudo aquilo que nossos ancestrais vieram a 
conhecer e que se encontra latente em tudo o que nos transmitiram, 
assim como o baobá já existe em potencial em sua semente. (Bâ, 
Hampâté 2010, p. 167) 

 

A construção de políticas públicas sobre diversidade cultural e étnico-racial é 

uma realidade crescente, que está na agenda de muitos países do ocidente, a 

despeito de movimentos xenófobos e da resistência em acolher refugiados e 

migrantes oriundos dos países do Oriente médio e da África. Paradoxalmente, essa 

agenda de incorporação de vertentes culturais africanas no Brasil, como vimos, é 

recente e tem sido provocada com base nas reivindicações do Movimento Negro 

contemporâneo. A Lei 10.639 promulgada pelo presidente da República em 2003, sem 

dúvida contempla parcialmente o reconhecimento oficial da identidade coletiva dos 

negros. Mas, há de ressaltar que o pleno funcionamento desta lei continua 

necessitando de ajustes ainda em equacionamento. Com efeito, a Lei 10.639/03 que 

torna obrigatório o ensino da história da África, da história e cultura do negro no Brasil 

continua colocando alguns problemas práticos que não foram totalmente 

equacionados até o presente ano 2020. Se considerarmos os pontos nevrálgicos já 

apontados pelo professor KabengeleMunanga no seu artigo publicado em 2011, 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

197 

destacaríamos os seguintes pontos: a) qual África ensinar e qual história do negro no 

Brasil ensinar? b) a partir de quais livros e materiais didáticos e bibliográficos ensinar? 

c) como pensar a formação dos educadores ou professores, bem como a produção 

dos livros, materiais didáticos e bibliográficos que não sejam enviesados pela 

historiografia colonial oficial? d) como, então, desconstruir a imagem negativa da 

África e do negro no Brasil herdada da historiografia colonial e reconstruir uma nova 

imagem de uma África real e do negro concreto, não estereotipado?46 

Entretanto, parase reconhecernos dias de hoje as mudanças no universo 

escolar em relação à melhor receptividade da temática da história da África e da 

cultura afro-brasileira, deve-se levar em conta a observação de Amauri Mendes 

Pereira. O autor cita o morno engajamento do corpo docente, bem como o quase total 

desconhecimento da Lei 10.639 até 2005, quando foi realizado o “Fórum Estadual 

Diversidade Étnico-Racial na Educação” pela SECAD-MEC, em parceria com a 

Coordenação de Escolas Diferenciadas-SEE47. 

 

 A contação de Histórias Negras como “Ação Afirmativa” 

 

Diante das interrogações e considerações de KabengeleMunanga feitas em 

2011, bem como das constatações de Amauri Mendes formuladas em 2005, de que 

poucos docentes tinham conhecimento do conteúdo da Lei 10639/2003, podemos 

afirmar nos dias de hoje que o panorama curricular escolar tem mudado no sentido de 

que se ampliou o ensino da história da África e da cultura afro-brasileira nas redes 

escolares. É possível ainda observar resistência por parte de docentes e direção 

escolares, além de posições negativas expressadas às vezes por pais de alunos. 

 Podemos constatar um aumento no ensino superior da oferta na graduação de 

disciplinas referentes ao ensino de História e Cultura Africana e Afro-Brasileira, e 

relações étnico-raciais, o que prenuncia uma melhor formação de professores e 

disseminação de conteúdo bibliográfico mais adequado para pesquisa e ensino. No 

que diz respeito à questão da pedagogia, parece tratar-se ainda de um espaço 

                                                           
46MUNANGA, Kabengele. “Por que ensinar a história do negro na escola brasileira?”, Nguzu. Revista do núcleo 

de estudos afro-asiáticos da UEL. Londrina: Universidade Estadual de Londrina, 2011, p.63.  

47PEREIRA, Amauri Mendes. Ibidem, p.338.  



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

198 

sensível não plenamente resolvido, que carece há tempo de uma reformulação, se 

considerarmos, por exemplo, as propostas feitas pela professora Iolanda de Oliveira 

para o melhoramento da prática pedagógica em relações raciais e educação no 

âmbito dos cursos de licenciaturas, não plenamente acatadas nos dias de hoje48. No 

Grupo Ujimapode-se observar ainda numa escala reduzida, o interesse de várias 

escolas em promover e estimular a divulgação da história da África e da cultura afro-

brasileira, com o uso pedagógico da poesia, o canto e os instrumentos musicais. 

Devemos sublinhar que o Grupo Ujima é um movimento de Contadores de História 

Negra: Literatura Infanto-juvenil, cujo objetivo é o de compartilhar narrativas negras, 

pela contação de histórias. O Grupo Ujima conta com mais de duzentos contadores 

que atuam no Estado do Rio de Janeiro. Diante dos questionamentos de Iolanda de 

Oliveira, talvez um início de resposta seja pensarmos uma forma de imaginar a 

incorporação da contação de histórias como complemento à ferramenta pedagógica 

tradicional. A contação poderia contribuir ao melhoramento da prática pedagógica no 

nível fundamental e no ensino médio, auxiliando assim na formação de crianças e 

jovens leitores, mas também ampliando as opções didáticas dos docentes 

comprometidos com as temáticas da representatividade e da ancestralidade negra. 

Entendemos a contação de história como complemento pedagógico, na medida 

em que nem todos os docentes têm habilidade para usar o canto e os instrumentos 

musicais nas suas aulas. Efetivamente, consideramos que a contação de histórias tem 

grande importância no desenvolvimento infanto-juvenil, pois além de ser um ato de 

carinho por parte do educador, é um reconhecimento de que a criança e o adolescente 

podem aprender muito com as histórias, fábulas e contos africanos, de um modo 

lúdico e imaginário sobre o mundo real que os espera. A pedagogia usada no projeto 

é um convite ao aprendizado dos ensinamentos da tradição oral milenar, com uma 

proposta pedagógica para trazer ao público infanto-juvenil a oportunidade de 

experimentar o que acontece na história contada. Através das contações ilustradas 

com cantigas e versos, reencontramo-nos com histórias e contos africanos seculares, 

dignos de conhecimento. 

O Grupo Ujima surge então, como o processo de continuidade dessa formação 

                                                           
48 OLIVEIRA, Iolanda de. “A prática pedagógica de especialistas em relações raciais e educação”, Iolanda de 

Oliveira (Org.). Relações raciais e educação: novos desafios. Rio de Janeiro: DP&A editora, 2003, p.111-117.  



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

199 

em uma perspectiva de construção coletiva de uma educação antirracista, invertendo 

a lógica hegemônica de poder, dando protagonismo às histórias pretas, que muitas 

vezes serão inviabilizadas nos espaços de construção de saber. A metodologia de 

trabalho consiste no estudo dirigido e imersão na obra de autoras e autores 

reconhecidos por suas narrativas negras, produzindo releituras e apresentações em 

diferentes territórios da cidade.  

 

O conhecimento da história oral africana: dos griôs ao Grupo Ujima.  

 

  Na comunidade mandinga na África ocidental, a tradição oral continua 

dominante através dos “griôs” (chamado também djeli, ou ainda jali). Seus discursos 

e cantos marcam os eventos mais importantes da vida social. Suas histórias 

formatadas, transmitidas de geração em geração, acompanham os rituais (dons, 

danças ou outros). É graças aos griôs que se transmite a poesia, a música e a história. 

Eles têm um papel preponderante na sociedade onde vivem. São sempre convidados 

nas grandes cerimônias, tais como casamentos, batizados etc. Os griôs ensinam aos 

jovens a história da sociedade. A propósito do domínio da arte da palavra pelos 

griôs,Celso Sisto Silva, escreve:  

 

São condutores do rito do ouvir, ver, imaginar e participar da palavra, 
são os artesãos da palavra. Trabalham a palavra, burilam, dão forma, 
possuem essa especialidade de transformar a palavra em obra 
artística. Há registros da atuação desses artistas desde o século XIV, 
onde já atuavam no Império Mali. São eles os mantenedores da 
tradição oral africana, nos últimos setecentos anos. De fato, a arte 
verbal dos griôs é tão antiga quanto a mais antiga das cidades da 
África Ocidental e as pesquisas arqueológicas podem nos fazer crer 
que tal arte já era mesmo praticada, na África, antes de Cristo”49. 

 

Uma das coisas mais marcantes da atuação de um griô é a possibilidade de 

reconstruir o passado. Uma definição rápida para o termo certamente diz que os griôs 

são uma espécie de historiador africano ou um contador de histórias de vilarejo. 

Efetivamente, dentro da tradição, os griôs eram na África ocidental personagens muito 

importantes no seio da sociedade. Seu conhecimento da árvore genealógica das 

                                                           
49 SILVA, Celso Sisto.“Do griô ao vovô: o contador de histórias tradicional africano e suas representações na 

literatura infantil”,Nau Literária. Porto Alegre: vol. 09, no 02, Voz e Interculturalidade, janeiro-junho, 2013.    



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

200 

famílias, dos reis, príncipes e senhores da guerra fizeram dos griôs personagens muito 

influentes nas tomadas de decisão no seio da sociedade. Eram os conselheiros mais 

esclarecidos e mais próximos do rei e do príncipe. Seu papel era primordial e 

incontornável, no conhecimento da história africana através da tradição oral. Então, 

podemos compreender a apropriação do termo “griô” por parte de alguns contadores, 

membros do Grupo Ujima, com base na interpretação de Celso Sisto Silva do papel 

dos griôs. Este último sublinha que, para os griôs da África Ocidental: 

 

Contar é ritualizar. É dar voz ao ancestral. É abrir o corpo para o 
sagrado. É compactuar com a visão mágica. Palavra lapidada na boca 
do velho griô é palavra fulgurante. Joia de mil brilhos. Pedra 
multifacetada. Ele tem muitos corpos: feiticeiro, bicho, caçador, 
sacerdote, rei, bruxo, chefe, guerreiro. O mundo começa na sua 
palavra. Dançar o céu, o mar, o rio, a nuvem, a sombra. Cantar os 
velhos ensinamentos. Narrar a natureza, o clã, a aldeia, os símbolos, 
a floresta, a savana, o deserto. Seu itinerário é reforçar laços. Ordenar 
o mundo. Perfumar a memória. Virar história50. 

 

De fato, temos que colocar em evidência que os griôs desempenhavam uma 

função tradicional relativa à memória histórica, além de cantar louvores aos reis, 

chefes tradicionais e militares etc., num contexto de sociedades hierarquizadas com 

laços aristocráticos. Nessa ótica, Celso Silva lembra que o griô africano herdava o 

ofício por laços sanguíneos. Em suma, era herdeiro direto de uma tradição 

familiar51.Por outro lado, no âmbito da diáspora, num regime republicano, há de convir 

que aqueles que se autodenominam griôs o fazem sem a determinação de um ofício 

familiar a seguir, mas para se reconectar livremente com a história africana, 

estabelecendo pontes com a cultura afro-diaspórica, tendo em vista para os membros 

do Grupo Ujima um público-alvo específico de crianças e jovens adolescentes.   

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Consideramos nesta pesquisa os aspectos históricos da política de educação 

no Brasil, principalmente o pouco espaço que continua a ocupar a história africana no 

                                                           
50SILVA, Celso Sisto. Ibidem.   

51SILVA, Celso Sisto. Ibidem.  



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

201 

programa curricular das escolas, bem como a forte marginalização da cultura afro-

brasileira. Este trabalho permitiu observar através do depoimento dos questionários 

aplicados junto aos seis contadores do Grupo Ujimao longo caminho que falta ainda 

percorrer para uma plena inclusão da história africana e cultura afro-brasileira no 

âmbito do currículo escolar,além de favorecer a valorização da identidade e das 

características étnicas dos afro-brasileiros. A importância da aplicação da Lei Federal 

10.639 nas instituições de ensino como instrumento de identificação e 

empoderamento tem sido aplicada junto às crianças por todos os contadores de 

histórias que experimentam esse encontro.  

De acordo com Nilma Gomes, no processo educativo a diferença coloca-se 

cada vez mais de maneira enriquecedora, pois a simples existência do outro aponta 

para o fato de que não somente as semelhanças podem ser consideradas como 

pontos comuns entre os humanos52. Nessa perspectiva, a temática da história africana 

e da cultura afro-brasileira é extremamente relevante no processo de ensino-

aprendizagem, assegurando e agregando os eixos plurais do conhecimento escolar. 

Por outro lado, as narrativas que são feitas à moda tradicional africana, inserindo a 

figura dos griôs, contextualizam os interesses e a realidade das crianças e alunos 

adolescentes num diálogo com as histórias e os autores que falam desses aspectos. 

Na última década, observa-se que livros de contos e histórias sobre a África têm sido 

publicados cada vez mais no Brasil, demonstrando a sua potencialidade para o público 

leitor em geral, o que tem fortalecido, na atualidade, o elo cultural entre Brasil e África. 

Em suma, a luta pela inclusão, transmissão e socialização do conhecimento da 

história e cultura africana e afro-brasileira permanece atual, tendo iniciado um ciclo 

vitorioso com a promulgação da Lei 10.639, mas ainda inconcluso. Há de se observar, 

por exemplo, no campo do ensino superior, em particular nos cursos de história, 

nomeadamente nos currículos escolares de graduação e de pós-graduação, o número 

reduzido de disciplinas diversificadas sobre história e civilizações da África, bem como 

a história da África coloniale pós-colonial. Entretanto, com a maior formação de 

docentes e pesquisadores em história da África, é possível imaginar em médio prazo 

                                                           
52GOMES, Nilma Lino. “Educação e identidade negra”. In: Aletria – revista de estudos de literatura. 

Alteridades em questão. Belo Horizonte: Faculdade de Letras da UFMG, v. 6, v.9, dez/2002, p. 43. 

 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

202 

o reflexo positivo na expansão do conhecimento sobre a África, tanto no ensino 

fundamental quanto no ensino médio.  

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

Bâ, Hampâté. A tradição viva. História geral da África; Metodologia e pré-história da 

África. 2. ed. rev.- Brasília: UNESCO, 2010, p. 167. 

BRASIL. Lei 10.639/2003, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei no 9. 394, de 20 de 

dezembro de 1996. Diário Oficial da União, Poder Executivo, Brasília. 

PROJETO ALUNO PRESENTE: Uma metodologia intersetorial para a garantia do 

direito à educação de todas e todos Disponível em: 

https://www.cidadeescolaaprendiz.org.br/wp-content/uploads/2017 

D’ADESKY, Jacques. Percursos para o Reconhecimento. Igualdade e Respeito. Rio 

de Janeiro. Cassará. 2018 

D’ADESKY, Jacques. O Racismo e anti-racismo no Brasil: pluralismo étnico e 

multiculturalismo. Rio de Janeiro: Pallas, 2001.  

Declaração e Programa de Ação. Disponível em: <www.encontro2014.rj.anpuh.org › 

resources › anais › 1393170298_ARQ>. Acessado em : 06 nov. 2020.  

 

DE ALMEIDA, Marco AntonioBettine; SANCHEZ, Livia. Os negros na legislação 

educacional e educação formal no Brasil. Revista Eletrônica de Educação, v. 10, 

n. 2, p. 234-246, 2016. 

 

DIDI-HUBERMAN, Georges. Que emoção! Que emoção? São Paulo: Editora 34, 

2016.  

DOMINGUES, Petrônio. Movimento negro brasileiro: alguns apontamentos 

históricos. Tempo [online]. 2007, vol.12, n.23, pp.100-122.  



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

203 

Edição Especial – 10 anos da Lei 10.639. Salto para o futuro. Disponível em: 

https://cdnbi.tvescola.org.br/contents/document/publicationsSeries/164235EE_Lei10

639.pdf. Acessado em: 06 nov. 2020. 

GOMES, Nilma Lino. “Educação e identidade negra”. In: Aletria – revista de estudos 

de literatura. Alteridades em questão. Belo Horizonte: Faculdade de Letras da 

UFMG, v. 6, v.9, dez/2002.  Disponível em: 

http://www.periodicos.letras.ufmg.br/index.php/aletria/article/viewFile/1296/1392. 

Acessado em: 26 dez. 2018. 

HENRIQUES, Ricardo. Texto para discussão no 807. Brasília: IPEA, julho de 2001. 

LE BRETON, David. As paixões ordinárias: antropologia das emoções. Petrópolis, 

RJ: Vozes, 2009.  

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. Rio de 

Janeiro: Cobogó, 2019. 

KOSSLING, Karin. Movimentos Negros no Brasil entre 1964 e 1983. Disponível em: 

www.academia.edu/2196608 Acessado em:3 de jan. 2020. 

LOPES, Véra Neusa. KabengeleMunanga (Org.). “Racismo, preconceito e 

discriminação”. Superando o racismo na escola. Brasília: Ministério de Educação, 

2000. 

MUNANGA, Kabengele (Org.). Superando o racismo na escola. Brasília: Ministério 

de Educação, 2000. 

MUNANGA, Kabengele. “Por que ensinar a história do negro na escola brasileira?”, 

Nguzu. Revista do núcleo de estudos afro-asiáticos da UEL. Londrina: Universidade 

Estadual de Londrina, 2011. 

OLIVEIRA, Iolanda de. Iolanda de Oliveira (Org.). “A prática pedagógica de 

especialistas em relações raciais e educação”. Relações raciais e educação: novos 

desafios. Rio de Janeiro: DP&A editora, 2003. 

https://cdnbi.tvescola.org.br/contents/document/publicationsSeries/164235EE_Lei10639.pdf
https://cdnbi.tvescola.org.br/contents/document/publicationsSeries/164235EE_Lei10639.pdf
http://www.periodicos.letras.ufmg.br/index.php/aletria/article/viewFile/1296/1392
http://www.academia.edu/2196608


Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

204 

PEREIRA, Amauri Mendes. Para além do racismo e do antirracismo. A produção de 

uma cultura negra na sociedade brasileira. Itajaí: Casa Aberta Editora, 2013. 

PEREIRA, Amauri, Mendes. Trajetória e perspectivas do Movimento Negro 

Brasileiro. Belo Horizonte: Nandyala, 2008. 

ROMÃO, Jeruse. Por uma educação que promova a auto-estima da criança negra. 

Rio de Janeiro: Cadernos CEAP, 1999.  

SABOIA, Gilberto Vergne; GUIMARÃES, Samuel Pinheiro (Org.). Anais Seminários 

Regionais Preparatórios para Conferência Mundial contra o Racismo, Discriminação 

Racial, Xenofobia e Intolerância Correlata. Brasília: Ministério da Justiça / Secretaria 

de Estado dos Direitos Humanos, 2001. 

SALVADOR, Andreia Clapp. A gênese da política de ação afirmativa da PUC-Rio. 

Uma parceria entre Universidade e Movimento Social. Departamento de Serviço 

Social da PUC – RIO. Rio de Janeiro.  

 

SANTOS, Ivair Augusto Alves dos. O Movimento Negro e o Estado (1983-1987): o 

caso do Conselho de Participação e Desenvolvimento da Comunidade Negra no 

Governo de São Paulo. São Paulo: Dissertação de Mestrado, Universidade Estadual 

de Campinas, 2001. 

SILVA, Celso Sisto. “Do griô ao vovô: o contador de histórias tradicional africano e 

suas representações na literatura infantil”, Nau Literária. Porto Alegre: vol. 09, no 02, 

Voz e Interculturalidade, janeiro-junho, 2013.   

SOARES, Sergei, et alii(Org.).Os mecanismos de discriminação racial nas escolas 

brasileiras. Rio de Janeiro: IPEA / Ford Foundation, 2005. 

SOUZA, Fernanda Dias de; SOUZA, Mariana Ribeiro de; LOYOLA, Rosângela da 

Conceição. “Lei Federal no 10.639/03: rumos e desafios”. In: Revista Sapientia, n.6, 

pp. 60-69, 2007. Disponível em: http://faculdade.pioxii-es.com.br/m-

pdfjs/web/view.php. Acesso em: 26 de dez. de 2018. 

 

http://faculdade.pioxii-es.com.br/m-pdfjs/web/view.php
http://faculdade.pioxii-es.com.br/m-pdfjs/web/view.php


Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

205 

TELLES, E. Racismo à brasileira: uma nova perspectiva sociológica. Rio de Janeiro: 

RelumeDumará, 2003. 

TRINDADE, Azoilda L. O projeto político pedagógico na escola: aplicação da lei 

10.639/03. Rio de Janeiro, 2º edição, volume único, 2010.  

TRINDADE, Azoilda L. “Os Valores Civilizatórios e a Educação Infantil: uma 

Contribuição Afro-Brasileira”. In: BRANDÃO, Ana Paula; TRINDADE, 

AzoildaLorettoda. (Org.). Saberes e Fazeres. Rio de Janeiro: Fundação Roberto 

Marinho, vol. 5: Modos de Brincar. 1aed. 2010, pp.110-116. 

Uma história oral do Movimento Negro Unificado por três de seus militantes. 

Negritude. Disponível em: https://www.brasildefato.com.br/2019/04/05/uma-historia-

oral-do-movimento-negro-unificado-por-tres-de-seus-fundadores. Acessado em: 06 

nov. 2020.

https://www.brasildefato.com.br/2019/04/05/uma-historia-oral-do-movimento-negro-unificado-por-tres-de-seus-fundadores
https://www.brasildefato.com.br/2019/04/05/uma-historia-oral-do-movimento-negro-unificado-por-tres-de-seus-fundadores


Educação e as Relações Étnico-Raciais 
 

 
 

206 

Capítulo 12 

 

O ENSINO DE 

FILOSOFIA AFRICANA 

E A 

AFROPERSPECTIVA 

DOS POVOS BANTU 

NO CHÃO DA ESCOLA: 

TAGARELANDO A 

DECOLONIEDADE NO 

ARTIGO 26 A DA 

LDBEN “RELATOS DE 

EXPERIÊNCIAS” 

 

Wudson Guilherme de Oliveira 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

207 

O ENSINO DE FILOSOFIA AFRICANA E A AFROPERSPECTIVA DOS 

POVOS BANTU NO CHÃO DA ESCOLA: TAGARELANDO A 

DECOLONIEDADE NO ARTIGO 26 A DA LDBEN “RELATOS DE 

EXPERIÊNCIAS” 

 

 

 

Wudson Guilherme de Oliveira 

Mestrando em Educação, Contextos Contemporâneos e Demandas Populares – 

PPGEDUC, pela UFRRJ (Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro). 

Desenvolve vivências como professor de História, Filosofia, Sociologia e Geografia 

nos anos finais do Ensino Fundamental, Ensino Médio, EJA – Educação para 

Jovens e Adultos na Educação Básica, Pesquisador, Palestrante e Oficineiro.  

E-mail: wudafrica@gmail.com 

 
 
 
 

Resumo: Este trabalho pretende apresentar dinâmicas amparadas na implementação 

da Lei Federal nº 10.639 de 2003, na educação através do Artigo 26-A da LDBEN, 

onde torna obrigatório a inclusão das temáticas sobre as “Histórias das Áfricas e 

Culturas Afro-brasileiras”, como estratégias de enfrentamento as situações referentes 

às discriminações raciais. A Lei se apresenta como mecanismo possível para propor 

mudanças estruturais nos currículos escolares da Educação Básica. Assim, o objetivo 

deste trabalho é apresentar reflexões da Filosofia Africana acerca da ancestralidade, 

história, cultura e características dos Povos Bantu, e a necessidade da implementação 

dessa Leis, bem como do compromisso para que se consolide a sua efetivação no 

Ensino de Filosofia. Para o sucesso desta proposta, trabalhamos com Estudantes 

jovens negros (as), pardos (as) e brancos (as) inseridos em uma instituição privada 

de educação na cidade do Rio de Janeiro, com uma pedagogia antirracista e 

decolonial a partir de pesquisas referentes aos Filósofos (as) Afro-americanos (as), 

Africanos (as) e Afro-brasileiros (as), que produziram pensamentos filosóficos 

amparados na afroperspectiva. A metodologia utilizada foi gerada a partir de 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

208 

“Aulas/Oficinas”, Rodas de Diálogos, Exposições de Livros Afros, apresentações de 

vídeos, textos e slides afrocentrados, que serviram de subsídio para as discursões na 

luta contra o racismo. De modo sensibilizador, os estudantes se organizaram em 

grupos para descolonizarem os olhares eurocêntricos, racistas, xenofóbicos, 

intolerantes, machistas, homofóbicos entre outros, em relação ao respeito ao próximo. 

Os resultados alcançados, foram os surgimentos de pesquisas a partir de promoções 

de “Rodas de Diálogos”, onde os estudantes refletiram sobre os problemas que 

permeiam em nossa sociedade na conjuntura atual, em especial o racismo e os 

olhares estereotipados aos grupos afrodescendentes.  

 

Palavras-chave: Filosofia. Afroperspectivas. Povos Bantu. Decolonialidade. 
 
 

A disciplina de Filosofia, conforme a Legislação 
Educacional, deve manter um diálogo com temas ligados 
ao exercício da cidadania, obviamente sem estar limitada 

a usos instrumentais para a vida cidadã. 
 

Renato Noguera53 
 

Conhecer as origens é fundamental para a ampliação da 
consciência social e histórica do povo brasileiro. É 

necessário também questionar as distorções geradas no 
imaginário social pela hegemonia do pensamento social 

das elites, que nega ou menospreza o aporte de matrizes 
africanas na formação da nacionalização. 

 
Amauri Mendes Pereira54 

 

 

ALGUMAS CONSIDERAÇÕES SOBRE O ARTIGO 26 – A DA LDBEN 

  

Muito se discute a importância da sanção da implementação da Lei Federal 

10.639/200355 “Ela simbolizava, simultaneamente, um ponto de chegada das lutas 

antirracistas no Brasil e um ponto de partida para a renovação da qualidade social da 

                                                           
53 Renato Noguera, “O ensino de filosofia e a Lei 10.639” (Rio de Janeiro: Pallas: Biblioteca Nacional, 
2014), p. 85.  
54 Amauri Mendes Pereira, “África para abandonar estereótipos e distorções” (Belo Horizonte: 
Nandyala, 2012), p. 17. 
55 Em 11 de Março de 2008 a Lei 10.639/2003 foi substituída pela criação da Lei 11.645/2008 que torna 
obrigatório, também, o ensino ligado à História e Cultura dos Povos Indígenas nos currículos oficiais 
da educação nacional. 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

209 

educação brasileira” (BRASIL, 2009, p. 9), ocorreu que transmutou o Artigo 26 A da 

Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional (LDBEN), onde estabeleceu a 

indispensabilidade do ensino de História e Cultura Africana e Afro-brasileira no Ensino 

Básico. Vale rememorar que em exatamente 18 anos atrás, no mês de janeiro do ano 

de 2003, a presente Lei surgiu com o propósito de remodelar a antecedente de nº 

9.394, de 20 de dezembro de 1996, afirmada e expandida nos seguintes artigos 26-

A, 79-A e 79-B.  

É indiscutível a importância das inúmeras intervenções governamentais e civis 

com a intenção de desenvolver demandas reflexivas para o seu cumprimento nos 

espaços de educação. Outro fator existente, é que aconteceram diversos entraves 

que ainda colocam em contrariedade a ascensão e promoção de sua permanência, 

como é denunciado em variados trabalhos acadêmicos recentes sobre as discursões 

das barreiras e avançamento para o implemento das Leis Federais nas instituições de 

ensino privados e públicos de todo o território brasileiro. 

Antes de mais nada, para que as duas Leis possam fazer parte de forma eficaz 

e ativa na sociedade educacional e em muitos outros espaços, ainda existem alguns 

inconvenientes para que possam encontrar os “caminhos livres”, e desse modo 

possibilitar as interpelações das suas perspectivas fundamentais que foram 

proposituras no Artigo 26 A da LDBEN.  

 

 
Figura 1. Imagem do Slide inicial apresentado na instituição de ensino privado.  



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

210 

Fonte e Arte: Wudson Guilherme de Oliveira (professor). 
 

É necessário observar sobretudo que os “caminhos obstruídos”  para as Leis 

Federais, vem sendo denunciadas pelos educadores e pelo Movimento Negro56 “O 

Movimento Negro é um dos principais atores políticos que nos reeduca nessa 

caminhada e não nos deixa desistir da luta” (GOMES, 2017, p. 20) que indicam críticas 

sobre os embaraços que acercam a falta de cursos de formação pedagógica sobre as 

perspectivas das Leis Federais 10.639/2003 e 11.645/2008, sem deixar de mencionar 

os desprovimentos de materiais, didáticos e paradidáticos que ainda não estão 

presentes nas salas de aula, provocando à não subsidiar os professores regentes.  

Desse modo, o protagonismo das Leis Federais, não serão valorizados e 

reconhecidos pelos profissionais de educação e intelectuais comprometidos, 

impedindo a incorporação dos referentes conteúdos que acercam a História e Cultura 

Africana, dos Afro-brasileiros e dos Grupos Indígenas nos currículos da Educação 

Básica para a superação do racismo57. 

Outro fator existente, é que tanto na cidade do Rio de Janeiro quanto nos 

municípios da Baixada Fluminense, Regiões dos Lagos e Regiões Serranas, durante 

os 18 anos de sua existência, ocorreram uma sucessão de articulações como 

palestras, minicursos, workshops entre outros cursos de formação continuada para 

professores, e também aos militantes do Movimento Negro e demais agentes da 

sociedade civil, que houvessem a inquietação com a formação de uma sociedade 

mais justa e igualitária.  

Apesar disso, estas ações compensatórias58 “conjunto de políticas públicas e 

privadas de caráter compulsório, facultativo ou voluntário, concebidas com vista ao 

combate à discriminação racial, de gênero e de origem nacional, bem como para 

corrigir os efeitos presentes da discriminação praticada no passado” (GOMES, 2001, 

                                                           
56 A respeito dos processos de mobilizações e organização do movimento negro no Brasil referidos ao 
século passado e atual, podemos nos portar em referenciais como: Antônio Liberac C. S. Pires; Amilcar 
Araújo Pereira, 2007; Amauri Mendes Pereira, 2008; Clóvis Moura, 1983; Florestan Fernandes, 1978; 
Kabengele Munanga, 1996; Marcos Antônio Cardoso, 2011; Nilma Lino Gomes, 2017; Roger Bastide, 
1972; Sales Augusto dos Santos, 2005, entre outros.   
57 O racismo está longe de ser “uma questão dos negros e das negras” e de outros grupos 
discriminados. Ele é fruto das desigualdades existentes nas relações sociais entre pessoas brancas e 
grupos constituídos por pessoas negras, imigrantes, indígenas, ciganas, migrantes etc. superá-lo é um 
desafio e responsabilidade de toda a sociedade. CARREIRA, Denise e SOUZA, Ana Lúcia Silva. 
“Indicadores da qualidade na educação: Relações raciais na escola / Ação Educativa”, Unicef, SEPPIR, 
MEC – São Paulo: Ação Educativa, 2013, p. 33. 
58 O mesmo que ação afirmativa. 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

211 

p. 40) visavam ultrapassar as tentativas de reparações e oportunidades de igualdades 

individuais, no qual aparentemente não integra toda a falta de ações imbuídas com as 

temáticas do Artigo 26 – A da LDBEN, para cursos e oficinas pedagógicas para 

educadores. 

Ademais, no preceito da contrariedade em encontrar materiais, precisamos 

levantar alguns indagações permanentes sobre estes argumentos, pois nos últimos 

18 anos da exposição da Lei Federal do Artigo 26 - A da LDBEN, foram produzidos e 

confeccionados uma infinidade de livros, páginas no Facebook, vídeos, revistas, blogs 

e muitos outros matérias, para a exaltação das culturas e histórias das Áfricas, 

políticas de igualdade racial59, educação das relações étnico-raciais, diáspora 

afrodescendente “termo criado pelos movimentos negros para adjetivar, mais 

genericamente, o descendente de africanos, independente de suas características 

físicas” (LOPES, 2008, p. 67), juventude negra, questões quilombolas, africanidades 

“O modo de ser, de viver e de se expressar próprio dos povos africanos, no continente 

e fora dele” (MACEDO, 2018, p. 37), saúde da população negra e antirracismo. 

 

 
Figura 2. Imagem do Slide sobre a importância da implementação da Lei Federal 10.630/03.  

                                                           
59 “[...] raça é uma construção política e social. É a categoria discursiva em torno da qual se organiza 
um sistema de poder socioeconômico, de exploração e exclusão, ou seja, o racismo. Todavia, como 
prática discursiva, o racismo possui uma lógica própria. Tenta justificar as diferenças sociais e culturais 
que legitimam a exclusão racial em termos de distorções genéticas e biológicas, isto é, na natureza” 
(HALL, 2003, p. 69).  



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

212 

Fonte e Arte: Wudson Guilherme de Oliveira (professor). 
 

Neste entretanto, também emergiram novas discussões acaloradas que 

questionaram e dinamizaram os conhecimentos sobre desigualdade racial, violência, 

preconceito, ações afirmativas, gênero, racismo, intolerância religiosa contra os 

adeptos das religiões afro-brasileiras, e outras intervenções epistemológicas e 

teóricas das ciências sociais, humanas, jurídicas e da saúde, incluindo, as produções 

críticas das teorias do século XIX, que ainda são presentes no imaginário pedagógico, 

teórico e social (GOMES, 2017).   

Empecilhos ainda são encontrados para o acesso aos materiais 

confeccionados, e a promoção da existência desses materiais, e por último, mais não 

menos importante, a ausência de estimulo e interesse de uma parcela de educadores, 

que atrelam a implementação das Leis Federais, apenas aos educadores afro-

brasileiros “qualitativo do indivíduo brasileiro de origem africana e de tudo que lhe diga 

respeito. Relativo, ao mesmo tempo, a África e ao Brasil, como o indivíduo brasileiro 

de ascendência africana” (LOPES, 2011, p. 56), ou mesmo aos professores que 

lecionam aulas da Disciplina de História “como área do conhecimento tem teorias e 

métodos próprios. Profissionais desse campo tem se voltado para a história da África 

e da população negra na diáspora” (BRASIL, 2006, p. 219), Literatura, Geografia ou 

Artes, em especial em única culminância na última semana do mês de novembro60, 

como mera execução descomprometida sobre a história e a cultura do negro como 

modo de execução da Lei Federal 10.639/03.  

É preciso pontuar de início, que todas as negativas à anterior para a “não” 

implementação da Lei 10.639/03, encontramos também os obstáculos propiciados por 

uma quantidade expressiva de educadores e agentes educacionais que se recusam 

em trabalhar as discursões que são atreladas as Histórias e Culturas Africanas e Afro-

brasileiras. Contudo a resistência nessa questão é a falta de sensibilidade dos 

colegas, que se deve a repulsa em trazer para dentro da sala de aula, debates 

potentes sobre tais controvérsias, como por exemplo as perspectivas ligadas à 

                                                           
60 No Estado do Rio de Janeiro, é decretado como feriado o dia 20 de novembro, data da morte do líder 
quilombola Zumbi dos Palmares, estabelecido com o “Dia da Consciência Negra” sancionada pela 
Governadora Benedita da Silva pela LEI Nº 4007, DE NOVEMBRO DE 2002. 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

213 

discriminação, preconceito, racismo, branquitude61, religiosidade, branquidade entre 

outras, devido ao sentimento de despreparo dos profissionais educacionais em 

relação ao domínio das temáticas, ou mesmo a indisposição em promover reflexões 

(des)colonizadoras sobre os grupos africanos e a sua diáspora no Brasil. 

A frente das inquietações apresentadas, o presente artigo pretende provocar 

e promover nos estimuladores educacionais, uma ação reflexiva em relação à 

emergência de se consolidar caminhos possíveis que proporcione de modo efetivo a 

implementação do Artigo 26 A da LDBEN, visando diminuir as artimanhas 

estruturadas do racismo, discriminação e preconceito que encontramos de forma 

latente nos espaços de educação.  

COM OLHARES AFROCENTRADOS NO CHÃO DA ESCOLA     

Deve-se destacar que as “Aulas/Oficinas” foram planejadas de forma 

emergencial para uma turma do 1º Ano do Ensino Médio, nas aulas da Disciplina de 

Filosofia, em uma instituição privada de Educação Básica na cidade do Rio de Janeiro. 

Inclusive não achamos pertinente revelar o nome da instituição de ensino em questão. 

Sendo assim, decidimos dar o nome fictício de “Complexo Educacional Azoilda Loretto 

da Trindade62”, para assim, proteger o bom andamento da pesquisa acadêmica e a 

integridade do espaço de educação, onde estava ocorrendo inúmeras ocorrências 

atreladas ao Bullying63 e a “brincadeirinhas inocentes”.  

Ao fazer uma análise, nos foi possível perceber que os estudantes que eram 

sempre penalizados e ou advertidos, eram em sua maioria estudantes negro(s) e 

                                                           
61 A branquitude é compreendida como um sistema de valores e comportamentos que toma o ser 
branco como “o modelo universal de humanidade”, o representante de todas as pessoas. Esses valores 
levam a uma espécie de “cegueira social”, fazendo com que grande parte das pessoas brancas não 
consiga enxergar a dor das pessoas que enfrentam discriminação étnicorracial. Buscar maiores 
conhecimentos em “Aqui ninguém é branco: hegemonia branca no Brasil”, de Liv Sovik. 
62 Vale lembrar que Azoilda Loretto da Trindade, nasceu no Rio de Janeiro (RJ). Psicóloga e pedagoga, 
especialista em Orientação Educacional e Sociologia, Mestre em Educação e Doutora em 
Comunicação e Cultura. Foi ativista da luta contra o racismo. Consultora, assessora, coordenadora 
pedagógica de vários projetos ligados à temática multiculturalidade, diversidade cultural e relações 
étnico-raciais em articulação com a educação e práticas emancipatórias em organizações escolares e 
não escolares. Autora de vários textos sobre as temáticas da diversidade cultural e étnica relacionadas 
à educação. Para saber mais, consultar em Azoilda Loretto da Trindade “A cor da cultura – Saberes e 
Fazeres – Modos de Brincar” (Rio de Janeiro: Fundação Roberto Marinho, 2010). 
63 Beaudoin e Taylor afirmam que “Compreende todas as formas de atitudes agressivas, realizadas de 
forma voluntária e repetitiva, que ocorre, sem motivação evidente, adotadas por um ou mais estudantes 
contra outro(s), causando dor e angustia e realizada dentro de uma relação desigual de poder” 
(BEAUDOIN e TAYLOR, 2006). 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

214 

negra(s)64 que apresentavam a tez mas acentuada e fortes característica físicas 

negroides “Que tem aparência de negro; aparentado com ou semelhante a negro” 

(LOPES, 2011, p. 924).   

Entretanto, a partir de olhares e posturas mais sensibilizadoras e amparadas 

nas perspectivas afrocentradas, chegamos à conclusão que o “Complexo Educacional 

Azoilda Loretto da Trindade”, estava reproduzindo de modo impróprio, práticas 

amparadas no racismo institucional e lamentavelmente no racismo estrutural “é o 

racismo que extrapola as relações interpessoais e ocorre à revelia das boas intenções 

individuais, implicando o comprometimento dos resultados de planos e metas de 

instituições, gestões administrativas e de governo” (ARAÚJO, TOLENTINO e SILVA, 

2018, p. 256).   

Por variadas vezes, conseguimos observar e analisar as piadinhas e 

brincadeirinhas fundamentadas ao racismo, praticadas pelos Estudantes e algumas 

vezes, apoiadas e legitimadas por Docentes e Coordenadores Pedagógicos, para com 

os seus Estudantes Pretos e Pardos, utilizando também em pleno século XXI às 

perspectivas amparadas na meritocracia, agravando assim, as desigualdades e 

gerando injustiças, mantendo as exclusões fundadas em preconceitos e na 

manutenção dos privilégios para os grupos sempre privilegiados.  

Vale salientar, que o espaço de difusão de saberes em questão, é composta 

por grande quantidade de Estudantes jovens, Brancos (as), Pardos (as) e uma parcela 

razoável de Pretos (as), onde não utiliza em seus planos curriculares as essências da 

Lei Federal 10.639/03 do Artigo 26 A da LDBEN e acreditavam a todo o tempo no mito 

da democracia racial65.   

Com o intuito de contribuir com uma pedagogia antirracista e decolonial66, 

amparadas nas indagações firmadas na resistência afroperspectivista “O termo 

afroperspectivista tem um sentido simples, o conjunto de pontos de vista, estratégias, 

                                                           
64 Utilizamos no presente trabalho o termo “negro(s)/negra(s)” considerando ser o mesmo somatório 
das pessoas pardas e pretas, de acordo com a classificação do IBGE.   
65 Nas palavras de Nilma Lino Gomes (2010) O mito da democracia racial pode ser compreendido, 
como uma corrente ideológica que pretende negar a desigualdade racial entre brancos e negros no 
Brasil como fruto do racismo, afirmando que existe entre estes dois grupos raciais uma situação de 
igualdade de oportunidade e de tratamento. 
66 A ativista e pesquisadora Catherine Walsh (2013) foi quem delimitou a referida abordagem por sugerir 
práticas insurgentes no processo de formação escolarizada, no entanto, também, em outros espaços 
de conhecimento. Onde se destaca a publicação “Pedagogias Decoloniais: práticas insurgentes de 
resistir, (re)existir y (re)vivir”, livro organizado por ela no ano de 2013. 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

215 

sistemas e modos de pensar e viver de matrizes africanas” (NOGUEIRA, 2012, p. 147) 

em prol da promoção do Artigo 26 A da LDBEN, em proteger as lutas e conquistas 

alcançadas pelo Movimento Negro, como modo de resistência e empenho na busca 

da amenização das estratagemas do racismo, que ainda permanecem de forma 

justaposta e estabelecendo hierarquias entre os grupos étnicos que se configuram 

nesta sociedade. Assim, surge a ideia de criar as “Aulas/Oficinas” pedagógicas 

intitulada “O ENSINO DE FILOSOFIA AFRICANA E A AFROPERSPECTIVA DOS 

POVOS BANTU NO CHÃO DA ESCOLA: tagarelando a decoloniedade no Artigo 26 

A da LDBEN” como uma maneira de preservar e promover a igualdade racial e a 

redução do racismo nesta instituição privada de educação e em outros ambientes 

escolares na cidade do Rio de Janeiro e adjacências.     

Além disso é importante destacar, que está Oficina se tornou uma ação 

itinerante e de modo voluntário, onde levamos a história e a cultura dos Povos Bantu, 

para instituições públicas e privadas da Educação Básica, além de outros espaços 

formais e não formais de educação. 

Em linhas gerais, nossas ações estão escoradas e inspiradas na 

implementação da Lei Federal 10.639/03 e 11.645/08, na resistência de uma 

educação étnico-racial, na interdisciplinaridade para valorizar a ancestralidade “Nas 

culturas africanas constitui um conceito bastante complexo e profundo que (de forma 

simplificada) significa o vínculo de todos nós com o ciclo da vida, com todos aqueles 

e aquelas que nos antecederam e com os valores fundamentais que eles e elas 

deixaram para nós” (CARREIRA e SOUZA, 2013) negra, com vistas na trajetória e 

conjuntura atual do afro-brasileiro. Objetivando que todos os participantes “negros” e 

os “não negros” envolvidos na atividade, se sintam parte importante desta ação 

afirmativa para a promoção ao respeito e a autoestima “Sentimento e opinião que cada 

pessoa tem de si mesma. É na infância, no contato com o outro, que construímos ou 

não a nossa autoconfiança” (BRASIL, 2006, p. 216) dos afrodescendentes, em prol 

de uma educação étnico-racial no combate à amenização do racismo. 

 

A FILOSOFIA AFRICANA E OS POVOS BANTU: DIÁLOGOS TRANSGRESSORES  

 

Para início de conversa, com a intenção de implementar a Lei Federal 

10.639/03 e 11.645/08, e as suas perspectivas que acercam as Histórias e Culturas 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

216 

Africanas, Indígenas e Afro-brasileira, para que sejam incorporados nos conteúdos 

curriculares do Ensino de Filosofia, para a turma do 1º Ano do Ensino Médio da 

Educação Básica, decidimos trabalhar com os Estudantes, utilizando perspectivas da 

Filosofia Africana67 “Ela está presente em todas as discussões a respeito do status 

filosófico de pensadores e pensadoras do continente africano” (NOGUERA, 2014, p. 

72) e inspirados nas reflexões de alguns Filósofos (as) e Intelectuais Africanos (as), 

Afro-americanos (as) e Afro-brasileiros (as), com o intuito e o desafio de se debruçar 

em pensamentos filosóficos demarcados por repertórios africanos, afrodiaspóricos, 

indígenas e ameríndios, de modo libertador e (des)colonizado.  

A Metodologia utilizada foi diferentemente de outras Aulas da Disciplina de 

Filosofia convencionais, convidamos os Estudantes à repensar sobre novos olhares 

possíveis para o ensino e saberes de Filosofia. Não de modo ocidental e tradicional, 

amparado na superioridade do continente europeu e nos pensadores filosóficos 

gregos, mais sim, à partir da apresentação de determinados conceitos de alguns 

intelectuais da contemporaneidade como Djamila Ribeiro68 (2019), Frantz Fanon69 

(2008), Molefi Kete Asante70 (2009), Renato Noguera71 (2014) entre outros (as) 

pensadores (as) potentes.  

Onde de modo sensibilizador e democrático, a partir de sorteios foram 

surgindo os “Grupos de Trabalhos”, para as pesquisas étnico-raciais sobre os 

seguintes pensadores afrocentrados destacados: Patrice Lumumba72, Nei Lopes73, 

                                                           
67 Em relação aos filósofos que exploram reflexões da Filosofia Africana com uma abordagem filosófica 
afroperspectivista, podemos nos portar em referenciais como: Abdias do Nascimento, 2002; Cheikh 
Anta Diop, 1967; Joseph Omoregbe, 1998; Kwame A. Appiah, 1997; Mogobe Ramose, 2011; Paul 
Hountondji, 2010, Renato Noguera, 2014, entre outros. 
68 É mestre em Filosofia Política pela Unifesp, colunista do jornal Folha de São Paulo e foi secretária 
adjunta de Direitos Humanos e Cidadania do município de São Paulo. Coordena a coleção Feminismos 
Plurais da Editora Pólen. 
69 Ensaísta, psicólogo e líder revolucionário na Argélia, desenvolveu reflexões políticas importantes a 
respeito da descolonização. Nascido na Martinica e falecido nos Estados Unidos. Escreveu em 1954, 
“Pele negra, máscaras brancas”, um estudo sobre a psicologia dos negros antilhanos. 
70 Cientista Social afro-americano e um dos criadores da filosofia do afrocentrismo, também é autor de 
outros livros, de Afrocentricity: the theory of social change (1980), African culture: the rhythms of unity 
(1985) entre outros. 
71 Doutor em Filosofia e professor da Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro (UFRRJ) e 
responsável pelo Grupo de Pesquisa Afroperspectivas, Saberes e Interseções (AFROSIN) e autor de 
vários livros.   
72 Foi líder da independência congolesa e primeiro-ministro da República Democrática do Congo. Foi 
ligado aos pan-africanistas e profundamente influenciado pelas ideias nacionalistas e anticolonialistas. 
73 Filósofo, escritor e compositor, além de bacharel em Direito e Ciências Sociais, é autor de várias 
obras sobre cultura e história afro-brasileira. Já produziu um dicionário de vocábulos de origem africana 
na língua brasileira, incluindo mais de dois mil verbetes com sua etimologia.  



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

217 

Angela Davis74, Djamila Ribeiro, Molefi Kete Asante, Achille Mbembe75, Frantz Fanon, 

Lélia Gonzalez76, Amauri Mendes77, Sueli Carneiro78, Renato Nogueira, Amadou 

Hampâté Bâ79 e Bell Hooks80.  

Durante todo o 1º e 2º Bimestre, em semanas alternadas foram 

proporcionadas aos Estudantes, os saberes do Ensino de Filosofia de acordo com as 

exigências curriculares do “Complexo Educacional Azoilda Loretto da Trindade”, e os 

conteúdos afrocentrados com “Aulas/Oficinas” e apresentações dos “Grupos de 

Trabalhos”, onde os Estudantes apresentaram suas pesquisas das mais diversas 

maneiras, entre elas destacamos a apresentação do “Grupo de Trabalho” que 

pesquisou sobre o pensador Amadou Hampâté Bâ, onde apresentaram aos 

Estudantes observadores as suas pesquisas (des)colonizadas com figurinos e 

adereços inspirados nos saberes Griot81 e na História e Cultura Africana e Afro-

brasileira.  

 

                                                           
74 Escritora, filósofa e ativista política afro-americana. Onde nos anos de 1960, como destacada 
militante pelos direitos civis nos Estados Unidos, foi alvo de grande repressão, praticada inclusive por 
parte do FBI.  
75 É professor de Ciência Política e História na Universidade de Witwatersrand, em Joanesburgo, 
referência na área dos estudos pós-coloniais e um dos pensadores contemporâneos mais políticos e 
ativo, tem extensa obra publicada sobre história política africanas, na qual explora os temas sobre o 
poder e a violência.  
76 Filosofa, antropóloga e escritora brasileira nascida em Minas Gerais. Mestre em Comunicação Social 
e doutora em Antropologia, foi destacada militante dos movimentos negro e de mulheres no Brasil e no 
exterior. 
77 Doutor em Ciências Sociais e professor de História da África e Sociologia. Tem vastas publicações 
e experiência nas áreas de Educação, Ciências Sociais e História, atuando principalmente nos 
seguintes temas: Diáspora Africana nas Américas, Teoria Social e Estudos das Relações Raciais, 
Movimentos Sociais entre outros.  
78 Filósofa, pedagoga, advogada, escritora e militante negra e líder feminista nascida em São Paulo, 
em 1950. Cofundadora do Geledés – Instituto Mulher Negra.  
79 Filósofo, historiador e escritor, natural da República do Mali, trabalhava para que as culturas orais 
africanas fossem reconhecidas mundialmente, onde apresentou a público belos textos sobre essas 
cultura. 
80 É professora, ativista e escritora. Seus livros, conferencias e artigos abordam as relações de gênero, 
classe e raça na sociedade pós-moderna. E publicou mais de 30 livros que propõe uma pedagogia 
antissexista e libertária. 
81 Termo do vocabulário franco-africano, criado na época colonial para designar o narrador, cantor, 
cronista e genealogista que, pela tradição oral, transmite a história de personagens e famílias 
importantes das quais, em geral, está a serviço. 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

218 

 
Figura 3. Imagem do Slide sobre os “Filósofos (as) e Pensadores afrocentrados e decoloniais”.  

Fonte e Arte: Wudson Guilherme de Oliveira (professor). 
 

Vale enfatizar, que nas “Aulas/Oficinas”, a sala de aula estava sempre 

ambientada com tecidos de temáticas africanas, bonecas (os) negras (os), 

instrumentos de percussões e Exposições de Livros Africanos, Indígenas e Afro-

Brasileiros, com o objetivo de possibilitar aos Estudantes um maior contato com estes 

materiais e contribuir assim com a cidadania para uma sociedade mais justa. Durante 

as “Aulas/Oficinas”, ocorreram a distribuição de revistas de História da Biblioteca 

Nacional e sorteio de livros de literaturas afro-brasileiras e indígenas para os 

participantes, possibilitando um maior contato entre o Docente e os Estudantes na 

troca de saberes. Sempre ao término das apresentações, eram fomentadas as “Rodas 

de Diálogos” sobre as impressões e desafios encontrados para fazerem as pesquisas, 

oportunizando trocas de olhares em relação as perspectivas da Filosofia Africana.  

Já em outros momentos, fizemos leituras de fragmentos de textos, assistimos 

vídeos e estudamos a partir de lâminas de Slides afrocentrados, sobre as variadas 

questões que trouxeram variadas temáticas para baile, que serviram de subsídio para 

as discursões em muitos desdobramentos para a luta contra o racismo no chão da 

escola e fora dela. Onde também foi ofertado aos Estudante, saberes sobre a 

“Influência dos Povos Bantu em nossa sociedade”, como forma de (des)colonizarem 

os olhares eurocêntricos, racistas, etnocêntricos, xenofóbicos, intolerantes, 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

219 

machistas, homofóbicos entre outros, com o intuito de disseminar o respeito ao 

próximo independentemente da sua cultura, gênero e etnia.  

Desse modo, apresentamos aos Estudantes lâminas de Slides sobre os 

“Povos Bantu”, que tem diversos entendimentos entre eles, uma grande proporção 

dos habitantes da terça parte meridional do continente africano, dos limites marítimos 

nigero-cameruniana, no Oeste, até a fronteira litorânea somálio-queniano, no Leste, a 

partir desta extremidade até a proximidade de Port-Elizabeth, no Sul, se fala línguas 

estreitamente semelhantes, intituladas línguas bantas.  

É necessário observar sobretudo, que também é um “grande conjunto de 

povos africanos disseminados do centro para o leste, sul e sudeste do continente. 

Falantes de línguas semelhantes no Congo, em Angola, na Tanzânia, em 

Moçambique, na África do Sul” (LOPES, 2008).  

Com efeito, o “banto” também se refere a um tronco linguístico que se iniciou 

com os bantufonos conforme Bruna Marques e Renato Nogueira (2013) evidenciam: 

Bantufonos diz respeito ao conjunto de povos falantes, isto é, a ênfase 

está nas línguas que mais de 400 povos falam, neste caso usamos o 

termo bantu como plural ou estrutura linguística basilar que associada 

ao termo fonos designa bantufonos, conjunto de povos falantes de 

idioma bantu.  Banto se refere a um povo específico, ênfase no 

aspecto cultural. Por exemplo, na frase: “esse costume de cuidar das 

crianças numa família extensa que envolve avós e tias é banto”. Ora 

podemos perceber isso entre no povo Herero que vive no sul de 

Angola e norte da Namíbia e na região norte da África do Sul entre os 

zulus. O povo Herero e o povo Zulu têm culturas próprias e 

específicas; mas, são, em termos afrocentrados, culturalmente de raiz 

banto (MARQUES e NOGUERA, 2013).    

A começar por tais parâmetros, podemos observar que o banto é na verdade, 

bem mais que um grupo étnico estabelecido, este conjunto de línguas aparentadas, 

reúnem variados conjuntos de pessoas que compartilham um mesmo tronco 

linguístico trivial, onde abraçam mais de quatrocentas variações plurais, vindas de um 

mesmo antepassado, intitulada como protobanta  “O protobanto era falado em uma 

região fronteiriça no plano ecológico, dispondo portanto de um meio assaz rico, 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

220 

conquanto pudessem dele usufruir os seus habitantes” (LWANGA-LUNYIIGO; 

VANSINA, 2010, p 182).   

 

 
Figura 4. Imagem do Slide sobre a Migração dos Povos Bantu. 

Fonte: The Nystrom Atlas of Word History. 
Arte: Wudson Guilherme de Oliveira (professor). 

 

Acompanhando a análise, sobre os apontamentos da palavra “banto”, 

acrescenta-se também a um conjunto de povos que são encontrados historicamente 

em um extenso território localizado na África Central, onde geograficamente se 

originou na Nigéria e posteriormente se estendeu para outras áreas de modo 

diásporico, para determinados países localizados no Continente Africano.  

Vale frisar que entre os séculos XVI e XIX, milhões de corpos africanos vindos 

dos territórios Bantu, atravessaram o Atlântico de forma forçada amontoados nos 

tumbeiros, sem objetos pessoais e tendo como destino os portos brasileiros. Porém, 

esses grupos que foram obrigados a fazer estas migrações, foram subjugados e 

transformados em mãos-de-obra escravas especializadas. Mesmo assim, estas etnias 

trouxeram consigo infinitas bagagens intelectuais e culturais, entre elas as suas 

estruturas linguísticas (banto) e as referências históricas, que resistiram aos impactos 

e as dificuldades encontradas na sociedade colonial escravocrata portuguesa.  

 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

221 

 
Figura 5. Slide sobre algumas das palavras incorporadas no português brasileiro pelos Povos Bantu. 

Fonte e Arte: Wudson Guilherme de Oliveira (professor). 

 

No Brasil, existe grande predominância da contribuição vocabular dos grupos 

diásporico falantes das línguas banto, notadamente o umbundo, o quimbundo e o 

quicongo.  Porventura é desses idiomas originários do continente africano, que 

provavelmente eternizaram palavras de tronco linguístico denominado banto, onde 

grande quantidade delas, conhecemos e as utilizamos como, por exemplo: axé82, 

banzo83, boboca, bugiganga, ginga, cabaça, cafuné, caçula, cachaça, cochilo, 

dendê84, dengue, fofoca, fuzuê, jiló, Iemanjá, macumba, moleque, orixá, Oxalá, 

pururuca, quilombo85, quitanda86, quiabo, sopapo, toco, samba, sunga, tagarela, 

Zumbi, zangado e milhares de outras palavras influenciaram de modo positivo a língua 

portuguesa no Brasil e a cultura dos Povos Bantu ainda invisibilizada em nossa 

sociedade.  

 

                                                           
82 Termo de origem iorubá que, em sua acepção filosófica, significa a força que permite a realização da 
vida, que assegura a existência dinâmica, que possibilita os acontecimentos e as transformações 
(LOPES, 2011, p. 146). 
83 Estado psicopatológico, espécie de nostalgia com depressão profunda, quase sempre fatal, em que 
caíam alguns africanos escravizados nas Américas (LOPES, 2011, p. 181). 
84 Denominação do fruto do dendezeiro e, por extensão, do óleo extraído desse fruto, também chamado 
azeite de dendê (LOPES, 2011, p. 445). 
85 Aldeamento de escravizados foragidos. 
86 Loja ou tabuleiro em que se vendem hortaliças, legumes, ovos etc., bem como produtos da pastelaria 
caseira. Também, biscoitos, bolos e doces expostos em tabuleiro. (LOPES, 2011, p. 1082). 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

222 

EVIDÊNCIAS DOS SABERES EMANCIPADORES  

 

A ação compensatória teve como foco central, Problematizar com os 

Estudantes olhares (des)colonizados sobre a Filosofia ocidental; Trazer as reflexões 

e olhares potentes sobre a Filosofia Africana e as reflexões dos (as) filósofos (as) 

inspirados na afroperspectiva; Amenizar os impactos do racismo no chão da escola; 

Apresentar novas perspectivas sobre as Histórias e Culturas das Áfricas e dos Afro-

brasileiros; Contextualizar a riqueza histórica, cultural e linguística que foram deixadas 

em nossa sociedade como resistência e legado dos Povos Bantu; Reconhecer as 

problemáticas do racismo estrutural em nossa sociedade. 

Esta iniciativa está imbuída de sensibilizações contundentes para a 

implementação do Artigo 26 A da LDBEN para a promoção de uma educação étnico-

racial. Ao longo da ação, buscamos a partir de laminas de slides, vídeos, imagens e 

livros, tocar ideias sobre as perspectivas da Lei Federal 10.639/03 e 11.645/2008, que 

serviram como estratégias para romper as barreiras do racismo, em consonância com 

o respeito, a diversidade87 e a igualdade, a partir de práticas e ações pedagógicas, a 

fim de promover e dialogar com a Filosofia Africana e a história dos povos africanos, 

grupos indígenas e a cultura afro-brasileira na construção história e cultura africana e 

negra no Brasil.  

Isso pode ser evidenciado nas palavras de Nilma Lino Gomes (2003) a partir 

da seguinte afirmação:  

Refletir sobre a cultura negra é considerar as lógicas simbólicas 

construídas ao longo da história por um grupo sociocultural específico: 

os descendentes de africanos escravizados no Brasil. Se partirmos do 

pressuposto de que o nosso país, hoje, é uma nação miscigenada, 

diríamos que a maioria da sociedade brasileira se encaixa nesse perfil, 

ou seja, uma grande parte dos brasileiros pode se considerar 

descendente de africanos (GOMES, 2003, p. 78). 

 

                                                           
87 Nas palavras de Munis Sodré (2001) a diversidade étnico-cultural nos mostra que os sujeitos sociais, 
sendo históricos, são também, culturais. Essa constatação indica que é necessário repensar a nossa 
escola e os processos de formação docente, rompendo com as práticas seletivas, fragmentadas, 
corporativistas, sexistas e racistas ainda existentes. 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

223 

A autora entende que o Brasil possuir um território extenso e de múltipla 

diversidade étnica e cultural, atualmente ainda encontramos barreiras atreladas ao 

conservadorismo da sociedade, a falta de reflexões sobre as questões raciais nas 

esferas relacionadas a educação, onde “contribui para que as diferenças de fenótipos 

entre negros e brancos sejam entendidas com desigualdades naturais” (BRASIL, 

2009) devido ao “não” lançamento de um olhar mais sensibilizado amparado na 

afrocentricidade88 “é uma posição intelectual, uma perspectiva política, um paradigma 

que toma a África como referência para autodefinição assertiva de si mesma e dos 

povos africanos no continente e fora dele” (MARQUES e NOGUERA, 2013), que  

promova a reflexão e o respeito no ambiente educacional integrando relações mais 

igualitárias, sintonia com as exigências das Leis Federais 10.639/03 e 11.645/08 do 

Artigo 26 A da LDBEN na inserção da temática racial e a pluralidade étnico-racial 

brasileira nos currículos escolares.  

Durante as “Aulas/Oficinas”, houveram a possibilidade de se aproximar a 

realidade social e étnica dos Estudantes participantes, facilitadas a partir dos recursos 

de estratégias áudios visuais, bibliográficas entre outros, bem como as inspirações 

dos conceitos ancorados na ludicidade e com a oralidade “Plano de transmissão dos 

saberes em várias sociedades, aparentemente posto em segundo plano na 

modernidade. Além disso, considera-se que a oralidade é o meio de transmissão de 

conhecimento de grupos e coletividades tradicionais, em particular, aquelas que não 

registram seus fenômenos através da escrita” (SILVA, 2003, P. 188), entre outros 

aspectos para a construção de um pertencimento étnico-racial em relação as culturas 

que permeiam todas as extensões sociais do Brasil.  

Todos os saberes inspirados na afroperspectiva foram experiências 

inovadoras para muitos dos Estudantes, onde desmistificaram questões racistas e 

estereotipadas89, muitas vezes vistas como verdades absolutas por alguns, em 

relação a História e Cultura dos Africanos, dos Grupos Indígenas e dos Afro-

brasileiros.  

                                                           
88 Para saber mais sobre Afrocentricidade, buscar Molefi Asante “Afrocentricidade: notas sobre uma 
posição disciplinar” In NASCIMENTO, Elisa Larkin. Afrocentricidade: uma abordagem epistemológica 
inovadora. Tradução Carlos Alberto Medeiros. São Paulo: Selo Negro, 2009, p. 93-110. 
89 Segundo Antonio Olímpio Sant’Ana, visões estereotipadas são opinião preconcebida, difundida entre 
os elementos de uma coletividade; conceito muito próximo de preconceito. “Uma tendência à 
padronização, com a eliminação das qualidades individuais e das diferenças, com a ausência total do 
espírito crítico nas opiniões sustentadas” (2004, p.57). 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

224 

 

 
Figura 6. Imagem do Slide sobre os aspectos culturais introduzido no Brasil pelos Povos Bantu. 

Fonte e Arte: Wudson Guilherme de Oliveira (professor). 
  

ALGUMAS CONSIDERAÇÕES  

 

Em vista dos argumentos apresentados podemos observar, que o ambiente 

do chão da escola, bem como toda a sociedade brasileira, são impregnadas de 

variadas realidades, onde as diversidades étnico-raciais muitas vezes não são 

respeitadas ou mesmo adotadas nestes espaços de saberes. Embora estejamos em 

pleno século XXI, ainda esbarramos em dificuldades para incluir nos currículos 

escolares, as perspectivas das Histórias das Áfricas e Culturas Afro-brasileiras, ainda 

mais no Ensino da Disciplina de Filosofia, que sempre foi inspirada nas tradições 

filosóficas ocidentais. É necessário ressaltar que o ensino de Cultura e História Afro-

brasileira no chão da escola, proporciona uma maior conscientização dos (as) 

Estudantes negros (as) sobre a sua própria identidade, cultura e história.   

Conclui-se que trabalhar com as reflexões dos Filósofos (as) Africanos (as) 

Afro-americanos (as) e Afro-Brasileiros (as) à partir da afroperspectiva da Filosofia 

Africana, nas “Aulas/Oficinas” e com a importância do protagonismo das contribuições 

linguísticas e culturais dos Povos Bantu em nossa sociedade, e história do passado e 

do presente, bem como a importância desses saberes libertadores para a 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

225 

implementação das Leis Federais 10.6339/03 e 11.645/08, para a luta a favor de uma 

educação étnico-racial plural. É sem dúvidas uma forma potente de dinamizar as 

relações raciais no chão da escola.    

Por todos essas particularidades, a educação é o principal elo que pode fazer 

ser propagada e disseminada as intensões das Leis Federais 10.639/03 e 11.645/08, 

valorizando assim as histórias das Áfricas e os feitos dos grupos africanos que 

aportaram no Brasil, dos seus descendentes diásporico afros-brasileiros e os 

indígenas em nossa sociedade, contribuindo de forma positiva no processo de 

eliminação das discriminações, a redução do racismo e a exclusão das desigualdades 

nos espaços formais e informais de educação. 

Em virtude do que foi referenciado, precisamos pensar que para se 

desestruturar as artimanhas do racismo, que não tem o seu nascedouro no chão da 

escola, precisamos somar forças com os diversos militantes anônimos, que estão 

imbuídos com estímulos de luta para as mudanças, em prol das reinvindicações do 

Movimento Negro, para que desse modo seja possível sensibilizar novos agentes 

colaboradores como Professores, Diretores, Estudantes, Pais e toda a sociedade civil, 

negra e não negra.  

Acreditamos que somente com ações antirracistas cotidianas, será possível 

reduzir o racismo e as suas ramificações. Pois a luta antirracista é uma luta de todos 

(as).  

 

Referências Bibliográficos: 

 

ARAUJO, Edna Maria de. TOLENTINO, Adivânia Nogueira. SILVA, Ananda Catharina 
Azevedo. Saúde da população negra: política nacional de saúde, avaliações e 
reflexões sobre suas diretrizes. In: KOMINEK, Andrea Maila Voss; VANALI, Ana 
Crhistina (Orgs.) Roteiros temáticos da diáspora: caminhos para o enfrentamento ao 
racismo no Brasil [recurso eletrônico] / Andrea Maila Voss Kominek; Ana Crhistina 
Vanali (Orgs.) - Porto Alegre, RS: Editora Fi, 2018, p. 243-264. 
 
ASANTE, Molefi Kete. Afrocentricidade: notas sobre uma posição disciplinar. In 
NASCIMENTO, Elisa Larkin. Afrocentricidade: uma abordagem epistemológica 
inovadora. Tradução Carlos Alberto Medeiros. São Paulo: Selo Negro, 2009, p. 93-
110. 
 
BEAUDOIN, Marie-Nathalie e TAYLOR, Maurreen. Bullying e Desrespeito: como 
acabar com essa cultura na escola. Porto Alegre: Artmed, 2006. 
 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

226 

BRASIL. Orientações e Ações para Educação das Relações Étnico-Raciais. - 
Brasília: SECAD, 2006, p. 219. 
 
________. Plano Nacional de Implementação das Diretrizes Curriculares 
Nacionais para a Educação das Relações Étnico-raciais e para o Ensino de 
História e Cultura Afro-brasileira e Africana, 2009. 
 
CARREIRA, Denise e SOUZA, Ana Lúcia Silva. Indicadores da qualidade na 
educação: Relações raciais na escola / Ação Educativa, Unicef, SEPPIR, MEC – 
São Paulo: Ação Educativa, 2013. 
 
FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Tradução de Renato da Silveira. 
Salvador: EdUFBA, 2008. 
 
GOMES, Joaquim B. Barbosa. Ações afirmativas & princípios constitucional da 
igualdade no brasil. Rio de Janeiro, São Paulo. 2001. 
 
GOMES, Nilma Lino. Alguns termos e conceitos presentes no debate sobre 
relações raciais no Brasil: uma breve discussão. 2010. Disponível em: 
http://www.acaoeducativa.org.br/fdh/wpcontent/uploads/2012/10/Alguns-termos-
econceitos-presentes-no-debate-sobreRela%C3%A7%C3%B5es-Raciais-no-
Brasiluma-breve-discuss%C3%A3o.pdf Acessado em 19 Jan. 2021.  
 
__________________. Educação, identidade negra e formação de 
professores/as: um olhar sobre o corpo negro e o cabelo crespo – Educação e 
Pesquisa, São Paulo, Volume 29, n. 1 jan/fev. 2003. 
 
__________________. O movimento negro educador: saberes construídos nas 
lutas por emancipação / Nilma Lino Gomes. – Petrópolis, RJ: Vozes, 2017. 
 
HALL, Stuart. Da diáspora – Identidades e mediações culturais. Belo 
Horizonte/Brasília: UFMG/Unesco, 2003. 
 
LOPES, Nei. Enciclopédia brasileira da diáspora africana / Nei Lopes. – 4. ed. – 
São Paulo: Selo Negro, 2011. 
 
__________ . História e cultura africana e afro-brasileira / Nei Lopes. – Barsa 
Planeta, 2008, p. 31, 67 e 90. 
 
LWANGA-LUNYIIGO, Samwiri & VANSINA, Jan. Os povos falantes de banto e a 
sua expansão. In: História Geral da África, Volume III: África do século VII ao X. 
Brasília: UNESCO, Secad/MEC, UFSCar, 2010, p 182. 
 
MACEDO, José Rivair. História da África: Questões epistemológicas, conceituais 
e didático-pedagógicas acerca de seu ensino. In: KOMINEK, Andrea Maila Voss; 
VANALI, Ana Crhistina (Orgs.) Roteiros temáticos da diáspora: caminhos para o 
enfrentamento ao racismo no Brasil [recurso eletrônico] / Andrea Maila Voss Kominek; 
Ana Crhistina Vanali (Orgs.) - Porto Alegre, RS: Editora Fi, 2018, p. 23-48. 
 

http://www.acaoeducativa.org.br/fdh/wpcontent/uploads/2012/10/Alguns-termos-econceitos-presentes-no-debate-sobreRela%C3%A7%C3%B5es-Raciais-no-Brasiluma-breve-discuss%C3%A3o.pdf
http://www.acaoeducativa.org.br/fdh/wpcontent/uploads/2012/10/Alguns-termos-econceitos-presentes-no-debate-sobreRela%C3%A7%C3%B5es-Raciais-no-Brasiluma-breve-discuss%C3%A3o.pdf
http://www.acaoeducativa.org.br/fdh/wpcontent/uploads/2012/10/Alguns-termos-econceitos-presentes-no-debate-sobreRela%C3%A7%C3%B5es-Raciais-no-Brasiluma-breve-discuss%C3%A3o.pdf


Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

227 

MARQUES, Bruna. NOGUERA, Renato. Um olhar afro-centrado sobre os bantos: 
o perfil étnico dos aportados no Rio de Janeiro (1790-1800). In: BERINO, 
Aristóteles. (org.). Diversidade Étnico-Raciais e Educação Brasileira – Seropédica, 
UFRRJ: Evangraf, 2013, p. 147-169.   
 
NOGUERA, Renato. O ensino de filosofia e a Lei 10.639. Rio de Janeiro: Pallas: 
Biblioteca Nacional, 2014.  
 
________________. Ubuntu como modo de existir: Elementos gerais para uma 
ética afroperspectivista. Revista da ABPN. v. 3, n. 6. nov. 2011 – fev. 2012, p. 147-
150. 
 
PEREIRA, Amauri Mendes. África para abandonar estereótipos e distorções. Belo 
Horizonte: Nandyala, 2012. 
 
RIBEIRO, Djamila. O que é lugar de fala? São Paulo: Pólen, 2019. Coleção 
Feminismos Plurais. 
 
SANT’ANA, Antonio Olímpio. História e conceitos básicos sobre racismo e seus 
derivados. In: MUNANGA, Kabengele (org.). Superando o racismo no Brasil. Brasília: 
Ministério da Educação / Secretaria de Educação Fundamental, 2004, p. 39-67. 
 
SILVA, Petronilha Beatriz Gonçalves. Aprender a conduzir a própria vida: 
dimensões do educar-se entre afrodescendentes e africanos. In: BARBOSA, 
Lúcia Maria de Assunção; SILVA, Petronilha Beatriz Gonçalves & SILVÉRIO, Valter 
Roberto (Orgs.). De preto a afrodescendente: trajetos de pesquisa sobre relações 
étnico-raciais no Brasil. Brasília, UNESCO/São Carlos, EdUFSCar, 2003, p.181-197. 
 
SODRÉ, Muniz. Reinventando @ cultura: Comunicação e seus produtos. 
Petrópolis: Vozes, 2001. 
 
TRINDADE, Azoilda Loretto da. BRANDÃO, Ana Paula. A cor da cultura – Saberes 
e Fazeres – Modos de Brincar. In: TRINDADE, Azoilda Loretto da. BRANDÃO, Ana 
Paula (Orgs.) - Rio de Janeiro: Fundação Roberto Marinho, 2010. 
 
WALSH, Catherine. Pedagogias Decoloniais: práticas insurgentes de resistir, 
(re)existir y (re)vivir. Tomo I Serie Pensamiento Decolonial. Equador: Editora Abya 
Yala, 2013.



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

228 

Capítulo 13 

 

O MOCAMBO 

ODARA E A LUTA 

DO POVO NEGRO 

POR UMA 

EDUCAÇÃO 

ÉTNICO-

RACIALMENTE 

PLURAL 

 

Caio César Gonçalves de Souza 

Diego Pita Ramos 

Rosicleide Nascimento Silva 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

229 

O MOCAMBO ODARA E A LUTA DO POVO NEGRO POR UMA 

EDUCAÇÃO ÉTNICO-RACIALMENTE PLURAL 

 

      
 

Caio César Gonçalves de Souza 

Mestre em Relações Étnicas e Contemporaneidade/UESB; docente de sociologia da 

SEE de Minas Gerais; caiocesarfelix3@yahoo.com.br 

 

Diego Pita Ramos 

Mestre em Planejamento Territorial/UEFS; dpitaramos@gmail.com 

 

Rosicleide Nascimento Silva 

Graduanda em Pedagogia/UESB e Gestão Pública/FTC; rose0253@gmail.com 

 

 

 

 

INTRODUÇÃO 
 

O Brasil conta no 3º trimestre de 2020, segundo o último levantamento 

realizado pelo IBGE (Instituto Brasileiro de Geografia e Estatísticas), com 211,2 

milhões de habitantes, dentre os quais, 116,3 milhões auto declaravam-se negros/as 

ou pardos/as.  

As origens, as ancestralidades destas populações, estão marcadas no outro 

lado do Oceano Atlântico, em África. De lá, milhões de africanos/as foram 

sequestrados/as e trazidos/as em navios negreiros de onde deixaram para trás, 

totalmente ou em partes, famílias, reinos e coroas, hábitos, costumes, religiosidades 

e práticas socioculturais e políticas. Chegaram ao ponto dos brancos europeus 

forçarem os/as africanos a circundarem a árvore do esquecimento, para abandonar 

tudo aquilo que eles sabiam nas áreas das artes, da metalurgia, artesanato e de suas 

referências no campo do sagrado (JEQUIÉ, 2015, p. 145). 

Com tudo isso, foi-se construindo um cenário de desigualdades históricas em 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

230 

diversas áreas da sociedade. Temos discriminações, dominações, intolerâncias, 

exclusões, injustiças sociais que pavimentaram uma sociedade excludente para 

diversos grupos sociais, principalmente para a população negra. Essas 

discriminações e desigualdades colocaram durante séculos, milhões de pessoas em 

condições subumanas e/ou em condições de cidadãos de segunda classe.  

A educação foi uma das áreas que a população negra foi alijada historicamente, 

sendo incorporada pelo sistema oficial de educação de forma lenta e gradual; além 

das discriminações que sofriam de colegas, professores/as e do Estado. 

A mudança desta realidade foi por muito tempo pautado por organizações 

negras, abolicionistas e negros/as escravizados/as de forma individual no campo 

político. Com certeza este é um espaço adequado para exercer a pressão popular, 

intelectual e político de transformação de uma dada realidade. Contudo, temos 

também o espaço educacional hoje, e já há um bom tempo, como um espaço que 

precisa ser pautado, disputado, desconstruído e reconstruído para que as relações 

etnicosrraciais ocorram de forma salutar para todos/as. 

A partir disso, este artigo pretende apresentar alguns dos questionamentos que 

me fiz anos atrás, quando tive acesso ao currículo escolar do Ensino Fundamental II 

da rede municipal de ensino de Jequié, onde estava presente a disciplina História e 

Cultura Afro-brasileira e africana. Daí fui buscar mais informações acerca desta 

disciplina e o porquê de ela ter sido implantada por meio de um Decreto do Executivo 

municipal e não por uma Lei ordinária; e como tinha se dado as relações entre os 

integrantes do Núcleo de Estudos sobre a História e Cultura Afro-brasileira e Africana, 

fórum ligado à Secretaria Municipal de Educação, de diferentes pertencimentos 

etnicosrraciais.  

Com isso, pretendemos neste artigo apresentar o papel do movimento negro 

Mocambo Odara desempenhado no processo de implantação e implementação do 

Decreto Municipal Nº 8.559/2006, que trata da disciplina História e Cultura Afro-

brasileira e africana, no município de Jequié, ao qual tive acesso em minhas pesquisas 

de mestrado. 

 

PERCURSO METODOLÓGICO 

 Esta é uma pesquisa dissertativa, de caráter qualitativo e, a partir disso, uma 

técnica é utilizada em sua execução: a entrevista semiestruturada e a pesquisa 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

231 

documental. 

Os procedimentos de pesquisa que viabilizaram os objetivos pretendidos 

foram: 

a) Pesquisa Documental: análise documental do Decreto Municipal Nº 

8.559/2006 e documentos relacionados à formação do currículo escolar do Ensino 

Fundamental II na rede municipal;  

b) Entrevistas semiestruturadas: foram realizadas a partir de um roteiro 

planejado, tendo como sujeitos dois membros do Mocambo Odara, que 

acompanharam as ações de implantação e implementação do Decreto municipal; uma 

gestora da Secretaria Municipal de Educação, que atuou nas gestões 2005-2008, e 

que acompanhou o processo de implementação e implantação, e por último, uma 

coordenadora do Núcleo de Estudos sobre a História e Cultura Afro-Brasileira e 

Africana, que atuou entre 2006 a 2008. 

O delineamento destes sujeitos de pesquisa perpassou pelos espaços que 

cada um ocupou na esfera da sociedade civil e do poder público municipal, naquele 

momento. Por exemplo: Dionária Silva ocupava, no momento, a coordenação política 

do Mocambo Odara. O Fernando Andrade, que chega ao Mocambo no período que 

se iniciava a discussão no Núcleo de Estudos - que também era discente de 

pedagogia naqueles anos -, executava uma tarefa no Mocambo, semelhante a uma 

vice coordenação. A Ivanildes Moura, a coordenadora do Núcleo de Estudos, 

professora efetiva da rede municipal de ensino, pedagoga e ex-ativista do movimento 

étnico-racial e religioso, Mãe Preta Aparecida, que precede o Mocambo Odara. Por 

fim, a secretária municipal de Educação daquele período, uma pessoa que vinha do 

quadro docente da Universidade Estadual do Sudoeste da Bahia e que mostrava uma 

sensibilidade com estas pautas sociais, acabou dirigindo este processo de 

implantação da disciplina na rede municipal. 

      

RESULTADOS E DISCUSSÕES 

A secretária Graça Bispo coloca em entrevista a sua perspectiva acerca das 

ações do Mocambo Odara durante a implantação da disciplina, apresentando o 

primeiro desafio que surgiu no Núcleo, que foi o de posicionar o estudo sobre a 

História e Cultura afro-brasileira: 

Nós vamos trabalhar como disciplina ou vamos trabalhar de forma 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

232 

interdisciplinar? Daí o movimento negro [Mocambo Odara] foi bastante 
importante, pontual, exigindo que fosse disciplina. Naquele momento, 
do ponto de vista pedagógico, se a gente trabalhasse de uma forma 
interdisciplinar, a gente daria uma abrangência maior do currículo; por 
outro lado, a gente não daria visibilidade à disciplina, porque ficaria 
como educação ambiental, é mais uma, um evento, uma atividade, 
mas, dificilmente os professores tratam de forma interdisciplinar. 
Então, precisava, e a discussão foi essa, que precisava estar como 
disciplina mesmo, e foi assim que a gente colocou no Decreto que 
seria. Estaria presente em todos os projetos, e poderia ser também, 
como disciplina. (BISPO, 2017). 
 

Podemos verificar na fala da então secretária Municipal, o Mocambo Odara 

pautando o Núcleo e o Poder Público Municipal, no que se refere à modalidade de 

aplicação deste conteúdo no currículo escolar, se como conteúdo transversal nas 

diversas disciplinas ou como uma disciplina efetivamente. Maria das Graças Rua 

(2009) destaca que, nestas situações de interesses diversos por setores sociais 

múltiplos, o exercício da política e suas negociações são importantes para 

desenvolver a compreensão de que as políticas públicas são resultantes da atividade 

política e que esta consiste na resolução pacífica de conflitos, processo essencial à 

preservação da vida em sociedade, e de decisões tomadas pelo poder público a partir 

de conflitos e de diferentes posições, mas que sempre sendo respeitadas as opiniões 

das maiorias, mas sem nunca deixar de contemplar, em certa medida, os anseios das 

minorias políticas participantes daquela construção coletiva.  

Percebemos nesta e em diversas outras falas da Prof.ª Graça Bispo e de outros 

sujeitos que as contribuições do Mocambo Odara se deram em múltiplos aspectos, 

tanto na pressão política para uma disciplina específica no currículo escolar, como em 

diálogos com setores sociais que precisavam de mais informações sobre a 

implantação da disciplina, como, também, pedagogicamente na discussão do 

conteúdo programático.  

A ativista Dionária Silva posiciona as representações do Mocambo Odara no 

Núcleo de Estudos sobre a História e Cultura Afro-brasileira e Africana, e em outros 

espaços que as mesmas puderam se posicionar sobre as formulações de políticas 

públicas no país e em Jequié: 

Bom, a presença e participação do Mocambo Odara foi extremamente 
relevante, porque a gente já vinha fazendo a discussão há um bom 
tempo aqui, dessas questões negras no município e região. [...] E 
então, quando veio essa questão do Decreto, só veio somar, porque a 
gente levou certa experiência que a gente tinha nas discussões e além 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

233 

de ter essa afirmação de uma luta que a gente já vinha falando, 
discutindo. E naquele momento a gente via, que até certo ponto, de 
certa forma, uma parte de uma concretização de algo mais concreto, 
transformado em Lei, em Decreto municipal. (SILVA, 2017) 

 
Diversos aspectos foram elencados ao longo dessa pesquisa e muitos deles 

contribuíram para sistematizar e elencar novas contribuições sociais, étnicos-raciais, 

políticos e culturais das populações negras e suas representações na sociedade civil 

organizada, tais como: participação política institucional e nos movimentos sociais do 

povo negro; formação acadêmica e vivências necessárias e importantes a fim de 

contribuir para elaboração de materiais didáticos e paradidáticos; efetivação de cursos 

de formação cultural e política organizada pelos movimentos sociais negros para os 

seus pares, entre outros aspectos importantes que se evidenciaram nas narrativas 

apresentadas pelos sujeitos desta pesquisa. 

Importantes contribuições políticas e pedagógicas do Mocambo Odara para a 

implantação da disciplina escolar, quando da participação da luta pela 

regulamentação da Lei Federal Nº 10.639/2003 em Jequié, posteriormente com a 

formulação de uma política pública municipal apontando qual seria o caminho a ser 

percorrido pela secretaria municipal de Educação acerca da modalidade de trabalho 

dos conteúdos da História e Cultura africana e afro-brasileira nas escolas do 

Município, além dos embates em outros âmbitos sociais que as entrevistas colocam à 

vista, quando questionados sobre a validade e necessidade deste ensino nas escolas, 

por discriminação étnico-racial e racismo religioso cometido por alguns setores da 

comunidade local. 

 A professora da rede Municipal e por um período coordenadora do Núcleo de 

Estudos, Ivanildes Moura, também apresenta seu olhar e experiências com o 

Mocambo Odara durante aquele período: 

O Mocambo Odara eu, eu particularmente não acompanhei o 
Mocambo na elaboração de documentos para implementação. 
Quando eu cheguei no Núcleo, este já estava formatado. A 
participação que o Mocambo veio acompanhando o Núcleo, foi 
justamente quando tivemos reuniões e tínhamos representantes de 
vários segmentos na cidade, movimentos sociais, e o Mocambo 
atuava junto na aprovação de material didático, de alguma atividade 
que precisávamos desenvolver na cidade, e na questão de 
negociações com políticas públicas de ver realmente o que havia 
necessidade dentro do setor da Educação. (MOURA, 2017) 

 

 Percebemos no relato acima, que mesmo não estando presente no momento 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

234 

de formação do Núcleo e dos processos políticos e pedagógicos iniciais, ela percebeu 

a importância que esse coletivo negro teve para todo processo de discussão, 

formulação de políticas públicas, negociações entre governo municipal, comunidade 

escolar e organizações da sociedade civil que lidava, mediava as discussões acerca 

da educação para as relações étnico-raciais em Jequié e região. 

 Nilma Lino Gomes (2011) nos aponta que a educação continua sendo uma das 

principais bandeiras de lutas dos movimentos sociais negros no país. E para isso, 

articulações entre estes movimentos sociais, setores progressistas da sociedade civil 

engajadas na construção de uma educação formal antirracista e que promova de fato 

a promoção da igualdade racial entre e fora das escolas, precisam também da 

participação de educadores/as que compreendam o quão racista foi nossa educação 

institucional por séculos, e que precisamos da diversidade social para romper com 

essas tradições, sentimentos e práticas tão enraizadas em nossa sociedade.  

 Os setores progressistas dos movimentos sociais progressistas compreendem 

que a Educação é uma das principais ferramentas de transformação social que 

podemos ter. Por isso, compreender que garantir acesso à educação para todas e 

todos, inclusive a população negra jovem e não-jovem, se faz mais que necessário 

para garantir outros acessos culturais, sociais, econômicos e político. Contudo, se 

esta educação formal não for baseada numa pedagogia libertadora90 continuaremos 

possuindo em espaços formais de ensino, a produção e reprodução do racismo 

institucional e estrutural, que nos trouxe por séculos de estigmatização, segregação, 

exploração e rebaixamento de mais da metade da população brasileira.  

 Ivanildes Moura continua em sua afirmação posterior na entrevista, colocando 

o Mocambo Odara num lugar de ação mais político do que propriamente auxiliar 

pedagógico no período que ela coordenou o Núcleo de Estudos, mesmo a 

representante do movimento negro ali presente, ser estudantes de pedagogia 

Nesse momento, o Mocambo Odara ele não podia responder pelas 
questões pedagógicas do Núcleo. Na verdade, o coordenador 
pedagógico, eu atuava como coordenador, e coordenador pedagógico 
é desenvolver o material didático. O papel do Mocambo na verdade, 

                                                           
90 Paulo Freire compreendia a educação como elemento que instiga no “aluno” a criticidade, a consciência 

política e a inquietação em relação ao meio em que estar inserido. O ensinar não é transmitir saberes, mais 

considerar que cada sujeito é também portador de seus saberes. A missão do educador é possibilitar que o 

educando produza seu próprio conhecimento a partir da sua leitura de mundo, contudo o educador não deve 

abandonar sua função de proporcionar ao educando um “caminho” por onde este deve seguir partindo de sua 

consciência própria (FREIRE; 1980) 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

235 

era, era, mais uma visão mais política, de atividades que de fato 
resolvesse, discutisse as relações étnicas dentro da escola. Mas, os 
materiais desenvolvidos para as escolas cabiam ao coordenador 
pedagógico. (MOURA, 2017) 

 

 Gomes (2011) reforça esse aspecto político e de disputa de agenda e 

contribuição com formulação de políticas pública dos movimentos negros no Brasil e 

na América Latina, em especial, com o setor da Educação uma das prioridades destes 

movimentos, que percebemos isso desde as organizações negras do início do século 

XX, que iniciou na alfabetização, na garantia da leitura e das operações básicas da 

matemática até as relevantes e atuais discussões acerca das cotas raciais no ensino 

superior brasileiro. Pode-se dizer então, que nesse processo complexo e tenso, 

experiências, saberes e conhecimentos diversos são produzidos, acumulados e 

socializados pela população negra sempre que o conjunto desta população se 

organiza para sistematizar aquilo que se viu, ouvir e viveu em diversos e ambientes e 

momentos históricos diferentes.  

 Então quando a professora Ivanildes Moura afirma que quando ela chega no 

Núcleo a participação do Mocambo Odara se deu no âmbito político, de negociação, 

articulação com os diversos setores envolvidos na construção daquelas políticas 

educacionais tão necessária para aquele município, não se reduz em nada a 

importância da participação organizada do movimento negro nesse processo, pelo 

contrário, como podemos compreender pela narrativa apresentada acima pela 

professora Nilma Lino Gomes. Isso pois, não existiu avanço social (em nenhum setor) 

neste país sem a participação efetiva e política, sim, política, dos setores 

marginalizados e excluídos dos ambientes formais e institucionais de debates, 

reflexão, construção e implantação de medidas governamentais que se inserem na 

agenda pública e consequentemente na vida cotidiana das populações negras. 

 A partir das colocações da professora e secretária de Educação do município 

naquele momento (2004-2008), Graça Bispo, e da professora Ivanildes Moura, 

podemos perceber que pelos períodos históricos que as duas puderam participar 

ativamente daquele processo, visões diferentes tiveram da participação do movimento 

negro Mocambo Odara na consolidação do Núcleo de Estudos sobre a História e 

Cultura Afro-brasileira e Africana, mas sempre afirmando a importância política e até 

pedagógica para o início de um período que foi importante para o ensino da história e 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

236 

da cultura do povo negro e africano no país, mas também com um recorte em Jequié. 

   

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Diversos aspectos foram elencados durante a pesquisa e, muitos deles 

contribuíram para sistematizar e elencar novas contribuições sociais, étnico-raciais, 

políticos e culturais das populações negras e suas representações na sociedade civil 

organizada, tais como: participação política institucional e nos movimentos sociais do 

povo negro; formação acadêmica e vivências necessárias e importantes a fim de 

contribuir para elaboração de materiais didáticos e paradidáticos; efetivação de cursos 

de formação cultural e política organizada pelos movimentos sociais negros para os 

seus pares, entre outros aspectos importantes que se evidenciaram nas narrativas 

apresentadas pelos sujeitos desta pesquisa. 

 

PALAVRAS-CHAVES: Mocambo Odara; Educação Étnico-racial; Movimento Negro. 

 

REFERENCIAIS 

BISPO, Maria das Graças Silva. Entrevista concedida a Caio César Gonçalves de 

Souza. Jequié, 06 de maio de 2017. 

FREIRE, Paulo. Educação como pratica da liberdade. 11. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 

1980. 

GOMES, Nilma Lino. O movimento negro no Brasil: ausências, emergências e a 

produção dos saberes. In: Revista Política e Sociedade. Vol. 10 – Nº 18 – abril de 

2011. 

IBGE – Pesquisa Nacional por Amostra de Domicílios Contínua trimestral. Acesso em: 

08 de dezembro de 2020. Disponível em: https://sidra.ibge.gov.br/tabela/6403  

JEQUIÉ. Plano Municipal de Educação de Jequié. Período: 2015-2025.  

MOURA, Ivanildes. Entrevista concedida a Caio César Gonçalves de Souza. Jequié, 

Junho de 2017. 

RUA. M. das Graças. Políticas Públicas. Florianópolis: Departamento de Ciências da 

Administração / UFSC, 2009. p. 130. 

SILVA, Dionaria da. Entrevista concedida a Caio César Gonçalves de Souza, 1 de 

abril de 2017.  

 

https://sidra.ibge.gov.br/tabela/6403


Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

237 

Capítulo 14 

 

A BANCADA 

EVANGÉLICA E O 

PODER DAS 

MÍDIAS COMO 

PRINCIPAIS 

INIMIGOS DAS 

RELIGIÕES AFRO-

BRASILEIRAS 

 

Paulo Henrique Barbosa Silva 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

238 

A BANCADA EVANGÉLICA E O PODER DAS MÍDIAS COMO 

PRINCIPAIS INIMIGOS DAS RELIGIÕES AFRO-BRASILEIRAS 

 

 

Paulo Henrique Barbosa Silva91 

Universidade Federal de Ouro Preto - UFOP 

barbosaph80@gmail.com 

  

  

. 

Resumo:  

O presente artigo tem como ponto nevrálgico expor a intolerância religiosa sofrida 

pelas religiões afro-brasileiras pela vertente cristã neopentecostal. O objetivo precípuo 

é entender o papel da política e das mídias no recrudescimento da intolerância. A 

metodologia é embasada em estudos bibliográficos, além de um estudo de caso, 

aprofundando-se em analisar e entender as questões que direcionam a essas atitudes 

intolerantes e preconceituosas. 

Palavras-chave: Neopentecostalismo, Religiões Afro-brasileiras, Bancada 

Evangélica, Mídias, Intolerância Religiosa. 

 
 
Abstract: 

The present article has as a nerve point to expose the religious intolerance suffered by 

Afro-Brazilian religions for the neo-Pentecostal Christianity. The main objective is to 

understand the role of politics and the media in the upsurge of intolerance. The 

methodology is based on bibliographic studies, in addition to a case study, delving into 

analyzing and understanding the issues that lead to these intolerant and prejudiced 

attitudes. 

                                                           
91 Licenciatura plena em Geografia (UNIFEMM/2001), especialização em Política da Igualdade Racial 

na Escola (UFOP/2015), especialização em Ensino de Geografia (UFVJM/2016), licenciatura plena em 
Pedagogia (UFOP/20200). Professor efetivo na rede estadual de Minas Gerais. E-mail: 
barbosaph80@gmail.com. 
 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

239 

Keywords: Neopentecostalism, Afro-Brazilian Religions, Evangelical Bench, Media, 

Religious Intolerance. 

 
 
1. Introdução 

Há alguns anos no Brasil percebe-se uma acentuada queda dos indivíduos que 

professam o catolicismo, em contraposição a um aumento no número de adeptos 

pentecostais e neopentecostais, que ampliam seus domínios com discursos cada vez 

mais intolerantes contra as religiões de matrizes africanas. De acordo com o Censo 

Demográfico de 2010, apesar dos católicos ainda serem predominantes (64,6%), os 

evangélicos já compreendem 22,2% da população brasileira (IBGE, 2010). 

Como o protestantismo é uma das correntes religiosas que mais cresce no país, 

um dos principais objetivos deste artigo é identificar o papel da política e das mídias 

em prol da vertente neopentecostal contra os indivíduos que professam religiões de 

cunho afro-brasileiro, como o candomblé e a umbanda, via mecanismos de incitação 

de ódio, intolerância religiosa, discriminação e preconceito pelos proselitismos 

proferidos nos cultos religiosos, nas tribunas dos parlamentos e pelas mídias. 

 As religiões de matrizes africanas em toda a história no país sempre foram 

perseguidas e discriminadas por instituições como a Igreja Católica, Órgãos de 

Segurança Pública, por Autoridades judiciais e pela própria sociedade em geral, desde 

o período colonial até dias atuais. Mesmo com a promulgação de um estado laico 

onde no Art. 5, VI da Constituição Federal de 1988, entende-se que “é inviolável a 

liberdade de consciência de crenças, sendo assegurado o livre exercício dos cultos 

religiosos e garantida na forma da lei, a proteção aos locais de culto e suas liturgias” 

(BRASIL, 1988). 

Nota-se que a intolerância religiosa ainda impera soberana na sociedade 

brasileira. Atualmente diversos casos são veiculados pela mídia demonstrando as 

incitações de ódio, perseguições e atos discriminatórios e preconceituosos de 

autoridades políticas, do judiciário, de líderes religiosos protestantes de docentes da 

área educacional, contra candomblecistas e umbandistas. Silva (2015, p. 10) expõe 

que “os casos de intolerância, antes apenas episódicos e sem grandes repercussões, 

hoje avolumaram e saíram da esfera das relações cotidianas menos visíveis para 

ganhar visibilidade pública, conforme atestam as frequentes notícias de jornais que os 

registram em inúmeros pontos do Brasil”. 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

240 

Sobre tal aumento de crimes de cunho religioso, percebe-se por parte dos 

neopentecostais uma busca frenética por mais adeptos, para isso se valem de 

estratégias de cooptação de fiéis, teorias de prosperidade veiculadas para os fiéis e 

de desarticulação por meio de ataques às religiões afro-brasileiras, uma vez que 

essas religiões são marginalizadas e não possuem muito respaldo jurídico. 

Para maior conhecimento e aprofundamento da temática escolhida, a 

fundamentação teórica divide-se em autores/as que conceituam e revelam as 

especificidades entres as religiões afro-brasileiras, como Azevedo, Felinto e Silva; 

Freston e Palhares tem como principal intuito explicar a história e a diferença entre as 

ondas protestantes ocorridas em terras brasileiras; Silva e Oro argumentam sobre a 

animosidade dos neopentecostais sobre as religiões afro, além de dados de 

organizações governamentais e não-governamentais sobre dados populacionais e de 

intolerância religiosa. No que tange ao método de construção do artigo, as evidências 

de análise se apoiam na investigação bibliográfica e um estudo de caso sobre casos 

de intolerância religiosa registrados nos anos de 2014 e 2015. 

2. As ondas pentecostais 

A onda evangélica ou protestante, desde a década de 1970 tem avançado com 

o intuito de equilibrar o poder religioso e o número de fiéis no Brasil com a religião até 

então hegemônica: a católica. Na década de 1970 eram 4,8 milhões de pentecostais, 

subindo para 7,9 milhões na década seguinte. Na década de 1990, o número sobe 

para a casa dos dois dígitos, 13,7 milhões. Nos anos 2000 a conta fecha em 26 

milhões e nos dados fornecidos pelo IBGE (Censo 2010), os pentecostais configuram 

um universo de 42,3 milhões de indivíduos. 

A chegada dos protestantes ao Brasil data do período colonial no século XVI. 

Num primeiro momento percebe-se que a incursão do protestantismo aqui ocorreu 

devido às perseguições religiosas propagadas pela nova vertente dogmática que na 

Europa surgiu, além de questões de interesses mercantis. 

Os reformados franceses e holandeses, conhecidos como Huguenotes 

deixaram rastros no Rio de Janeiro (XVI) e em Pernambuco (XVII), mas de maneira 

efêmera (PALHARES, 2010). Mas é a partir do século XIX com a vinda da Família 

Real e a abertura dos portos às nações amigas do Brasil, que se nota a imigração dos 

grupos protestantes. Logicamente que a chegada dos novos cristãos em terras 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

241 

brasileiras ocorreu devido a interesses políticos e principalmente econômicos com a 

Inglaterra e a concepção da Constituição de 1824, que deflagrava a liberdade 

religiosa, mas num espaço majoritariamente católico. 

A chegada dos protestantes pode ser dividida em cinco fases, destacando-se 

o protestantismo de imigração e o protestantismo de missão, conhecidos como 

protestantismo histórico, além dos três momentos do pentecostalismo: tradicional, 

pentecostal e neopentecostal (FRESTON, 1996). 

O protestantismo de imigração difundiu-se na região sul do Brasil através dos 

calvinistas (na área urbana) e luteranos (zona rural), como uma maneira de transmitir 

a assistência espiritual à população vindoura da Europa que chegava ao continente 

sul-americano (SILVA, 2006). Já na segunda metade do século XX, observa-se o 

aparecimento de missionários estadunidenses que propagaram seus dogmas 

religiosos em diversos rincões do país, momento reconhecido como protestantismo 

missionário. 

No Brasil o pentecostalismo se divide em três ondas, respectivamente: 

denominações tradicionais (de 1910 a 1950), denominações deuteropentecostais (de 

1950 a 1970) e por fim os neopentecostais (a partir de 1970). 

O pentecostalismo se refere às facções religiosas cristãs, oriundas do 

protestantismo, onde os grandes diferenciais se encontram no contato com Deus 

através do batismo no Espírito Santo, comumente conhecido como glossolalia, ou 

seja, dom de línguas onde a pessoa se expressa em outras línguas (SANTA ANA, 

1991). 

A primeira onda se inicia em 1910 com a fundação da Congregação Cristã no 

Brasil e a Assembleia de Deus em 1911. Em 1932 é fundada a Igreja de Cristo no 

Brasil que entra em conflito com as duas primeiras por pregar que o batismo com o 

Espírito Santo dava-se no momento de conversão e não com a experiência posterior 

ao falar línguas. Essas vertentes cristãs são rígidas quantos a costumes e usos. 

A segunda onda inicia-se da década de 50 aos anos 70, caracterizando-se pela 

cruzada de evangelização e milagres. Precursores desse movimento foram os 

missionários da International Church of The Foursquares Gospel, que fundaram a 

Igreja do Evangelho Quadrangular. Quanto aos dogmas religiosos, essas igrejas são 

bastante rígidas quantos a costumes e usos. 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

242 

A terceira onda está em pleno movimento. É atualmente a vertente pentecostal 

que mais cresce no país e se diferencia das duas últimas ondas por adotar 

pressupostos mais liberais, valendo-se maciçamente de programas televisivos e 

radiofônicos, jornais impressos, obras literárias, internet, métodos modernos de 

administração, marketing, planejamento estatístico, análise de resultados. Algumas 

igrejas expoentes do neopentecostalismo são: Igreja Universal do Reino de Deus, 

Igreja Internacional da Graça de Deus, Renascer em Cristo e Igreja Mundial do Poder 

de Deus. 

3.  A formação do candomblé e da umbanda no Brasil 

Ao contrário do que muitos acham, o candomblé e a umbanda são 

consideradas religiões e não seitas como o propagado pelas denominações religiosas 

dominantes - principalmente as cristãs católica e evangélica pentecostal -, mas 

mesmo entre essas duas religiões de matriz africana há divergências entre seus 

seguidores. O Candomblé é uma religião essencialmente brasileira, pois sua formação 

é oriunda das diversas etnias aglutinadas em uma senzala no período escravocrata: 

[...] ritos que eram professados nas mais longínquas regiões do continente 
africano, em termo de diversidades, cânticos e culto em geral, começaram a 
ser conhecidos, trocados e acomodados dentro de uma mesma senzala, por 
grupos de procedências diversas. A partir dessa aglutinação, teve início esse 
culto de origem africana, que nós conhecemos hoje como Candomblé 
(RAMOS, 2011). 

Outro autor que compartilha do mesmo ponto de vista sobre a formação do 

candomblé afirma:  

[...] a necessidade por parte dos grupos negros de reelaborarem suas 
identidades social e religiosa sob as condições adversas da escravidão e 
posteriormente do desamparo social tendo como referências as matrizes 
religiosas de origem africana. (SILVA, 2005, p. 15). 

No Brasil há pelo menos três nações de candomblé ou padrões de rituais: o 

candomblé de raiz angola-congo; o jeje, de procedência daomeana e o candomblé de 

procedência iorubá (em suas variantes queto ou ketu, ijexá, efã, batuque gaúcho e 

xangô pernambucano) (FELINTO, 2012). Os responsáveis por esses troncos são os 

nagôs, indivíduos que foram trazidos da Costa dos Escravos, onde atualmente se 

localizam as nações do Benin, Nigéria e Togo. Felinto (2012, p. 12), identifica que o 

primeiro grupo cultua os deuses chamados de inquices, no segundo, os voduns e, no 

terceiro, os orixás, os quais são considerados deuses afro-brasileiros, uma vez que 

tem sua origem nos confins africanos e sofreram uma simbiose com a cultura 

brasileira. 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

243 

Os candomblecistas veneram um conjunto de dezesseis orixás e a cada um 

desses deuses seguem histórias, mitos e características particulares. Os orixás 

possuem características que os associam a personalidades, comportamentos, 

elementos e forças da natureza, sentimentos e paixões humanas, além de 

desempenharem atividades humano-culturais (caça, guerra, cura) e serem 

identificados por suas vestimentas, cores e rituais, (FELINTO, 2012).  

Outro ponto importante a salientar é que o candomblé e a umbanda no que 

tangem às estruturas de culto têm uma ligação com o catolicismo popular e os ritos 

indígenas. Dessa mistura surge o sincretismo, devoção aos santos e deuses, fonte a 

qual se originaram as religiões afro-brasileiras. 

O candomblé pode ser entendido como religião completa devido ao seu amplo 

conjunto: 

[...] portanto o candomblé é uma religião porque possui filosofia, mitologia, 
comidas, indumentária, ritualística, códigos de conduta e idioma próprios – 
ioruba, nas casas ketu, kimbundo nas casas de angola, fon nas casas jeje. O 
candomblé possui as suas roupas próprias, as suas indumentárias litúrgicas 
– a roupa do santo, abada, modus vivendi, modus operandi. Enfim, o 
candomblé tem a sua liturgia própria, não devendo nada a religião alguma 
(RAMOS, 2011). 

A umbanda teve seu surgimento na cidade de Niterói, Rio de Janeiro, no 

começo do século XX. Consta que seu precursor foi o médium Zélio Fernandino de 

Morais – há certas divergências quanto a sua fundação, uma vez que muitos o 

consideram não o fundador, mas o anunciador dessa religião por estabelecer um 

marco inicial para a História da umbanda – ao incorporar pela primeira vez numa 

sessão kardecista a entidade denominada Caboclo das Sete Encruzilhadas. Esse é o 

mote para a constituição da umbanda pelo país. 

Zélio Fernandino fundou a primeira tenda ou casa de umbanda em sua própria 

residência na cidade niteroiense, conhecida como Tenda Espírita Nossa Senhora da 

Piedade (AZEVEDO, 2008). Sob o jugo do Caboclo das Sete Encruzilhadas, foi 

ordenado que mais sete tendas fossem erguidas para que de fato a umbanda 

ampliasse seus domínios, dogmas e arregimentasse mais seguidores/as. 

A umbanda reúne em seu âmago um forte sincretismo, pois em sua formação 

são observados elementos trazidos pelo europeu (o catolicismo), elementos indígenas 

(cultos aos antepassados e forças da natureza), elementos africanos (orixás e cultos 

aos antepassados) e espíritas (fundamentos espíritas provenientes do kardecismo, 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

244 

reencarnação, progresso espiritual). Esse sincretismo ímpar pode ser considerado 

como: 

[...] efetivamente, a primeira religião a colocar-se um contato direto com as 
classes de pouco prestígio da sociedade, quebrando tabus ao valorizar uma 
sabedoria aquém e além dos livros: a sabedoria de cunho popular, de tradição 
oral, aquela que passada de uma geração a outra, e com a fundação da 
religião de maneira oficial, agora entre os espíritos dotados de muito desse 
conhecimento tradicional popular àqueles que ainda são espíritos 
encarnados e limitados pela matéria (AZEVEDO, 2008, p. 21). 

Outra questão a ser observada da umbanda é o caráter de acolhimento com 

todos os segmentos da sociedade, isto é, se mostra uma religião comprometida a 

abraçar todos/as aqueles/as que necessitarem de conforto espiritual ou físico que 

pode ser oferecido quer pelos médiuns ou pelos espíritos. Devido a essa linha de 

compreensão de valorizar a diversidade e as diferenças, que pode ser entendida as 

várias perseguições empreendidas contra os/as umbandistas. 

Ao contrário das outras religiões que selecionam seus fiéis, seja por questões 

de status e até raciais, a umbanda sempre se mostrou plural. O kardecismo foi criando 

raízes elitistas e em suas reuniões poucos negros eram vistos, além de seus mentores 

levantarem que os ditames do umbandismo eram inferiores, por se basearem em 

elementos africanos e indígenas. A religião católica também comungava com os 

kardecistas de manter longe de suas fileiras os ritos da umbanda e outro ponto 

inquestionável era que grande parte da população negra do começo do século XIX 

não possuía os requisitos necessários para contribuir com o dízimo. 

Em sua obra (AZEVEDO, 2008) pontua o grande papel da umbanda na luta 

contra o preconceito, principalmente o de rechaçar a homofobia e a bifobia. Ele afirma 

que:  

A umbanda ainda foi alvo de perseguições por aceitar sem muitas restrições, 
na grande maioria das Casas, os adeptos que fossem homossexuais ou 
bissexuais, entendendo, por exemplo, que o sexo é uma questão física, que 
o amor pode se manifestar por meio da essência ou polaridade do espírito, 
das energias afins dos indivíduos, desmitificando as concepções de pecado 
e sendo uma das primeiras a abolir tabus sexuais no âmbito religioso 
(AZEVEDO, 2008, p. 23). 

4.  O candomblé e a umbanda segundo o Censo Demográfico de 2010 

No primeiro recenseamento realizado no século XIX, verificou-se a hegemonia 

da filiação à religião Católica Apostólica Romana, devido a fatores constitutivos à 

colonização, ficando essa como religião oficial até a Constituição de 1891. 

Do Censo de 1872 até o mais recente de 2010 (IBGE, 2010), percebe-se que 

o perfil religioso brasileiro mudou bastante. Ainda tem-se o catolicismo como religião 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

245 

hegemônica, mas seu poderio vem diminuindo graças ao avanço dos evangélicos 

pentecostais. Em 1872, a porcentagem dos indivíduos católicos era de 99,7% e já na 

década de 1970, a variação foi de 7,9 pontos, estacionando num universo de 91,8% 

de seguidores do catolicismo. 

O Censo Demográfico de 1991 confirma a tendência de queda do catolicismo 

(83%) e o aumento dos evangélicos – incluem-se nesse grupo os evangélicos de 

missão, os pentecostais e os não determinados – de 6,6% para 9,0% de 1980 a 1991. 

O Censo de 2000 confirma o recrudescimento do setor evangélico para 15,4% da 

população e o declínio da religião católica para 73,6%. 

O Censo Demográfico de 2010 confirma mais uma vez o aumento da parcela 

evangélica (22,2%) em todas as regiões do país e ainda menciona que apesar do 

catolicismo seguir majoritário (64,6%), houve redução dos mesmos em todas as 

regiões brasileiras. 

Sobre as religiões afro-brasileiras, a partir do Censo Demográfico de 2000/2010 

que são analisadas seus contingentes de fiéis. Em 2000 havia 0,3% de indivíduos que 

professavam o Candomblé e a Umbanda. Passada uma década, percebe-se que os 

dados continuam os mesmos. 

Quando se faz uma análise da distribuição percentual da população por 

Grandes Regiões segundo os grupos de religião (IBGE, 2000/2010), as regiões Sul e 

Sudeste, abrigam respectivamente, 0,6% e 0,4% dos/as seguidores/as das religiões 

afro-brasileiras. Até então, antes dos resultados do Censo Demográfico de 2010, 

pensava-se que a região Nordeste era a maior detentora quantitativa desses grupos 

religiosos, contando com 0,2%. Quanto aos estados mais representativos da 

umbanda, se encontram: o Rio Grande do Sul, Rio de Janeiro e São Paulo. O 

candomblé está mais presente na Bahia e no estado fluminense. 

Segundo o Censo Demográfico de 2010, quando se refere ao recorte por cor 

ou raça, 21,1% de candomblecistas e umbandistas se declaram pretos/as. Outros 

dados interessantes a serem observados é que a maioria dos/as seguidores/as das 

religiões de matrizes africanas se autodeclararam brancos/as (47,1%), seguidos por 

pardos/as (30,8%), amarelos/as (0,6%) e indígenas (0,4%). 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

246 

Outros dados interessantes sobre os/as seguidores/as das religiões afro-

brasileiras de acordo com o Censo Demográfico 2010 são reveladores e dignos de 

boas análises e discussões quando se referem ao nível educacional e de renda. 

No quesito alfabetização, o percentual de pessoas com 15 anos ou mais de 

idade (IBGE, 2010), candomblecistas e umbandistas compreendem 96,2% de 

pessoas alfabetizadas, sendo que somente 3,8% são analfabetas. Os seguidores/as 

dessas religiões ficam atrás somente dos espíritas, 98,6% de indivíduos alfabetizados. 

 No nível de instrução das pessoas de 15 anos ou mais de idade (IBGE, 2010), 

percebe-se grande vantagem dos indivíduos do candomblé e da umbanda sobre os 

católicos e os da vertente evangélica pentecostal, uma vez que candomblecistas e 

umbandistas que possuem instrução fundamental incompleto é de 28,9%, católicos 

(39,8%) e pentecostais (42,3%); fundamental completo e médio incompleto, os fiéis 

das religiões afro-brasileiras perfazem 21,2%, católicos (18,3%) e pentecostais 

(21,3%); superior incompleto, indivíduos do candomblé e umbanda, 33,1%, católicos 

(25,1%) e pentecostais (25,5%); no superior completo, as religiões de culto africanas 

atingem 12,9%, enquanto os católicos possuem 9,4% e os pentecostais 4,1% de 

indivíduos nas instituições de ensino superior. 

Quanto ao rendimento mensal domiciliar per capita (IBGE, 2010), o Censo 

revelou que até um salário mínimo, os católicos respondiam por 55,8%, pentecostais 

63,6% os adeptos das religiões afro-brasileiras, 43,8%. Mas quando se compara 

esses três grupos na faixa de mais de dois salários mínimos, os candomblecistas e 

umbandistas ultrapassam-nos. 

5.  A “bancada da bíblia” 

O Brasil assiste atualmente a força que bispos, pastores e parlamentares leigos 

alinhados a dogmas religiosos protestantes estão desempenhando no Congresso 

Nacional, comumente, conhecidos como “bancada evangélica”. 

Segundo os dados fornecidos pelo Departamento Intersindical de Assessoria 

Parlamentar (DIAP/2018), para o pleito de 2019/2023 foram eleitos num universo de 

513 deputados/as, 82 protestantes e nove senadores. No ano de 2006 o número de 

congressistas era de apenas 32 protestantes. Em 2010, a proporção de 

representantes na Câmara sobe para 70. O ano de 2014 contabiliza 75 representantes 

na Câmara e 3 no Senado. 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

247 

Grande parte dos deputados/as com orientação religiosa protestante possui 

comportamentos e concepções muito conservadoras e outros/as com posturas bem 

radicais, exortando a situações de intolerância e violência. Temas polêmicos têm sido 

levados à discussão nas plenárias das diversas comissões e em votações na Câmara 

e no Senado. Grande parte das propostas não tem o intuito de promover o bem 

comum da população, e sim, privilegiar aqueles/as que estão no poder e seus 

seguidores/as. 

Elencam-se a seguir alguns projetos prioritários da bancada evangélica, como 

o chamado Estatuto da Família. O Projeto de Lei 6.583/2013 define a família como a 

união formada por um homem e uma mulher. Por esse prisma são desconsiderados 

os casais homoafetivos e outros arranjos familiares, configurando como retrocesso 

desde que o Supremo Tribunal Federal (STF) reconheceu as uniões estáveis entre 

pessoas do mesmo sexo. Seguem-se outros temas polêmicos como o dia do Orgulho 

Heterossexual, tratamento psicológico para a população homossexual, 

pejorativamente conhecido como “cura gay”, além de serem contrários à legalização 

do aborto e favoráveis ao programa “Escola Sem Partido”. 

A partir das observações acerca de como legislam tais políticos, instaura-se um 

clima de incerteza quanto aos direitos já adquiridos de mulheres, a comunidade LGBT, 

indígenas e negros, além de expor essas populações ao risco iminente de que novas 

garantias possam ser ceifadas. 

6.  Estudo de caso acerca dos casos de intolerância religiosa, agressões 

sofridas pelos/as seguidores/as das religiões afro-brasileiras e ofensas pelo 

YouTube por pastores da IURD nos anos de 2014 e 2015 

Os anos de 2014 e principalmente o de 2015 foram marcados por diversas 

situações de intolerância religiosa contra os seguidores das religiões afro-brasileiras, 

desde mães-de-santo sofrendo ataques cardíacos fulminantes a apedrejamentos de 

adolescentes. Segundo dados fornecidos pelo relatório da Organização não-

governamental Comissão de Combate a Intolerância Religiosa (CCIR), de janeiro de 

2011 a junho de 2015, o Disque 100 da Secretaria de Direitos Humanos da 

Presidência da República, recebeu 462 denúncias sobre discriminação religiosa (RIO 

DE JANEIRO, 2015). 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

248 

Ainda de acordo com o Disque 100 da Secretaria de Direitos Humanos da 

Presidência da República, entre 2011 e 2014 foram feitas 504 denúncias de 

discriminação religiosa em todo o país. Desse montante, 21,3% informaram a religião 

vilipendiada, sendo que 35% dos casos se referiam às religiões afro-brasileiras. 

Outro dado revelador é o que tange aos estados que concentram denúncias de 

intolerância religiosa via Disque 100. Através de um estudo preparado pela Assessoria 

de Direitos Humanos e Diversidade Religiosa da Secretaria Nacional de Promoção e 

Defesa dos Direitos Humanos, “Diversidade Religiosa: Construção e Desafios”, entre 

2011 e 2014, apontam São Paulo como o estado com o maior número de denúncias, 

101 casos, seguido pelo Rio de Janeiro (99) e Minas Gerais (35). Sobre o perfil de 

vítimas e algozes, sabe-se que 40% dos indivíduos que sofrem alguma forma de 

violação são mulheres e 36% dos suspeitos por cometerem os atos discriminatórios e 

preconceituosos são do sexo masculino. Por classificação dos tipos de violência 

cometida, a psicológica se encontra em 45% das notificações, seguida discriminação 

(22%), física (19%) e violência moral (14%) (CELESTINO; MANSUR, 2015). 

No início de 2014, a Associação Nacional de Mídia Afro pediu a exclusão de 17 

vídeos postados no canal YouTube, onde pastores da Igreja Universal do Reino de 

Deus (IURD) proferiram uma série de ofensas e incitações ao ódio contra as religiões 

de matrizes africanas. O Ministério Público Federal do Rio de Janeiro foi acionado e 

recomendou ao canal de comunicação que os vídeos fossem retirados do ar. A 

empresa ignorou a orientação e o caso foi levado à Justiça. 

Em 28 de abril de 2014, o juiz Eugênio Rosa Araújo, titular da 17ª Vara Federal, 

decidiu que os vídeos não fossem retirados e foi unânime em afirmar que as 

manifestações afro-brasileiras não podem ser consideradas como religiões, uma vez 

que as mesmas não possuem características que as constituem como doutrinas 

religiosas, pois não possuem embasamentos escritos (escrituras), hierarquia e não 

são monoteístas. 

Trata-se de religiões cujos princípios e práticas doutrinárias são em geral, 
estabelecidos e transmitidos oralmente. Não há nelas livros sagrados (como 
a Bíblia, por exemplo) que registrem sua doutrina de forma unificada ou sua 
história. Neste sentido, são religiões não institucionalizadas. Ao contrário do 
que acontece, por exemplo, com a Igreja Católica, que tem uma hierarquia 
centralizada na figura do Papa e estabelece princípios doutrinários válidos 
para a sua igreja em todo o mundo, os terreiros são autônomos. Cada chefe 
de terreiro é o senhor absoluto, a autoridade máxima, o “papa” de sua 
comunidade (SILVA, 2005, p. 12). 

E finaliza que: 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

249 

A história dessas religiões tem sido feita, portanto, no quase que 
anonimamente, sem registros escritos no interior dos inúmeros terreiros 
fundados ao longo do tempo quem quase todas as cidades brasileiras 
(SILVA, 2005, p. 12-13). 

 

De acordo com o Estatuto da Igualdade Racial, em seu capítulo III, Art. 26, “o 

poder público adotará as medidas necessárias para o combate à intolerância com as 

religiões de matrizes africanas e à discriminação de seus seguidores, especialmente 

com o objetivo de: 

I – coibir a utilização dos meios de comunicação social para a difusão de 

proposições, imagens ou abordagens que exponham pessoa ou grupo ao ódio ou ao 

desprezo por motivos fundados na religiosidade de matrizes africanas.” 

Após o juiz da 17ª Vara da Justiça Federal do Rio de Janeiro desconsiderar as 

manifestações do candomblé e da umbanda como religiões e se negar a retirar os 

vídeos do ar, o Ministério Público Federal do Rio de Janeiro, recorreu ao Tribunal 

Regional Federal da 2ª Região (TRF-2), que em seu agravo de instrumento, solicita a 

retirada imediata dos 17 vídeos que incitam ao preconceito e discriminação, além de 

sugerir multa de R$500 mil reais por dia de descumprimento e que a empresa de 

telecomunicações Google dona do canal YouTube, coopere com as investigações 

fornecendo ao MPF, dados sobre a data, hora, local e o número de IP dos 

computadores utilizados para as postagens das imagens. 

Em junho de 2014, o desembargador do Tribunal Federal da 2ª Região, 

determinou a retirada em 72 horas dos 17 vídeos postados no YouTube. Além disso, 

o juiz federal que havia negado em primeira instância a retirada das imagens, retratou-

se e em seu discurso – após as polêmicas proferidas, o alcance midiático e a ação 

conjunta do MPF/RJ e a indignação de grupos religiosos e sociais negros – corroborou 

que o candomblé e a umbanda são de fato religiões.  

No decorrer desse caso ficou explícito que o juiz cometeu graves violações ao 

desconsiderar que o Brasil ratificou importantes tratados e declarações de proteção 

aos direitos humanos, como a Declaração Universal dos Direitos Humanos, a 

Convenção Americana dos Direitos Humanos de 1969 (Pacto de San José da Costa 

Rica) e a Declaração sobre a eliminação de todas as formas de intolerância e 

discriminação fundadas na religião ou nas convicções -1981, e que é dever do Estado 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

250 

se impor e proibir quaisquer atos preconceituosos e discriminatórios que envolvam os 

indivíduos e suas respectivas religiões. 

Outro caso polêmico ocorreu em março de 2015 no estado da Bahia, quando o 

Coletivo de Entidades Negras (CEN), solicitou ao Ministério Público Federal (MPF) 

instauração de inquérito civil para investigar casos de intolerância religiosa contra as 

religiões de matriz africana (CORREIO 24 HORAS, 2015). Todo esse rebuliço se 

sucedeu após um vídeo dos Gladiadores do Altar ser postado na internet.  

Os Gladiadores do Altar é um projeto criado pela Igreja Universal do Reino de 

Deus (IURD), que segundo seus idealizadores têm a menção de reunir milhares de 

jovens em situação de vulnerabilidade social e de iniciá-los em uma formação pastoral 

e missionária. De acordo os líderes das entidades afro-brasileiras, no vídeo os jovens 

estão vestidos de uniformes militares e se valem de gritos de palavras de ordem como 

as usadas nas Forças Armadas. 

O que suscitou o inquérito no MPF baiano foi o histórico da Igreja Universal em 

atacar de diversas maneiras as religiões de matriz africana, seja através de seu 

semanário o Folha Universal, os programas televisivos, os cultos e agora um potencial 

perigo, os Gladiadores do Altar. Após o pedido de inquérito, 24 lideranças religiosas 

afro-brasileiras em suas respectivas capitais brasileiras, protocolaram seus pedidos 

de investigação em seus Ministérios Públicos estaduais. 

No dia primeiro de junho de 2015, na cidade baiana de Camaçari, ocorreu um 

ato de intolerância religiosa que culminou na morte de uma ialorixá. Mildreles Dias 

Ferreira, a mãe Dedê de Iansã de 90 anos, veio a falecer de um ataque cardíaco, após 

sofrer ataques ininterruptos de seguidores da igreja Casa da Oração Ministério de 

Cristo, que começaram às 23:00 horas da noite e só foram cessar às 05:00 da manhã 

do dia seguinte. Segundo testemunhas, os problemas entre seguidores do terreiro de 

candomblé Oyá Denã, começaram partir do momento que a igreja evangélica se 

instalou em frente ao terreiro (TINOCO, 2015). 

Na cidade do Rio de Janeiro, também no mês de junho 2015, ocorreu um caso 

de intolerância religiosa. A adolescente Kayllane Coelho e mais sete pessoas foram 

insultadas num ponto de ônibus quando retornavam de festividades do candomblé. A 

adolescente trajava as vestimentas brancas associadas ao candomblé, quando dois 

homens portando bíblias começaram proferir insultos. Foi nesse momento que um dos 

agressores atirou uma pedra na cabeça da menina que veio a desmaiar. 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

251 

7.  Possíveis causas da intolerância 

Passados cinco séculos e após o país obter sua laicidade, o embate religioso 

no que se refere a sua sobrevivência e a corrida para aumentar o número de fiéis, é 

travado entre católicos e evangélicos, principalmente entre a vertente neopentecostal. 

Apesar de majoritário, o catolicismo vem perdendo espaço para o 

neopentecostalismo, o qual Cunha (2013, p. 65) atribui “em decorrência do processo 

de modernização cultural e da consequente diferenciação do campo religioso, que 

acarreta a perda de tal posição”. 

A mudança no perfil religioso brasileiro tem seu começo nos movimentos 

migratórios efetivados na década de 1950, onde milhares de indivíduos se dirigiram 

do campo às cidades. Instalados nos centros urbanos, homens, mulheres e crianças 

se viram despojados de direitos essenciais à sobrevivência e ficaram à mercê da 

ausência de políticas públicas estatais. É nesse momento que os laços de 

solidariedade são reforçados em nome da religião, como instrumento identitário e 

como válvula de escape de seus cotidianos. 

Autores como Cunha (2013) apresentam indícios da força do 

neopentecostalismo na sua agilidade para arregimentar novos fiéis e capacidade de 

crescimento em nichos antes católicos, como alternativas religiosas significativas para 

os segmentos mais humildades, abertura de templos nas áreas de expansão agrária 

e periféricas das grandes metrópoles. Com o crescimento aparente do 

neopentecostalismo, os seguidores das religiões afro-brasileiras serão 

constantemente assediados para mudarem de credo, uma vez que as lideranças 

neopentecostais são formadas por ex-católicos. 

 Mas a questão a ser identificada neste trabalho são os motivos os quais as 

religiões afro-brasileiras são defenestradas e perseguidas pelo protestantismo 

neopentecostal, uma vez que esta, ao mesmo tempo celebra a intolerância e o ódio 

religiosos, traveste-se dos rituais de matriz africana em seus cultos e coopta 

seguidores dessas religiões para suas fileiras. 

 As religiões do tronco judaico-cristão tecem diversas críticas às religiões afro-

brasileiras, devido - segundo seus teólogos e seguidores – a um senso comum sobre 

a falta de uma institucionalização, hierarquia, de um texto-base, além de ser 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

252 

comumente relacionadas a seitas e religiões inferiores devido à pluralidade de seus 

ritos e cânticos. 

 As religiões neopentecostais mostram sua voracidade para dominar o cenário 

religioso nacional, mas para que se efetivem de vez seus intentos, ressemantizam 

seus conteúdos, isto é, são igrejas religiofágicas (ORO, 2015). De acordo com Oro 

(2015, p. 33) “a definição de religiofagia “é uma igreja que construiu seu repertório 

simbólico, suas crenças e ritualística incorporando e ressamantizando pedaços de 

crenças de outras religiões, mesmo de seus adversários”. 

 As religiões neopentecostais utilizam desse recurso para atingir o maior número 

de fiéis e garantir seu domínio em determinados espaços. A colcha de retalhos 

envolve crenças e rituais da Igreja Católica e das religiões mediúnicas, se encaixando 

nesse quesito as religiões de matrizes africanas. 

 Os líderes religiosos se apropriam e conseguem dar novos sentidos e 

interpretações das outras manifestações religiosas em seus cultos de forma eloquente 

e brilhante. Como exemplo pode-se citar os ritos do candomblé e da umbanda, onde 

ao mesmo tempo pastores tentam deturpar o entendimento dessas religiões, valendo-

se de incitações intolerantes e preconceituosas que consagram tais manifestações 

como, adoradores do diabo, promovem rituais de sacrifícios animais e humanos, 

ambientes de feitiçaria. Interessante é perceber que os neopentecostais sabem utilizar 

muito bem os rituais afro-brasileiros em seus cultos, mudando habilmente 

nomenclaturas e utilizando cânticos e rituais (transe ou sessão de descarrego) contra 

possessões demoníacas. 

 Ao usar desses estratagemas e de depoimentos de ex-pais-de-santo e mães-

de-santo, que estes eram possuídos por forças malignas e só foram libertados ao se 

converterem, conseguem conspurcar a finalidade das religiões afro-brasileiras e de 

diminuir o número de adeptos das mesmas em proveito das confissões evangélicas, 

algumas fornecendo-lhes até mesmo pastores e bispos. 

 Santos (2015) também reforça que a intolerância religiosa e o preconceito 

contra os/as adeptos/as e os templos das religiões afro-brasileiras se encontram em 

seus fundamentos e organização e aceitação e legitimidade. Numa nação que 

preconiza a tradição judaico-cristã, religiões mediúnicas não são vistas com 

seriedade, pois não possuem pilares ditos estruturadores, como por exemplo, um 

texto-base (bíblia, alcorão), e além do mais, são plurais, no caso das religiões de 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

253 

matrizes africanas, politeístas e tem em seu bojo a questão do transe ou incorporação 

dos/as seguidores/as pelas entidades. O autor expõe enfaticamente sua visão sobre 

as causas da intolerância: 

A meu ver, dentre os vários elementos fundamentais das religiões de matrizes 
africanas no Brasil, como comunidade, o oráculo, o exercício do sacerdócio, 
os rituais públicos e privados, o transe ou incorporação da divindade 
comparece como um dos focos da intolerância (SANTOS, 2015, p. 74). 

8.  Considerações finais 

 Já é sabido que as religiões afro-brasileiras possuem em seu histórico tamanha 

perseguição e intolerância a seus/as seguidores/as, mas a mídia brasileira tem 

escancarado de forma nunca antes vista diversos eventos que confirmam como a 

sociedade possui traços intolerantes e racistas quando o quesito se trata das religiões 

de matrizes africanas. Os fatos ocorridos em 2014 e 2015 estabeleceram a urgência 

de um diálogo inter-religioso que se baseie na liberdade e no respeito às diversas 

manifestações religiosas aqui encontradas no Brasil. 

Um dos mecanismos pedagógicos que podem orientar para uma sociedade 

mais respeitosa e propícia ao diálogo inter-religioso, passam pela implementação da 

Lei nº 10.639/03 - que desde 2003 integra a Lei de Diretrizes e Bases da Educação 

Básica (LDB) -, incorporação da mesma no projeto político pedagógico escola e a 

introdução de cursos de formação continuada para os docentes (cursos de 

aperfeiçoamento em Gestão de Políticas Públicas em Gênero e Raça e cursos de 

especialização Lato Sensu), capacitações para a equipe pedagógica e gestão escolar, 

aquisição de materiais didáticos e literários para as bibliotecas escolares que abordem 

as culturas africanas, afro-brasileiras e indígenas. A partir do envolvimento com a 

temática histórico-cultural afro-brasileira, inclusive os aspectos religiosos, estender as 

Leis nº 10.639/03 e nº 11.645/08 para um âmbito mais amplo que é de atender a 

comunidade escolar e convidar as principais lideranças religiosas para estabelecer 

uma comunicação dialógica e criar mecanismos que combatam a intolerância 

religiosa, atingindo também os estudantes, oferecendo-lhes uma educação para os 

direitos humanos.  

A educação de crianças e adolescentes em direitos humanos fundamentais 
garante que esses agentes adquiram conhecimentos a respeito do tema e 
que busquem a efetividade de seus direitos. Ora, a educação em direitos 
humanos fundamentais é, assim, forma eficiente para a efetivação de tais 
direitos e da promoção da cidadania (QUEIROZ, 2012, P. 24-25). 

 Como se percebe, as mudanças de concepções e atitudes transcende ao 

campo religião, pois através de cursos de formação para professores/as sobre a 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

254 

temática e a constituição de uma rede de solidariedade que prime por diálogos de 

respeito entre os principais grupos religiosos residentes no Brasil, de fato surgirá um 

entendimento do que é liberdade religiosa e mecanismos efetivos de combate ao 

racismo e aos grupos fundamentalistas que permeiam nosso espaço.   

Referências bibliográficas: 

AZEVEDO, Janaina. Tudo o que você precisa saber sobre a Umbanda. São Paulo: 
Universo dos Livros, 2008. 

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil: 1988. Brasília: Câmara dos 
Deputados, 2000. 

_______. Lei nº 10.639, 9 de janeiro de 2003. DOU, Brasília, 10 de jan. 2003. 

_______. Plano Nacional de Implementação das Diretrizes Curriculares Nacionais 
para a Educação das Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de História e Cultura 
Afro-Brasileira e Africana. Brasília: MEC, SECADI, 2013. 

_______. Presidência da República. Lei nº 12.288, de 20 de julho de 2010. Institui o 
Estatuto da Igualdade Racial; altera as Leis nº 7.716, de janeiro de 1989, 9.029, de 13 
de abril de 1995, 7.347, de 24 de julho de 1985, e 10778, de 24 de novembro de 2003. 
Disponível em: <http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2007-
2010/2010/Lei/L12288.htm>. Acesso em: 12 de novembro de 2015. 

BRISOLLA, Fabio. Umbanda e Candomblé não são religiões, diz juiz federal. 
Disponível em: <http://www1.folha.uol.com.br/poder/2014/05/1455758-umbanda-e-
candomble-nao-sao-religioes-diz-juiz-federal.html>. Acesso em: 03 de novembro de 
2015. 

CELESTINO, Marcus; MANSUR, Rafaela. Comitê por tolerância religiosa. 
Iniciativa liderada por Secretaria de Direitos Humanos distribuirá cartilhas. 2015. 
Disponível em: <https://www.otempo.com.br/cidades/comite-por-tolerancia-religiosa-
1.1058502>. Acesso em: 28 set. 2019. 

CORREIO 24 HORAS (Bahia). MPF abre inquérito para apurar intolerância 
religiosa dos Gladiadores do Altar: Coletivo de Entidades Negras e outros líderes 
entregaram carta. 2015. Disponível em: 
<https://www.correio24horas.com.br/noticia/nid/mpf-abre-inquerito-para-apurar-
intolerancia-religiosa-dos-gladiadores-do-altar/>. Acesso em: 28 set. 2015. 

CUNHA, Luiz Antônio. Educação e Religiões: A descolonização religiosa da Escola 
Pública. – Belo Horizonte: Mazza Edições, 2013. 

DECLARAÇÃO UNIVERSAL DOS DIREITOS HUMANOS. Disponível em: 
<http://www.brasil.gov.br/cidadania-e-justica/2009/11/declaracao-universal-dos-
direitos-humanos-garante-igualdade-social>. Acesso em: 01 de novembro de 2015. 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2007-2010/2010/Lei/L12288.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2007-2010/2010/Lei/L12288.htm
http://www1.folha.uol.com.br/poder/2014/05/1455758-umbanda-e-candomble-nao-sao-religioes-diz-juiz-federal.html
http://www1.folha.uol.com.br/poder/2014/05/1455758-umbanda-e-candomble-nao-sao-religioes-diz-juiz-federal.html
http://www.brasil.gov.br/cidadania-e-justica/2009/11/declaracao-universal-dos-direitos-humanos-garante-igualdade-social
http://www.brasil.gov.br/cidadania-e-justica/2009/11/declaracao-universal-dos-direitos-humanos-garante-igualdade-social


Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

255 

CONVENÇÃO AMERICANA DOS DIREITOS HUMANOS DE 1969. Disponível 
em:<http://www.pge.sp.gov.br/centrodeestudos/bibliotecavirtual/instrumentos/sanjos
e.htm>. Acesso em: 01 de novembro de 2015. 

DECLARAÇÃO SOBRE A ELIMINAÇÃO DE TODAS AS FORMAS DE 
INTOLERÂNCIA E DISCRIMINAÇÃO FUNDADAS NA RELIGIÃO. Disponível 
em:<http://www.direitoshumanos.usp.br/index.php/Preven%C3%A7%C3%A3o-
contra-a-Discrimina%C3%A7%C3%A3o-e-Prote%C3%A7%C3%A3o-das-
Minorias/declaracao-sobre-a-eliminacao-de-todas-as-formas-de-intolerancia-e-
discriminacao-fundadas-na-religiao-ou-nas-conviccoes.html>. Acesso em: 01 de 
novembro de 2015. 

DINIZ, Margareth (Org.). Educação em direitos humanos: desafios da 
contemporaneidade In: QUEIROZ, Carla Patrícia Pereira. Direitos humanos e a 
educação de crianças e adolescentes: uma proposta de efetivação. Ouro Preto: 
Ufop, 2012. 

DEPARTAMENTO INTERSINDICAL DE ASSESSORLA PARLAMENTAR 
(Brasília). Eleições 2018: bancada evangélica cresce na câmara e no senado. 
bancada evangélica cresce na Câmara e no Senado. 2018. Disponível em: 
https://www.diap.org.br/index.php/noticias/noticias/88900-eleicoes-2018-bancada-
evangelica-cresce-na-camara-e-no-senado. Acesso em: 22 set. 2019. 
 
FELINTO, Renata (Org.). Culturas africanas e afro-brasileiras em sala de aula: 
saberes para os professores, fazeres para os alunos: religiosidade, musicalidade, 
identidade e artes visuais. Belo Horizonte: Fino Traço Editora, 2012. 

FRESTON, Paul. Breve história do Pentecostalismo brasileiro. In: ANTONIAZZI, A. 
Nem anjos e nem demônios: interpretações sociológicas do pentecostalismo. Vozes: 
Petrópolis. 2ª Ed. 1996. 

MINISTÉRIO DO PLANEJAMENTO, ORÇAMENTO E GESTÃO. Instituto Brasileiro 
de Geografia e Estatística – IBGE. Censo Demográfico 2010: Características 
gerais da população, religião e pessoas com deficiência. Rio de Janeiro, 2012. 
Disponível em: 
<http://biblioteca.ibge.gov.br/visualizacao/periodicos/94/cd_2010_religiao_deficiencia
.pdf>. Acesso em: 25 de outubro de 2015. 

ORO, Ari Pedro. Intolerância Religiosa Iurdiana e Reações Afro no Rio Grande do Sul. 
In: SILVA, Vagner Gonçalves (org.). Intolerância religiosa: impactos do 
neopentecostalismo no campo religioso afro-brasileiro. São Paulo: Edusp, 2015. p. 7-
323. 

PALHARES, Ricardo Henrique. O avanço do pentecostalismo em Minas – período 
1991 e 2000. Dissertação de Mestrado. Belo Horizonte: Pontifícia Universidade 
Católica de Minas Gerais, 2010. 

RAMOS, Eurico. Revendo o Candomblé: respostas às mais frequentes perguntas 
sobre religião. Rio de Janeiro: Mauad X, 2011. 

RIO DE JANEIRO. AGÊNCIA BRASIL. Quase mil casos de intolerância religiosa 
foram registrados no Rio em dois anos em dois anos. 2015. Disponível em: 

http://www.pge.sp.gov.br/centrodeestudos/bibliotecavirtual/instrumentos/sanjose.htm
http://www.pge.sp.gov.br/centrodeestudos/bibliotecavirtual/instrumentos/sanjose.htm
http://www.direitoshumanos.usp.br/index.php/Preven%C3%A7%C3%A3o-contra-a-Discrimina%C3%A7%C3%A3o-e-Prote%C3%A7%C3%A3o-das-Minorias/declaracao-sobre-a-eliminacao-de-todas-as-formas-de-intolerancia-e-discriminacao-fundadas-na-religiao-ou-nas-conviccoes.html
http://www.direitoshumanos.usp.br/index.php/Preven%C3%A7%C3%A3o-contra-a-Discrimina%C3%A7%C3%A3o-e-Prote%C3%A7%C3%A3o-das-Minorias/declaracao-sobre-a-eliminacao-de-todas-as-formas-de-intolerancia-e-discriminacao-fundadas-na-religiao-ou-nas-conviccoes.html
http://www.direitoshumanos.usp.br/index.php/Preven%C3%A7%C3%A3o-contra-a-Discrimina%C3%A7%C3%A3o-e-Prote%C3%A7%C3%A3o-das-Minorias/declaracao-sobre-a-eliminacao-de-todas-as-formas-de-intolerancia-e-discriminacao-fundadas-na-religiao-ou-nas-conviccoes.html
http://www.direitoshumanos.usp.br/index.php/Preven%C3%A7%C3%A3o-contra-a-Discrimina%C3%A7%C3%A3o-e-Prote%C3%A7%C3%A3o-das-Minorias/declaracao-sobre-a-eliminacao-de-todas-as-formas-de-intolerancia-e-discriminacao-fundadas-na-religiao-ou-nas-conviccoes.html


Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

256 

<http://agenciabrasil.ebc.com.br/direitos-humanos/noticia/2015-08/quase-mil-casos-
de-intolerancia-religiosa-foram-registrados-no-rio>. Acesso em: 28 set. 2019. 

SANTA ANA, Júlio de. A prática de autoridade nas igrejas evangélicas. In: Revista 
de Cultura Vozes. Vozes: Petrópolis, nº 1, pág. 117-126, 1991. 

SANTOS, Erisvaldo Pereira dos. Formação de Professores e religiões de matrizes 
africanas: um diálogo necessário. 2ª. ed. Belo Horizonte: Nandyala, 2015. 

SILVA, Vagner Gonçalves. Candomblé e Umbanda: caminhos da devoção brasileira. 
São Paulo: Selo Negro Edições, 3ª edição, 2005. 

SILVA, Vagner Gonçalves. (Org.). Intolerância religiosa: impactos do 
neopentecostalismo no campo religioso afro-brasileiro. São Paulo: Edusp, 2015. p. 7-
323. 

TINOCO, Dandara. Parentes de ialorixá morta dizem que ela teve infarto causado 
por perseguição religiosa. 2015. Disponível em: 
<http://oglobo.globo.com/sociedade/religiao/parentes-de-ialorixa-morta-dizem-que-
ela-teve-infarto-causado-por-perseguicao-religiosa-16396381>. Acesso em: 29 set. 
2019.



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

257 

Capítulo 15 

 

A CAPOEIRA 

COMO 

INSTRUMENTO 

DE FORMAÇÃO 

HUMANA 

 

Maria Cristina dos Anjos Ramos 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

258 

A CAPOEIRA COMO INSTRUMENTO DE FORMAÇÃO HUMANA 

 

Maria Cristina dos Anjos Ramos 

 

RESUMO 

O objetivo deste artigo é analisar como a capoeira possibilita transformações na vida 

de jovens do Projeto Social Vem Jogar Mais Eu, na cidade de Conceição da Feira-BA. 

A pesquisa é do tipo qualitativa e utilizou como instrumento para coleta de dados 

entrevista semi-estruturada aplicada a três aprendizes do Projeto Social Vem Jogar 

Mais Eu. Esses aportes nos trouxeram informações e suscitaram reflexões acerca do 

tema da capoeira e sua função social. Nas análises conclusivas pode-se perceber que 

a prática da capoeira, como forma de promoção da socialização e identidade, ainda 

encontra-se distante de alcançar um quantitativo de experiências capazes de 

possibilitar as transformações nos espaços não formais na cidade de Conceição da 

Feira. 

PALAVRAS-CHAVE: Capoeira. Projeto social. Identidade. 

 

INTRODUÇÃO 
 
 

Foi agora que eu cheguei, e a todos eu vim louvar, peço ao dono 

dessa casa permissão para cantar. 

(Grupo Muzenza) 

 
 

No passado, aos sábados na praça da cidade de Conceição da Feira, 

geralmente acontecia uma roda de capoeira organizada por pessoas da cidade e de 

outras que no fim de semana vinham visitar a família e aproveitavam para passar 

movimentos de capoeira que aprendiam para os outros colegas. Foi nesse contexto 

que conheci a capoeira, luta- arte, manifestação encantadora cheia de destreza e 

velocidade nos golpes. 

Dessa época até hoje, decorrem 33 anos de uma relação de amor e 

compromisso. As condições de treino eram boas. Na medida do possível, íamos 

adquirindo conhecimentos teóricos e práticos nos treinos de capoeira no fundo do 

quintal de Adil (Admilton Oliveira dos Santos), que iniciou na capoeira em 1984, 

formado em magistério, além de carpinteiro, músico, compositor, tecladista, e se 

tornou o primeiro Mestre de capoeira da cidade de Conceição da Feira. 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

259 

Hoje temos em nossa cidade mais três mestres de capoeira, alguns 

contramestres1 e vários outros graduados. Eu sou uma dos contramestres, 

conhecida nas rodas de capoeira como contramestre Nzinga, apelido dado em 

homenagem ao maior símbolo da resistência africana à colonização portuguesa, 

Njinga Mbandi, ou simplesmente, Rainha Jinga, que reinou em Angola entre os 

séculos XVI e XVII, e muito respeitada não só em sua região, como entre os 

colonizadores portugueses e espanhóis que governavam a África nesse período. 

(ABIB, 2005) 

Ingressei no curso de Licenciatura em Pedagogia na Universidade Federal do 

Recôncavo em Cruz das Almas - Bahia, em 2014. Foi nesse espaço acadêmico que 

fortaleci o meu sonho de contribuir com a transformação social utilizando como 

instrumento a capoeira. Dessa forma, no mesmo ano do meu ingresso na UFRB, 

idealizei o Projeto Social Vem Jogar Mais Eu na cidade de Conceição da Feira2, com 

o objetivo de contribuir para a formação e desenvolvimento dos aprendizes, 

estimulando aptidões físicas naturais, através do movimento espontâneo, 

favorecendo a socialização, entre outros. 

Nesse sentido, elenquei como requisitos necessários para fazer parte do 

projeto os seguintes critérios: estar estudando ou retornar aos estudos; 

comprometer-se a seguir normas e regras do projeto, exercer a disciplina. No projeto 

o aprendiz recebe uniforme (calça e camisa), aprende a tocar instrumentos como 

berimbau, pandeiro, atabaque, agogô, cantar e fazer músicas, além de participar das 

atividades e festas anuais. 

Sobre o perfil dos jovens que procuram o projeto destaco os seguintes 

aspectos: são de ambos os sexos, de origens variadas, desde sua escolaridade à 

classe social. O projeto recebe apoio de uma escola municipal próxima ao bairro que 

cede sua quadra de esportes para o desenvolvimento das atividades, no entanto, a 

instituição não oferece condições adequadas para o uso do espaço por não ter água 

encanada, nem banheiros, mesmo assim, por falta de outro local, o projeto funciona 

na escola. Os empecilhos para prosseguir com o projeto são muitos, como dificuldade 

para conseguir os uniformes (calça e camisa), água no local das atividades, limpeza 

do local, entre outros. 

Ao longo desse processo, etapa de graduação concluída, o projeto 

funcionando e dando resultados esperados, iniciei este curso de especialização já 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

260 

com a certeza de escrever sobre a capoeira. Sendo assim, o objetivo geral deste 

artigo é analisar como a capoeira possibilita transformações na vida de jovens negros 

do Projeto Social Vem Jogar Mais Eu, na cidade de Conceição da Feira - Bahia. E os 

objetivos específicos: a) Apresentar a prática da capoeira como instrumento de 

formação; b) Identificar as possíveis mudanças na vida do/da jovem a partir da sua 

participação no projeto. Tivemos como referência a seguinte pergunta: como a 

capoeira pode contribuir para a formação integral do sujeito? E tentando responder 

essa questão, buscamos debater as funções sociais da Capoeira. 

A pesquisa é de abordagem qualitativa e utilizou como instrumento para a coleta de 

dados entrevistas semi-estruturadas, composta por questões acerca da vida pessoal 

e familiar de três aprendizes de ambos os sexos do Projeto Social Vem Jogar Mais 

Eu, bem como suas experiências com a capoeira. Além disso, é importante 

apresentar uma discussão bibliográfica a cerca do tema da capoeira no Brasil, bem 

como dos espaços de educação não formal como possibilidade também de formação 

humana. 

 
 
 

1 A CAPOEIRA E AS IDENTIDADES DA POPULAÇÃO AFRO-BRASILEIRA 
 

 

Segundo Abib (2005), as primeiras fontes historiográficas específicas sobre 

capoeira datam do fim do século XVIII e início do século XIX. Desde esse tempo, 

existem dúvidas sobre a origem africana ou brasileira da capoeira. Abib citando Muniz 

Sodré (2002) reitera que mais importante que o começo é o “princípio” 

 
As questões que geram e o que a mantém em expansão. Isto é o conjunto de 
condições e circunstâncias históricas e culturais para que aquele jogo tenha 
se expandido. No caso da capoeira, a historicidade – o “começo” 

– é brasileiro, mas o “princípio” – tanto o fundamento, quanto o mito – é 
africano (ABIB, 2005, p.130). 

 

Sendo proibidos de praticar qualquer tipo de luta, os escravos utilizaram o 

ritmo e os movimentos de suas danças africanas, adaptando-os a um tipo de luta. 

Surgia assim à capoeira, uma espécie de arte marcial disfarçada de dança. Foi um 

instrumento importante da resistência cultural e física do povo africano escravizado 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

261 

no Brasil. Nas palavras de Abib (2005) “Podemos afirmar sim, que a influencia 

africana é essência na constituição da capoeira, sem, no entanto, descartar as outras 

influências culturais que também contribuíram nesse processo” (ABIB, 2005, p.132). 

Ao longo do tempo a capoeira sofreu grandes perseguições, Oliveira e Leal(2009, 

p.18) sintetiza esse aspecto ao afirmar que “a história da capoeira foi marcada por 

perseguições policiais, prisões, racismo e outras formas de controle social que os 

agentes dessa prática cultural experimentam em sua relação com o Estado 

brasileiro.” Desse modo, a capoeira viveu um grande processo de marginalização. 

No período pós-abolição, o negro foi lançado a sua sorte, sem teto, terra, 

profissão, trabalho, nenhuma perspectiva de viver dignamente, alguns fizeram acordo 

com seus ex- senhores e continuaram na lida a troco de casa e comida. Outros 

viraram capangas, cobradores de dívidas, entre outras “atividades” obscuras, 

utilizando a arte que sabiam; nesse contexto, a prática da capoeira foi perseguida, 

muitos capoeiras foram presos, espancados. 

Mas o mesmo sistema que perseguiu a capoeira, devido ao contexto político 

vivido pelo país, tinha o objetivo de construir uma “memória nacional” e para isso 

começou a exaltar as manifestações culturais como o carnaval, o samba, o futebol e 

a capoeira. A propagada “memória nacional” objetivava divulgar a imagem do Brasil 

no exterior. A partir deste marco que simboliza a liberação da sua prática, a capoeira 

foi eliminada do Código Penal, na década de 1930. (PAIVA, 2007). 

 

1.1 Capoeira e Formação 

 
 

São crescentes as ações das instituições não governamentais para 

atendimento da camada jovem e adolescente através de espaços e ações baseadas 

nos princípios da educação não formal. Como manifestação cultural popular, a 

capoeira pode ser uma possibilidade não formal de educação que auxilia no 

desenvolvimento de aquisição de princípios e valores, “[...] como a autoestima, o 

respeito pelo outro, a solidariedade e a autossuperação” (ABIB, 2005, p. 206). 

Assim, as associações e demais espaços criados por organizações civis, 

tornam- se espaços propícios para o desenvolvimento desta modalidade de 

educação. Afonso (1992) nos informa que, ao tratarmos da educação não formal, 

espontaneamente comparamos com a educação formal e informal e nos apresenta, 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

262 

claramente, as peculiaridades entre elas. 

 
Por educação formal, entende-se o tipo de educação organizada com uma 
determinada sequência e proporcionada pelas escolas enquanto que a 
designação educação informal abrange todas as possibilidades educativas 
no decurso da vida do indivíduo, constituindo um processo permanente e 
não organizado. Por último, a Educação não formal, embora obedeça 
também a uma estrutura e a uma organização (distintas, porém das 
escolares) e possa levar a uma certificação (mesmo que não seja essa a 
sua finalidade), diverge ainda da educação formal no que respeita a não 
fixação de tempos e locais e à flexibilidade na adaptação dos conteúdos de 
aprendizagem a cada grupo concreto (AFONSO, 1992, p. 86-87). 

 

O Brasil é um celeiro cultural, que reflete uma diversidade manifestada e 

presente na sociedade. Assim, não podemos falar em diversidade cultural sem 

associá-la às inúmeras práticas da população negra, constituindo um arsenal de 

modos de viver, falar, desenvolver, cantar, comer, dentre outros, e que foram 

silenciadas, apagadas por meio das táticas de branqueamento. Em contrapartida, 

surge a necessidade de reafirmar a contribuição e participação do povo negro na 

constituição política e cultural do país. 

 
Ao dizer africanidades brasileiras estamos nos referindo às raízes da 
cultura brasileira que têm origem africana. Dizendo de outra forma, 
estamos, de um lado, nos referindo aos modos de ser, de viver, de 
organizar suas lutas, próprios dos negros brasileiros, e de outro lado, às 
marcas da cultura africana que, independentemente da origem étnica de 
cada brasileiro, fazem parte do seu dia-a-dia (SILVA, 2005, p.155). 

 

A Capoeira se apresenta como uma manifestação cultural organizada cheia 

de regras e hierarquias, na qual não se permite desordem em seu espaço de 

aprendizagem. Essas regras, geralmente, são construídas no primeiro momento em 

que o sujeito se dispõe a fazer parte do universo da capoeira. Segundo Soares (2004) 

a capoeira não surgiu a partir de uma única manifestação, ou de um único povo. 

Segundo ele, a hipótese mais provável seja de que a capoeira tenha sido o somatório 

de diversas danças rituais praticadas em um amplo arco da África que abasteceu os 

negreiros e que se encontraram no ambiente específico da escravidão brasileira. 

Dessa forma, a capoeira seria um mosaico, formado por diversas danças 

africanas ancestrais que se teriam amalgamado em definitivo em terras brasileiras. 

Com isso, surgiram novos elementos culturais, peculiares àquela condição. A 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

263 

capoeira foi um desses. Nesse sentido, para Silva (2000) a tendência é tomarmos a 

identidade como ponto de partida, o lugar de onde deriva a diferença, sendo a 

primeira sempre a referência para a segunda, ou seja, aquilo que somos como padrão 

para avaliarmos aquilo que não somos. Tanto a identidade quanto a diferença são 

ativamente produzidas no contexto das relações culturais e sociais, de modo que não 

são essenciais, não são elementos da natureza; são criadas pelo próprio homem. 

Segundo Tavares (1984), o movimento corporal humano é singular - e nesse 

sentido, a capoeira antes de tudo é um movimento corporal humano que nunca se 

repetirá da mesma forma. Ele está envolto de emoções, sentimentos momentâneos 

e circunstâncias. Portanto, não deve ser interpretado como um ato puramente 

mecânico, mas como um processo onde se interpretam as dimensões cognitivas, 

sócio-afetivas e psicomotoras do ser humano - o movimento de “corpo inteiro”. 

Desse modo, nas aulas de capoeira o instrutor consegue fazer o que na maioria 

das vezes numa sala de aula convencional o professor não consegue: disciplina, 

companheirismo, atenção dos alunos. Assim, nosso papel como educador é o de 

proporcionar essa interação e conhecimento cada vez maior do ser humano com o 

mundo e suas relações. Esse processo está modificando cada dia mais o 

comportamento, as atitudes e maneiras do professor para que ele possa se 

posicionar mediante algumas situações, analisadas na amplitude das identidades 

nacionais, de gênero, sexo, raça e etnia. 

Segundo Vieira (1995) 

 

[...] não há como se negar a participação da matriz étnica africana no 
processo de inserção histórica da Capoeira no Brasil, assim como também 
não poderemos negar as influências da matriz portuguesa neste mesmo 
enfoque, não se desconsiderando a hipótese das possíveis influências 
indígenas e chinesas, que merecerão estudos futuros, todavia há que se 
entender que a negritude da Capoeira é o resultado de misturas, pois no 
universo da Capoeira misturam-se as almas nas coisas, misturam-se as 
coisas nas almas, misturam-se, enfim as vidas, e assim, pessoas e as coisas 
misturadas, saem cada qual de sua esfera e se misturam: o que é o contrato 
e a troca, e também o ato que toca o humano. (VIEIRA, 1995, p,169) 

 

Segundo o autor há um legado cultural denominado Capoeira, formado 

inequivocamente, seja pela "negritude", seja pela "branquitude" que também se 

misturou à prática da capoeira. Para o autor, a Capoeira se fragmenta a cada instante, 

o que se verifica ao observarmos que a forma de um mestre lecionar é diferente 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

264 

daquela utilizada por seus discípulos, assim como também são diferentes as formas 

de se ensinar a Capoeira entre todos os formados por um mesmo mestre. 

Sobre o processo de constituição e expansão da capoeira Campos (2006. p. 

37) afirma: “a capoeira saiu dos guetos, do terreno baldio, do quintal e conquistou a 

rua, a praça, a academia, o clube, o teatro, a escola e a universidade; conquistou a 

sociedade brasileira e, atualmente, está espalhada no mundo”. 

Campos (1999) afirma que a 

 
 

[...] capoeira contribui para uma educação integral onde contempla 
fortemente o aspecto da resistência de um povo subalterno, que resiste às 
opressões e ao tempo, valorizando seus jogos, folguedos, crenças, arte, 
música, expressão corporal e cultura com uma finalidade precípua ao pleno 
direito de exercer a liberdade. (CAMPOS, 1999, p. 149). 

 
 

 
2 A TRAMA METODOLÓGICA 

 
 

Uma vez que a educação não formal possui a função social de preparar a 

criança para conviver e entender os diferentes grupos sociais que estão nela 

inseridos, a princípio sua família, depois os demais grupos que fazem parte, ou farão 

parte de sua convivência, esta pesquisa é de grande importância no contexto 

educacional e cultural. 

Para realizar a pesquisa utilizei como instrumento para coleta de dados, 

entrevistas semi-estruturadas, com a abordagem qualitativa, de natureza analítica e 

descritiva. Apliquei questões acerca da vida pessoal e familiar a três aprendizes do 

Projeto Social Vem Jogar Mais Eu, sendo uma menina e dois meninos, o critério 

utilizado para escolha dos entrevistados foi o tempo de permanência no projeto. De 

acordo com André (1995), a pesquisa qualitativa se contrapõe ao esquema 

quantitativista, que fragmenta o objeto de estudo, analisando-os isoladamente. 

A abordagem qualitativa caracteriza-se por compreender o todo, ou seja, 

considera todos os componentes de uma situação. Entendemos a entrevista como 

uma metodologia possível para alcançar os objetivos deste trabalho. Segundo Ludke 

e André (1986), a entrevista é uma das técnicas de pesquisa mais ampla e que 

proporciona um manejo flexível. O processo de análise de dados qualitativos, ainda 

segundo os autores, significa “trabalhar todo material obtido durante a pesquisa, ou 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

265 

seja, as transcrições das entrevistas e as demais informações disponíveis”. (LUDKE; 

ANDRÉ, 1986, p.99) 

 
 
 

2.1 Os sujeitos da pesquisa 

 
 

Participaram desta pesquisa três adolescentes, sendo dois meninos e uma 

menina que já estão freqüentando o projeto há quatro anos. Eles serão identificados 

por nomes fictícios escolhidos por eles mesmos, são eles Dandara, 13 anos; Nico, 16 

anos e Katu,23 anos, todos residentes na Rua Cinco Portas, Bairro Centro, no 

município de Conceição da Feira, todos se autodeclararam negros. A entrevista é 

composta por questões acerca da vida pessoal e familiar, bem como sobre suas 

experiências com a capoeira. 

 
 

3 ANÁLISE DOS DADOS 

 
 

Todos os aprendizes se autoidentificaram como negros, a faixa de idade está 

entre 13 e 23 anos e todos residem na mesma rua, no Bairro Centro, na cidade de 

Conceição da Feira. Um dos fatos que me chamou atenção foi perceber que todos se 

sentiram importantes de estar fazendo parte desse projeto, da admiração e respeito 

que todos disseram ter pela capoeira. 

Perguntados por que resolveram fazer capoeira e como conheceu o projeto os 

três entrevistados disseram que foram assistir a uma roda do Grupo ACARBO 

(Associação de Capoeira Arte e Recreação Berimbau de Ouro), na praça do mercado 

municipal e a Contramestre Nzinga lhes convidou pra visitar sua aula, como achavam 

a capoeira um esporte legal, aceitaram de imediato e no dia seguinte já começaram 

os treinos de capoeira no projeto, acrescentaram ainda que gostam de fazer capoeira, 

pois ajuda no fortalecimento dos músculos. 

O capoeirista tende a aprender com a experiência adquirida na roda que a 

prática da capoeira não se traduz em violência, mas no respeito aos limites de cada 

um. O respeito, a tolerância, o cuidar do outro são algumas das normas que regem 

cada praticante de capoeira. No universo da capoeira não tem fortes nem fracos, têm 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

266 

pessoas com capacidades diferentes. Cada um possui uma especificidade diferente 

e deve ser respeitado. 

Ao serem perguntados sobre as dificuldades e facilidades em praticar 

capoeira, foram unânimes no quesito dificuldade em treinar. Todos disseram que a 

maior dificuldade é não ter um local próprio para treinar. Perguntados pelas 

facilidades encontradas para permanência no projeto, as respostas foram variadas, 

relataram que aprenderam a respeitar, sendo solidários, jogar na roda. 

 
Vivemos um período histórico em que a valorização exacerbada do tempo 
presente não nos permite olharmos o passado, a partir de uma ritualidade 
que se apresenta enquanto força instauradora, mas como algo passado e 
incapaz de fazer sua aparição e irromper o presente. (ABIB, 2007, p.202). 

 

Ao serem perguntados sobre as mudanças que ocorreram em suas vidas 

depois de começar a fazer capoeira, todos foram unânimes em citar o fortalecimento 

do corpo, a disciplina e obediência, mais responsabilidade com os estudos, além de 

deixarem de ser sedentários. 

Nesse sentido, como explicita Campos (1999) a 

 
 

[...] capoeira contribui para uma educação integral onde contempla 
fortemente o aspecto da resistência de um povo subalterno, que resiste às 
opressões e ao tempo, valorizando seus jogos, folguedos crenças, arte, 
música, expressão corporal e cultura com uma finalidade precípua ao pleno 
direito de exercer a liberdade. (CAMPOS, 1999, p. 149). 

 

Na aula de capoeira acontece um misto de movimento corporal, emocional, a 

socialização e a interação são essenciais para o desenvolvimento individual e 

coletivo. O aprendizado adquirido depende muito da concentração dispensada no 

momento da sua prática. 

Quando perguntados se suas famílias e amigos gostavam que eles 

praticassem capoeira, as respostas foram variadas: A aprendiz Dandara respondeu 

que “a sua família gostava sim, pois estavam vendo mudanças no seu 

comportamento, os amigos não comentavam, mas se não gostassem ele não ia se 

importar, o importante é ele gostar”. Os aprendizes Katu e Nico disseram que “suas 

famílias ajudam quando podem e que os amigos gostam de vê-los na capoeira”. 

Ao serem perguntados se eles notavam algum tipo de preconceito para com 

os capoeiristas ou se eles já haviam sofrido algo parecido, obtive duas repostas 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

267 

diferentes. Dandara respondeu que não, Nico e Katu responderam que sim, por eles 

serem negros, morarem numa periferia. Para Santos (2011) 

 
(...) O preconceito afeta não apenas o destino externo das vítimas, mas a 
sua própria consciência, já que o sujeito passa a se ver refletido na imagem 
preconceituosa apresentada. Muitos negros são induzidos a acreditar que 
sua condição inferior é decorrente de suas características pessoais, 
deixando de perceber os fatores externos, isto é, assumem a discriminação 
exercida pelo grupo dominante. (SANTOS, 2011. p.128) 

 
A nossa identidade hoje é açoitada pelo chicote da humilhação, de atos 

preconceituosos, renegação das origens. Nossa cultura está submissa à cultura 

europeia, aos olhos da mesma sociedade formada pelos nossos ancestrais. 

 
[...] existe, é certo, uma identidade humana, mas essa identidade é sempre 
diversificada, segundo os modos de existência ou de representação, as 
maneiras de pensar, de julgar, de sentir, próprias às comunidades culturais, 
de língua, de sexo, às quais pertencem os indivíduos e que são irredutíveis 
às outras comunidades (MUNANGA, 2006, p. 48). 

 

A população escravizada era tida como inferior e incapaz. Essa condição foi 

imposta pela mesma sociedade que usufruiu de sua força de trabalho, mas não lhes 

deu nenhuma condição de sobrevivência digna. Assim, é preciso que aconteçam 

ações voltadas para a quebra de paradigmas, ações que fortaleçam a africanidade 

presente na base da formação histórica e social do povo brasileiro. 

 

ARREMATANDO AS CONCLUSÕES 

 
 

“Adeus, adeus, eu vou embora. Eu vou com Deus e Nossa Senhora” 

(Canto de Domínio Público) 

 

Ferramenta de transformação e reconhecidamente uma arte, a capoeira 

também é um movimento corporal, com a música, teatro, a improvisação, a arte, a 

dança, a liberdade, a simulação da luta de classes etc. Numa roda de capoeira, ou 

outra atividade inerente à sua prática, encontram-se todos esses elementos que, 

certamente, fazem parte do cotidiano de cada um, que se forem explorados de 

maneira efetiva e coerente, contribuirão, obviamente, para a instrução e a educação 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

268 

das crianças, dos adolescentes e adultos. 

Apesar da construção da identidade dos nossos aprendizes encontrar-se em 

processo de formação, e sendo que em sua maioria, o projeto é composto por 

crianças e adolescentes negros, eles manifestam respeito e todos se identificam 

como negros, alguns demonstram noção de que essa identificação não se 

restringe à cor de pele ou às características fenotípicas. A formação da identidade 

no projeto é compreendida e exercitada pela coletividade, através das vivências, 

comemorações e práticas educativas que enfatizam histórias e memórias dos 

antepassados. 

Ao concluir este estudo compreendo que o Projeto Social Vem Jogar Mais Eu 

possui a função social de preparar os sujeitos em formação para conviverem e 

entenderem os diferentes grupos sociais em que estão inseridos, a princípio sua 

família, depois os demais grupos que fazem parte, ou farão parte de sua convivência. 

Destaco que, sendo a capoeira uma excelente atividade física, ela também contribui 

para a formação integral do aluno agindo diretamente nas dimensões cognitivas, 

afetivas e psicomotoras. Sua riqueza está nas várias formas em que ela se apresenta 

no ato da aprendizagem, através de sua prática ordenada, o aluno poderá assimilá-la 

e, assim, atuar nas linhas com as quais mais se identifica. 

A capoeira oferece aula de canto, percussão, e proporciona destreza física, 

alongamento, aquecimento, conhecimento da história, da matemática, da geografia, 

das artes, dentre outras áreas do saber humano. Alguns alunos se identificam mais 

com a parte dos instrumentos, e como cada um é sujeito de seu próprio conhecimento, 

cabe a ele o avanço de seu aprendizado. 

Mesmo a capoeira sendo um importante instrumento de socialização para 

diferentes grupos em vulnerabilidade social, ainda são poucas as iniciativas de 

inserção dessa prática nos espaços não formais na cidade de Conceição da Feira. A 

prática da capoeira, como forma de promoção da socialização e identidade, ainda 

encontra-se distante de alcançar um quantitativo de experiências capazes de 

possibilitar as transformações nos espaços não formais na cidade. 

A capoeira nasceu da ânsia de liberdade e atualmente é praticada em 

diferentes contextos como estilo de vida, terapia sócio-educativa, como esporte e 

cultura e valorização da identidade. Assim, este trabalho pretendeu destacar 

aspectos que enlaçam a valorização da identidade negra e o auto-reconhecimento 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

269 

por parte dos aprendizes do Projeto Social Vem Jogar Mais Eu, bem como 

compreender a sua participação no projeto relacionada às suas experiências 

cotidianas nos diversos espaços pelos quais circulam. 

 
REFERÊNCIAS 

 
ABIB, Pedro Rodolpho Jungers. Cultura popular e educação: um estudo 
sobre a Capoeira Angola. R. Faced, Salvador, n.11, p. 201-214, jan/jun. 2007. 

 
ABIB, Pedro Rodolpho Junguers. Capoeira Angola: cultura popular e o jogo 
dos saberes na roda. Campinas, SP. Unicamp/CMU; Salvador: EDUFBA, 
2005. 
 
CAMPOS, Hélio José Bastos Carneiro de. Capoeira do popular para a 

Universidade: Uma trajetória de resistência. IOWA USA, 1999. 

 
CAMPOS, Hélio José Bastos Carneiro de. Capoeira regional: a escola de 
Mestre Bimba, 2006. 
 

GOMES, Nilma Lino, (2002). Corpo e cabelo como ícones de construção da 

beleza e da identidade negra nos salões étnicos de Belo Horizonte. Tese de 

doutorado em Antropologia Social. Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências 

Humanas da Universidade de São Paulo. 

 
LOPES, Helena Theodoro; SIQUEIRA, José Jorge; NASCIMENTO, Beatriz. 
Negro e Cultura Negra no Brasil, Rio de Janeiro, UNIBRADE/UNESCO, 1987. 

 
LUDKE, M.; ANDRÉ, M. E. D. A. Pesquisa em educação: abordagens 
qualitativas. São Paulo, E.P.U., 1986. 99p. 
 

MUNANGA, Kabengele. Algumas considerações sobre “raça”, ação afirmativa e 
identidade negra no Brasil: fundamentos antropológicos. REVISTA USP, São 
Paulo, n.68, p.46-57, dezembro/fevereiro 2005-2006. 
 

OLIVEIRA, Josivaldo Pires de. Capoeira, identidade e gênero: ensaios sobre a 
história social da capoeira no Brasil/ Josivaldo Pires de Oliveira, Luiz Augusto 
Pinheiro Leal.Salvador: EDUFBA, 2009. 
 
PAIVA, Ilnete Porpino de. A capoeira e os mestres. Natal, RN, 2007. 166 p. 
Disponível em:<ftp://ftp.ufrn.br/pub/biblioteca/ext/bdtd/IlnetPP.pdf> Acesso em: 
23 nov. 2015. 
 
SANTOS, Roberto Carlos Oliveira – Aluno Negro em Sala Branca – as 

representações sociais de aluno/a sobre relações étnico-raciais afetadas no 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

270 

contexto educativo. 2011. 128 p.. Dissertação de Mestrado em Educação e 

Contemporaneidade – Universidade do Estado da Bahia (UNEB). 

SILVA, Tomaz Tadeu da (org.). Identidade e diferença: a perspectiva dos 
estudos culturais/ Tomaz Tadeu da Silva, Stuart Hall, Kathryn Woodward. 10. ed. 
– Petrópolis, RJ: Vozes, 2011. 
 
TAVARES, Júlio Cesar. Dança da guerra: arquivo-arma (Dissertação de 
Mestrado). Brasília: Departamento de Sociologia, UnB, 1984. 
 

VIEIRA, Luiz Renato e ASSUNÇÃO, Matthias Rohrig. Mitos, controvérsias e fatos: 
construindo a história da capoeira. Revista de Estudos Afro-Asiáticos, n° 34, 
Rio de Janeiro: Universidade Cândido Mendes, 1998. 
 

APÊNDICE 
 

 

A - QUESTIONÁRIO 

 
 

Nome (opcional) Idade    

Cidade  Data / /   

 
Escolaridade   

Cor:    

Gênero: Fem. ( ) Mas. ( ) Outro ( ) 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

271 

 
 

Questão 1 

Por que você resolveu praticar capoeira? 

Questão 2 

De que forma você conheceu esse projeto? 

Questão 3 

Fale das facilidades para praticar capoeira nesse projeto? 

Questão 4 

Fale das dificuldades para praticar capoeira nesse projeto? 

Questão 5 

Depois que você começou a praticar capoeira ocorreu alguma mudança? Explique? 

Questão 6 

Sua família gosta que você pratique capoeira? Por quê? 

Questão 7 

Seus amigos gostam que você pratique capoeira? Por quê? 

Questão 8 

O que você diria para alguém que te perguntasse se deveria praticar capoeira? 

Questão 09 

Você acha que existe preconceito contra os capoeiristas. Por quê? 

Questão 10 
Você já sofreu algum tipo de preconceito (rua, escola, festa? Em caso afirmativo, conte como 

foi? 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

272 

Biografias 

 

CURRÍCULOS 

DOS AUTORES 

 

Autores 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

273 

Caio César Gonçalves de Souza 

Mestre em Relações Étnicas e Contemporaneidade/UESB; docente de Sociologia da 

SEE de Minas Gerais. 

 

Diego Pita Ramos 

Mestre em Planejamento Territorial/UEFS; graduado em Economia e graduando em 

Ciências Sociais. 

 

Elizabete Gonçalves de Souza 

Professora da Rede estadual de Educação no Município de Iramaia - Bahia e 

Mestranda em Relações Étnicas e Contemporaneidade pela Universidade do 

Sudoeste da Bahia - UESB. 

 

Estela Santos de Oliveira 

Pedagoga e Mestranda em Relações Étnicas e Contemporaneidade pela 

Universidade do Sudoeste da Bahia - UESB. 

 

Gilma Souza Oliveira  

Professora de Português e Literatura na Rede Estadual de ensino da Bahia. Graduada 

em Letras e Literaturas pela Universidade do Estado da Bahia (UNEB) - campus XXIII- 

Seabra- Bahia. Especialista em "Teoria da Literatura e Produção Textual", pela IBRA  

e em " Literatura Afro-brasileira", pela FAC. 

 

 

 

 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

274 

Glauber de Araujo Barroco Lobato 

Professor. Coordenador de Produto no Instituto de Desenvolvimento Educacional - 

IDE da FGV, com atuação na gestão dos cursos de MBA On-line e Curta e Média 

Duração (presenciais e on-line). Mestrando em Sociologia Política pelo 

IUPERJ/UCAM, tendo sua pesquisa relacionada ao racismo religioso em sala de aula. 

Graduado em Gestão de Recursos Humanos pela Universidade do Grande Rio - 

Unigranrio e MBA em Gestão Estratégica de Negócios e Pessoas pela mesma 

universidade. MBA em Marketing Empresarial pela Universidade Federal Fluminense, 

Especialista em Neuropsicopedagogia pela Universidade Cândido Mendes e 

Psicopedagogia Clínica e Institucional pela Faculdade São Judas Tadeu. Graduando 

em Pedagogia pela Universidade Estácio de Sá. 

 

Heloisa de Faria Pacheco 

Mestranda em Direito Constitucional e Teoria do Estado pela Pontifícia Universidade 

Católica do Rio de Janeiro (PUC-Rio). Bacharel em Direito pela Universidasde Federal 

Fluminense (UFF). 

 

Janete Santos da Silva Monteiro de Camargo 

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-3673-3639 

Graduada em Letras pela Unespar-Campus Campo Mourão (1998),Graduada em 

Artes Visuais e  Música pela Universidade Estadual de Maringá (2014, 2017). 

Especialista em Língua Portuguesa- teoria e prática e Educação Especial (ESAP). 

Atualmente é professora do quadro próprio do magistério- Secretaria de Estado da  

Educação  e do Esporte -  (SEED/ Paraná). Professora especialista. Integrante do 

Grupo de Pesquisa em Arte, Educação e Imagens (ARTEI/UEM). 

 

 

 

 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

275 

José Valdir de Jesus Santana 

Professor Titular, com dedicação exclusiva, do Departamento de Filosofia e Ciências 

Humanas da Universidade Estadual do Sudoeste da Bahia - UESB, Campus de Vitória 

da Conquista, onde atua como professor na Graduação e nos Programas de Pós-

Graduação em Relações Étnicas e Contemporaneidade e Programa de Pós-

Graduação em Ensino.  Doutor em Antropologia Social pela Universidade Federal de 

São Carlos - UFSCar. 

 

Katia Gomes da Silva 

Mestre em Relações Étnico-Raciais pelo CEFET RJ, Pós-Graduada em Relações 

Étnico-Raciais e Educação pelo CEFET RJ, Pós-graduada em História da África e do 

Negro no Brasil pela UCAM, Pedagoga pela Unyleya e Licenciatura em História pela 

UCAM. 

 

Lucileia de Souza Baptista 

Possui graduação em Serviço social pela Universidade Federal Fluminense UFF 

(2002-2007) com ênfase em Serviço Social e Educação. Especialista em Ensino de 

Histórias e Culturas Africanas e Afro-brasileiras - IFRJ.(2018-2019); Idealizadora e 

contadora de histórias do Projeto "Abayomi- Encontro Precioso"; Pós Graduanda em 

Análise e Políticas pra População Negra - UFF (2020). Trabalha mo Movimento de 

Mulheres de São Gonçalo. Uma entidade da sociedade civil organizada, sem fins 

lucrativos que tem como objetivos principais a luta em defesa dos direitos das 

mulheres e o enfrentamento às desigualdades e às discriminações decorrentes de 

sexo, etnia, credo religioso e classe social. sua principal atuação é no Núcleo Especial 

de Atendimento à Criança e ao Adolescente Vítimas de Violência Doméstica e/ou 

Sexual residentes no município de São Gonçalo.  Palestrante nas temáticas de 

enfrentamento a violência doméstica e /ou sexual. 

 

 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

276 

Maria Cristina dos Anjos Ramos 

Nasceu em barra de mundo novo - Bahia em 01/01/1971. Pedagoga, pós graduada 

em metodologia do ensino de História e Geografia, pós graduada em coordenação 

Pedagógica, Especialista em história e cultura afro brasileira e indígena, contramestra 

de Capoeira, agente cultural. 

 

Patricia Costa Pereira da Silva 

Doutora em Educação pela Universidade Federal Fluminense (UFF), Mestre em 

Educação pela Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro (Unirio) e 

Licenciada em Pedagogia pela UFF. Pedagoga da Universidade Federal do Rio de 

Janeiro. 

 

Paulo Henrique Barbosa Silva 

Professor efetivo de Educação Básica na rede estadual de Minas Gerais; licenciatura 

plena em Geografia (UNIFEMM), licenciatura plena em Pedagogia (UFOP), 

especialista em Política da Igualdade Racial na Escola (UFOP) e especialista em 

Ensino de Geografia (UFVJM). 

 

Rosicleide Nascimento Silva 

Graduanda em Pedagogia/UESB e Gestão Pública/FTC. 

 

 

 

 

 

 

 



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

277 

Taís de Victa Rocha 

Professora - Mestranda em Literatura Comparada do PPGCL - Programa de Pós 

Graduação em Ciência da Literatura UFRJ Licenciada em Letras (Língua Portuguesa 

e Literaturas de Língua Portuguesa - Universidade Estácio de Sá) Especialista em 

Políticas Públicas de Enfrentamento à Violência contra a Mulher (PUC-Rio) Atuação 

na área artística e social com a temática de Estudos da Mulher e Literatura, 

Deficiências e Direitos. Atuação profissional nas áreas de Imprensa, Serviços 

Empresariais e Saúde. 

 

Thais Teixeira Nopres 

Pós-graduada em Língua Portuguesa pela Faculdade Souza Marques, em Gestão 

Escolar pela Faculdade Campos Elíseos, em Neurolinguística, Educação Especial 

Inclusiva e Neuropsicopedagogia pelo Centro de Ensino Superior Dom Alberto. 

Professora da Rede Municipal do Rio de Janeiro. 

 

Wudson Guilherme de Oliveira 

Mestrando em Educação, Contextos Contemporâneos e Demandas Populares – 

PPGEDUC, pela UFRRJ (Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro). Graduado 

em História pelo Centro Universitário Augusto Motta – UNISUAM, Especialista em 

História da África e a Diáspora Africana no Brasil pela SIMONSEN, em Educação e 

Relações Raciais Educação na UFF/PENESB e em História e Cultura Afro-brasileira 

e Africana UNIAFRO Política de Promoção da Igualdade Racial na Escola pela 

UFRRJ/LEAFRO. Desenvolve vivências como Docente das Disciplinas de História, 

Filosofia, Sociologia e Geografia nos anos finais do Ensino Fundamental, Ensino 

Médio, EJA – Educação para Jovens.



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

278 

ORGANIZADOR 

 

GLAUBER DE ARAUJO BARROCO LOBATO 

Professor. Coordenador de Produto no Instituto de Desenvolvimento Educacional - 

IDE da FGV, com atuação na gestão dos cursos de MBA On-line e Curta e Média 

Duração (presenciais e on-line). Mestrando em Sociologia Política pelo 

IUPERJ/UCAM, tendo sua pesquisa relacionada ao racismo religioso em sala de aula. 

Graduado em Gestão de Recursos Humanos pela Universidade do Grande Rio - 

Unigranrio e MBA em Gestão Estratégica de Negócios e Pessoas pela mesma 

universidade. MBA em Marketing Empresarial pela Universidade Federal Fluminense, 

Especialista em Neuropsicopedagogia pela Universidade Cândido Mendes e 

Psicopedagogia Clínica e Institucional pela Faculdade São Judas Tadeu. Graduando 

em Pedagogia pela Universidade Estácio de Sá. Possui vasta experiência em 

Educação, iniciando por sua formação no Ensino Médio Normal (Formação de 

Professores), atuando na docência de turmas de ensino fundamental e educação 

especial, no Centro Educacional Conviver, além de ser fundador do Espaço 

Multidisciplinar Ideias do Saber, direcionado ao desenvolvimento integral de crianças, 

jovens e adultos. Na gestão, possui experiência na coordenação executiva com 

atuação nas áreas de treinamento e desenvolvimento, comunicação interna, comercial 

e gestão de produto, passando por empresas como Atento Brasil, Bradesco Seguros, 

Banco Bradesco e FGV. Professor convidado de cursos de Pós Graduação e 

Extensão da Unigranrio, Unisuam, IFMG (Campos Arcos) e IPN - Instituto Pretos 

Novos, e revisor dos períódicos ForScience do IFMG e Sacrilegens da UFJF, em 

temáticas relacionadas à Educação e Aprendizagem, Cultura, Religião e Sociedade, 

Gestão, Treinamento e Desenvolvimento de Pessoas.



Educação e as Relações Étnico-Raciais 

 
 

279 

 

Editora  
 

MultiAtual 
 

ISBN 978-65-994079-0-1 
 


