


Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP)
Agência Brasileira do ISBN - Bibliotecária Priscila Pena Machado CRB-7/6971

E59 	 Ensino de Filosofia : pesquisas e práticas pedagógicas nas 
diferentes linguagens e espaços [recurso eletrônico] / 
organizador Ademir  Aparecido Pinhelli Mendes. 
Curitiba : Bagai, 2O2O. Dados eletrônicos (e-Pub).

Inclui bibliografia.
ISBN 978-65-872O4-O1-7

1. Educação – Filosofia. 2. Filosofia – Estudo e ensino. 
3. Práticas de ensino. 4. Educação - Finalidades e objetivos. 
I. Mendes, Ademir Aparecido Pinhelli. II. Título.

CDD 37O.112

https://doi.org/10.37008/BAGAI/978-65-87204-01-7.21.5.20

1.ª Edição - Copyright© 2020 dos autores
Direitos de Edição Reservados à Editora Bagai.

O conteúdo de cada capítulo é de inteira e exclusiva responsabilidade do 
seu (s) respectivo (s) autor (es). As normas ortográficas, questões grama-
ticais, sistema de citações e referencial bibliográfico são prerrogativas de 
cada autor (es).

Editor-Chefe Cleber Bianchessi

Revisão Os autores

Projeto Gráfico Giuliano Ferraz

Imagem da Capa unsplash.com

Conselho Editorial Dr. Marciel Lohmann - UEL
Dra. Elisângela Rosemeri Martins – UESC
Dra. Rozane Zaionz - SME/SEED
Dr. Marcos A. da Silveira – UFPR
Dra. Larissa Warnavin - UNINTER
Dr. Ronaldo Ferreira Maganhotto - UNICENTRO
Dr. Ademir A Pinhelli Mendes - UNINTER  
Dr. Helio Rosa Camilo - UFAC
Dra. Camila Cunico - UFP  



Ademir Aparecido Pinhelli Mendes
(organizador)

ENSINO DE FILOSOFIA
PESQUISAS E PRÁTICAS PEDAGÓGICAS NAS  

DIFERENTES LINGUAGENS E ESPAÇOS





APRESENTAÇÃO

Ao organizar a coletânea Ensino de Filosofia: pesquisas e 
práticas pedagógicas nas diferentes linguagens e espaços, ora 
publicada, nos damos conta do imenso avanço ocorrido no campo 
da pesquisa e das práticas pedagógicas de Ensino de Filosofia no 
Brasil, desde que a disciplina se tornou obrigatória no currículo 
do ensino médio. Ao mesmo tempo que constatam-se os avanços 
no ensino e na pesquisa, nos sentimos sabotados por um reforma 
do ensino médio em curso em nosso país, sendo (des)organizada e 
dirigida por grupos vinculados a interesses mercadológicos e pouco 
republicanos que novamente, assim como na década de 1990, coloca 
a disciplina de Filosofia em todo e nenhum lugar do currículo do 
ensino médio, ao readotar a organização curricular baseada no 
desenvolvimento de competências e habilidades, expressas espe-
cialmente nas novas Diretrizes Curriculares Nacionais do Ensino 
Médio, Res. n.º 03/2018 – CNE/CEB.  

Daí a importância desta coletânea, que registra em capítulos 
científicos os resultados de pesquisas e práticas pedagógicas e 
seus fundamentos teóricos e conceituais sugeridos. As produções 
têm como objeto o Ensino de Filosofia e as práticas pedagógicas 
mediadas por novas tecnologias no cotidiano dentro e fora da sala 
de aula. Os capítulos contemplam, portanto, reflexões teóricas e 
conceituais ou relatos de pesquisas e/ou de práticas pedagógicas 
que utilizam diferentes linguagens para o ensino e a aprendizagem, 
apresentados brevemente a seguir. 

No capítulo “Aprendizagem Escolar e Formação Ética: um 
enfoque argumentativo”, os autores Renato José de Oliveira, Helen 
Silveira Jardim de Oliveira e Natalia Barboza Netto discutem ques-
tões sobre como a educação escolar pode trabalhar a aquisição de 
conhecimentos e a formação ética dos estudantes, considerando 
que muitas vezes diferentes saberes e valores se chocam. Essa dis-
cussão ocorre a partir das contribuições feitas por Chaïm Perelman 



(1912-1984) e Michel Meyer (1950-), autores que se destacaram pelo 
resgate das práticas argumentativas no século XX, sobre alguns 
dos principais problemas que afetam os níveis fundamental e 
médio de ensino, tanto no âmbito da aprendizagem quanto no da 
formação ética dos alunos.

Em “O Desafio do Ensino de Filosofia com Jovens do Ensino 
Médio”, a autora Rozilene Vizzotto investiga a possibilidade da 
atividade filosófica com os jovens do ensino médio, tendo em vista 
as condições socioculturais em que nos encontramos, identificando 
os possíveis modos do exercício filosófico. Discute a possibilidade 
da atividade filosófica com os jovens de hoje, oriundos de uma cul-
tura midiática e imagética e de que modo é possível essa atividade 
filosófica. A autora procura responder como despertar a paixão 
pelo filosofar nesse jovem que tem tantas outras atividades que 
lhe chamam mais a atenção do que a Filosofia.

“Pensar o Ensino de Filosofia: Entre o Diagnóstico do pre-
sente e Construção de Si”, de Renato Alves Aleikseivz, apresenta o 
Ensino da Filosofia como uma atitude cada vez mais candente, pela 
importância de seu ensino, e que é constantemente questionada 
na história da educação no Brasil. Nos últimos anos, assistimos a 
reformas educacionais, notadamente a reforma do ensino médio, 
que questiona a legitimidade do ensino filosófico. Por outro lado, o 
professor de Filosofia encontra-se, em todo início de ano letivo, em 
uma situação complexa face à necessidade de apresentar a Filosofia 
para estudantes que, muitas vezes, desconhecem completamente 
esse campo do saber.  

No capítulo “O Ensino de Filosofia no Ensino Médio: Tec-
nologias Digitais e Práticas Pedagógicas Inovadoras”, os autores 
Arthur Silva Araújo, Ademir Aparecido Pinhelli Mendes e Eliane 
Blaszkowski Champaoski apresentam um relato de experiência 
sobre o uso das tecnologias digitais no Ensino de Filosofia no 
ensino médio, evidenciando suas possibilidades, seus limites e suas 
contribuições no ambiente da sala de aula. As informações para a 
construção do relato de experiência foram coletadas por meio da 



pesquisa de observação participante, realizada por um estudante 
de licenciatura em Filosofia em seu estágio supervisionado de 
observação das aulas de Filosofia de um professor do ensino médio 
de uma escola pública do Município de Curitiba.

Em “Curiosidade e Criatividade: Apontamentos a Partir 
da Perspectiva Rousseauniana”, as autoras Letícia Maria Passos 
Corrêa e Neiva Afonso Oliveira defendem que a curiosidade e a 
criatividade consistem em elementos que existem naturalmente em 
nós, seres humanos. Nascemos ansiosos pelo saber, pelo descobrir 
e por desbravar a vida e o mundo que nos rodeia. Sendo assim, a 
curiosidade pode ser vista como uma busca incessante pelo saber. 
Com o objetivo de pensar a formação humana, vista como hori-
zonte da Filosofia da Educação contemporânea, faz-se relevante 
situar alguns elementos sobre o desenvolvimento das categorias 
curiosidade e criatividade, a partir da obra rousseauniana, com 
vistas ao Ensino de Filosofia.

No entendimento de Rosana N. M. Ferreira, no capítulo 
“O Ensino de Filosofia na Educação Básica: Refletindo sobre a 
Metodologia”, ao se refletir sobre o ensino dessa disciplina para 
crianças e adolescentes, há a preocupação legítima em como essa 
prática deve acontecer. Procura responder questões sobre como 
se deve ensinar teorias a elas, cultivar a prática de recuperar uma 
experiência original e raciocinar a partir dela, descobrir novas 
perspectivas da realidade em que se vive e instigar a aptidão para 
a experiência genuína, ainda tão viva na criança, e incentivá-la a 
explorar as mais variadas possibilidades mentais.

A autora Daniela Rezende de Oliveira destaca, no capítulo 
“Ensinando a Aprender Filosofia: Métodos e Técnicas de Ensino 
de Freinet e sua aplicabilidade no Ensino de Filosofia”, que para 
que o processo educativo seja completo é essencial que o sujeito 
adquira não apenas conhecimentos científicos, mas também 
conhecimentos e habilidades filosóficas, pois deve ser capaz de 
raciocinar de maneira crítica e buscar soluções práticas e eficazes 
para os diversos problemas da vida quotidiana. Portanto aprender 



Filosofia e aprender a filosofar são condições essenciais para os 
processos de formação e emancipação humanas, uma vez que é por 
meio do conhecimento filosófico que o indivíduo se torna capaz de 
apreender e compreender a realidade humana em sua totalidade.

Fabio Ronaldo Meneghini dos Santos tenta identificar, 
em “Ensino de Filosofia: Desafios e Possibilidades da Docência 
no Ensino Médio na Contemporaneidade”, quais são os desafios 
enfrentados na docência do Ensino de Filosofia no ensino médio, 
e de que modo é possível o Ensino de Filosofia na escola como um 
dos objetivos específicos.  Apresenta a questão do Ensino de Filo-
sofia no ensino médio, seu histórico no Brasil e apresenta alguns 
desafios enfrentados na docência da disciplina de Filosofia com 
destaque para o relato da sua experiência na docência.

No capítulo “Ensino de Filosofia e Literatura Marginal: Um 
Desafio Metodológico”, os autores Álvaro de Souza Maiotti e Caro-
lina dos Santos Rocha analisam algumas implicações do Ensino 
de Filosofia sob a perspectiva metodológica. Organizam o texto 
reunindo algumas informações acerca da literatura marginal 
produzida no Brasil, apresentando algumas reflexões a respeito 
da concepção de literatura menor desenvolvida por Deleuze e 
Guattari e algumas contribuições de maneira significativa ao 
campo do Ensino de Filosofia.

O autor Wanderley da Silva apresenta, no capítulo “Ensino 
de Filosofia: Questões Didáticas na Prática Docente do Ensino 
Médio”, alguns resultados de uma pesquisa qualitativa que tem 
como objetivo enunciar questões didáticas relevantes para o Ensino 
de Filosofia na educação básica, em particular na escola pública. A 
referida pesquisa procura elucidar algumas interrogações formu-
ladas pelos alunos do curso de licenciatura em Filosofia da UFRRJ, 
durante os debates na disciplina Ensino de Filosofia e no decorrer 
das atividades do estágio supervisionado.

Em “Ética do Impossível: Uma Reflexão a partir da 
Desconstrução”, a autora Verónica Pilar Gomezjurado Zevallos 
toma como ponto de partida que a desconstrução não é um método 



filosófico, mas um modo de leitura de alguns textos que doam 
abertura para outro modo de se pensar questões enrijecidas, na 
tradicional forma de análise ou interpretação. Apresenta uma 
possibilidade de se pensar, numa certa ausência, nos discursos 
acerca da justiça como critério de possibilidade da própria justiça.

Rogério Makino, no texto “Filosofia Encastelada: Obstáculos 
ao seu Ensino, Aprendizado e Valorização, ou Alternativamente, 
Temos de Sair da Bolha”, concentrou esforços ao analisar os pres-
supostos do primeiro tipo de justificativa, colocado de forma 
interrogativa: a Filosofia é mesmo inútil para os alunos e a popu-
lação brasileira em geral? Se não é inútil, por que tantas pessoas 
percebem a Filosofia como algo dispensável?

O capítulo intitulado “O Ensino de Filosofia: Desafios e Novas 
Perspectivas”, dos autores Renivaldo Santos de Souza e Odair 
Benedito Francisco, tem como objetivo constatar se há ou não no 
Ensino de Filosofia na educação básica a utilização de métodos e 
educação digital adequados ao recomendado pela BNCC (BRA-
SIL, 2017), que adota a concepção de competências e habilidades 
como forma de aprendizagem, interação social e construção do 
conhecimento a partir das vivências dos estudantes, para a apro-
priação do questionamento, dos discursos filosóficos e apreensão 
do conhecimento filosófico atual.

Na compreensão dos autores José Teixeira Neto e Emerson 
Araújo de Medeiros, no capítulo “Percursos – Da Filosofia para o 
Professor de Filosofia na Educação Básica”, o Ensino da Filosofia 
deve se dar na necessária referência ao passado; não temos que 
“começar de novo”, mas devemos nos considerar “herdeiros”. Para 
eles, segundo essa herança, sempre deve ser negada em nome de 
algo que temos e vemos como “novíssimo”. Assim, com o “novo”, 
não servem mais os conceitos e as categorias tradicionais, daí a 
tarefa de conceber e a sorte de estrear novos conceitos, não sendo 
necessárias para isso novíssimas palavras, mas podendo se utilizar 
da palavra mais trivial, mais vulgar, mais humilde.



No texto de Maria Angélica Cezario, “Educação Contra a 
Barbárie: Um Diálogo com Walter Benjamin e Theodor Adorno”, 
realizam-se aproximações entre as compreensões de barbárie, 
experiência e educação nas reflexões de Walter Benjamin e Theodor 
Adorno. No entendimento da autora, os estudos sobre Theodor 
Adorno e Walter Benjamin se justificam devido à necessidade 
de se pensar a barbárie na experiência da educação na sociedade 
atual, que, cada vez mais, mostra-se moldada pela racionalidade 
instrumental, incapaz de estabelecer a crítica sobre si mesma.

A escolha do objeto de pesquisa para o autor Mauro Sérgio 
Soares Rabelo foi motivada pela necessidade de compreender a 
importância das metodologias para o Ensino da Filosofia, baseado 
em estudos, vivências e práticas, sobre as oficinas pedagógicas para 
o ensino médio. Nas considerações do mesmo autor, verificou-se 
que a aplicação das oficinas nas aulas da disciplina Filosofia, no 
ensino médio, possibilita um aprendizado dos seus conteúdos e 
também o seu reaprendizado, numa perspectiva bem interessante. 
Os resultados dessa pesquisa estão registrados no capítulo “A 
Metodologia de Oficina Pedagógica na Aulas de Filosofia do Ensino 
Médio, no Instituto Educacional Amapá/Pará-Ieap”. 

Para o autor Américo Grisotto, no capítulo “Filosofia da Dife-
rença: apontamentos em Torno da Aprendizagem em Filosofia”, essa 
aprendizagem – porque refratária aos consensos – compreende a 
possibilidade do inusitado. No seu entendimento, por esse motivo, 
o ensino tanto pode surtir efeito – e, nesse caso, o aprendiz retira 
dele elementos que lhe são úteis para o pensamento – quanto sus-
citar a indiferença, o que coloca o professor de Filosofia em uma 
situação bastante atípica: poderá pouquíssimo como aquele que 
impõe, mas muito mais como intercessor no pensamento filosófico 
que começa, de modo que não venha a trair a própria Filosofia, com 
sua forma contundente e incomum de se manifestar. 

Com a organização e publicação desta coletânea, espera-se 
contribuir para o registro e a divulgação das pesquisas e práticas 
no Ensino de Filosofia, ao mesmo tempo que reafirmamos o com-



promisso, como docentes e pesquisadores, em continuar militando 
política e academicamente para a permanência da Filosofia como 
disciplina na educação básica e no ensino superior no Brasil, com 
a certeza de que essa permanência precisa ocorrer com qualidade 
filosófica e formativa para os sujeitos da aprendizagem no coti-
diano escolar. 

Professor Doutor Ademir Aparecido Pinhelli Mendes





SUMÁRIO

APRENDIZAGEM ESCOLAR E FORMAÇÃO ÉTICA:  
UM ENFOQUE ARGUMENTATIVO...........................................................17
Renato José de Oliveira
Helen Silveira Jardim de Oliveira
Natalia Barboza Netto

O DESAFIO DO ENSINO DE FILOSOFIA COM OS  
JOVENS DO ENSINO MÉDIO.......................................................................34
Rozilene Vizzotto

PENSAR O ENSINO DE FILOSOFIA: ENTRE O  
DIAGNÓSTICO DO PRESENTE E A CONSTRUÇÃO DE SI.........50
Renato Alves Aleikseivz

O ENSINO DE FILOSOFIA NO ENSINO MÉDIO: 
TECNOLOGIAS DIGITAIS E PRÁTICAS PEDAGÓGICAS 
INOVADORAS......................................................................................................... 65
Arthur Silva Araújo
Ademir Aparecido Pinhelli Mendes
Eliane Blaszkowski Champaoski

CURIOSIDADE E CRIATIVIDADE: APONTAMENTOS A 
PARTIR DA PERSPECTIVA ROUSSEAUNIANA.............................. 76
Letícia Maria Passos Corrêa 
Neiva Afonso Oliveira

O ENSINO DE FILOSOFIA NA EDUCAÇÃO BÁSICA: 
REFLETINDO SOBRE A METODOLOGIA..........................................92
Rosana N. M. Ferreira



ENSINANDO A APRENDER FILOSOFIA: MÉTODOS 
E TÉCNICAS DE ENSINO DE FREINET E SUA 
APLICABILIDADE NO ENSINO DE FILOSOFIA.......................... 103
Daniela Rezende de Oliveira

ENSINO DE FILOSOFIA: DESAFIOS E POSSIBILIDADES 
DA DOCÊNCIA NO ENSINO MÉDIO NA 
CONTEMPORANEIDADE............................................................................. 118
Fabio Ronaldo Meneghini dos Santos

ENSINO DE FILOSOFIA E LITERATURA MARGINAL:  
UM DESAFIO METODOLÓGICO............................................................ 134
Álvaro de Souza Maiotti
Carolina dos Santos Rocha

ENSINO DE FILOSOFIA: QUESTÕES DIDÁTICAS NA 
PRÁTICA DOCENTE DO ENSINO MÉDIO......................................... 151
Wanderley da Silva

ÉTICA DO IMPOSSÍVEL: UMA REFLEXÃO A PARTIR  
DA DESCONSTRUÇÃO.................................................................................... 169
Verónica Pilar Gomezjurado Zevallos

FILOSOFIA ENCASTELADA: OBSTÁCULOS AO SEU 
ENSINO, APRENDIZADO E VALORIZAÇÃO, OU  
ALTERNATIVAMENTE, TEMOS DE SAIR DA BOLHA............ 186
Rogério Makino

O ENSINO DE FILOSOFIA: DESAFIOS E NOVAS 
PERSPECTIVAS.................................................................................................. 200
Renivaldo Santos de Souza
Odair Benedito Francisco

PERCURSOS – DA FILOSOFIA  PARA O PROFESSOR  
DE FILOSOFIA NA EDUCAÇÃO BÁSICA.......................................... 208
José Teixeira Neto
Emerson Araújo de Medeiros



EDUCAÇÃO CONTRA A BARBÁRIE: UM DIÁLOGO  
COM WALTER BENJAMIN E THEODOR ADORNO...................224
Maria Angélica Cezario

A METODOLOGIA DE OFICINA PEDAGÓGICA NAS  
AULAS DE FILOSOFIA DO ENSINO MÉDIO, NO  
INSTITUTO EDUCACIONAL AMAPÁ/PARÁ-IEAP.................... 237
Mauro Sérgio Soares Rabelo

FILOSOFIA DA DIFERENÇA: APONTAMENTOS  
EM TORNO DA APRENDIZAGEM DO PENSAMENTO  
EM FILOSOFIA.................................................................................................... 257
Américo Grisotto

SOBRE O ORGANIZADOR........................................................................... 277

ÍNDICE REMISSIVO......................................................................................... 278





17

APRENDIZAGEM ESCOLAR E FORMAÇÃO 
ÉTICA: UM ENFOQUE ARGUMENTATIVO

Renato José de Oliveira1

Helen Silveira Jardim de Oliveira2

Natalia Barboza Netto3

CONSIDERAÇÕES INICIAIS

Inúmeros conflitos de natureza étnico-racial, religiosa, nacio-
nalista e política têm marcado as sociedades contemporâneas. O 
outro, aquele que possui crenças, valores e formas de compor-
tamento diferentes dos padrões majoritariamente aceitos é, ao 
mesmo tempo, um ser negado e um ser que nega. Segundo Meyer 
(2000), a negação do outro traz, subjacente, o desejo de erradicar 
a alteridade presente no próprio eu, que quer se afirmar como uno 
em um mundo fragmentado, onde o reconhecimento da diferença 
parece ser uma perigosa ameaça. Por sua vez, o outro questiona e 
julga aquilo que somos, nossas convicções, nossos modos de agir, 
portanto é um ser que nega. Isso estabelece uma distância que a 
vida social, principalmente no curso da modernidade, tem buscado 
reduzir a partir das suas leis e instituições, as quais, no entanto, 
1   Doutor em Educação pela Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro (PUC/RJ). Professor 
Titular aposentado da Faculdade de Educação da Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ).    
E-mail: rj-oliveira1958@uol.com.br.
2   Doutora em Educação pela Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ). Pós-doutora em 
Educação pela mesma instituição. Professora do Ensino Fundamental do Colégio Pedro II (RJ). 
Líder do Laboratório de Estudos, Pesquisas e Práticas em Educação Matemática nos Anos Iniciais 
do Colégio Pedro II (LEPPEMAI CPII). E-mail: prof_helen@yahoo.com.br.
3   Mestra em Educação pela Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ). Professora do Ensino 
Fundamental da Secretaria Municipal de Educação do Rio de Janeiro (SME/RJ) e da Educação 
Infantil (rede privada). E-mail: natnetto1@gmail.com.



18

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

demonstram sinais de esgotamento. Nesse contexto, como a educação 
escolar pode trabalhar a aquisição de conhecimentos e a formação 
ética dos estudantes, considerando que diferentes saberes e valores 
se chocam, muitas vezes produzindo situações de conflito? Quais 
seriam os limites e possibilidades para que as distâncias instauradas 
entre os professores e suas turmas sejam encurtadas? 

Buscamos discutir essas questões a partir das contribuições 
feitas por Chaïm Perelman (1912-1984) e Michel Meyer (1950 −), 
autores que se destacaram pelo resgate das práticas argumenta-
tivas no século XX, alguns dos principais problemas que afetam 
os níveis fundamental e médio de ensino, tanto no âmbito da 
aprendizagem quanto no da formação ética dos alunos. Partindo 
do legado greco-romano, Perelman (1988, 2004) e Perelman e 
Olbrechts-Tyteca (2005) desenvolveram uma Teoria da Argu-
mentação, também denominada Nova Retórica, que valoriza a 
importância dos processos argumentativos na busca por adesão 
a teses (filosóficas, éticas, políticas, etc.) que são apresentadas a 
um auditório. Meyer (1991, 1998, 2002), por sua vez, tem ressal-
tado a importância da função interrogativa do discurso. Em sua 
visão, os problemas relativos ao conhecimento (gnosiológicos) e à 
relacionalidade humana (éticos, estéticos e políticos, entre outros) 
suscitam questões cujas respostas nem sempre esgotam o que há 
para ser investigado. Assim sendo, entre a pergunta e a resposta 
existe sempre uma região de incertezas ou de elementos não res-
pondidos que estimula a interrogatividade do pensar. O estudo 
dessa interrogatividade é chamado por ele de Problematologia.

As abordagens acima mencionadas permitem tecer refle-
xões sobre as práticas intersubjetivas que permeiam as relações 
pedagógicas escolares. Consideramos que estas são atravessadas 
por diferentes visões de mundo e de homem que nem sempre 
permitem chegar a posicionamentos e/ou decisões consensuais, 
podendo gerar estranhamentos. Subestimar esse aspecto pode 
levar à reificação da estranheza, ou seja, à ampliação da distân-
cia entre docentes e discentes, a qual implica prejuízos tanto no 



19

Ensino de Filosofia

que se refere aos aspectos cognitivos da aprendizagem quanto à 
formação ética.

A NOVA RETÓRICA: CONTRIBUIÇÕES 
PARA REPENSAR ALGUNS PROBLEMAS DA 
EDUCAÇÃO ESCOLAR

O advento da modernidade, notadamente com a revolução 
científica do século XVII, colocou em destaque um modelo de 
racionalidade baseado na demonstração e no cálculo, deixando em 
plano secundário a racionalidade própria da ágora e dos espaços 
sociais marcados pelo confronto de ideias a partir da exposição de 
diferentes argumentos. Não obstante, nas mais diversas situações 
comunicacionais envolvendo sujeitos que desejam ganhar a adesão 
de outrem, essa forma de racionalidade, denominada por Perelman 
e Olbrechts-Tyteca (2005) de retórica ou argumentativa, sempre 
se fez presente. Revisitando os estudos de Aristóteles, Cícero, 
Quintiliano, eles desenvolveram uma Teoria da Argumentação 
ou Nova Retórica, a qual busca analisar e compreender tanto os 
discursos falados quanto os escritos:

O que conservamos da retórica tradicional é a 
ideia mesma de auditório, que é imediatamente 
evocada assim que se pensa num discurso. Todo 
discurso se dirige a um auditório, sendo muito 
frequente esquecer que se dá o mesmo com todo 
escrito. Enquanto o discurso é concebido em 
função direta do auditório, a ausência material 
de leitores pode levar o escritor a crer que está 
sozinho no mundo, conquanto, na verdade, seu 
texto seja sempre condicionado, consciente ou 
inconscientemente, por aqueles a quem pretende 
dirigir-se (PERELMAN; OLBRECHTS-TYTECA, 
2005, p. 7).

 Estudioso da retórica, Aristóteles considerava que o veros-
símil e o razoável constituíam a razão de ser dos discursos per-



20

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

suasivos, pois em questões referentes ao que é mais ou menos 
preferível não haveria primeiros princípios a serem invocados, 
mas tão somente o apoio em endoxa ou opiniões geralmente aceitas 
(ARISTÓTELES, 1983). Tal perspectiva foi também abraçada por 
Cícero (a quem é atribuída a autoria de um dos maiores tratados 
antigos sobre o discurso, a Retórica a Herênio) quando destacou 
que: “o ofício do orador é poder discorrer sobre as coisas que o 
costume e as leis instituíram para o uso civil, mantendo o assen-
timento dos ouvintes até onde for possível” (CÍCERO, 2005, p. 55).

Dando sequência a essa abordagem, Perelman (1988) salienta 
que a argumentação não se dirige somente às faculdades isoladas 
do homem, tais como a razão ou a vontade, mas à sua totalidade 
como ser vivente. Em vista disso, o orador precisa conhecer as teses, 
as convicções e os valores previamente admitidos pelos auditórios, 
buscando, a partir daí, reforçá-los ou modificá-los. Todo discurso 
voltado para a persuasão do outro deve considerar, portanto, que 
a adesão a uma tese é sempre variável, dificilmente ocorrendo de 
forma incondicional.

Em termos genéricos, a argumentação pode ser tipificada 
em heurística e erística (PERELMAN; OLBECHTS-TYTECA, 2005). 
O primeiro tipo diz respeito à busca de acordos acerca do que é 
a melhor tese, configurando-se em instância que faz avançar o 
conhecimento. Os diferentes argumentos, como pesos dispostos 
nos pratos de uma balança, são aferidos a partir do seu maior ou 
menor poder heurístico, isto é, do potencial explicativo que pos-
suem para ganhar a adesão do auditório. Já as argumentações de 
tipo erístico buscam promover o triunfo de uma tese sobre as que 
se apresentam como rivais. O mais importante, para o orador, é 
desqualificar os argumentos do oponente, apresentando-se sempre 
como porta voz da melhor causa, do ponto de vista mais justo. 
Discussões erísticas são próprias das disputas político-eleitorais 
e dos debates judiciários. O recurso a esse tipo de argumentação, 
porém, não é estranho à filosofia, caracterizando o que Perelman 
(2004) chama de filosofias primeiras.



21

Ensino de Filosofia

Uma filosofia é dita primeira não por razões cronológicas, 
mas pelo fato de pretender apresentar-se como solução inequívoca 
para os problemas que examina. Seus pontos de partida, quer 
sejam ontológicos (relativos ao ser), epistemológicos (relativos ao 
conhecimento) ou axiológicos (relativos aos valores), são situados 
como absolutos e verdadeiros, de modo que os raciocínios desen-
volvidos com base neles  conduzem progressivamente a conclusões 
verdadeiras:

As filosofias primeiras, enquanto metafísicas 
sistemáticas, estabelecem uma solidariedade 
entre a ontologia, a epistemologia e a axiologia, 
mas a orientação do conjunto será determinada 
pelo ponto inicial que será constituído por uma 
realidade necessária, por um conhecimento evi-
dente ou por um valor absoluto diante do qual 
temos de nos inclinar. Daí a importância, em toda 
metafísica desse gênero, do critério capital ou da 
instância legítima, cuja determinação fornecerá 
a rocha sobre a qual se poderá construir uma 
filosofia progressiva (PERELMAN, 2004, p. 133).

Na medida em que todo sistema filosófico que abraça essa 
perspectiva entra inevitavelmente em choque com outros, a his-
tória da filosofia, segundo Perelman (2004), pode ser vista como 
história das disputas entre diferentes filosofias primeiras que 
buscam exercer a primazia no plano do pensamento. Resulta daí 
que elas dificilmente conseguem celebrar acordos heurísticos, 
não estabelecendo conceitos comuns nem critérios comuns por 
meio dos quais possam avaliar-se mutuamente. Isso as leva à 
desqualificação dos argumentos adversários, os quais são via de 
regra empobrecidos e mesmo deturpados, já que expressam o erro 
ou o mal que a todo custo deve ser evitado. O único procedimento 
admissível é, por conseguinte, a renúncia incondicional ao que se 
admitia antes de a filosofia primeira ter sido concebida, pois ela 
representa o acordo necessário perante o qual todas as mentes 
racionais devem se curvar: 



22

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

É um escândalo, para toda filosofia primeira, 
ver os homens se oporem às necessidades 
e às evidências, preferirem o erro à verdade, 
a aparência à realidade, o mal ao bem, a 
infelicidade à felicidade, o pecado à virtude. 
Na busca do fundamento capital de um acordo 
necessário, foi-se longe demais, e agora é difícil 
justificar o desacordo, o erro e o pecado. Dever-
se-á introduzir um segundo elemento, uma 
espécie de obstáculo, de antivalor, de diabo que 
possibilitará, por sua vez, explicar de uma forma 
satisfatória qualquer desvio da ordem eminente 
(PERELMAN, 2004, p. 137).

Enquanto as filosofias primeiras se assemelham a sistemas 
dogmáticos, refratários a modificações ou correções que possibi-
litem uma visão mais acurada da realidade que dizem explicar, 
uma filosofia balizada pelo espírito investigativo aberto buscará 
outro caminho. Tal filosofia, chamada por Perelman (2004) de 
regressiva, é antes um método voltado para a construção de um 
pensamento flexível, que examina criticamente os pressupostos e 
as conclusões concernentes aos diferentes sistemas filosóficos sem 
rotulá-los como errôneos. Nessa perspectiva, considera os princi-
pais referenciais do sistema em questão apenas como ferramentas 
que auxiliam o raciocínio, as quais podem vir a ser substituídas 
por outras melhores. 

Na qualidade de método que orienta o pensar, a filosofia 
regressiva tem contribuições a dar para quem toma a educação 
escolar como objeto de estudo. Segundo Mazzotti e Oliveira (2000) 
pode-se entender como educação o processo intencionalmente 
dirigido para a promoção de mudanças nos hábitos e atitudes 
dos educandos. No caso da escola, espera-se que tais mudanças 
se deem em um período de tempo determinado, que corresponde 
ao chamado percurso escolar. Espera-se, também, que os alunos 
aprendam os conteúdos selecionados, os quais são ministrados por 
professores considerados capazes de ensinar a qualquer discente. 



23

Ensino de Filosofia

Esse princípio, visto sem maior dificuldade como um dos pilares 
da escola moderna, pode, entretanto ser questionado:

Os melhores teóricos contemporâneos da edu-
cação escolar têm sustentado que a técnica de 
ensinar, embora ensinável, é muito dependente 
do professor e dos alunos. Isto significa dizer que 
no processo de ensinar, no processo argumen-
tativo do ensino, um professor pode ser muito 
bom para um grupo de alunos e inadequado para 
outro. É a mesma situação do orador frente ao seu 
auditório: para um dado auditório um certo ora-
dor pode ser considerado ridículo, e para outro 
a expressão de toda a inteligência do mundo 
(MAZZOTT; OLIVEIRA, 2000, p. 30).

A ponderação feita por Mazzotti e Oliveira chama a atenção 
para o fato de que os processos de ensino são de natureza argu-
mentativa, de sorte que o professor se coloca como orador, cujo 
objetivo é ganhar a adesão de um auditório particular, constituído 
pelo conjunto de alunos que lhe é confiado. Toda argumentação que 
envolve auditórios particulares requer do orador o conhecimento 
das disposições do auditório ao qual se dirige, pois do contrário 
seu discurso pode não ser eficiente (PERELMAN E OLBRECHTS-
-TYTECA, 2005). Isso, porém, muitas vezes não é levado em conta 
na educação escolar, porquanto

Nós não escolhemos os nossos alunos (nem eles a 
nós); porém, na sociedade moderna exige-se que 
ensinemos a todos eles. Temos que ser eficientes, 
ensinar a todos, no mesmo ritmo, e trabalhar 
para que eles aprendam tudo o que o programa 
determina, no mesmo ritmo. (MAZZOTTI; OLI-
VEIRA, 2000, p. 31). 

Examinando essa questão segundo a filosofia regressiva, é 
cabível questionar a ligação causal do princípio “ensinar a todos 
é tarefa de todo professor” ao efeito ou consequência que dele se 
crê derivar: “a todos devem ser ensinados os mesmos conteúdos 
e no mesmo ritmo”. Na medida em que mais educadores se envol-



24

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

verem com essa discussão, talvez seja possível avançar na busca 
de alternativas para velhos problemas como o fracasso escolar e 
o desinteresse pela aprendizagem dos conteúdos escolares nos 
mais diferentes níveis de ensino. 

Outro ponto a ser levantado acerca da educação escolar 
diz respeito à formação ética dos alunos. Desde os anos 1990 os 
educadores têm se debruçado sobre o tema e, a despeito das diver-
gências sobre como conduzir tal formação, concordam que ela 
é fundamental para o exercício de uma cidadania consciente e 
participativa: “é este o desafio maior que se apresenta à sociedade, 
mais particularmente, à escola, espaço de socialização e criação de 
conhecimentos e valores” (BRASIL, 1998, p.59). Mais recentemente, 
a Base Nacional Curricular Comum (BNCC) reiterou esses aspectos, 
visando à promoção de um desenvolvimento global do ser humano, 
ou seja, que contemple as “dimensões intelectual, física, afetiva, 
social, ética, moral e simbólica” (BRASIL, 2018, p. 16).

Para que a escola não seja idealizada como espaço formativo 
único é preciso examinar alguns aspectos, entre eles a assimetria 
existente nas relações professor-aluno.  O docente possui, inega-
velmente, conhecimentos e experiências diferentes do discente, 
os quais não são necessariamente melhores. São diferentes, quer 
por força da formação acadêmica, quer por força do meio social do 
qual provêm os professores. Tais diferenças remetem, por sua vez, 
a visões de mundo e a valores muitas vezes antagônicos. Em vista 
disso, a assimetria nas relações professor-aluno é fonte geradora 
de diferenças que não podem ser negligenciadas quando se fala 
em formação ética. A filosofia regressiva pode contribuir para que 
o educador vislumbre a criação de conhecimentos e valores como 
processo inacabado, sujeito a mudanças e, principalmente, como 
algo não imune às contingências existenciais que envolvem pro-
fessores, gestores e alunos. Assim sendo, revisar o que se entende 
por “certo” ou por “justo”, o que é desejável como modelo de vida 
profissional ou familiar consiste em orientação fecunda para os 
processos educativos escolares.



25

Ensino de Filosofia

A PROBLEMATOLOGIA: SUBSÍDIOS PARA A 
NEGOCIAÇÃO DAS DISTÂNCIAS NAS RELAÇÕES 
PEDAGÓGICAS ESCOLARES

Aristóteles (1991) observou que a retórica possui três dimen-
sões características: ethos, logos e pathos. A primeira diz respeito à 
pessoa do orador, a segunda, à racionalidade inerente ao discurso 
e, a terceira às disposições do auditório. Tendo por propósito per-
suadir alguém acerca de algo, a retórica se constitui em totalidade 
cuja quebra gera distorções ou hipertrofias. Meyer (2002) entende 
que no curso do pensamento ocidental essa unidade foi rompida, 
sendo, portanto, necessário restaurá-la. A hipertrofia do ethos leva 
ao superdimensionamento das qualidades do orador, o qual é con-
vertido em autoridade quase inquestionável. Nessa condição, sua 
pessoa acaba sendo transformada em ídolo e seu comportamento 
tido por modelo que suscita imitações. Quando, por sua vez, o logos 
é superdimensionado, a confiança no efeito persuasivo do ‘bom’ 
argumento se torna quase cega, de modo que este passa a ser visto 
praticamente como sinônimo de verdade. Por fim, se o que agrada 
ao auditório sempre é colocado em primeiro plano, apenas suas 
paixões são consideradas e tem-se a retórica de cunho demagógico. 

Segundo Meyer (2002), às hipertrofias mencionadas é preciso 
contrapor uma perspectiva filosófica que promova a reintegração 
das três dimensões: a Problematologia. Esta só é possível na medida 
em que existam desacordos ou diferenças acerca das respostas 
dadas por um sujeito (orador) ao seu interlocutor (auditório). Se o 
acordo for pleno, por exemplo quando digo que Sócrates é mortal, 
não há o que interrogar, portanto não existe diferença entre questão 
e resposta. Para Meyer (2002), em toda situação dessa natureza 
as respostas são ditas apocríticas já que decifram definitivamente 
o enigma colocado perante o pensamento. Quando, todavia, isso 
não ocorre, subjaz uma distância ou diferença problematológica entre 
os sujeitos, a qual pode ser encurtada ou não, desde que haja inte-
resse. Em vista disso, a própria retórica pode ser definida como “a 



26

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

negociação da distância entre os indivíduos a propósito de uma 
questão” (MEYER, 2002, p. 268).

Feitas essas considerações sobre a abordagem problematoló-
gica, cabe agora examinar em que medida ela pode contribuir para 
a reflexão acerca dos processos de aprendizagem e de formação 
ética na educação escolar. 

Conforme foi discutido anteriormente, todo professor é um 
orador que discursa para o auditório composto por seus alunos. 
Durante séculos, o ethos de porta-voz de saberes socialmente legi-
timados, que devem ser transmitidos às novas gerações, pareceu 
suficiente para garantir aos docentes o desempenho dessa tarefa. 
Nos tempos atuais, porém, esse ethos tem sido questionado. Lem-
gruber e Oliveira (2011) destacam, por exemplo, o fato de que os 
alunos que compõem uma turma dificilmente deixam de pertencer a 
grupos sociais diversos, o que os leva a conviver com diferentes tipos 
de educação. Agem como educadores e, consequentemente, como 
oradores, os líderes das comunidades em que vivem, das igrejas que 
frequentam e mesmo dos círculos culturais (capoeira, funk, rap, 
grafitagem etc.) nos quais desenvolvem atividades extraescolares.

 	 As salas de aula não se configuram, portanto, em auditó-
rios homogêneos cuja comunhão com o que os docentes dizem 
esteja previamente dada. Isso significa que as relações pedagó-
gicas adquirem outro status, sem dúvida menos confortável para 
os professores quando comparado à situação em que o ethos lhes 
garantia atenção, respeito e obediência. Não era significativa, 
também, a diferença problematológica entre o que havia para 
ser ensinado e a resposta (aprendizagem) esperada: ou o aluno 
aprendia e avançava ou não aprendia, ficando retido em alguma 
etapa do percurso escolar. Interrogar se esta era ou não a melhor 
maneira de conduzir o processo educativo estava fora de questão, 
pois selecionar os melhores, mais capazes e mais adaptáveis sem-
pre foi visto como tarefa precípua da escola. Nessa perspectiva, 
as distâncias a serem negociadas também não eram relevantes, 



27

Ensino de Filosofia

cabendo ao professor apenas rever, quando solicitado por seus 
pares ou pelo próprio aluno, as aprovações e reprovações.

Frente à heterogeneidade dos auditórios discentes, estes se 
sentem pouco contemplados pela educação escolar, que ainda não 
está preparada para lidar com ela. Assim, os estudantes podem não 
se ver atendidos em seus interesses e expectativas. Muitas vezes 
as disciplinas são encaradas como algo desconectado da realidade 
vivida e os conhecimentos veiculados pelos professores não são 
tidos como úteis ou interessantes. A própria presença na escola 
parece, inclusive, não fazer maior sentido. Nesse contexto, não há 
como deixar de haver estranhamento: os professores perguntam 
para que educam e os alunos indagam por que estão diante deles. 
As distâncias não são, portanto, negligenciáveis. A negociação 
delas pode se dar pela via argumentativa, o que para a Problema-
tologia significa realizar um exercício constante de formulação de 
perguntas e de avaliação das respostas dadas pelo outro.

Conforme foi destacado, julgar-se como autoridade em 
função do saber acadêmico adquirido ou da atribuição de ensinar, 
conferida pela escola, não é garantia de que haverá confiança por 
parte do aluno. Ignorar esse aspecto é dar uma resposta apocrítica 
(ou seja, que encerra a discussão) à questão de para que educar. Por 
outro lado, admitir que em função do desinteresse pela escola, o 
aluno sempre converte o professor em objeto de total descrédito 
é também responder de modo apocrítico. No âmbito da Proble-
matologia do ethos docente, torna-se importante reconhecer a 
região de incertezas constituída pelo desempenho cotidiano da 
profissão. Este produz incertezas quanto ao que se julga saber, aos 
métodos de ensino empregados, ao que é selecionado em termos 
de conteúdos e à postura adotada em termos de maior rigor ou de 
maior condescendência. Há ainda incertezas quanto aos valores e 
formas de conduta baseados em padrões morais rígidos e, também, 
em relação aos que são balizados pela indiferença e pela permis-
sividade. Até que ponto estas aumentam a confiança no trabalho 
educativo ou aqueles garantem o respeito e a disciplina? 



28

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

Os discursos pedagógicos escolares, veiculados por gestores 
e por professores, podem ser relacionados com a dimensão do 
logos. Baseados nas diretrizes curriculares que norteiam os níveis 
fundamental e médio de ensino, são geralmente permeados por 
uma racionalidade que busca conferir coerência aos currículos, 
aos conhecimentos disciplinares e às práticas voltadas para a for-
mação ética e cidadã. Tal racionalidade, porém, não opera com a 
interrogatividade. Assim sendo, não costuma pôr em questão se as 
disciplinas e seus corpos de conhecimento despertam atualmente 
o mesmo interesse que despertavam antigamente. Não obstante, 
o ritmo de produção do conhecimento socialmente legitimado é 
acelerado, fazendo com que regras, conceitos e taxonomias antes 
vistos como fundamentais hoje não passem de secundários. Como, 
então, motivar os alunos para o aprendizado daquilo que se acha 
obsoleto ou defasado?

Quanto à formação ética, não se questionam certos impe-
rativos. As certezas parecem suceder-se sem que qualquer dúvida 
possa comprometer o andamento do trabalho escolar. Mas: a 
justiça, o respeito e a solidariedade são valores passíveis de uma 
mesma e única compreensão? Ou variam conforme as sociedades 
e as culturas? Existe ligação causal estrita entre a compreensão 
desses valores e a aplicação deles pelos alunos em seu cotidiano?

É preciso dizer que o pathos discente tem sido objeto de 
vários estudos, sobretudo no que se refere à violência praticada 
no ambiente escolar. Debardieux e Blaya (2002), Barella (2005), 
Segal (2014), por exemplo, reportam situações marcadas pela 
agressividade, pela irreverência, pelo descaso, pela intolerância 
em relação a diferenças (étnico-raciais, de credo religioso, de 
orientação sexual etc.) e muitos outros aspectos relacionados à 
prática da violência física e/ou simbólica. 

Este cenário naturalmente se choca com as imagens do ‘bom 
aluno’ e da formação ética voltada para o exercício consciente da 
cidadania. Essas têm em vista, como frisamos anteriormente, uma 
escola idealizada, voltada para um aluno idealizado, possuidor 



29

Ensino de Filosofia

de aspirações e interesses definidos a priori como necessários: 
ser estudioso, respeitoso, cumpridor das tarefas determinadas 
pelos professores, gentil com os colegas etc. Acredita-se que esse 
sujeito, devidamente moldado pela escola, será o homem honesto 
e trabalhador de amanhã, que se esforçará para o aprimoramento 
da sociedade em que vive. Atualmente, o Ministério da Educação 
tem voltado suas atenções para as escolas que buscam lograr esses 
objetivos por meio da sobrevalorização da disciplina coercitiva, 
conforme se vê na proposta de implantação das escolas cívico-mi-
litares (BRASIL, 2019).  

Com relação a essas visões idealizadas, a Problematologia do 
pathos discente pode colocar a seguinte questão: o aluno irreverente, 
desrespeitoso e agressivo é o algoz que submete a escola aos seus 
desígnios ou a vítima de uma sociedade que diz combater esses 
aspectos, mas, na realidade, os estimula? Com base nela, é possível 
problematizar, por exemplo, a formação de sujeitos idealizados, 
colocando em xeque a natureza absoluta de princípios, valores e 
normas a partir da sua não observância por parte dos gestores e/
ou dos professores, que deveriam ser os primeiros a observá-los. 
Em síntese, cabe dizer que a via problematológica não se propõe 
a ser um remédio para todos os males da escola contemporânea, 
mas pode contribuir para que, por meio da interrogatividade, as 
distâncias que produzem o afastamento entre gestores e profes-
sores, de um lado, e alunos, de outro, sejam objeto de negociação. 
Se esta for bem-sucedida, recoloca-se a perspectiva, hoje distante, 
de fazer da escola um espaço relacional de mútuas aprendizagens, 
permitindo o redimensionamento do ethos, do logos e do pathos.

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Argumentar significa buscar a adesão de outrem às teses 
apresentadas por um orador, que se vale de raciocínios veros-
símeis. Perelman e Olbrechts-Tyteca, na metade do século XX, 
desenvolveram a partir de Aristóteles e de outros autores greco-



30

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

-romanos, estudos que conduziram à elaboração de uma Teoria 
da Argumentação, por eles também chamada Nova Retórica. Esse 
construto se mostra relevante para a melhor compreensão dos 
debates que se dão no campo das ciências humanas e sociais, no 
qual o investigador não se depara com um objeto indiferente, mas 
com sujeitos que pensam e agem no mundo.

A Nova Retórica permitiu o desenvolvimento do conceito de 
filosofia regressiva, que não consiste propriamente em um sistema 
voltado para a compreensão das naturezas do ser, do conhecimento 
ou dos valores humanos. Trata-se, conforme foi apontado, de um 
método para orientar a reflexão filosófica, contribuindo para que 
esta cultive abertura e flexibilidade, questionando princípios, 
conceitos, normas enfim, promovendo revisões sempre que ele-
mentos novos desafiem o sistema em exame.

Por ser um método, a filosofia regressiva pode também 
orientar reflexões acerca de outros campos de estudo, entre eles a 
educação. Certos pressupostos tidos como inquestionáveis, como 
por exemplo o de que ensinar a todos de modo homogêneo é tarefa 
de todo professor, merecem ser questionados quanto à sua ade-
quação aos processos de aprendizagem. Aprender os conteúdos 
selecionados pela escola não é um processo por meio do qual seja 
necessário realizar tarefas enfadonhas e desprovidas de significado 
e de contexto. Esta forma de ensinar não leva em conta as diferenças 
de ritmo existentes entre os estudantes, que não compreendem os 
mesmos assuntos nos mesmos tempos, nem as histórias de vida 
deles. Logra, apenas, produzir o embrutecimento dos discentes, 
comprometendo a capacidade de reflexão e o desenvolvimento de 
um pensamento crítico.  

Tem-se, portanto, um paradoxo: enquanto a escola nutre 
intenções educacionais homogeneizadoras, os professores, como 
oradores, precisam conquistar a adesão de auditórios cada dia 
mais heterogêneos. Essa heterogeneidade desafia os padrões do 
que significa ser respeitoso, justo, solidário, pois os diferentes 
grupos sociais possuem distintas maneiras de atribuir significado 



31

Ensino de Filosofia

aos mesmos valores. Constata-se, então, que a filosofia regressiva 
pode contribuir para a reflexão sobre a educação escolar por per-
mitir o questionamento da naturalidade e da normalidade dos 
procedimentos pedagógicos empregados para a veiculação de 
conhecimentos, normas, hábitos e atitudes.

A interrogatividade, característica que pode ser apreendida 
da filosofia regressiva, mostra-se de forma explícita na Proble-
matologia. A abordagem desenvolvida por Meyer complementa 
e aprofunda a inquietude do pensamento, salientando que as 
hipertrofias do ethos, do logos e do pathos podem ser combatidas 
por meio de questionamentos coerentes. Tal abordagem transita 
no campo da dúvida, explorando as chamadas regiões de incerteza 
que envolvem o binômio questão-resposta. As respostas consi-
deradas mais significativas são as que suscitam outras questões, 
abrindo novas perspectivas de investigação. Sempre que isso 
ocorre tem-se a diferença problematológica, a qual corresponde 
a uma distância entre o orador, a quem compete formular a 
questão, e o auditório que deve respondê-la. As distâncias entre 
orador e auditório correspondem, em todo processo dialógico, 
àquilo que deve ser negociado a fim de que haja entendimentos, 
isto é, acordos provisórios.

No que diz respeito à educação escolar, há inúmeras 
distâncias a serem negociadas. A escola, na figura dos gestores e 
dos professores, anuncia um ethos: ensinar a todos com qualidade 
e formar sujeitos éticos para o exercício da cidadania. Nessa pers-
pectiva, opera por meio dos discursos pedagógicos que constituem 
seu logos, visando a moldar o conjunto de disposições discentes 
(pathos) conforme os fins anunciados. Ocorre, porém, que esse pathos 
causa entranheza em função do desinteresse pela aprendizagem 
dos conteúdos, da irreverência, da agressividade e de muitos outros 
aspectos que balizam hoje o comportamento estudantil.

Se há a exacerbação das paixões, não serão as idealizações 
da escola e do aluno, principalmente pelo recurso à disciplina 
coercitiva, que responderão adequadamente à formação ética. 



32

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

Pelo contrário, tais idealizações apenas alargarão o fosso das dis-
tâncias, produzindo mais estranhos. Evitar que isso se dê requer 
o esforço de questionar e de revisar constantemente os processos 
formativos e, para tal, a filosofia regressiva e o enfoque proble-
matológico podem ser alternativas. Isso, sem perder de vista que a 
aquisição de conhecimentos não está descolada da formação ética, 
que ocorre dialogicamente na relação entre ethos, logos e pathos.  
Não se trata de considerá-los remédios infalíveis, mas de buscar 
caminhos para que a escola possa, de fato, se constituir em locus 
voltado para mútuas e múltiplas aprendizagens, tanto por parte 
dos docentes quanto dos discentes.

REFERÊNCIAS

ARISTÓTELES. Tópicos. Tradução de Leonel Vallandro e Gerd Borheim 
In: Coleção Os Pensadores. 2. ed. São Paulo: Abril Cultural, 1983. p. 3-152.

______. Rhétorique. Paris: Librairie Générale Française, 1991.

BARELLA, José Eduardo. Com medo dos alunos – provocado pela indisciplina 
na sala de aula, um distúrbio se alastra entre os professores: a fobia escolar. Veja, 
Educação, ed. 1904, ano 38, n. 19, p. 62-66, maio. 2005.

BRASIL. Parâmetros Curriculares Nacionais: terceiro e quarto ciclos. Secretaria 
de Educação Fundamental. Apresentação dos temas transversais. Brasília: 
MEC/SEF, 1998. Disponível em: <http://portal.mec.gov.br/seb/arquivos/
pdf/ttransversais.pdf>. Acesso em: 24 mar. 2020.

______. Base Nacional Curricular Comum. Brasília: MEC, 2018. Disponível 
em:  <http://basenacionalcomum.mec.gov.br/abase/>. Acesso em: 21 
mar. 2020. 

______. Portaria no 2015, de 20 de novembro de 2019. Regulamenta a implan-
tação do Programa Nacional das Escolas Cívico-Militares. Brasília: MEC, 
2019. Disponível em:<http://escolacivicomilitar.mec.gov.br/images/pdf/
legislacao/portaria_2015_20112019.pdf>.Acesso em: 24 mar. 2020.



33

Ensino de Filosofia

CÍCERO, Marco Túlio. Retórica a Herênio. Tradução de Ana Paula Celestino 
Faria e Adriana Seabra. São Paulo: Hedra, 2005.

DEBARDIEUX, Eric; BLAYA, Catherine. (Orgs.). Violência nas escolas e 
políticas públicas. Tradução de Patrícia Zimbres. Brasília: Unesco, 2002.

LEMGRUBER, Márcio Silveira; OLIVEIRA, Renato José de (Orgs.). Teoria 
da argumentação e educação. Juiz de Fora: Editora da UFJF, 2011. 

MAZZOTTI, Tarso Bonilha; OLIVEIRA, Renato José de. Ciência (s) da 
educação. Rio de Janeiro: DP & A, 2000.

MEYER, Michel. A problematologia. Tradução de Sandra Fitas. Lisboa: 
Dom Quixote, 1991.

______. Questões de retórica, linguagem, razão e sedução. Tradução de António 
Hall. Lisboa: edições 70, 1998.

______. Petite métaphysique de la différence. Paris: Librairie Générale Fran-
çaise, 2000.

______. A problematologia como chave da retórica. In: MEYER, Michel, 
CARRILHO, Manuel Maria, TIMMERMANS, Benoit. História da retórica. 
Tradução de Maria Manuel Berjano. Lisboa: Temas e Debates, 2002, 
p. 265-301.

PERELMAN, Chaïm. L´empire rhétorique. Paris: Vrin, 1988.

______. Retóricas.  Tradução de Maria Ermantina Galvão Gomes Pereira. 
2. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2004.

PERELMAN, Chaïm; OLBRECHTS-TYTECA, Lucie. Tratado da argumentação: 
a nova retórica. Tradução de Maria Ermantina Galvão Gomes Pereira. 2. 
ed. São Paulo: Martins Fontes, 2005.

SEGAL, Robert Lee. Violência Escolar: perspectivas contemporâneas. Rio 
de Janeiro: Letra Capital, 2014.



34

O DESAFIO DO ENSINO DE FILOSOFIA COM 
OS JOVENS DO ENSINO MÉDIO

Rozilene Vizzotto4

INTRODUÇÃO

Atualmente, nós professores de Filosofia, que atuamos no 
contexto da escola de ensino médio, temos encontrado dificul-
dades em trabalhar a Filosofia enquanto disciplina do currículo, 
pois, além dela ter sido, por longo período, negada enquanto parte 
do elenco das disciplinas obrigatórias, acresce a essa situação a 
inexistência de uma cultura de apreço e interesse por  essa área 
de saber. Em decorrência, o que se percebe é a afirmação de que 
ela, em muitos momentos, é entendida como atividade de ensino 
monótona, “chata” e sem utilidade prática para a vida. A ativi-
dade filosófica demanda leitura atenta, paciência, interpretação, 
concentração, reflexão, problematização, produção conceitual e, 
ao mesmo tempo, sabemos que o que subjaz a cultura contempo-
rânea geralmente nos encaminha para o sentido oposto, ou seja, 
velocidade e superficialidade das informações e da comunicação. 

Diante disso, nos questionamos: é possível a atividade filo-
sófica com os jovens de hoje, oriundos de uma cultura midiática e 
imagética? De que modo é possível essa atividade filosófica? Como 
despertar a paixão pelo filosofar nesse jovem que tem tantas outras 
atividades que lhe chamam mais a atenção do que a filosofia?

4   Licenciada em Filosofia pela UFSM; pós-graduada em Ensino de Filosofia no Ensino Médio 
pela UFSM/UAB; servidora pública da Secretaria de Educação do Município de Uruguaiana-RS; 
E-mail: rovizzotto@yahoo.com.br.



35

Ensino de Filosofia

Este artigo tem por objetivo investigar a possibilidade da 
atividade filosófica com os jovens do ensino médio, tendo em vista 
as condições socioculturais que nos encontramos, identificando 
os possíveis modos do exercício filosófico.

Sabendo da importância da Filosofia e do filosofar para os 
jovens do ensino médio e do quanto possibilita o desenvolvimento 
do pensamento autônomo, entendemos ser um desafio possível o 
exercício filosófico com os jovens, porém precisamos repensar o 
modo como estamos trabalhando. Uma alternativa é trabalhar a 
disciplina de filosofia a partir de seus problemas, contextualizando 
a realidade dos estudantes e envolvendo-os na problematização 
e conceituação, tornando as aulas de filosofia uma experiência 
filosófica.

Assim, precisamos considerar como importantes recursos 
didático-pedagógicos para as aulas de filosofia as tecnologias de 
comunicação e de informação, o cinema e as mídias digitais, pois 
estas nos proporcionam variadas possibilidades de atividades 
e, assim, podemos contextualizar a realidade e os interesses do 
estudante, envolvendo-o no processo do filosofar.

 Nesse sentido, esta pesquisa justifica-se pela necessidade de 
refletirmos, repensarmos e ressignificarmos o modo como conce-
bemos e trabalhamos a filosofia com os jovens, considerando os 
novos interesses destes, a cultura contemporânea, novos modos 
de filosofar, pois a filosofia torna-se viva, ativa, se houver a pro-
blematização, a produção conceitual e o envolvimento em todo 
processo da experiência filosófica.

DESENVOLVIMENTO

1. ENSINO DE FILOSOFIA E CULTURA 
CONTEMPORÂNEA

Sabemos que o ensino da Filosofia e do filosofar requer 
leitura atenta dos clássicos, paciência para a sua compreensão, 



36

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

interpretação, releitura, produção textual, reflexão, pensamento 
racional, raciocínio coerente, problematização, conceituação. Mas, 
inicialmente, cabe a reflexão: ensinamos Filosofia ou ensinamos 
a filosofar? Esse questionamento nos remete, inevitavelmente, às 
reflexões feitas pelo filósofo Kant, o qual defendia que não é possí-
vel ensinar filosofia, mas a filosofar. Para este Filósofo, a Filosofia 
é um saber inacabado e que está sempre aberto e em movimento. 
Conforme Kant apud Aspis (2004, p. 308) “[…] nunca se realizou 
uma obra filosófica que fosse duradoura em todas as suas partes 
em todas as suas partes. Por isso não se pode em absoluto aprender 
filosofia, porque ela ainda não existe”. Nesse sentido, de acordo 
com a mesma autora, 

[. . .] não é possível desunir filosofia de filosofar, 
pois os dois são uma mesma coisa. O filosofar é 
uma disciplina do pensamento, que ao ser ope-
rada vai produzindo filosofia e a filosofia é a 
própria matéria que gera o filosofar. São indis-
sociáveis. A matéria filosofia separada do ato 
de filosofar é matéria morta, recheio de livro de 
estante. Para ser filosofia ela tem que ser rea-
tivada, reoperada, assim, reaparecendo a cada 
vez..[…] O movimento da razão a que chama-
mos filosofar se dá por intermédio de conceitos 
filosóficos e estes só são criados e recriados por 
meio do filosofar. Não há como ficar com uma 
coisa e dispensar a outra já que não são duas 
coisas e sim uma só. Não há o dilema filosofia 
ou filosofar. Filosofia é Filosofar e Filosofar é 
Filosofia [. . .] (ASPIS, 2004, p. 308).

Compreendemos a Filosofia como um conhecimento, uma 
área de saber, uma atitude. Seguindo a reflexão de Murcho (2002), 
sobre a natureza da Filosofia e o seu ensino, não podemos consi-
derar a Filosofia como um corpo imenso de conhecimentos que 
tenhamos que adquirir, pois ela constitui-se por ideias, teorias e 
problemas. 

No entanto, Murcho (2002, p. 14) afirma que 



37

Ensino de Filosofia

 [. . .] não podemos estudar Filosofia da Arte, sem 
nada saber de Arte; não podemos estudar Filo-
sofia da Linguagem, sem nada saber de Linguís-
tica; não podemos estudar Metafísica, sem nada 
saber de Lógica; não podemos estudar Filosofia 
da Ciência sem nada saber de Ciência.

É preciso entrarmos em contato com a tradição filosófica, 
conhecermos e discutirmos os problemas filosóficos, que ao longo 
dos séculos foram já discutidos pelos filósofos. Nesse sentido, a 
leitura atenta e paciente aos clássicos, e também aos filósofos 
contemporâneos, é imprescindível para a atividade filosófica, 
pois é neles que encontramos fundamentação teórica e reflexiva 
para podermos discutir problemas filosóficos e existenciais que se 
impõem até hoje. Desse modo, o estudo da filosofia começa pela 
compreensão gradual de um determinado problema ou conjunto 
de problemas filosóficos, em que procuramos saber o que alguns 
grandes filósofos, clássicos e contemporâneos pensaram sobre 
este problema (MURCHO, 2002, p.15).

 No entanto, na condição de docente, muitas vezes nos depa-
ramos com uma realidade que causa preocupação, qual seja, o 
desinteresse e a indiferença dos estudantes pela disciplina de 
Filosofia. Então, inevitavelmente, nos questionamos: o desinteresse 
dos estudantes decorre de quais motivos?

Percebemos que as frustrações e a indiferença podem estar 
relacionadas ao fato de que estamos diante de uma nova reali-
dade, uma nova cultura, um novo modo de ser e existir, pensar e 
se expressar. 

A cultura contemporânea constitui-se socialmente, princi-
palmente por meio dos meios de comunicação de massa, a internet, 
as redes sociais e as tecnologias digitais. A mídia caracteriza-se 
pela velocidade e superficialidade das informações, em que repre-
sentações de objetos, fatos e realidades mostram-se resolvidas, 
prontas, simplificadas e sua compreensão é dada, na maioria 
vezes, de forma instantânea, não necessitando muita atenção do 
telespectador para investigação e deciframento (XAVIER, 2004, 



38

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

p.136). Nesse sentido, a mídia e a internet tornam-se muito mais 
atraentes para o jovem.

Diante disso, “o fluxo de imagens, instrumento e alicerce de 
novas tecnologias dos meios de comunicação de massa, em especial 
a televisão, participa significativamente na constituição, manejo 
e controle da subjetividade”. (XAVIER, 2004, p.136). Não somente 
a televisão, por meio de seus programas e filmes, tem esse poder 
de constituir, controlar, formar subjetividades e identidades, 
mas também a internet, as redes sociais, as mídias digitais, de 
modo geral, são consideradas imprescindíveis para esses jovens 
atualmente, tornando-os, muitas vezes, dependentes e alienados. 
Hoje, para a maioria dos jovens, e para muitos adultos também, 
existir significa ser popular nas redes sociais, aparecer, exibir sua 
felicidade e ter muitos “likes” em suas fotos e postagens.

Considerar que a cultura midiática e imagética traduz o modo 
como as relações socioculturais acontecem na contemporaneidade 
significa considerar que o ensino de Filosofia não pode ser estru-
turado somente na cultura letrada. Segundo Obiols, 

O fracasso da Escola é devido a falta de sintonia 
com a linguagem e as expectativas dos jovens. 
Levar a sério este diagnóstico implica em investir 
em procedimentos que busquem sintonizar-se 
com a linguagem dos adolescentes valorizando 
seus recursos expressivos (OBIOLS apud XAVIER, 
2004, p.150).

Nesse sentido, é fundamental conhecermos os anseios e a 
cultura que perpassam as vivências juvenis, para então plane-
jarmos um ensino de Filosofia que seja significativo. Talvez, ao 
pensar como concebemos a Filosofia e seu ensino, tenhamos como 
articular a cultura contemporânea enquanto um potente indicador 
para o trabalho filosófico. Ou seja, a Filosofia e seu ensino exigem 
a articulação de aspectos que podem definir o sentido do que pode 
ser a Filosofia e qual sua relação com o filosofar entre os jovens. 
Acrescenta Murcho que ela 



39

Ensino de Filosofia

[. . .] contribui para o estudante pensar com mais 
clareza, sabendo traçar distinções, sabendo 
detectar e evitar erros de raciocínio, sabendo 
avaliar opiniões opostas e a tomar decisões 
informadas e refletidas. Isto é de importância 
fundamental para a vida pública e cultural de 
qualquer sociedade [. . .] (MURCHO, 2002.p. 15)

Assim como para muitos outros filósofos na tradição filo-
sófica, a Filosofia é aquela área do conhecimento, área de saber, 
que contribui para o desenvolvimento do pensamento autônomo. 

2. A AULA COMO EXPERIÊNCIA FILOSÓFICA

No momento em que o estudante encontra-se envolvido 
numa situação que problematiza e exige reflexão sobre as questões 
filosóficas, ele toma para si o problema, entende como seu, pensa 
como resolvê-lo, criando a experiência filosófica, a qual propor-
ciona autonomia de pensamento, no sentido de que o estudante 
não apenas lê, mas entende as condições nas quais a Filosofia é um 
corpus de saber, pois ao mesmo tempo em que filosofa, acontece 
a experiência singular de pensamento. Diante disso,

[.. .] se são múltiplas as filosofias, se são variados 
os estilos do filosofar, múltiplas e variadas são 
também as perspectivas do Ensinar a filosofia e o 
filosofar. Assim, quando tratamos do Ensino de 
Filosofia é necessário que tomemos uma posição, 
que nos coloquemos no campo de uma determi-
nada concepção de filosofia. E, fundamental, 
que deixemos isso claro; que evidenciemos a 
posição filosófica com base na qual pensamos e 
ensinamos [. . .]. (GALLO, 2012, p. 39).

Nesse sentido, precisa-se admitir que “o princípio, a origem 
do pensamento é sempre uma experiência sensível” (GUIDO; 
GALLO; KOHAN, 2013, p. 122) e essa experiência sensível é que deve 
ser vivenciada pelo estudante e também por nós, professores, no 
momento em que ela acontece, no momento que ela surge, visto que



40

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

[. . .] a emancipação intelectual, consiste no 
exercício do direito aos próprios problemas, 
na experimentação sensível dos problemas 
singulares. Apenas com isto será possível 
experimentar um pensamento original, que 
seja engendrado no próprio ato de pensar. 
Experimentar os próprios problemas: eis a 
única condição para o exercício do pensamento 
próprio, de um pensamento autônomo, não 
tutelado, não pré-determinado [. . .] (GUIDO; 
GALLO; KOHAN, 2013, p. 122).

O professor de filosofia deve ser o provocador de experiên-
cias, quem suscita os problemas filosóficos, os quais devem estar 
contextualizados com a realidade e os interesses dos estudantes e, 
do mesmo modo, o orientador para que os alunos achem a solução 
destes problemas uma vez que 

[. . .] nas aulas de filosofia como experiência filo-
sófica, o professor é um orientador, ele põe à 
disposição para os seus alunos os instrumentos 
que conhece para uma disciplina filosófica no 
pensamento. Cria com os alunos um grupo, uma 
equipe, que tem um objetivo comum: encontrar 
saídas para um problema elaborado por eles mes-
mos, de seu interesse, por meio da investigação 
e do estudo filosófico [. . .] (ASPIS, 2013. p. 125).

O professor de filosofia deve propiciar, em sua sala de aula, 
um ambiente de investigação de problemas filosóficos, um ambiente 
de questionamento e de experiências filosóficas. Segundo Aspis,

[. . .] o professor de Filosofia vai ensinar a pensar 
filosoficamente, a organizar perguntas num pro-
blema filosófico, ler e escrever filosoficamente, 
a investigar e dialogar filosoficamente, avaliar 
filosoficamente, criar saídas filosóficas para o 
problema investigado [. . .] (ASPIS, 2004, p. 310).

Para a mesma autora, “o professor de filosofia é aquele que 
cria instrumentos e estratégias, seleciona textos, cria atividades 
e jogos, com o objetivo de provocar, envolver o jovem no processo 



41

Ensino de Filosofia

do filosofar” (p. 316). Nesse sentido, nós professores pensamos 
novos modos de filosofar, novas metodologias, novos recursos 
didático-pedagógicos que facilitam e proporcionam ao jovem do 
ensino médio a experiência de pensamento filosófico.

3. RECURSOS DIDÁTICO-PEDAGÓGICOS PARA 
AS AULAS DE FILOSOFIA

Contemporaneamente, o ensino de Filosofia precisa articular 
os dados da cultura que compõem com as tecnologias de comu-
nicação e informação – a internet, mídias digitais, cinema, entre 
outros artefatos socioculturais – às multiplicidades existenciais 
dos jovens que habitam o território escolar. Desse modo, é neces-
sário que a teoria e prática filosófica se apropriem dos problemas 
filosóficos para criar vínculos de afeto com a singularidade de 
pensar os problemas e soluções mediante os artefatos oriundos 
da cultura midiática-imagética.

As tecnologias de comunicação e de informação (TICs) podem 
ser um importante recurso, uma ferramenta didático-pedagógica 
para as aulas de filosofia, pois fazem parte da realidade da maioria 
dos estudantes, nos aproximando dos interesses destes e possibi-
litando o seu envolvimento na experiência filosófica.

Com a crescente emergência das Tecnologias 
da informação e da comunicação, as criações 
filosóficas atuais ganham uma nova forma de 
expressão, uma nova roupagem e novas for-
mas de percepção, sobretudo com a facilidade do 
compartilhamento de informação e do conheci-
mento cada vez mais aberto e fluido (TOMAZE-
TTI; MORAES, 2014, p. 346).

Desse modo, nós professores de filosofia compreendemos 
o “novo”, estamos abertos a mudanças e podemos aproveitar as 
vantagens das TICs, articulando estas ao conhecimento filosófico.



42

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

O momento exige um exercício de reflexão sobre os novos 
modos de fazer filosofia e de filosofar. Isso não quer dizer que 
tenhamos que deixar de lado o que é próprio da filosofia, o que 
a constitui, a leitura de textos filosóficos, dos clássicos, a leitura 
filosófica de textos e a produção escrita. Isso faz parte da cultura 
letrada, no entanto, não podemos abandoná-la, mas fazer uma 
mediação entre esta e a cultura midiática – o que, sem dúvida, 
representa um desafio.

[…] vemos a relação entre os meios massivos e a 
escola de ensino médio. Esta […] tem de aceitar a 
tarefa da busca de novas formas de estabelecer 
mediações entre seus alunos e um universo de 
imagens que lhes cercam diariamente – o que 
não significa, por outro lado, abandonar a cultura 
escrita. Trata-se, pois, de não se cair no discurso 
da negação, rejeitando completamente o novo 
cenário cultural que se nos apresenta, tal como 
se a cultura midiática e a cultura escolar repre-
sentassem dois campos opostos e inconciliáveis 
[…] (OLIVEIRA apud TOMAZETTI; MORAES, 
2014, p. 346).

Nesse sentido, assim como os livros impressos ou a escrita 
no papel, os ambientes virtuais e as TICs, em geral, também podem 
configurar-se em ferramentas, meios e recursos para ensinar e 
aprender filosofia e servirem de aliados para exercícios de leitura 
e escrita filosófica (MORAES; TOMAZETTI, 2014, p. 348).

É importante conhecermos o que são as tecnologias de 
comunicação e informação, entendermos quais são as suas 
vantagens e desvantagens e descobrir a melhor forma de explorar 
as suas facilidades e possibilidades para as aulas de Filosofia. Outra 
importante possibilidade é a utilização de filmes (cinema) para 
trabalhar a disciplina. 

[…] favoráveis ou não, é chegado o momento em 
que nós, profissionais da educação, que temos o 
conhecimento e a informação como nossas maté-
rias-primas, enfrentarmos os desafios oriundos 



43

Ensino de Filosofia

das novas tecnologias. Esses enfrentamentos não 
significam a adesão incondicional ou a oposição 
radical ao ambiente eletrônico, mas, ao contrá-
rio, significam criticamente conhecê-los para 
saber de suas vantagens e desvantagens, de seus 
riscos e possibilidades, para transformá-los em 
ferramentas e parceiros em alguns momentos e 
dispensá-los em outros instantes […] (KENSKI 
apud BASTIANI; MORAES, 2012. p. 61).

Associar Arte e Filosofia pode tornar o ensino de Filosofia 
muito mais atraente aos estudantes. O cinema é uma das produções 
artísticas que tem poder de comunicação universal, despertando o 
interesse dos estudantes pelas suas imagens, fotografia, linguagens, 
principalmente se vier ao encontro dos seus interesses. O filme 
inteligente e bem produzido, desperta emoções, suscita a dúvida, 
causa surpresas, problematiza conceitos inerentes à existência 
humana como verdade, dor, angústia, justiça, injustiça, morte, 
felicidade, entre outros, nos fazendo questionar e perspectivar 
nosso ponto de vista. 

Neste sentido, 
[…] os elementos visuais dão ao filme um poder 
de comunicação. Ao vermos um filme, pode-
mos ser levados para qualquer lugar, pois não há 
um senso de espaço, já que sentimos com muita 
proximidade o que ocorre nas cenas. O cinema 
agrega imagem, movimento e linguagem. Torna 
possível o que parece impossível, torna incrí-
vel o que parece banal, questiona a realidade, 
possibilita as dúvidas e retrata as diferenças. 
Questiona a verdade, a dor e a angústia, a justiça, 
injustiça, a morte, a felicidade a violência, e todas 
as dimensões da existência humana, e a filosofia, 
por sua vez, fez ao longo de sua história e até os 
dias de hoje, destas dimensões humanas objeto 
da reflexão e compreensão racional […] (CRUZ; 
MARÇAL, 2012, p. 70).



44

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

 Um filme pode ser lido e interpretado de diferentes manei-
ras, como afirma o texto, mas o que o torna filosófico é o fato de o 
analisarmos de um ponto de vista conceitual. É a partir das imagens 
que o cinema explicita as ideias, por meio das dimensões racional 
e afetiva. A arte, assim como a filosofia, pode inspirar, desesperar, 
espantar, emocionar e encantar. Nesse sentido, utilizar o cinema, 
filmes, como recurso ou ferramenta didática, pode ser uma alter-
nativa para o ensino de Filosofia e o filosofar, pois em muito pode 
facilitar o processo de sensibilização e compreensão do estudante 
quanto à temática proposta.

A importância dessas alternativas como a arte, cinema, as 
tecnologias de comunicação e informação para o ensino de filo-
sofia, vale o quanto elas podem envolver o interesse do estudante 
nas aulas de Filosofia. No entanto, é imprescindível a leitura de 
textos filosóficos e a produção escrita, pois ambos constituem o 
exercício filosófico proporcionando ao jovem instrumento para 
criar e resolver problemas filosóficos. 

Na escrita de Heuser (2016, p.10), encontramos a compreen-
são da leitura como sendo um dos modos mais aprazíveis de acesso 
ao conhecimento. Ela possibilita ampliar os horizontes, mudar 
as perspectivas, viajar no tempo, entrar em contato com as ideias 
dos filósofos clássicos, além de criar mais vida nas próprias vidas.

Nós, como filósofos, professores de filosofia, alimentamos 
uma paixão pela leitura, geralmente pelos filósofos clássicos, os 
quais proporcionam grande parte dos fundamentos teóricos para a 
nossa prática. É necessário termos o hábito da leitura, pois quanto 
mais lermos, tanto os clássicos, como os filósofos da atualidade, 
mais teremos propriedade para falarmos e escrevermos sobre 
temas ou problemas que, desde a antiguidade até a atualidade, 
são pertinentes. Associada à leitura temos a escrita, sendo, graças 
a esta, possível a nós esse contato com os sábios (HEUSER, 2016, 
p.10). Essa paixão que nós temos pela leitura é a que precisamos 
despertar no estudante.



45

Ensino de Filosofia

A leitura, para a Filosofia, significa saber decodificar o código 
escrito. É problematização, reflexão, interpretação e desenvol-
vimento de consciência crítica sobre o que é lido. É produção 
conceitual. Não é, portanto, um processo mecânico e maçante. É 
uma conversa, um diálogo com o autor, em que ocorre o choque 
com o desconhecido, gerando pesquisa e a construção de um novo 
conhecimento, sendo possível, posteriormente, a produção da 
escrita filosófica. Tanto a leitura quanto a escrita (produção de 
textos), na Filosofia, são formas de instrumentalizar o estudante, 
de provocar nele uma experiência filosófica, de fazê-lo pensar, 
refletir diante de problemas e questionamentos que ele mesmo se 
impõe, criando, assim, possibilidades de desenvolver sua autono-
mia de pensamento. 

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Levando em consideração os aspectos investigados, per-
cebemos que o exercício filosófico com o jovem oriundo de uma 
cultura permeada pelas tecnologias digitais torna-se um desa-
fio para nós professores de Filosofia. Pois a atividade filosófica 
requer leitura, paciência, atenção, compreensão e interpretação, 
problematização, conceituação. Porém o que constitui a cultura 
do jovem contemporâneo vai no sentido inverso ao que propõe a 
Filosofia. É uma cultura da imagem, da mídia, tecnologias digitais, 
velocidade e superficialidade de informações, não necessitando de 
muita atenção para a sua compreensão e, na maioria das vezes, o 
jovem não está interessado em atividades que requeiram atenção 
e leitura, não está interessado em filosofia.

Nesse sentido, sabendo do quão importante é a atividade 
filosófica para o desenvolvimento do pensamento autônomo do 
jovem na nossa sociedade atual e o quanto ela proporciona a este 
uma compreensão e interpretação crítica da realidade em que 
ele está inserido, é fundamental que repensemos nossa prática 
pedagógica e nossos modos de trabalhar a Filosofia. Desse modo, 



46

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

a atividade filosófica contribui para que os jovens sejam atuantes 
nessa sociedade, sujeitos da própria história, com formação ética 
e política – o que faz toda diferença no atual momento social em 
que vivemos. 

É necessário que o professor repense suas concepções sobre 
o que é a filosofia e possa tornar sua sala de aula um ambiente de 
investigação filosófica, de questionamento, de problematização, 
um ambiente que proporcione experiências filosóficas a partir de 
problemas filosóficos que tenham relação direta com a realidade 
desses jovens. As TICs, as mídias digitais, o cinema e a internet, 
são ferramentas didático-pedagógicas que nos oferecem variadas 
possibilidades de explorar o saber filosófico e podem despertar o 
interesse desse jovem, proporcionando o seu envolvimento em 
todo processo do filosofar.

 Assim, entendemos ser a atividade filosófica com o jovem 
do ensino médio um desafio possível, porém é imperativo que o 
professor conheça e contextualize a realidade desse jovem, não 
ignore e compreenda essa transformação cultural que ocorre, 
tenha consciência de que os jovens de hoje não são como os jovens 
de antigamente e possa rever, adaptar e ressignificar sua prática 
pedagógica, seus modos de filosofar, recriando seus próprios 
conceitos sobre o ensino de Filosofia e filosofar. E este também 
é um problema filosófico que se apresenta e requer uma solução.

REFERÊNCIAS

ASPIS, Renata Pereira Lima. O professor de filosofia: O ensino de filosofia 
no ensino médio como experiência filosófica. Cadernos CEDES, v. 24, 
n. 64, p. 305-320, 2004.

ASPIS, Renata Pereira Lima. Ensino de Filosofia e resistência e sub-ver-
sões e. Revista Polyphonía, v. 23, n. 2, 2012. 

BASTIANI, Tania Mara de.; MORAES, Simone Becher Araujo. Ensinar 
e Aprender Filosofia no contexto das Tecnologias da informação e da 



47

Ensino de Filosofia

comunicação: realidade, formação e aprendizagem. In: ANPED SUL- 
SEMINÁRIO DE PESQUISA EM EDUCAÇÃO DA REGIÃO SUL, 9. Anais 
[...]. 2012.

BRASIL. MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO(MEC). Secretaria de Educação 
Básica. Orientações curriculares nacionais para o ensino médio. 
Ciências Humanas e suas tecnologias. Brasília: MEC/SEB, 2006.

CARVALHO, Marcelo; CORNELLI, Gabriele (org.). Ensinar Filosofia. 
Cuiabá: Central de texto, 2013.

CERLETTI, Alejandro A. Ensinar Filosofia: da pergunta filosófica à pro-
posta metodológica. In: KOHAN, Walter O. (org.). Filosofia: caminhos 
para seu ensino. Rio de Janeiro: DP&A, 2004. p.19-43.

CERLETTI, Alejandro A. O ensino de filosofia como problema filosó-
fico. Tradução de Ingrid Muller Xavier. Belo Horizonte: Autêntica, 2009.

CORNELLI, Gabriele; DANELON, Márcio; GALLO, Sílvio. Filosofia do 
ensino de Filosofia. Petrópolis: Vozes, 2003. (Série Filosofia na Escola, 7).

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. O que é a filosofia? Rio de Janeiro: 
Ed. 34, 2010.

DOUAILLER, Stéphane. A filosofia que começa: desafios para o ensino da 
filosofia no próximo milênio. In: GALLO, S.; DANELON, Márcio; COR-
NELLI, Gabriele (org.). Filosofia do Ensino de Filosofia. Petrópolis: 
Vozes, 2003.

FAVARETTO, Celso. Filosofia, Ensino e Cultura. In: KOHAN, Walter O. 
(org.). Filosofia: caminhos para seu ensino. Rio de Janeiro: DP&A, 2004.

FÁVERO, Altair. et al. O Ensino de Filosofia no Brasil: um mapa das con-
dições atuais. Cadernos CEDES, Campinas, v. 24, n. 64, set./dez. 2004.

GALLINA, Simone Freitas da Silva. Invenção e aprendizagem em 
Gilles Deleuze, 2008, 162 f. Tese (Doutorado em Educação), Universidade 
Estadual de Campinas, Faculdade de Educação. Campinas, 2008.



48

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

GALLINA, Simone Freitas da Silva; TOMAZETTI, Elisete Medianeira. 
Qual a relação do Ensino de Filosofia com a Cultura Juvenil? In: GALLINA, 
Simone Freitas da Silva; TOMAZETTI, Elisete Medianeira. Territórios 
da prática filosófica. Santa Maria: Editora da UFSM, 2009, p. 171-188.

GALLO, Sílvio; KOHAN, Walter. O. Filosofia no ensino médio. Petró-
polis: Vozes, 2000. (Série Filosofia na Escola, 6).

GALLO, Sílvio. Metodologia do ensino de filosofia: uma didática para 
o Ensino Médio. Campinas, SP: Papirus, 2012.

GALLO, Sílvio. O problema e o conceito: Em torno de um “método regres-
sivo” para o ensino de Filosofia. In: GOTO, Roberto; GALLO, Sílvio. (org.). 
Da filosofia como disciplina: Desafios e perspectivas. São Paulo: Loyola, 
2011, pp.67-95.

GALLO, Sílvio. Filosofia na educação básica e a formação do professor. 
In:  Trajetórias e processos de ensinar e aprender: Práticas e didáticas. 
Porto Alegre: Ed. da PUC-RS, 2008, v. 2, p.636-645. 

GALLO, Sílvio. O problema e a experiência do pensamento: implicações 
para o ensino de filosofia. In: BORBA, Siomara. (org.) Filosofia, apren-
dizagem, experiência. Belo Horizonte: Autêntica, 2008, pp. 115-130. 

GALLO, Sílvio. A filosofia e o seu ensino: conceito e transversalidade. In: 
GOTO, Roberto Akira; SILVEIRA, Renê José Trentim; RODRIGO, Ligia 
Maria. (org.) Filosofia no ensino médio: temas, problemas e propostas. 
São Paulo: Loyola, 2007, pp. 15-36.

GALLO, Sílvio. A especificidade do ensino de filosofia: em torno de con-
ceitos. In: PIOVESAN, Americo; EIDT, Celso; GARCIA, Claudio Boeira 
et al. (org.). Filosofia e ensino em debate. Ijuí: Ed. da UNIJUÍ, 2002, 
pp. 193-210.

GUIDO, Humberto; GALLO, Silvio; KOHAN, Walter Osmar. Princípios 
e possibilidades para uma metodologia filosófica do ensino de filosofia: 
história, temas, problemas. In: CARVALHO, Marcelo; CORNELLI, Gabriele 
(org.). Ensinar Filosofia. Cuiabá: Central de Texto, 2013.



49

Ensino de Filosofia

GOTO, Roberto; SILVEIRA, Renê J. T. (org.). Filosofia no Ensino Médio 
– Temas, problemas e propostas. São Paulo: Loyola, 2007.

HEUSER, Esther. Modos de Ler Filosofia: uma conversa com iniciantes 
e iniciados. Revista Digital de Ensino de Filosofia, Santa Maria, v. 2, 
n. 1, 2016.

MURCHO, Desidério. A natureza da filosofia e o Ensino. Revista Edu-
cação, v. 27, n. 2, 2002.

OBIOLS, Guillermo. Uma introdução ao ensino da filosofia. Tradução 
de Sílvio Gallo. Ijuí-RS: Unijuí, 2002.

PAIS, José Machado. Culturas Juvenis. Lisboa: Imprensa Nacional Casa 
da Moeda, 1993.

PORTA, M. A. G., A filosofia a partir de seus problemas. São Paulo: 
Loyola, 2002.

SILVA, Tomaz Tadeu da. (org.). Alienígenas na sala de aula: uma intro-
dução aos estudos culturais em Educação. Petrópolis: Vozes, 1995.

TOMAZETTI, Elisete Medianeira (org.). Ensino de Filosofia – experiên-
cias, Problematizações e Perspectivas. Curitiba: Appris, 2015.

TOMAZETTI, Elisete M. (org.) Filosofia no Ensino Médio: experiências 
com cinema, teatro, leitura e escritura a partir do PIBID. São Leopoldo: 
Oikos, 2012.

TOMAZETTI, Elisete M.; MORAES, Simone Becher Araujo. Ensino de 
Filosofia e TIC: experiências do PIBID. Revista Intersaberes, v. 9, n. 18, 
p. 345-360, 2014.

XAVIER, Ingrid Muller. Filosofia em tempos de adrenalina. KOHAN, 
Walter O. (org). Filosofia: caminhos para seu ensino. Rio de Janeiro: 
DP&A, 2004.



50

PENSAR O ENSINO DE FILOSOFIA: ENTRE 
O DIAGNÓSTICO DO PRESENTE E A 
CONSTRUÇÃO DE SI

Renato Alves Aleikseivz5

Enquanto era preparada a cicuta, Sócrates estava 
aprendendo uma ária com a flauta. “Para que lhe 
servirá?”, perguntaram-lhe. “Para aprender esta 
ária antes de morrer”.

Cioran, citado por Ítalo Calvino

INTRODUÇÃO

Pensar o ensino da filosofia é uma atitude cada vez mais 
candente. Por um lado, a importância de seu ensino é constante-
mente questionada na história da educação no Brasil6. Nos últi-
mos anos, assistimos a reformas educacionais, notadamente a 
reforma do ensino médio, que questiona a legitimidade do ensino 

5   Professor de filosofia na rede pública de ensino do Estado do Paraná. Possui graduação, espe-
cialização e mestrado em filosofia pela Universidade Federal do Paraná. Atualmente é doutorando 
em filosofia pela mesma universidade. E-mail: renato.aleik@hotmail.com
6   Sônia Campaner mostra que há momentos diferentes para o ensino da filosofia no Brasil. 
Assim, segundo ela, “se a presença da Filosofia no currículo do ensino no período colonial jus-
tificava-se pela necessidade de catequizar os indígenas e africanos, [. . .] e posteriormente para 
prover as classes abastadas de uma educação nos moldes da metrópole, essa presença foi muitas 
vezes interrompida, e sua ausência, durante os anos 1970 e 1980, assim como sua volta posterior, 
têm motivos distintos. A lei 9394/96, que inclui o ensino de Filosofia no Ensino médio depois 
dessa longa ausência, é expressão do avanço do ideário neoliberal e apresenta uma concepção 
aparentemente avançada” (CAMPANER, 2012, p. 11-12). Por fim, é preciso lembrar que ela ganha 
obrigatoriedade apenas em 2008 e volta a ser questionada nos últimos anos e governos do Brasil.  



51

Ensino de Filosofia

filosófico7. Por outro lado, o professor de filosofia encontra-se, 
em todo início de ano letivo, em uma situação complexa face à 
necessidade de apresentar a filosofia para estudantes que, muitas 
vezes, desconhecem completamente esse campo do saber. Nesse 
sentido, “o adolescente quer saber antes de mais nada para que 
tem de estudar a disciplina” e cabe ao professor, “[. . .] a tarefa de 
conceituar e justificar toda a filosofia e seu ensino em meia dúzia 
de palavras” (GOTO, 2007, p. 54). Sendo este o quadro, e deixando 
um pouco de lado as questões políticas apontadas anteriormente 
e que também envolvem o ensino formal da filosofia, neste artigo 
pretendemos apresentar possíveis compreensões da filosofia. Por 
fim, devemos ter em mente que quando falamos neste texto em 
“ensino de filosofia”, temos em mente o ensino médio, ou seja, o 
primeiro contato com a atividade filosófica.

Com efeito, sabe-se que é mais acurado falar em “filoso-
fias”, no plural, e não apenas “filosofia”, pois ela é diversa e não 
comporta uma única compreensão ou definição. Nossa intenção 
é, então, apresentar duas concepções da atividade filosófica que 
de modo algum se contrapõem. De fato, são perspectivas que se 
complementam aliando a compreensão do tempo presente com a 
compreensão de si mesmo. Acreditamos que essa tarefa é de suma 
importância haja vista que, como afirmamos acima, o professor 
frente aos seus alunos sente a necessidade de justifica-la. Nesse 
sentido, a perspectiva que apresentaremos a partir dos filósofos 
franceses Michel Foucault e Pierre Hadot, pode contribuir para a 
defesa da relevância da filosofia, de seu estudo e ensino. 

Em primeiro lugar, Foucault afirma-se como referência 
central para pensar uma possível concepção de filosofia. Na esteira 
de Nietzsche, mas também de Kant, compreende a filosofia como 
sendo essencial na tarefa de pensar o presente, isto é, a atualidade. 
Hadot, por sua vez, ao voltar os olhos para os clássicos, isto é, para 
a filosofia antiga, vislumbra algo que aparentemente perdemos 
7   Para uma discussão pormenorizada e abrangente sobre o assunto cf. FERRETI, J, C.; RIBEIRO 
DA SILVA, M. Reforma do ensino médio no contexto da medida provisória nº 746/2016: Estado, currículo e 
disputas por hegemonia, 2017. Referência completa ao final deste artigo. 



52

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

e que, conforme pensamos, é essencial retomar: a ideia de que a 
filosofia é construção de si. De todo modo, para ambos os pensa-
dores, a filosofia possui uma ligação com a vida. 

MICHEL FOUCAULT E A FILOSOFIA COMO 
DIAGNÓSTICO DO PRESENTE

Em uma entrevista, ao ser perguntado sobre seu trabalho, 
Foucault responde:

É muito bem possível que meu trabalho tenha 
algo a ver com a filosofia: sobretudo porque à 
filosofia – pelo menos desde Nietzsche – compete 
a tarefa do diagnosticar e não mais a de buscar 
dizer uma verdade que seja válida para todos e 
para todos os tempos. Eu procuro justamente 
diagnosticar: diagnosticar o presente. Eu procuro 
dizer aquilo que nós somos hoje e o que é que 
agora significa dizer aquilo que nós dizemos. Este 
escavar sob os próprios pés caracteriza, desde 
Nietzsche, o moderno pensar e nesse sentido eu 
posso me designar como filósofo (FOUCAULT, 
2001, nº 50, p. 634, tradução nossa). 

Ora, apesar de nesta entrevista vincular seu trabalho à obra 
do filósofo alemão Nietzsche, em outros momentos Foucault 
também se vincula ao trabalho de Kant. Assim, para apresentar 
nosso argumento, recorreremos ao texto do filósofo francês inti-
tulado Qu’est-ce que les Lumières? (O que são as Luzes?)8. Segundo 
ele, o texto de Kant chamado Resposta à questão: o que é o Esclare-
cimento? possui algo de especial, de único, ao passo que coloca 
em relevo o problema do presente. Não se deve compreender 
esse problema erroneamente, isto é, evidentemente, a questão 
da história já era problematizada. No entanto, não é de história 
que se trata aqui. Para Foucault, é neste pequeno texto de Kant 
8   Em muitos momentos Foucault retoma essa discussão sobre a questão atualidade ou do pre-
sente em Kant. Remetemos o leitor a conferir, igualmente, a primeira aula do curso O governo de 
si e dos outros, ditado em 1983.



53

Ensino de Filosofia

que, pela primeira vez, a questão da atualidade foi posta. É, 
portanto, como se Kant perguntasse:

[. . .] o que acontece hoje? O que acontece agora? 
O que esse “agora” no interior do qual somos 
uns e outros; e que define o momento em que 
escrevo (FOUCAULT, 2001, nº 351, p. 1498, tra-
dução nossa).

A especificidade da filosofia, com efeito, seria o interrogar-se 
pela própria atualidade. Em outros termos, ela incita-nos a buscar 
a resposta para a questão: como compreender esse presente em 
que estou inserido? Assim sendo, ao olhar para nosso redor não 
é difícil perceber que essa atitude de indagação e estranhamento 
face ao presente dificilmente ocorre. A partir daí, podemos, junto 
a Foucault, ensaiar uma definição de filosofia.

A filosofia como superfície de emergência de 
uma atualidade, a filosofia como interrogação 
sobre o sentido filosófico da atualidade a que 
ele pertence, a filosofia como interrogação pelo 
filósofo desse “nós” de que ele faz parte e em 
relação ao qual ele tem de se situar, é isso, me 
parece, que caracteriza a filosofia como discurso 
da modernidade, como discurso sobre a moder-
nidade (FOUCAULT, 2010, p. 14). 

Se concordamos com a perspectiva foucaultiana, é legítimo 
questionar, finalmente, sobre o sentido de nosso próprio presente. 
Também nessa questão o filósofo francês pode nos oferecer uma 
considerável contribuição. A dimensão mais conhecida do pen-
samento de Foucault é sua análise empreendida sobre o exercício 
do poder. Durante a década de 1970 acompanhamos uma reflexão 
sempre renovada e sofisticada sobre esta temática. Nesse sen-
tido, acreditamos que sua análise sobre a governamentalidade9 

9   Governamentalidade é um neologismo criado por Foucault para dar conta do exercício do 
poder. Por este termo, temos de compreender a junção de governo e mentalidade. É no curso Segu-
rança, território, população o primeiro lugar em que Foucault apresenta e desenvolve esse conceito. 
Fiquemos com a primeira definição de governamentalidade. Com este conceito, o filósofo entende 
“o conjunto constituído pelas instituições, os procedimentos, análises e reflexões, os cálculos e 



54

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

neoliberal fala-nos diretamente. Tal reflexão é explorada no 
curso intitulado Nascimento da biopolítica, ditado em 1979. Grosso 
modo, ao buscar refletir sobre o que caracterizaria nosso presente 
político, Foucault oferece-nos uma oportunidade de diagnosticar 
nosso presente. 

Dentre os diferentes aspectos da obra foucaultiana, parece-
-nos de suma importância compreender a constituição de um ethos 
contemporâneo que impacta diretamente na concepção e no ensino 
da filosofia. Em outros termos, após uma rica investigação na obra 
Vigiar e punir, publicada em 1975, sobre os mecanismos disciplinares 
que pretendem modelar os corpos dos indivíduos, tornando-os ao 
mesmo tempo dóceis politicamente e úteis para fins particulares, o 
filósofo francês apresenta uma inflexão em sua pesquisa. 

Em Vigiar e punir, o exercício do poder encontra-se inscrito 
em instituições particulares e, portanto, era individualizado. Em 
outros termos, seu exercício incidia nos corpos do enfermo, do 
estudante, do soldado, do prisioneiro. No entanto, como bem asse-
verou Gilles Deleuze, as disciplinas “também conheceriam uma 
crise, em favor de novas forças que se instalavam lentamente e que 
se precipitariam depois da Segunda Guerra Mundial: as sociedades 
disciplinares é o que já não éramos mais, o que deixávamos de ser” 
(DELEUZE, 2013, p. 223-224). Podemos objetar que, evidentemente, 
a disciplina enquanto poder não deixou de existir; ainda possuímos 
escolas, asilos, o exército etc. No entanto, a evolução da obra e do 
pensamento do filósofo francês apresenta-nos a perspectiva de 
que as disciplinas estão sendo eclipsadas por uma outra forma de 
poder, mais insidioso porque mais sutil. 

Como afirmamos acima, são nos cursos de 1978 e 1979 que 
Foucault passa a falar sobre governo para indicar uma forma 
de exercício de poder mais amplo. O poder disciplinar não é a 
única forma de exercício de poder. Thomas Lemke, ao investigar 

as táticas que permitem exercer essa forma bem específica, embora muito complexa, de poder 
que tem por alvo principal a população, por principal forma de saber a economia política e por 
instrumento técnico essencial os dispositivos de segurança” (FOUCAULT, 2008b, p 143).



55

Ensino de Filosofia

o pensamento foucaultiano, afirma que ele precisava responder 
a dois problemas fundamentais: a evolução do estatuto do Estado 
moderno e a questão da produção da subjetividade moderna. Para 
responder a tais questões, o filósofo precisou tematizar a questão 
do governo10. O conceito de governo é crucial para a pesquisa fou-
caultiana na segunda metade da década de 1970, pois ele permitirá 
ligar os processos de governo dos outros às tecnologias de si, ou 
seja, ao governo de si. Dito de outro modo, ele liga o governo polí-
tico e as práticas de autogoverno. O entendimento desse conceito 
é, outrossim, crucial para o diagnóstico do presente.

Muitos elementos interessantíssimos da análise foucaultiana 
nos cursos de 1978 e 1979 serão deixados de lado por motivos de 
espaço. É preciso, no entanto, destacar que ao tentar dar conta da 
questão do Estado, ou seja, do governo político dos outros, a partir 
do século XVIII até o século XX, Foucault realiza uma genealogia 
de nós mesmos. Ele demonstra que o governo político se constituiu 
muito mais com a ajuda das práticas pastorais do cristianismo do 
que com os tratados de soberania e defesa que encontramos em O 
príncipe de Maquiavel, por exemplo.

Mas a governamentalidade, isto é, a racionalização do exer-
cício do governo, não é estanque. Assim sendo, no liberalismo 
encontramos a primeira modificação do tema do governo. Com o 
liberalismo, a questão é a da limitação interna ao poder do Estado. 
Ou seja, não é recorrendo ao direito (a lei) que no século XVIII se 
pensou em sua limitação, mas, sobretudo, por meio do conheci-
mento proporcionado pela economia política. A arte liberal de 
governar toma como ponto de partida a sociedade, os indivíduos 
e sua liberdade para colocar uma questão ao Estado: por que é pre-
ciso governar? Ou, ao menos, como governar de forma adequada? 

Nesta narrativa, o mercado como local de trocas e formação 
de um preço justo torna-se o locus de verdade para a prática gover-
10   Michel Foucault compreende o governo de uma forma bastante ampla, não apenas como 
governo em sua forma mais reconhecida, isto é, a política. Conforme aponta Lemke, “governo 
era um termo discutido não somente em tratados políticos, mas também em textos filosóficos, 
religiosos, médicos e pedagógicos” (LEMKE, 2017, p. 16-17, grifo no original). 



56

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

namental. No século XX, por sua vez, encontramos uma situação 
nova e que exigia uma resposta política adequada. Em um cenário 
de guerra e de um poder estatal altamente poderoso (nazismo e 
stalinismo), o pensamento liberal percebe a necessidade de reno-
var-se. É na Alemanha arrasada pelo Segunda Guerra Mundial que 
um grupo de pensadores inicia um trabalho de reconstrução do 
Estado por meio da economia. Segundo Foucault, podemos encon-
trar o princípio do neoliberalismo com o ordoliberalismo alemão11. 
Para esta corrente, o mercado deixa de ser o local privilegiado para 
trocas e assume um papel de guardião do princípio de concorrência. 
Não é mais a troca e sim a concorrência que constitui o princípio 
de governo. A construção de um espaço de espaço concorrencial 
entre formas-empresa é o objetivo da condução governamental. 

Com efeito, será com o neoliberalismo norte-americano que 
testemunhamos a radicalização dos princípios concorrenciais e 
da generalização da noção de empresa. Ao fim do curso Nascimento 
da biopolítica, Foucault afirma que o neoliberalismo estadunidense, 
cristalizado na Escola de Chicago, generaliza a ideia de empresa e a 
concorrência para domínios não necessariamente compreendidos 
como econômicos. O ideário neoliberal entende o indivíduo como 
empresário de si mesmo. Em outros termos, o princípio da concorrência 
generaliza-se de tal forma que cada um torna-se responsável por 
seus ganhos ou suas perdas.

“O homo oeconomicus é aquele que é eminentemente gover-
nável”, aponta Foucault (FOUCAULT, 2008a, p. 369). Apesar desse 
rápido passeio por análises que são tão ricas e detalhadas, espera-
mos ter cumprido nossa intenção de apresentar um diagnóstico 
de nosso presente político e da subjetividade contemporânea. 
De fato, neste século XXI, testemunhamos uma disseminação 
do discurso empreendedor. Do governo político, passando pelo 
mundo do trabalho e chegando, finalmente, aos coaches de inú-

11   Para um estudo detalhado do problema do neoliberalismo remetemos o leitor à obra de Pierre 
Dardot e Christian Laval intitulada A nova razão do mundo. A referência completa encontra-se 
ao final do artigo. 



57

Ensino de Filosofia

meros domínios, assistimos à solidificação de uma concepção que 
entende todos os sujeitos

[. . .] como empresários autônomos de si que 
assumem a própria responsabilidade por suas 
decisões de investimentos e que visam a produção 
de mais-valia – mas que, em última instância, 
também são os próprios responsáveis pelo seu 
possível fracasso na luta da concorrência social 
e ate mesmo por sua morte precoce (LEMKE, 
2018, p. 154).

Se tal situação mostra-se como intolerável, pois destrói qual-
quer possibilidade de solidariedade real, cabe-nos, em primeiro 
lugar, procurar as armas teóricas para compreender nosso presente. 
Neste sentido, a compreensão que Michel Foucault apresenta da 
filosofia é valiosa para fins de luta e construção de uma realidade 
política e subjetiva outra.

PIERRE HADOT E A FILOSOFIA COMO 
EXERCÍCIO DE CONSTRUÇÃO DE SI 

Contemporâneo a Foucault, porém, menos conhecido, dis-
pomos das reflexões de Pierre Hadot. Profundo conhecer do pen-
samento e da cultura grega, notadamente do período helenístico, 
Hadot escreveu obras que marcaram profundamente os estudos 
sobre a cultura de si, retomando aspectos aparentemente “per-
didos” na filosofia e na prática humana. Sua obra Exercícios espiri-
tuais e filosofia antiga influenciou de forma significativa a obra do 
chamado “último Foucault”, preocupado com as questões éticas12. 
Neste momento, então, pretendemos apresentar alguns tópicos 
discutidos por Hadot na referida obra, visando construir esse 
sentido de filosofia. 

12   Para a compreensão entre a relação Foucault-Hadot, notadamente, para entender a influência 
deste último sobre aquele, vale a pena o leitor conferir os dois últimos volumes da História da 
sexualidade intitulados O uso dos prazeres e O cuidado de si, referências completas ao final. 



58

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

Se entendemos que é preciso existir esforço e dedicação no 
estudo de qualquer campo do conhecimento – em nosso caso, no 
estudo da filosofia –, precisamos concordar que é necessário, em 
primeiro lugar, sermos seduzidos. Com efeito, pensar o momento 
inicial do ensino de filosofia demanda de nós acuidade para essa 
tarefa. Pierre Hadot oferece alguns conceitos e elaborações muito 
significativos, pois identifica a filosofia na própria vida dos sujeitos. 

O conceito de maior destaque em sua obra é o de exercício 
espiritual. O termo “espiritual”, no entanto, não pode enganar-nos. 
Não se trata de metafísica, muito menos de religião. Por este con-
ceito, o filósofo entende, sobretudo, o trabalho que o indivíduo 
pode fazer sobre si mesmo, visando viver uma vida verdadeira, 
ou melhor, simplesmente buscando aprender a viver. Ao falar 
sobre os estoicos, Hadot sustenta que para eles a filosofia consiste 
“numa arte de viver, numa atitude concreta, num estilo de vida 
determinado, que engloba toda existência” (HADOT, 2014b, p. 
22). Não obstante, nosso pensador afirma que essa atitude foi se 
perdendo ao longo da história humana, praticamente desapare-
cendo na Modernidade13.

Por conseguinte, se a maior parte da filosofia construída a 
partir da modernidade pode ser compreendida como uma lingua-
gem técnica reservada a especialistas, como alega Hadot, talvez 
fosse uma tarefa imprescindível resgatar o sentido do ensino de 
filosofia. Nosso esforço neste texto consiste em advogar por este 
resgate e por essa apresentação da filosofia a um público estudantil 
que toma um primeiro contato com ela. Afinal, o ethos de nosso 
mundo contemporâneo, como mostramos acima, cristaliza-se em 
uma atitude de avaliar todos os aspectos da existência tentando 
identificar os possíveis lucros e evitar as possíveis perdas.

13   Hadot aponta que o início da Universidade marca, outrossim, o início do fim da filosofia 
antiga. A universidade preocupa-se, segundo ele, com a formação de profissionais, abandando 
a formação de si. “Seja como for”, escreve ele, “a filosofia moderna é antes de tudo um discurso 
que se desenvolve em cursos, que consigna em livros, um texto do qual se pode fazer a exegese” 
(HADOT, 2014b, p. 269).



59

Ensino de Filosofia

É claro, ao mesmo tempo, é preciso reconhecer que a filosofia 
não está totalmente alheia da existência da maioria dos homens. 
Em um texto de 1992 contido em Exercícios espirituais e filosofia antiga, 
intitulado “A filosofia é um luxo?”, Hadot pinta um quadro facil-
mente reconhecível nos dias de hoje. Segundo ele,

É verdade, aliás, que a filosofia está longe de estar 
totalmente ausente do mundo moderno, isto é, 
das telas de televisão [. . .]. Mostram-se então de 
tempos em tempos, na televisão, filósofos neste 
ou naquele programa: eles geralmente seduzem 
o público com sua arte de falar, compra-se o livro 
deles no dia seguinte, folheiam-se suas primeiras 
páginas, antes de fechar definitivamente a obra, 
repelido que se é, na maior parte do tempo, pelo 
jargão incompreensível” (HADOT, 2014b, p. 328).

Ora, trata-se de tentar se livrar dessa visão demasiado téc-
nica e alheia à vida dos sujeitos ao propor um resgate da ideia de 
construção de si.  Em outros termos, a filosofia enquanto diagnóstico 
do presente (Foucault) guia-nos para o entendimento da neces-
sidade de construção de si. Ou seja, se é possível diagnosticar o 
estado atual da existência, coletiva e individual, então, é possível 
buscar uma saída. Foucault chamava essa saída de transgressão 
ou resistência ao presente. Como é impossível colocar-se fora do 
mundo, em uma posição externa, a resistência assume a tarefa 
de um governo outro. “Como não ser governado assim, por eles, em 
nome desses princípios, em vista de tais objetivos e por meio tais 
procedimentos; não assim, não para isso, não por eles” (FOUCAULT, 
p. 37, tradução nossa, grifo no original). Uma possível resposta tal 
questionamento pode ser identificada na tarefa de construção da 
própria existência.

A filosofia identifica-se, primordialmente, com uma escolha 
de vida. O filósofo, segundo Hadot, não é tanto o professor ou o 
escritor, mas aquele que faz uma escolha de vida. Evidentemente, 
o discurso ou a teoria é parte integrante da filosofia. Contudo, esse 
discurso deve estar a serviço da vida e da ação. Assim, ao identifi-



60

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

carmos a filosofia como ligada ao pensamento sobre a construção 
de si, afastamos as perguntas mordazes sobre sua utilidade. Afi-
nal, “uma tal filosofia não pode ser um luxo, porque está ligada à 
própria vida. Ela seria, antes, uma necessidade elementar para 
o homem” (HADOT, 2014b, p. 330). Os exercícios espirituais – a 
atenção, o diálogo, a leitura, a meditação ou exame da própria 
vida – estão circunscritos, em Hadot, em uma preocupação com a 
caracterização da filosofia antiga entendida como modo de vida. 

Uma imperiosa pergunta impõe-se a nós: é possível um 
resgate, de fato, da filosofia como construção de si? Nossa aposta 
é que tal resgate é possível. Michel Foucault falava que não pode-
mos simplesmente trazer o mundo antigo para a atualidade14. 
Apesar disso, podemos resgatar os gestos que caracterizavam as 
escolas filosóficas antigas. Assim é que, falando sobre o cinismo, 
Foucault afirma que o gesto desta escola filosófica antiga pode ser 
identificado na modernidade, ou seja, há uma perenidade no gesto 
cínico. Para eles, a vida deve ser constituída como o escândalo da 
verdade. Deve-se buscar, continuamente, a vida verdadeira. O cínico 
é aquele que muda sua existência, que desafia as convenções, que 
corre riscos para afirmar a verdadeira vida. Como mostra Hadot, 
“a ruptura do cínico com o mundo é radical. O que ele rejeita é o 
que os homens consideram as regras elementares, as condições 
indispensáveis da vida em sociedade, a propriedade, o governo, a 
política (HADOT, 2014a, p. 162). Esse gesto filosófico, no sentido 
de escolha de vida, pode ser encontrado, por exemplo, na vida 
militante ou revolucionária, pois ela é como que um testemunho 
pela vida. Conforme indicação de Foucault, 

Esse estilo de existência próprio do militantismo 
revolucionário, que assegura esse testemunho 
pela vida, está em ruptura, deve estar em rup-
tura com as convenções, os hábitos, os valores 

14   Ao ser perguntado em entrevista se acredita que os gregos apresentariam uma alternativa para 
nós, Foucault é taxativo e responde: “Não estou procurando alternativa; não se pode encontrar 
a solução de um problema na solução de outro problema levantado num outro momento por 
outras pessoas” (FOUCAULT, 2013, p. 299). 



61

Ensino de Filosofia

da sociedade. E ele deve manifestar diretamente, 
por sua forma visível, por sua prática constante 
e sua existência imediata, a possibilidade con-
creta e o valor evidente de uma outra vida, uma 
outra vida que é verdadeira vida. Aqui também 
vocês encontram, bem no centro da experiência, 
da vida, do militantismo revolucionário, esse 
tema, tão fundamental e ao mesmo tempo tão 
enigmático e tão interessante, essa verdadeira 
vida cujo problema já foi posto por Sócrates e 
cuja temática não cessou, acredito, de percorrer 
todo o [pensamento] ocidental (FOUCAULT, 
2011, p. 161). 

O estilo militante de viver é um exemplo da relação íntima 
entre filosofia, ou seja, a atividade de reflexão, e a construção de 
si por meio de escolhas racionais. Resta evidente que, ao entender 
a filosofia como atividade ligada à substância de nossas vidas, 
a saber, nossas angústias, dúvidas, sentimentos, escolhas etc. , a 
tarefa que se atribui ao sujeito é levar às últimas consequências 
esse gesto filosófico (teórico, discursivo) que se liga com a vida. 
Nesse sentido, é importante uma apresentação da filosofia que a 
caracterize como íntima companheira de nossas vidas e da cons-
trução de nosso caráter.  Para além, portanto, das disputas entre 
correntes e escolas filosóficas; para além de um discurso e um 
contra discurso que versa sobre um objeto específico, a filosofia 
busca lançar luz sobre nossos passos, nossas escolhas e desejos.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Este artigo partiu da teoria para auxiliar a prática do ensino 
de filosofia no nível médio. Partindo do pressuposto de que o pri-
meiro contato com a Filosofia é um momento essencial na vida 
do estudante, a fundamentação teórica da sua atividade é, então, 
parte crucial na vida do professor. Em outros termos, é preciso 
justifica-la de um modo significativo para uma audiência leiga.



62

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

Nesse sentido, procuramos em nosso texto apresentar duas 
concepções de filosofia que se complementam e que, ademais, 
estão completamente ligadas ao que constitui as existências: o 
presente em que estamos situados e o modo como construímos 
nós próprios nesse presente. Por conseguinte, se como mostramos 
a partir de Foucault, a existência está sendo cada vez colonizada 
por forças mercantis e concorrenciais, nossa tarefa primeira é 
realizar a crítica do presente. Nesse sentido, o diagnóstico crítico 
do presente é tarefa da filosofia e do filosofar. Para Lemke, um 
dos sentidos da crítica em Foucault é que ela possui o objetivo de 
problematizar “os regimes de verdade existentes e as alegações 
de saber para tornar possíveis novas experiências coletivas” 
(LEMKE, 2017, p. 8). O sentido do ensino e do estudo da atividade 
filósofo seria, portanto, o pensar e transformar a existência, 
individualmente e coletivamente.

Em síntese, se vislumbramos a necessidade de propor um 
ensino de filosofia a partir das concepções encontradas a filosofia 
antiga, conforme estudam Pierre Hadot e Michel Foucault, foi 
porque percebemos que a configuração atual de nossas sociedades 
exige uma outra forma de viver e pensar. Ou seja, se o cinismo 
pode ter um interesse em nossa atualidade “não seria porque 
nossa civilização sofisticada, invadida por aparelhos e escravizada 
a aparências, anseia por aprender novamente o significado de 
termos como “felicidade”, “simplicidade”, “liberdade” e “autono-
mia”? (GOULET-GAZÉ; BRACHT BRANHAM, 2007, p. 16). Em 
outras palavras, encontramo-nos continuamente colocados face 
a necessidade de repensar o que achamos que sabemos. 

Ao fim e ao cabo, esperamos as reflexões levantadas neste 
texto possam ajudar nessa tarefa seminal de repensar o ensino da 
filosofia. Afinal, diante do diagnóstico nada amistoso da dinâmica 
de nossa sociedade, não cabe temer ou esperar, mas encontrar 
armas para agir. Para isso, nada mais essencial que a Filosofia. 



63

Ensino de Filosofia

BIBLIOGRAFIA

CAMPANER, S. Filosofia: ensinar e aprender. São Paulo: Livraria 
Saraiva, 2012. 

DARDOT, P.; LAVAL, C. A nova razão do mundo: Ensaio sobre a sociedade 
neoliberal, trad. Mariana Echalar. São Paulo: Boitempo, 2016. 

DELEUZE, G. Conversações, trad. Peter Pál Pelbart. São Paulo: Editora 
34, 2013. 

FERRETI, J, C.; RIBEIRO DA SILVA, M. Reforma do ensino médio no contexto 
da medida provisória nº 746/2016: Estado, currículo e disputas por hegemonia. 
Educ. Soc., Campinas, v. 38, no. 139, p.385-404, abr.-jun., 2017.

FOUCAULT, M. Dits et écrits (1954 -1988). Paris: Gallimard, 2001, 2 vol.

____________ Nascimento da biopolítica, trad. Eduardo Brandão. São Paulo: 
Martins Fontes, 2008a. 

____________ Segurança, território, população, trad. Eduardo Brandão. São 
Paulo: Martins Fontes, 2008b. 

____________ A coragem da verdade, trad. Eduardo Brandão. São Paulo: 
WMF Martins Fontes, 2011. 

____________ História da sexualidade I: A vontade de saber, trad. Maria 
Thereza da Costa Albuquerque e J. A. Guilhon Albuquerque. Rio de 
Janeiro: Graal, 1988. 

____________ História da sexualidade II: O uso dos prazeres, trad. Maria 
Thereza da Costa Albuquerque e J. A. Guilhon Albuquerque. Rio de 
Janeiro: Graal, 1984. 

____________ História da sexualidade III: O cuidado de si, trad. Maria 
Thereza da Costa Albuquerque e J. A. Guilhon Albuquerque. Rio de 
Janeiro: Graal, 1984.

____________ O governo de si e dos outros, trad. Eduardo Brandão. São 
Paulo: WMF Martins Fontes, 2010.



64

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

____________ Qu’est-ce que la critique? suivi de La culture de soi. Paris: 
Vrin, 2015. 

____________ Michel Foucault entrevistado por Hubert L. Dreyfus e 
Paul Rabinow. Em: DREYFUS; RABINOW, Michel Foucault: uma trajetória 
filosófica: para além do estruturalismo e da hermenêutica, trad. Vera 
Portocarrero e Gilda Gomes Carneiro. Rio de Janeiro: Forense Univer-
sitária, 2013. 

GOTO, R. Que bagulho é isto – filosofia?. Em: SILVEIRA, R.J.T; GOTO, 
R (org.). Filosofia no ensino médio: temas problemas e propostas. São Paulo: 
Edições Loyola, 2007. 

GOULET-GAZÉ; BRACHT, B. Os cínicos: o movimento cínico na Antigui-
dade e o seu legado, trad. Cecília Camargo Bartalotti. São Paulo: Edições 
Loyola, 2007. 

HADOT, P. Exercícios espirituais e filosofia antiga, trad. Flavio Fontenelle 
Loque e Loraine Oliveira. São Paulo: É Realizações, 2014b. 

_________ O que é a filosofia antiga?, trad. Dion Davi Macedo. São Paulo: 
Edições Loyola, 2014a. 

LEMKE, T. Biopolítica: críticas, debates, perspectivas, trad. Eduardo Althe-
man Camargo Santos. São Paulo: Editora Filosófica Politeia, 2018.

________ Foucault, governamentalidade e crítica, trad. Mario Antunes Marino, 
Eduardo Altheman Camargo Santos. São Paulo: Editora Filosófica Poli-
teia, 2017.



65

O ENSINO DE FILOSOFIA NO ENSINO MÉDIO: 
TECNOLOGIAS DIGITAIS E PRÁTICAS 
PEDAGÓGICAS INOVADORAS15

Arthur Silva Araújo16

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes17

Eliane Blaszkowski Champaoski18

INTRODUÇÃO

O presente artigo apresenta um relato de experiência sobre o 
uso das tecnologias digitais no ensino de filosofia no Ensino Médio, 
evidenciando suas possibilidades, limites e suas contribuições no 
ambiente da sala de aula.

As informações para a construção do relato de experiência 
foram coletadas por meio da pesquisa de observação participante, 
realizada por um estudante de Licenciatura em Filosofia em seu 
estágio supervisionado de observação das aulas de filosofia de 
um professor do ensino médio de uma escola pública do Muni-
cípio de Curitiba.

Observou-se, por um período aproximado de três meses 
as turmas dos 3º anos, nominados desde a letra A até a letra H, 
ou seja, do 3º A até o 3º H do ensino médio, no período noturno. 
Totalizando oito turmas de 3º anos, compostas por 246 alunos 
15   Este artigo foi fruto de uma apresentação oral no 24° CIAED Congresso Internacional ABED 
de Educação a Distância em 2018.
16   Mestrando em Educação e Novas Tecnologias - Uninter. E-mail: arthur_40@hotmail.com.br.
17   Professor do Centro Universitário Internacional - Uninter. E-mail: ademir.m@uninter.com
18   Orientadora Educacional do Centro Universitário Internacional - Uninter. Mestre em Educação 
e Novas Tecnologias. E-mail: lilikaj@hotmail.com



66

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

matriculados numa instituição de ensino público estadual da 
cidade de Curitiba-Pr.

O professor titular da disciplina de Filosofia buscou articu-
lar a interação dos alunos nas aulas, usando linguagens de fácil 
entendimento e compreensão do mundo juvenil. Inseriu diversos 
aparatos tecnológicos para auxiliar a aprendizagem discente. 
Dentre os diversos recursos digitais inseridos nas aulas observa-
das, destaca-se o uso de vídeos (Youtube), o Sway (aplicativo que 
possibilita a criação de apresentações para a web) e o CmapTools 
(ferramenta para criar mapas conceituais).

POSSIBILIDADES E LIMITES DA TECNOLOGIA 
NO ENSINO DE FILOSOFIA

Compreende-se que o uso das tecnologias digitais na disci-
plina de filosofia no ensino médio contribui para o diálogo com os 
alunos e facilita a pesquisa de informações necessárias ao desen-
volvimento do conhecimento filosófico, bem como a valorização 
de atividades interativas. Estes aparatos tecnológicos, quando 
bem utilizados ou conscientemente acessados, possibilitam ao 
discente realizar diversas pesquisas, conhecer novos conceitos, 
viajar pelo espaço virtual sem sair do ambiente escolar, como por 
exemplo, conhecer museus, visitar bibliotecas online, visitar lugares 
históricos importantes para a História da Filosofia. 

A educação cumpre um papel importante na formação do 
individuo, sobretudo o papel da filosofia no ensinamento dos 
valores humanos mais nobres. Contudo devido ao caráter técnico 
do pensamento moderno parece difícil assegurar um lugar para o 
ensino de filosofia na escola e na sociedade como um todo. 

Para os gregos, a educação possuía um valor extremamente 
amplo porque não se restringia a especialização, ou seja, o homem 
era formado em todas as suas capacidades. Tanto é que os homens 
mais importantes da Grécia antiga eram os que se colocavam a 



67

Ensino de Filosofia

serviço da comunidade e se preocupavam com a formação dos 
demais cidadãos. 

Com base nesse pressuposto, compreende-se que as práti-
cas educativas no ensino de filosofia precisam preocupar-se com 
a formação humana e profissional e não podem ficar à margem 
do uso das inovações e das tecnologias digitais em sala. Para isso, 
é necessário investir cada vez mais nas relações humanas e pes-
soais, destacando a força do coletivo na resolução de problemas 
filosóficos e na crença de que todos são capazes. 

Para (Lemos, 2015, p. 31), “a evolução da espécie humana 
é fruto desse movimento perpétuo e infindável, sendo a técnica 
responsável pela criação da segunda natureza – a cultura – num 
processo de desnaturalização do homem”. 

Estamos vivendo um período em que se esqueceu, em grande 
parte, do ensinamento aristotélico da busca do bem e da verdade. 
Encontramo-nos imersos nas tendências tecnológicas e delas 
dependemos de modo brutal e definitivo. Desta forma, as politicas 
educacionais indicam a supressão da filosofia como disciplina 
do currículo do ensino médio sob o pretexto da inutilidade dos 
indivíduos refletirem e indagarem sobre a sua realidade vivida.

Ao decidir trabalhar com o ensino de filosofia, mediado 
pelas novas tecnologias digitais, o docente como filósofo, se 
depara com diversas situações em diferentes contextos do que 
está habituado em seu convívio com a educação. Ao lançar mão 
do uso de recursos tecnológicos na educação é possível ampliar 
as possibilidades de trabalho com o conteúdo filosófico. Por outro 
lado, existem limites articulados ao uso da tecnologia digital no 
ensino de filosofia, que não se colocam, por exemplo, no ensino 
da Ciência da Natureza. 

O objetivo da filosofia é à busca de exercitar o pensamento. 
Podemos dizer que a atividade filosófica é a busca pelo conhe-
cimento, pela sabedoria. Ofertar ferramenta sem educar é um 
grande perigo, pois além de proporcionar o uso da tecnologia é 



68

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

necessário refletir a respeito da ética que envolve cada vez mais 
no mundo digital.

A tecnologia vem, portanto, modificando a sociedade e sendo 
modificada por ela, modificando também as pessoas e os seus 
modos de se relacionar e comunicar. Apropriar-se das novas tec-
nologias digitais implica em estar conectado com as mudanças 
que o uso dos recursos tecnológicos nos impõe, especialmente na 
educação. Para (D’Ambrósio, 2001, n.p):

É necessário encontrar alternativas para substi-
tuir aulas meramente expositivas que mantem 
o aluno passivo no processo de ensino e apren-
dizagem e substituir por práticas pedagógicas 
mediadas por recursos que estimulem a parti-
cipação dos discentes. 

É preciso estar preparado para o que virá se queremos 
participar do processo de inserção das novas tecnologias na 
educação diante dos avanços que nos cercam. 

Ao desenvolver um trabalho coletivo sobre a 
utilização de um software para o processo de ensi-
nar e aprender funções, por exemplo, é necessá-
rio olhar o trabalho educativo desenvolvido no 
laboratório de informática como um espaço de 
produção de saberes discentes que podem propi-
ciar um espaço de formação e desenvolvimento 
profissional. (Silva, 2007, n.p)

É importante primeiramente, tornar o currículo interativo 
e incentivar o uso dos recursos tecnológicos digitais de forma 
ajustada e adaptada ao currículo, porém, respeitando e atendendo 
sempre aos objetivos da educação como processo de humanização. 
Por isso é importante discutir as possibilidades e limites que as 
novas tecnologias digitais trazem para a educação e para a socie-
dade. Se isso não ocorrer entende-se que não haverá nenhuma 
mudança no projeto político pedagógico da educação brasileira, 
fazendo com a escola continue sendo mais do mesmo. 



69

Ensino de Filosofia

As expectativas e os impactos das tecnologias digitais na 
educação: 

Referem-se a um conjunto de fenômenos e pro-
cessos que demarcam, presidem ou orientam 
as políticas de aperfeiçoamento da qualidade 
da educação, marcando o sentido do conceito 
de qualidade na educação. (Coll e Monereo, 
2010, p. 67). 

Ainda existem professores que não desenvolveram habi-
lidades específicas para a utilização dos recursos tecnológicas 
digitais, o que faz com tenham dificuldade de utilizá-los no 
processo educacional. 

Cada recurso tecnológico carrega suas possibilidades e limi-
tes. Conforme afirma (Morre e Kearsley, 1996, n.p) “um dos piores 
erros que um docente pode fazer no processo educacional é escolher 
apenas um recurso”. A escolha dos recursos adequados precisos 
ser realizada para cada curso, para cada programa ou nível de 
ensino: cada um tem seus diferentes objetivos, diferentes alunos 
e diferentes ambientes de aprendizagem. 

De acordo com (Litwin, 1997, n.p):
Os recursos tecnológicos aplicados à educação 
assim como a didática, estão voltados à prática 
de ensino, mas vão além, pois inclui entre suas 
preocupações o exame da teoria da comunicação 
e dos novos desenvolvimentos tecnológicos: a 
informática, o vídeo, a TV, o rádio, o áudio, o 
celular, impressos, internet etc. 

Por exemplo, para (Moran, 1997, n.p) 
As vantagens oferecidas pelo uso da internet 
em sala de aula é que ela possibilita o acesso a 
fontes inesgotáveis de informações servindo de 
estímulo para os alunos na realização de suas 
pesquisas, pois por meio dos acervos de livros 
eletrônicos das bibliotecas virtuais é possível 
aprender vários conteúdos, favorecendo o enri-



70

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

quecimento de conhecimentos e o desenvolvi-
mento dos trabalhos com mais agilidade. 

Conforme (Tajra, 2001, p. 156), “os jovens devem ser esti-
mulados a localizar as informações, a tratá-las e criticá-las e, por 
fim, a se comunicar”. Assim, os limites que podemos encontrar 
ao utilizar a internet no setor educacional, trabalhando com a 
tecnologia em sala de aula é o aspecto que se deve ter a maior 
atenção possível e com muita relevância pelos quais os professores 
optam a trabalhar com um recurso na inovação pedagógica em 
sala de aula, problemas esses que não impedem os benefícios que 
o ensino e a aprendizagem geram, podendo então ser superados 
de diversas formas. 

Segundo as Diretrizes Curriculares Nacionais de Educação 
para o Ensino Médio, na Resolução nº 2, de 30 de janeiro 2012, o 
projeto político-pedagógico das unidades escolares que ofertam 
o ensino médio deve considerar a utilização de diferentes mídias 
como processo de dinamização dos ambientes de aprendizagem e 
construção de novos saberes. Essa determinação enfatiza a neces-
sidade de uso dos recursos tecnológicos em sala de aula, já que os 
estudantes em geral possuem acesso a equipamentos de celulares, 
tablets, notebooks, dentre outros.

Os estudos em relação ao uso de tecnologias em sala de aula 
indicam o uso de recursos tecnológicos tais como lousas digi-
tais, computadores em laboratórios de informática, aplicativos, 
dentre outros que, infelizmente nem sempre estão acessíveis e/
ou disponíveis para todas as escolas e diretamente em posse dos 
alunos para uso e estudo. Daí a importância de se trabalhar com 
os alunos fazendo uso de dispositivos móveis, como o aparelho 
de celular, que muitos alunos os utilizam para acesso à internet, 
objeto esse que pode ser utilizado como formas de aprendizagens 
tecnológicas em sala de aula.

Entende-se que as tecnologias digitais como mediadoras 
podem potencializar a prática de ensino de filosofia no ensino 
médio, pois, cada recurso tecnológico tem sua fase de interesse do 



71

Ensino de Filosofia

aluno e do professor. Dentre esses recursos podemos citar o uso 
de vídeos, ancorados no Youtube, que é uma plataforma de com-
partilhamento de vídeos, o Sway, que é um aplicativo que permite 
a criação de apresentações para a web, evolução do PowerPoint e 
o CmapTools que é uma ferramenta para criar mapas conceituais. 

RELATO DA EXPERIÊNCIA OBSERVADA

A observação das aulas iniciou-se no momento em que o 
professor de filosofia das turmas estava organizando um traba-
lho no qual os alunos deveriam escolher um filósofo moderno ou 
contemporâneo e estudar o tema da Ética e da Política. O professor 
passou aos alunos uma relação dos seguintes filósofos que poderiam 
ser trabalhados: Foucault, Sartre, Hobbes, Locke, Rousseau, Kant, 
Hegel, Voltaire, Marx e Engels, Adam Smith, Stuart Mil, Bakunin, 
Nietzsche, Habermas, Simone de Beauvoir e Hanna Arendt. 

Os alunos organizados em grupos de quatro integrantes 
deveriam estudar a concepção ética e política de um dos filósofos 
que foram escolhidos por sorteio em sala de aula, construir um 
mapa conceitual utilizando o aplicativo CmapTools e produzir 
um vídeo explicando os seguintes pontos: contexto histórico do 
filósofo, vida e obra e concepção ética e política.

Na produção e apresentação do mapa conceitual e do vídeo, 
os alunos deveriam demonstrar domínio do conteúdo do filósofo 
estudado, pois seriam avaliados para obtenção de notas para com-
por a avaliação trimestral. 

Após a organização dos trabalhos com as turmas nas quais o 
professor lecionava filosofia, as aulas seguintes foram realizadas 
no laboratório de informática, nas quais os alunos deram início 
à construção de pesquisa proposta com a organização do mapa 
conceitual referente ao tema de cada grupo de alunos. Puderam 
consultar textos e vídeos obtidos nas pesquisas em sites e artigos 
científicos. Com esta atividade, foi possível observar como o aluno 
de filosofia no ensino médio pode tornar-se pesquisador, fazendo 



72

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

uso dos recursos tecnológicos disponíveis de forma interativa sob 
a orientação de um professor. 

Durante as aulas no laboratório de informática, observou-se 
que os alunos, organizados em grupos, ao realizar suas pesquisas 
sobre o filósofo, debatiam entre si e, quando necessário, chamavam 
o professor para tirar dúvidas ocorrendo o aprofundamento do 
conteúdo pesquisado. Por meio desta metodologia, os alunos par-
ticipavam das aulas de forma interativa com os colegas mediados 
pelos recursos tecnológicos digitais e o professor. 

A próxima etapa ocorreu quando o professor disponibilizou 
aos alunos excertos de textos dos filósofos os quais cada grupo 
de alunos estava estudando. Para isso, o professor utilizou como 
recurso tecnológico um aplicativo denominado Sway (Aplicativo 
que permite mostrar fotos e textos em blog). Nesse momento, os 
alunos foram motivados pelo professor para que lessem os excer-
tos de textos disponibilizados, a fim de aprimorar o processo de 
pesquisa iniciado no laboratório de informática. Em sala de aula, 
os alunos puderam acessar o Sway por meio do aparelho celular e 
ler os textos dos filósofos selecionados pelo professor. Por meio da 
leitura dos textos e sob orientação do professor os alunos acres-
centaram conceitos retirados dos textos aos mapas conceituais 
que estavam em construção. 

Nas aulas seguintes, os alunos apresentaram à turma os 
mapas conceituais que foram construídos por meio da pesquisa. 
No processo de apresentação dos mapas conceituais, realizado 
pelos alunos sob a mediação do professor, surgiram diversas 
dúvidas acerca do filósofo estudado e dos textos lidos. Por meio 
da resposta às dúvidas dos alunos, o professor mobiliza a parti-
cipação da turma e, do começo ao fim, a aula se torna instigante 
com diversos alunos apresentando seu ponto de vista sobre o 
determinado assunto abordado. É instalado um diálogo dos alunos 
com o professor e entre alunos, tendo o professor como mediador, 
falando do filósofo em todos os sentidos, ético, político, cultural 
etc. A dinâmica se repetiu por aulas seguidas, sempre com um 



73

Ensino de Filosofia

filósofo diferente, de acordo com a organização encaminhada 
pelo professor no início dos trabalhos. 

Após o processo de pesquisa, construção e apresentação dos 
mapas conceituais acerca de cada um dos filósofos estudados pelos 
grupos de alunos, o professor marcou a data para apresentação dos 
vídeos que foram produzidos por eles acerca do filósofo estudado. 

O vídeo deveria ter um tempo, entre cinco e sete minutos, 
além de apresentar a vida e obra do filósofo, deveria apresentar 
também o contexto histórico no qual o filósofo estava inserido, 
o problema ético e político por ele investigado, suas teses prin-
cipais e relacionar o pensamento do filósofo com um problema 
filosófico atual. 

Nas aulas seguintes, os grupos de alunos apresentaram os 
vídeos produzidos por eles e, novamente foi instalado em sala de 
aula um processo de discussão e debate sob a mediação do professor 
tendo como foco a ética e a política do filósofo estudado.

Observou-se que o professor tem o domínio dos conteúdos 
filosóficos para ministrar aulas no ensino médio com calma e 
clareza, bem como usar os recursos tecnológicos no ensino de 
filosofia. A escolha dos recursos tecnológicos, como o computa-
dor no laboratório de informática, o CmapTools para a construção 
e mapas conceituais e o Sway para disponibilização de materiais 
torna as aulas dinâmicas e interativas, fazendo com que os alunos 
tivessem interesse em estudar a filosofia.

Avalia-se que o professor realiza constantemente o exercí-
cio da ação-reflexão-ação com os alunos por meio dos trabalhos 
desenvolvidos, apresentados e discutidos em sala. O professor é 
um mediador e observador dos alunos, e ainda, de suas próprias 
aulas, a fim de identificar as dificuldades que possam aparecer 
no desenvolvimento da aprendizagem durante as realizações das 
atividades pelos alunos. E aquele é o momento certo para fazer as 
intervenções e, principalmente, saber quem está aprendendo de 
forma satisfatória todos os conteúdos propostos em sala de aula.



74

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

CONSIDERAÇÕES FINAIS

O professor mediador em sala de aula tem a tarefa de esti-
mular o desenvolvimento sociocultural nos diversos contextos dos 
seus alunos, no processo de ensino aprendizagem, pois argumenta, 
debate, questiona e apresenta desafios durante a aula. Dessa forma, 
faz com que o aluno construa suas próprias motivações nas mais 
diversas situações.

A maior preocupação do professor é saber se a aula está 
contemplando os objetivos propostos, relacionando aos assuntos 
trabalhados nas aulas, tendo a tecnologia digital como uma fer-
ramenta para o debate filosófico. Para atuar em sala de aula com 
jovens fazendo a leitura de textos filosóficos no ensino médio é 
importante que o professor desperte o interesse dos alunos e 
explore diversas possibilidades mediadas pelas novas tecnologias 
promovendo aprendizagens significativas, prazerosas e eficazes. 

Dentro deste contexto desafiador das práticas educativas, se 
faz necessário despertar uma nova responsabilidade nos docentes 
como mediadores do processo de apropriação, descoberta, cons-
trução e elaboração de conhecimentos de filosóficos de forma a 
redimensionar à sua prática pedagógica. 

O uso das tecnologias digitais, como ferramenta mediadora 
das práticas educativas, possibilita a aprendizagem filosófica já 
que articula a construção do processo de ensino e aprendizagem 
na disciplina de filosofia. Por isso é imprescindível que sejam 
mantidas e ampliadas às políticas educacionais de inserção de 
recursos tecnológicos digitais nas escolas e de formação conti-
nuada de professores como forma de desenvolver processos de 
aprendizagens mais significativos no e ensino de filosofia. 

O presente estudo é de natureza ainda bastante inicial e para 
que se possam inferir conclusões mais amplas e definitivas seria 
necessário ampliar o experimento para outras turmas de alunos 
de ensino médio e outros professores, o que indica possibilidades 
futuras para o desenvolvimento de novas pesquisas sobre o tema.



75

Ensino de Filosofia

REFERÊNCIAS

ALMEIDA, M. E. ProInfo: Informática e Formação de Professores – 
Vol. 1; Brasília: MEC/ Secretaria de Educação à Distância, 2000.

BRASIL. Conselho Nacional de Educação. Resolução CNE/CEB nº 2, de 
30 de janeiro de 2012. Diretrizes Curriculares Nacionais para o Ensino 
Médio. D. O. U., Brasília, 31 jan. 2012, Seção 1, p. 20.

COLL, C.; MONEREO, C. Psicologia da educação virtual. Porto Alegre: 
Artmed, 2010. D’AMBRÓSIO, U. Educação Matemática: da Teoria a 
Prática. Campinas: Papirus, 2001.

LEMOS, A. Cibercultura: tecnologia e vida social na cultura con-
temporânea. Porto Alegre: Sulina, 2015.

LITWIN, E. Tecnologia Educacional: política, história e propostas. 
Porto Alegre: Artes Médicas, 1997.

MOORE, M. & KEARSLEY, G. Distance Education – A Systems View. 
Belmont: Wadsworth, 1996.

MORAN, J. Como utilizar a Internet na educação. Ciência da Infor-
mação. V. 25, n. 02, 1997.

SILVA, J. C. Informática e Cultura Profissional: o laboratório de 
informática da escola como espaço de formação. In: FONSECA, S. G. 
Currículos, Saberes e Culturas Escolar. Campinas, Editora Alínea. 2007.

TAJRA, S.F. Informática na Educação: novas ferramentas pedagógicas 
para o professor da atualidade. 3 ed. São Paulo: Érica, 2001.



76

CURIOSIDADE E CRIATIVIDADE: 
APONTAMENTOS A PARTIR DA 
PERSPECTIVA ROUSSEAUNIANA19

Letícia Maria Passos Corrêa20 

Neiva Afonso Oliveira21

A curiosidade e a criatividade consistem em elementos que 
existem naturalmente em nós, seres humanos. Nascemos ansiosos 
pelo saber, pelo descobrir e por desbravar a vida e o mundo que 
nos rodeia. Sendo assim, a curiosidade pode ser vista como uma 
busca incessante pelo saber. Com o objetivo de pensar a formação 
humana, vista como horizonte da Filosofia da Educação contem-
porânea, faz-se relevante situar alguns elementos sobre o desen-
volvimento das categorias curiosidade e criatividade, a partir da 
obra rousseauniana, com vistas ao Ensino de Filosofia.

1. A CURIOSIDADE E A CRIATIVIDADE COMO 
CATEGORIAS FILOSÓFICAS

Na infância, principalmente, somos extremamente curio-
sos. Certamente é o período da vida onde mais nos formulamos 
19  Adaptado de capítulo da tese de doutorado, escrita por Letícia Maria Passos Corrêa, intitulada “O 
exercício do filosofar como caminho para a formação humana: uma hermenêutica da obra de Jean-Jacques Rousseau 
para pensar o ensino de filosofia”. A tese foi orientada pela Profª Drª Neiva Afonso Oliveira, no Programa de 
Pós-Graduação em Educação da Universidade Federal de Pelotas; defendida e aprovada em maio de 2017.
20  Doutora e Mestre em Educação e Licenciada em Filosofia pela Universidade Federal de 
Pelotas. Atualmente, é Professora Formadora do Curso de Licenciatura em Filosofia a Distância 
da UFPEL e Professora de Filosofia, História e Sociologia no Governo do Estado do Rio Grande 
do Sul. Contato: leticiampcorrea@gmail.com .
21  Pós-Doutora em Filosofia pela Universidade Federal de Santa Catarina; Doutora e Mestre em 
Filosofia, pela Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul; Licenciada em Filosofia pela 
Universidade Católica de Pelotas. Atualmente, é Professora e Orientadora no Programa de Pós-
Graduação em Educação na Universidade Federal de Pelotas. Contato: neivaafonsooliveira@gmail.com .



77

Ensino de Filosofia

questões a respeito dos grandes porquês que a humanidade nos 
reserva. Entretanto, com o passar dos anos, nos acomodamos e, 
gradativamente, passamos a deixar em plano secundário nosso 
pensar curioso.

Ocorre que a curiosidade que tínhamos em nossas fases infan-
tes é, em grande parte da humanidade, substituída, na vida jovem/
adulta por um entorpecimento que nos impede de investigar e 
desvendar grandes enigmas que o universo nos coloca. Este tor-
por faz com que não nos perguntemos mais e não tenhamos mais 
curiosidade de saber como funcionam aquelas incógnitas para 
as quais não temos respostas óbvias. Simplesmente, aceita-se o 
mundo tal como ele é – o que, certamente, implica em um grande 
risco de acabar nos inserindo em inúmeras armadilhas dogmáticas, 
ideológicas, midiáticas e falaciosas que a vida nos mostra.

O conceito curiosidade, por envolver desbravamento, des-
cobertas e busca pela sabedoria, pode implicar em nosso pensar 
criativo. Quando nos sentimos curiosos, podemos nos sentirmos 
tentados a criar maneiras/metodologias/coisas que possam satisfa-
zer/preencher a lacuna existente em nossa ausência/ânsia de saber 
manifesta no pensar curioso. Ambas – criatividade e curiosidade 
– são básicas para o filosofar.

Curiosidade envolve dúvida, incerteza, desejo de apre(e)
nder. A curiosidade remete ao thauma grego, entendido como um 
espanto que pode instigar o desejo de saber. Deve, portanto, ser 
um elemento instigador para o Ensino de Filosofia, por fomentar 
o potencial criativo e dar margem para o surgimento de um novo 
tipo de sujeito, contrário às formas mercantilizadoras da Educação.

A criatividade nos defronta com a imaginação, que pode 
ser um elemento importante na construção de seres que desejam 
chegar a ser o que se é. Ela ultrapassa nossa transcendência para 
nos propor implicações práticas na construção de nossas iden-
tidades. Sendo assim, a criatividade também se relaciona com 
sonhos, ou seja, com projeções que se possa fazer a respeito de si 
e de sua existência. E a Filosofia também desempenha este papel, 



78

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

o de despertar sonhos e possibilidades. Diz Rousseau: “(. . .) ofereço 
meus sonhos como sonhos, deixando que o leitor procure saber se têm algo 
de útil para as pessoas acordadas” (2014a, p. 127).

Na obra rousseauniana, a criatividade apresenta-se no vis-
lumbrar um olhar para o futuro e representa uma aposta na espe-
rança. Se não há a aposta em um modelo político melhor ou em 
um tipo de cidadão mais humano, não há por que investir-se em 
Educação. No momento em que um teórico investe seu esforço em 
escrever um tratado pedagógico, há a esperança de criação de um 
novo modelo formativo, capaz de fazer surgir um novo tipo de ser 
humano. E é exatamente isto que encontramos na obra de Rousseau.

A ideia de (re) significação caminha junto com os conceitos 
curiosidade, criatividade e imaginação. O ser curioso é o que esco-
lhe investigar os enigmas da vida e, para isto, pode desenvolver 
potenciais criativos, através da imaginação, vista como uma

transcendência da visão, que atua em seu modo interior, 
possibilitando a vivência de situações hipotéticas, de sonhos e 
de preparações para o futuro, com vistas a alcançar objetivos. O 
modelo de aluno que Rousseau cria é justamente este: Emílio é 
um menino curioso e capaz de criar, de utilizar sua capacidade 
cognitiva para (re) significar sua existência e o mundo que vive.

Para o aluno fictício de Rousseau, não devemos oferecer 
coisas prontas e encher sua escrivaninha com livros, dados e pro-
duções de outros seres criativos. Conforme disse anteriormente, 
Rousseau apresenta uma proposta um tanto radical: a de que não 
se deve apresentar nada de livros antes da criança completar seus 
doze anos de idade. Devemos, sim, despertar sua curiosidade, seu 
desejo de aprender, para que ele próprio possa criar maneiras de 
saciar suas inquietações: “Um meio mais seguro de tudo isso é aquele 
que sempre é esquecido: o desejo de aprender. Dai esse desejo à criança” 
(2014a, p. 135).

Assim, formando em nossos alunos o desejo de aprender, 
estaremos formando também um novo homem e uma nova mulher. 
E o ser humano é o grande projeto da prática educativa. Sendo assim, 



79

Ensino de Filosofia

é necessário que se possa inventar o humano que se deseja (auto) 
formar. Pela natureza, não temos orientação alguma pré-definida 
e nenhum sentido pré- estabelecido. Nossa condição é aberta e 
somos nós que fazemos nossas próprias referências e lhe estabe-
lecemos os sentidos. E a curiosidade de adentrar este processo de 
infinitos conhecimentos e possibilidades é algo que não se pode 
perder numa prática educativa.

Jean-Jacques Rousseau aparece no rol dos filósofos da edu-
cação como alguém que preza o potencial curioso e a capacidade 
criativa do educando. O próprio filósofo, em sua vida, mostrava-se 
como um homem que alimentava em si tais capacidades – as de 
desbravamento do mundo e de si e a criatividade de novos modelos 
possíveis nos âmbitos sociais, educativos, científicos, artísticos, etc. 
E, tanto a curiosidade, quanto a criatividade, pressupõem outra 
categoria de que tratarei mais adiante – a liberdade. Uma criança 
para quem são permitidos o livre pensar curioso e a liberdade de 
capacidade criativa tenderá a descobertas epistemológicas por 
si própria.

Nossa existência pressupõe este movimento que a curiosidade 
e a criatividade nos permitem através de novas invenções das ver-
sões de nós mesmos. E nosso maior desafio é o de seguirmos neste 
processo de inventos de nós mesmos até o final de nossas vidas.

Pois, enquanto há vida, há capacidades para descobrirmos 
novos conhecimentos e aprendizados e há potencialidade para 
criarmos coisas, conhecimentos, descobertas e (re) invenções de 
nós mesmos.

Rousseau nos lembra que, tanto a Filosofia, quanto o poten-
cial criativo, carecem de tempo para maturação de seus pensares e 
para que se consiga os movimentos necessários aos pensamentos. 
No caso de Rousseau, a criação requer ausência: é preciso que se 
distancie de algo que já tinha, para que possa (re) criá-lo e (re) 
valorizá-lo. A criação, para Rousseau, embutida de sua misan-
tropia, também precisa do ócio. E o filósofo genebrino faz, assim 



80

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

um elogio ao ócio como um elemento importante para o filosofar 
e para o livre processo criativo:

O ócio que adoro não é o de um preguiçoso 
que fica com os braços cruzados numa inação 
total e que, assim como não age, não pensa. É, 
ao mesmo tempo, o de uma criança que inces-
santemente se acha em movimento sem nada 
fazer, e a de um tonto que tresvaria, enquanto 
mantém os braços em repouso (ROUSSEAU, 
2008, p. 577).

Diante disto, nossos jovens alunos – partindo do fato de 
propormos um Ensino de Filosofia direcionado à Educação Básica 
– fazem-nos lembrar que o mundo, como uma coisa dada, não é 
algo óbvio. Principalmente quando nos referimos às crianças, estas, 
com suas brincadeiras carregadas de criação e de imaginação, 
lembram-nos que o mundo adulto é como se fosse um palco onde 
são encenados distintos papéis. Nosso mundo é “velho”, porque 
negamos a possibilidade de repensarmos os “palcos” e negamos 
o fato de que este “teatro” pode ser mudado e que as narrativas 
acerca dele podem ser refeitas22.

Rousseau, no Primeiro Discurso, instiga-nos a pensar que nossa 
curiosidade visa sempre o descobrimento da verdade. Não somos 
curiosos a encontrar o erro. Queremos conhecer os conhecimentos 
verdadeiros. Mas, afinal, o que é verdade? Sendo assim, para que 
possamos (re) pensar este imenso “palco” das nossas existências, 
torna-se mister que possamos também refletir sobre como lidare-
mos com nossas curiosidades e com nosso potencial criativo, com 
fins de canalizá-los ao encontro da descoberta de nossos conceitos 
sobre a vida e as verdades que a sustentam.

22  As reflexões expostas neste parágrafo e em outras partes do texto sobre Curiosidade/Criati-
vidade foram feitas livremente com a influência da palestra proferida por José Pedro Boufleuer, 
no II Seminário da SOFIE, realizado em Campinas, em 14 de setembro de 2016.



81

Ensino de Filosofia

2. O PAPEL DA CURIOSIDADE E DA 
CRIATIVIDADE NA FORMAÇÃO HUMANA DOS 
INDIVÍDUOS NA REALIDADE BRASILEIRA

Partindo do princípio de que em nossa sociedade hodierna 
imperam pensamentos massificados, processos ideologizantes e 
escapes através de meios de comunicação e expressões artísticas 
que só servem para entreter, ao invés de instigarem o pensar, 
podemos afirmar que há um empobrecimento cultural pairando 
sobre a maneira como os jovens de hoje estão sendo, como diria 
Theodor Adorno (semi) formados (Halbbildung). Neste contexto, 
há a tentativa, por parte de alguns educadores, de fuga deste pro-
cesso empobrecido e de resistência em relação ao cenário atual. Há 
a tentativa de construção de experiências no meio pedagógico, algo 
que, aparentemente poderia soar como uma obviedade, mas que, 
perplexamente, é o de que tanto carece a humanidade de nosso 
tempo. Silva (2016, p. 938) comenta a necessidade de experiências 
desempobrecidas na relação docente/discente:

A atividade docente por intermédio de situações 
e narrativas precisa ter a função de afetar, de 
sensibilizar os envolvidos nesta experiência que 
estejam dispostos a dar-lhe significado.

Pensando os dias de hoje, Rousseau lembra a importância 
de nós, educadores, trairmos23 o atual cenário de mercantilização 
da Educação Brasileira e resistirmos às tendências de algumas 
instituições de ensino, que encobrem processos alienantes sob 
conceitos sedutores como “seja livre: domine o mercado de traba-
lho”, dentre outros slogans que tendem somente a uma formação 
direcionada ao crescimento econômico e pouco, ou quase nada, 
valorizam a formação humana.

Sendo assim, há a necessidade de formarmos cidadãos que 
potencializem seus pensares curiosos, porque, mesmo nas institui-

23  O termo trair foi empregado a partir a influência da palestra proferida por Alexandre Filordi 
Carvalho, no II Seminário da SOFIE, realizado em Campinas, em 14 de setembro de 2016.



82

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

ções de ensino, as verdades são encobertas de acordo com interesses 
tendendo ao neoliberalismo. É necessário, também, formar seres 
criativos, com potencial de transformarem o mundo que vivem e 
poderem criar modos de vida distintos dos atuais.

Desta forma, fica a pergunta: como formar os sujeitos 
dentro de um processo de Educação Tecnicista e como se com-
prometer a um processo de formação humana dentro da ótica 
capitalista? Uma das alternativas seria formá-los para além 
do âmbito do trabalho alienado; e um dos caminhos para isto 
poderia ser com vistas a uma Educação Estética, com o obje-
tivo de formar o homem sensível. E a criatividade poderia ser 
um elemento importante ao fazer aflorar nossos sentimentos 
internos e dar-lhes forma e corporeidade. Rousseau, quanto a 
isto, nos fala:

(. . .) se suprimíssemos o sentimento interno, já 
não restariam mais traços de verdade sobre a 
Terra, que todos nós nos tornaríamos joguetes 
das opiniões mais monstruosas, desde que sus-
tentadas por homens de mais talento, destreza 
e espírito, e que, reduzidos a envergonharmo-
-nos de nossa própria razão, logo não mais 
saberíamos em que acreditar ou o que pensar 
(2005, p. 183).

Assim, a curiosidade e a criatividade são fundamentais para, 
dentre outras coisas, servirem como “ferramentas” para lutar-
mos contra os processos neoliberais, que, unidos aos processos 
de globalização, culminam no cenário das políticas educacionais 
que vivenciamos hoje na realidade brasileira. Em tempos como o 
nosso, formarmos seres curiosos – com vontade de saber mais e 
descobrir/desbravar os conhecimentos que lhe estão sendo pas-
sados; e criativos – com capacidade de criar novos paradigmas, é, 
certamente, um ato de resistência e de inconformismo diante do 
atual modelo social brasileiro.



83

Ensino de Filosofia

3. UM EXEMPLO DE UM SER CURIOSO E 
CRIATIVO: O EMÍLIO ROUSSEAUNIANO

Emílio, o personagem fictício de Rousseau, é um aluno com 
características peculiares, condizentes com o modelo de Educação 
a que esteve exposto. No Emílio ou Da Educação, especialmente no 
Livro III, Rousseau trata da Educação da puberdade, das crianças 
de doze a quinze anos, e salienta que a curiosidade deve ser uma 
constante a ser incentivada. A criança deve ter vontade de aprender 
e descobrir as coisas por si mesma, ao invés de ser forçada a tais 
descobertas. O que vale, então, é instigar a curiosidade, ao invés 
de tornar os conhecimentos um “fardo” através do dever. Quanto 
a isto, comenta Streck (2008, p. 38):

Rousseau continua insistindo na noção de que 
de nada ajuda emprestar idéias e conhecimentos 
à criança. A aprendizagem da ciência se dará 
quando a criança estiver atenta ao que acontece 
na natureza e tiver despertado a curiosidade.

Podemos dizer que Rousseau é contrário a um ensino con-
teudista, ou Bancário, como Paulo Freire o batizou. Na Educação 
Bancária, Freire realiza uma crítica aos modelos de Educação em que 
o professor “deposita” conteúdos na cabeça das crianças, da mesma 
forma que um correntista faz depósitos em seu banco. Quando 
não é despertada a curiosidade do educando, o mesmo decora os 
conteúdos, com a finalidade de ser aprovado nas avaliações. Como 
nosso cérebro é seletivo, se o conteúdo não lhe despertou interesse, 
ele “abre espaço” para que outros conteúdos interessantes possam 
ser fixados pela memória. Ou seja, tudo aquilo que não é visto pelo 
aprendiz como uma experiência significativa, tudo aquilo que 
não foi lhe despertada a curiosidade e a vontade de aprender, em 
breve tenderá ao esquecimento. Boufleuer, a respeito do papel da 
necessidade de (re) criação no processo de aprendizagem, comenta:

Por nos caracterizarmos como uma espécie 
inventiva e criativa, o aprender, e o aprender 
sempre de novo para cada nova situação e para 



84

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

cada novo tempo, é, por assim dizer, a sina de 
uma vida humana. Desde sempre aprendemos 
diante dos desafios do cotidiano, diante da neces-
sidade de darmos encaminhamentos para a nossa 
vida, diante da curiosidade em compreendermos 
a nós e ao nosso entorno (2010, p. 138).

A aposta do modelo de Educação criado por Rousseau no 
Emílio propõe que não ensinemos somente os conteúdos científicos 
antes realizados por outras pessoas, mas assinala a importância 
de que se “aprenda fazendo”. Assim, impulsiona o agir criativo, a 
participação do aluno como um agente pró-ativo de sua Educa-
ção, ao invés de um mero receptor e espectador das construções 
de outros homens.

A criatividade é vista, assim, como um elemento fundamental 
na Educação de Emílio. Emílio não consome produções científicas, 
as cria. Emílio não se aborrece com conteúdos entediantes, des-
brava o mundo. Emílio não acredita em tudo o que ouve, é crítico, 
curioso e criativo. Emílio não compra enfeites bonitos para seu 
quarto, os faz. Emílio não estuda os mapas de Geografia, caminha 
e desenha os seus. Emílio não estudará Geometria ou Astronomia, 
as aprenderá através das observações da natureza:

Tornai vosso aluno atento aos fenômenos da 
natureza e logo o tornareis curioso; mas, para 
alimentar sua curiosidade, nunca vos apresseis 
em satisfazê-la. Colocai questões ao seu alcance 
e deixai que ele as resolva. Que nada ele saiba 
porque lho dissestes, mas porque ele próprio a 
compreendeu; não aprenda ele a ciência, mas a 
invente. Se alguma vez substituirdes em seu espí-
rito a razão pela autoridade, ele já não raciocinará 
e não será mais do que o joguete da opinião dos 
outros. Quereis ensinar geografia a essa criança, 
e lhe ofereceis globos, esferas, mapas; quantas 
máquinas! Por que todas essas representações? 
(ROUSSEAU, 2014a, p. 216).



85

Ensino de Filosofia

O Emílio de Rousseau nunca será um teórico, um “filósofo de 
gabinete”, mas um homem do mundo e para o mundo. Sua filosofia 
é direcionada à práxis. É nela que encontrará episódios ou circuns-
tâncias instigantes e as respostas para seus pensares curiosos e é 
nela que encontrará inspiração para seu potencial criativo.

No mundo de hoje, em que observamos excesso de infor-
mação, relações efêmeras e fugazes, uma sociedade repleta de 
espetáculos, expostos nas redes sociais e poucas experiências 
significativas, o “esvaziamento” de sujeitos através da Indústria 
Cultural, a valorização de sujeitos como o Emílio é uma aposta 
a ser feita. Vale pensar nos paradigmas de Educação que estão 
disponíveis para que possamos refletir sobre qual desejamos. 
Ao sujeito contemporâneo, faltam experiências. Sendo assim, 
se desejarmos sujeitos propensos a viver suas vidas através de 
experiências significativas, a curiosidade e a criatividade tor-
nam-se elementos imprescindíveis.

4. A CURIOSIDADE E A CRIATIVIDADE 
ENSINADAS A PARTIR DA OBRA DE JEAN-
JACQUES ROUSSEAU

Mediados pelo Ensino de Filosofia, podemos, através de 
elementos rousseaunianos, extrair algumas indicações metodo-
lógicas para o trabalho pedagógico das categorias curiosidade e 
criatividade. São elas:

- Rousseau, no Emílio ou Da Educação, propõe uma meto-
dologia para instigar a curiosidade. Para ele, devemos oferecer os 
elementos passíveis de instigação, deixar que o educando realize 
autonomamente suas próprias perguntas, permitir um período 
de silêncio e de meditação, e fazermos perguntas lacônicas, com a 
intenção de direcionar e despertar, mais ainda, seu pensar curioso. 
O educador é, assim, o homem das perguntas, não das respostas. 
Algo semelhante ao método da maiêutica socrática e à forma como 
Platão, influenciado por seu mestre, fazia em seus diálogos. É o 



86

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

mediador que fará com que seu aluno tenha mais questionamen-
tos do que antes. Vejamos a maneira como Rousseau propõe que 
ensinemos a curiosidade aos jovens:

Educada no espírito de nossas máximas, habi-
tuada a tirar todos os seus instrumentos de si 
mesma e nunca recorrer a outra pessoa a não 
ser depois de ter reconhecido a sua incapaci-
dade, a cada novo objeto que vê, ela o examina 
bastante tempo sem dizer nada. (. . .) Conten-
tai-vos com apresentar-lhe de modo correto os 
objetos; depois, quando virdes a sua curiosidade 
suficientemente ocupada, dirigi- lhe alguma 
pergunta lacônica que a coloque no caminho 
da resposta. Nessa ocasião, depois de ter bem 
contemplado com ela o sol nascente, depois de 
tê-la feito observar do mesmo lado as monta-
nhas e os outros objetos vizinhos, depois de tê-la 
deixado falar à vontade sobre isso, conservai 
durante alguns momentos o silêncio, como um 
homem que medita, e depois lhe direis: Estava 
pensando que ontem à tarde o sol se pôs ali, e 
nasceu lá esta manhã. Como é que isso pode 
acontecer? Não acrescenteis mais nada; se ela 
vos fizer perguntas, não respondais e falai de 
outra coisa (2014a, p. 218).

Caso nosso aluno não demonstre o interesse necessário, pode 
ser que a metodologia deva ser alterada. Se os elementos empre-
gados na tentativa de despertar da curiosidade não despertaram 
a atenção do aprendiz, é possível que apresentemos a descoberta 
(que, anteriormente era o ponto a ser atingido) para que o aluno 
possa pensar “Como isto é possível?”. Rousseau é enfático ao dizer 
que “nunca forçamos nosso aluno a prestar atenção” (2014a, p. 219). Ou 
seja, se uma estratégia metodológica não alcançou seu objetivo, 
podemos inverter o polo e, assim, despertar o interesse do aluno. 
Neste ponto, é considerável o fato de que a pedagogia rousseau-
niana não é, em nenhum momento, uma Educação autoritária. 
Nas palavras de Rousseau:



87

Ensino de Filosofia

Para que uma criança se acostume a estar atenta 
e seja bem receptiva a alguma verdade sensível, 
é preciso que essa verdade a inquiete durante 
alguns dias antes que a descubra. Se ela não a 
compreender suficientemente dessa maneira, 
há um meio de torná-la ainda mais sensível e 
esse meio é inverter a questão (2014a, p. 218).

- Devemos, como educadores, prestar atenção às motivações 
das perguntas feitas pelos jovens. Não basta simplesmente per-
guntar pelo fato de perguntar – isto não demonstra a curiosidade 
de um aluno. Muitas vezes são feitas perguntas simplesmente 
pelo fato de prender a atenção do educador, ou, em um contexto 
de sala-de-aula, a pergunta, às vezes, esconde a vaidade de quem 
a pergunta (pois o questionador já sabe a resposta ou pode estar 
querendo testar os conhecimentos de seu professor). Devemos, 
assim, ter perspicácia para distinguir perguntas curiosas de ques-
tionamentos “vazios” e, sendo assim, dar a devida atenção à moti-
vação das diferentes questões e trata-las da forma como devem ser 
respondidas. A respeito da criança, Rousseau nos diz:

Se ela mesmo vos fizer perguntas, respondei 
tanto quanto necessário para alimentar a sua 
curiosidade, não para satisfazê-la; principal-
mente, quando perceberdes que, em vez de per-
guntar para se informar ela se põe a percorrer 
os campos e a vos encher de perguntas tolas, 
parai imediatamente, certo de que ela não está 
preocupada com aquilo, mas apenas com vos 
dominar com suas perguntas. Devemos prestar 
menos atenção às palavras que ela diz do que ao 
motivo que a faz falar (2014a, p. 223).

A curiosidade tem o poder de revelar os interesses de nosso 
aluno. Um indivíduo curioso formulará questões de seu interesse. 
Sendo assim, o pensar curioso pode, também, fazer com que o ser 
humano se (re) conheça, como num processo socrático de “Conhece- 
te a ti mesmo”. E, neste ponto, não podemos desconsiderar a rele-
vância do reconhecimento da identidade dos jovens. As descobertas 



88

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

de si são grandes ganhos que devem ser instigados e podem ser 
obtidos através do ensino da curiosidade. Jean-Jacques Rousseau 
salienta no Emílio, que a curiosidade pode, inclusive, ajudar o 
aluno a deliberar sobre a escolha de sua profissão. E salienta que:

Fazendo passar em revista diante de uma criança 
as produções da natureza e a arte, excitando a 
sua curiosidade, seguindo-a até onde a curio-
sidade a leva, teremos a vantagem de estudar 
seus gostos, suas inclinações e de ver brilhar a 
primeira fagulha de seu gênio, se tiver algum 
bem pronunciado (2014a, p. 267).

Assim como nossos corpos necessitam de exercícios, nossos 
pensares igualmente apresentam tal necessidade. Rousseau ressalta 
a importância de exercícios do pensamento, que podem ser feitos 
através de provocações com vistas a incentivar a curiosidade e a 
criatividade. O docente, pode, assim, ao final de cada conteúdo, 
apresentar ao seu aluno uma atividade que o desafia a exercitar seu 
pensamento, com vistas ao filosofar. Ainda no Emílio, Rousseau diz:

O homem não começa facilmente a pensar; mas, 
assim que começa, não para mais. Quem já pen-
sou pensará sempre, e, uma vez exercitado na 
reflexão, o entendimento já não poderá perma-
necer em repouso (2014a, p. 355).

Para estimular a curiosidade, na ocasião em que Rousseau 
foi preceptor dos filhos do Senhor de Mably, o filósofo propunha 
que fossem usadas como instrumentos metodológicos para o 
desenvolvimento de uma criança curiosa e criativa os seguintes 
elementos, que, adaptando ao trabalho docente, poderiam ser 
utilizados em sala de aula nas atividades com crianças e jovens:

Então, para desligá-lo imperceptivelmente des-
tas brincadeiras pueris, eu participaria de todos 
os seus divertimentos e lhe forneceria alguns 
mais próprios para agradá-lo e excitar a sua 
curiosidade; joguinhos, recortes, um pouco de 
desenho, música, instrumentos, um prisma, um 
microscópio, uma retorta, e mil outras pequenas 



89

Ensino de Filosofia

curiosidades me forneceriam temas para diver-
tí-lo e liga-lo pouco a pouco ao seu aposento, a 
ponto de se sentir melhor ali do que em qualquer 
outro lugar (ROUSSEAU, 1994c, p. 79).

O ensino da criatividade implica no ensino do ser sensível. 
Não basta, num contexto filosófico, simplesmente propor que nos-
sos alunos apresentem produções criativas. Tal proposta implica 
em um trabalho mais profundo: o de educar para a sensibilidade.

Em um contexto mais específico, no caso de uma aula de 
Filosofia, pode-se trabalhar determinado conteúdo, e propor, 
através de seminários24, que os discentes realizem algumas tare-
fas. Dentre elas, deverão, dentro de um espaço pré-determinado 
de tempo, apresentar, a partir de boa oratória, o conteúdo para a 
turma, demonstrar uma análise crítica sobre o tema estudado, e, 
por fim, trazer uma produção criativa autoral, inspirada a partir 
da temática, sem, todavia, “fugir” ou vulgarizar o conteúdo, que 
demonstre uma (re) leitura do tema debatido em aula.

As produções podem originar-se das formas mais diversas: 
poderão ser escritas poesias, crônicas, pinturas, esquetes ou peque-
nas peças teatrais, maquetes, fotografias, paródias, composições 
musicais, desenhos, dinâmicas de grupos, jogos, vídeos, etc. A 
proposta justifica-se por incentivar nos estudantes uma apropria-
ção do conteúdo a partir de elementos estéticos. Ou seja, os jovens 
sentem-se instigados a participar não somente do processo de 
conhecimento de forma passiva, como mero reprodutores do con-
teúdo estudado, mas como agentes ativos, criativos e construtores 
de suas etapas epistemológicas.

A imagem de Jean-Jacques Rousseau como preceptor apre-
senta, em sua obra, pontos importantes que dão margem para que 
a Curiosidade e a Criatividade sejam ainda mais desenvolvidas 
pelos docentes de hoje e para que possamos extrair delas posturas 
relevantes para nossas práticas educacionais: “O preceptor deve ter 
24  Esta metodologia é trabalhada nas nossas aulas de Filosofia, com alunos de Ensino Médio, 
como instrumento de avaliação, na qual temos tido, há alguns anos, grande participação, boas 
produções e retornos positivos por parte dos educandos.



90

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

a preocupação de avaliar a direção que está dando às curiosidades infantis” 
(MÜHL, In: DALBOSCO, 2011, p. 105).

PARA NÃO CONCLUIR

Como considerações finais a respeito das categorias Curiosi-
dade e Criatividade, salientamos que é fundamental que o ensino 
de todas as disciplinas lance iniciativas em torno de tais elemen-
tos. E, no caso específico da Filosofia, pensar na formação de um 
ser filosófico sem considerar tais elementos tornaria o trabalho 
pedagógico anti-filosofante.

A discussão a respeito da curiosidade e da criatividade é 
extremamente pertinente e necessária. Nós, professores, temos 
um grandioso papel no seio da sociedade em que vivemos. Lida-
mos com seres humanos em formação, sem esquecermos, todavia, 
que nós ainda somos seres em constante formação. Sendo assim, 
esperamos que tais considerações apontem para que possamos 
seguir pensando acerca de tais questões e que o legado de Rousseau 
possa servir de impulso para nossos pensares curiosos e criativos, 
nos nossos tempos e lugares.

REFERÊNCIAS

BOUFLEUER, José Pedro. Do aprender na experiência pedagógica. In: 
PAGNI, Pedro Angelo; GELAMO, Rodrigo Pelloso. Experiência, Educação 
e Contemporaneidade. Marília: Poiesis, 2010.

CORRÊA, Letícia Maria Passos. O exercício do filosofar como caminho 
para a formação humana: uma hermenêutica da obra de Jean-Jacques 
Rousseau para pensar o ensino de filosofia. Tese (Doutorado) — Programa 
de Pós-Graduação em Educação, Faculdade de Educação, Universidade 
Federal de Pelotas, 2017.

DALBOSCO, Cláudio A. Filosofia e Educação no Emílio de Rousseau: 
O papel do educador como governante. Campinas: Alínea, 2011.



91

Ensino de Filosofia

ROUSSEAU, Jean-Jacques. Carta a Christophe de Beaumont e outros 
escritos sobre a religião e a moral. São Paulo: Estação Liberdade, 2005.

 	 . Confissões. Bauru: EDIPRO, 2008

 	 . Emílio ou Da Educação. 4 ed. São Paulo: Martins Fontes, 2014a.

 	 . Projeto para a educação do Senhor de Saint-Marie. Trad. 
Dorothée de Bruchard. Porto Alegre: Editora Paraula, 1994c.

SEMINÁRIO DA SOFIE (Sociedade Brasileira de Filosofia da Educação), 
2, 2016, Campinas.

SILVA, Anilde Tombolato Tavares da. O empobrecimento da expe-
riência e a infantilização do trabalho docente. Disponível em http://
www.pucpr.br/eventos/educere/educere2009/anais/pdf/2023_997.pdf  . 
Acesso em 18/12/2016.

STRECK, Danilo R. Rousseau e a educação. 2 ed. Belo Horizonte: Autên-
tica, 2008.



92

O ENSINO DE FILOSOFIA NA EDUCAÇÃO 
BÁSICA: REFLETINDO SOBRE A 
METODOLOGIA

Rosana N. M. Ferreira25

INTRODUÇÃO

Ao se refletir sobre o ensino da filosofia para crianças e 
adolescentes, há a preocupação legítima em como essa prática 
deve acontecer. Deve-se ensinar teorias a elas? Cultivar a prá-
tica de recuperar uma experiência original e raciocinar a partir 
dela? Tentar descobrir novas perspectivas da realidade em que 
se vive? Instigar a aptidão para a experiência genuína ainda tão 
viva na criança e incentivá-la a explorar as mais variadas pos-
sibilidades mentais?

A afirmação de que quanto mais tempo na caverna26, menos 
tempo se tem para conhecer e criar conhecimento é uma premissa 
fundamental e pode ser um problema suficientemente importante 
para tirar o sono de quem educa, de quem trabalha no desenvol-
vimento de pesquisas, de tecnologia, de quem tem esperança na 
representatividade científica de nosso país perante o mundo, e 
sobretudo, de quem tem esperança no aprimoramento humano 
que cada um pode realizar em si mesmo, através dessa porção da 
herança dos séculos deixada à nossa disposição: o saber filosófico 

25   Mestranda em filosofia, especialista em alfabetização e letramento, especialista em filosofia 
da educação, pedagoga, professora do ensino fundamental na Rede Municipal de Curitiba. 
Contato: rosana_leader@hotmail.com
26   Referência à Alegoria da Caverna de Platão.



93

Ensino de Filosofia

historicamente construído. Essas razões mostram que há sim, 
vantagens significativas o bastante para justificar a presença da 
reflexão filosófica no ensino formal das crianças e dos adolescen-
tes, portanto, discutir métodos eficazes para esse fim é o objetivo 
do presente texto.

Descobrir, desde a juventude, a existência de pessoas que 
viveram antes de nós e que levaram seu pensamento, conceitos 
e questões importantes a níveis tão avançados, pode influenciar 
escolhas pessoais e profissionais do jovem e fazer diferença 
na vida dele e quem sabe, fazer diferença na sociedade. Saber 
até onde outras pessoas já chegaram com suas teorias e ter a 
capacidade de ampliá-las a partir daí, é o que difere aqueles que 
criam conhecimento daqueles que correm atrás dele. Quanto 
mais cedo e intensamente o jovem for exercitado mentalmente 
para apreender o conhecimento já existente, para refletir sobre 
sua realidade e sobre as possibilidades de transformação, mais 
tempo e competência terá para criar e contribuir com seu traba-
lho para o avanço das ciências ou pelo menos, contribuir para a 
perpetuação destas.

ALTERNATIVAS METODOLÓGICAS 

Para a discussão da metodologia no ensino da filosofia na 
educação básica usar-se-á o texto de Guido, Kohan e Gallo, como 
base teórica para as reflexões que seguirão. Será visto que para 
os referidos autores, a abordagem temática no ensino da filo-
sofia poderia sufocar a atividade do pensar filosófico, o que faz 
sentido, como se verá a seguir. Também se trará à discussão, que 
na perspectiva da abordagem histórica do ensino da filosofia é 
possível priorizar o pensar, desde que não se exclua a abordagem 
conceitual problematizadora. A terceira abordagem, versará sobre 
a perspectiva problemática, muito apropriada e oportunizadora 



94

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

de variadas opções de didáticas a partir dela. Como aponta Gallo27, 
constatar-se-á que a didática de sistematizar a aula dentro do 
esquema Sensibilização, Problematização, Investigação e Concei-
tuação, é bastante instintiva e favorece a apreensão de uma das 
finalidades do ensino da filosofia: chegar à conceituação. Tudo isso 
oportunamente veiculado através de ferramentas tecnológicas 
das mídias em geral.

Portanto, vê-se que a perspectiva metodológica faz toda a 
diferença para aproveitar de forma efetiva as escassas oportunida-
des de propor o pensamento filosófico na educação básica, sobre-
tudo, no ensino fundamental. A perspectiva citada no comentário 
a seguir é bastante proveitosa nesse sentido, pois 

Assim, quando se aprende história de verdade, 
aprende-se a pensar historicamente; quando se 
aprende matemática em sentido forte, apren-
de-se a pensar matematicamente; quando se 
aprende filosofia a sério, aprende-se a pensar 
filosoficamente. Nesses casos, não é apenas um 
conteúdo que é aprendido; não se trata apenas 
de uma diferença de objeto entre disciplinas; 
há um caminho específico no pensamento que 
se aprende a percorrer em cada caso. É claro 
que num outro sentido ali também se apreen-
dem conteúdos. Contudo, consideramos que se 
trata de uma aprendizagem derivada: quando 
aprendemos história, aprendemos também, sem 
dúvida, uma série de acontecimentos históri-
cos, datas, processos, situações, relações entre 
eventos; mas o mais importante que aprende-
mos – que nos permite aprender muitas dessas 
outras coisas – é a pensar desde uma perspectiva 
histórica; a pensar com a história; a não poder 
pensar sem ela (GALLO, GUIDO E KOHAN, 
2013, p. 103).

27   Entrevista concedida à ATTA mídia e educação. Disponível em https://www.youtube.com/
watch?v=_WlD2zwqbSI&feature=youtu.br



95

Ensino de Filosofia

Pode-se afirmar que uma premissa prioritária ao pensar 
o ensino da filosofia na educação básica é a ausência/presença 
dela nessa etapa da educação. “Não poder pensar sem ela” é uma 
afirmação válida também para a disciplina de filosofia. Já que 
intenciona-se estimular e munir o aluno para atividade mental 
do pensar, a filosofia é disciplina primordial para esse fim já que 
sua essência, é o pensar. Desde os anos 1990 houve uma ausência 
de muitos anos na obrigatoriedade da filosofia no currículo da 
educação no Brasil. A filosofia, como componente curricular, não 
esteve presente durante a educação básica de muitos estudantes, 
fazendo com que estes não tivessem a oportunidade de acessar 
textos, o pensamento e a reflexão filosóficas em sua formação. 
Atualmente, após o regresso da filosofia no ensino médio, vê-se 
novamente esse componente curricular esvair-se do currículo 
básico da educação nacional. 

Cultivar a prática de recuperar uma experiência original 
e raciocinar a partir dela, descobrir outras perspectivas da 
realidade, instigar a aptidão para a experiência genuína ainda 
tão viva nos jovens e incentivá-los a explorar as mais varia-
das possibilidades mentais, são práticas valiosas na educação 
básica. Assim

O que importa é uma diferença de ordem 
e não de matiz entre dois modos de ensi-
nar e aprender filosofia: quando o que 
se aprende é a filosofia produzida por 
outros e quando o que se aprende é a 
produzir filosofia; se no primeiro caso 
apropriamo-nos de um pensamento, no 
segundo aprendemos a pensar com a 
filosofia; desde uma perspectiva filosó-
fica, de uma maneira em que só a filo-
sofia pensa (GALLO, GUIDO E KOHAN, 
2013, p.104).

É por isso, por essa característica da filosofia citada no 
trecho acima, pensar de um jeito que “só a filosofia pensa” é 
que ela seria proveitosa desde os primeiros anos do ensino 



96

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

fundamental. Mas como ensinar a pensar filosoficamente em 
um programa curricular que não propõe o ensino da filosofia? 
É importante pensar

Em que é único e singular aprender a pensar 
filosoficamente? Resulta manifesto que apenas 
estamos ilustrando a questão. Os exemplos pode-
riam se multiplicar: o que significaria pensar de 
um modo musical? ou literário? ou religioso? 
ou artístico? ou científico? O que significaria 
aprender a pensar segundo cada uma dessas 
possibilidades do saber? (GALLO, GUIDO E 
KOHAN, 2013, p.104).

Ensinar a pensar filosoficamente seria o grande desafio dos 
professores na educação básica desde os primeiros anos do ensino 
fundamental, visto que não há a previsão da filosofia no currículo 
dessa etapa escolar, a prática do pensar filosófico poderia estar 
vinculada à projetos ou inserida de forma transversal nos con-
teúdos pertinentes, com a utilização das mídias tão presentes na 
realidade cotidiana de grande parte da população, inclusive das 
mais pobres. É claro que o ideal seria ter a filosofia como protago-
nista no currículo, no entanto, ainda é possível estabelecer relações 
com o saber filosófico desde que existam profissionais dispostos 
à esse fim, como no exemplo Socrático que

[. . .] quer se diferenciar dos caminhos que 
seguem os profissionais do ensino, os que 
cobram por ensinar e os que afirmam ensinar 
um conhecimento que os que aprendem com 
eles não sabem. Sócrates, o professor de filoso-
fia, não ensina um conhecimento ou saber, mas 
os que andam seu caminho com ele aprendem 
uma relação com o saber (GALLO, GUIDO E 
KOHAN, 2013, p. 107).

No percurso a ser transcorrido para atingir os objetivos dos 
diferentes componentes curriculares previstos, é possível lançar 
mão de uma proposta metodológica favorável à prática do pensa-



97

Ensino de Filosofia

mento filosófico e que inclua, sobretudo, uma proposta de ensino 
estabelecida a partir de problemas

Contudo, alguns princípios parecem subsistir 
para pensar, contemporaneamente, a questão 
metodológica do ensino de filosofia. Eles se 
encontram no que poderíamos chamar de as 
principais possibilidades de pensar a meto-
dologia do ensino de filosofia: 1. A abordagem 
histórica; 2. O enfoque temático; 3. O ensino 
por problemas (GALLO, GUIDO E KOHAN, 
2013, p. 108).

Como mencionado anteriormente, em entrevista, Gallo 
sugere o seguinte caminho metodológico para a abordagem 
filosófica: Sensibilização; Problematização; Investigação; Con-
ceituação. Com tal sugestão, Gallo favorece o ensino da filosofia 
com uma proposta bastante instintiva e um caminho natural 
para a prática do pensamento filosófico. Essa proposta segue a 
abordagem do assunto a partir de um problema, mas há tam-
bém outras abordagens possíveis segundo os autores, como a 
abordagem histórica, pois

Considerando as peculiaridades da filosofia, é 
possível priorizar o aprender a pensar, o que 
poderá ser garantido por outra abordagem, 
que não exclui a história da filosofia, mas dá 
nova orientação à aprendizagem, valendo-se 
da abordagem conceitual problematizadora 
das questões extraídas do vivido. É possível 
vislumbrar novos caminhos para as ativida-
des filosóficas, indo além do já sabido para 
pretender explorar o não sabido, que não é 
completamente desconhecido graças ao bom 
uso da história da filosofia (GALLO, GUIDO E 
KOHAN, 2013, p. 116). 

A abordagem histórica tem lugar significativo no ensino 
do pensar filosófico, porém é necessário ir além, pois “a principal 
crítica endereçada à organização histórica do currículo do ensino 



98

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

de filosofia é a ênfase que ela dá ao conteúdo filosófico em detri-
mento do exercício mesmo do pensar filosófico como atividade” 
(Gallo, Guido e Kohan, 2013, p. 116).

Já a abordagem temática tem muita aceitação entre os pro-
fissionais da educação, sendo que “a principal justificativa de uma 
perspectiva temática é que ela permite uma abordagem mais bem 
contextualizada dos conteúdos filosóficos” (Gallo, Guido e Kohan, 
2013, p. 120). No entanto, há também o perigo de o profissional 
perder-se em divagações referente ao tema trabalhado e assim, a 
abordagem temática 

[. . .] poderia, da mesma forma, reduzir-se a 
uma transmissão de conteúdos filosóficos. 
Dizendo em outras palavras, a simples orga-
nização do conteúdo por temas não garante 
que teremos um ensino ativo da filosofia, que 
organize o trabalho de modo que o estudante 
possa fazer ele mesmo a experiência filosófica; 
que o estudante possa pensar filosoficamente 
por si mesmo, em lugar de apenas assimilar o 
que foi pensado por outros (GALLO, GUIDO E 
KOHAN, 2013, p. 120).

Quanto à abordagem problemática, “para Deleuze, o pensa-
mento não é “natural”, mas forçado. Só pensamos porque somos 
forçados a pensar. E o que nos força a pensar? O problema” (Gallo, 
Guido e Kohan, 2013, p. 121). A favor dessa abordagem principiada 
pelo problema, vemos que

Para um ensino de filosofia centrado no pro-
blemático, aquilo que Deleuze e Guattari (1992) 
chamam de uma “pedagogia do conceito” apre-
senta-se como um caminho viável. E para uma 
pedagogia do conceito, a experiência do pro-
blema tem uma importância fundamental. Um 
ensino da filosofia baseado na pedagogia do 
conceito significaria um maior investimento 
na problematização, isto é, na colocação dos 
problemas mais do que nas soluções. Não que 



99

Ensino de Filosofia

o produto do pensamento (o conceito) não seja 
importante; mas sua produção só será possível 
pela vivência do problema, e é importante que 
a produção do conceito não seja conclusiva, 
mas instigadora de novos problemas (GALLO, 
GUIDO E KOHAN, 2013, p.126).

Diversas práticas pedagógicas estão permeadas por obje-
tivos que pretendem desenvolver competências e habilidades 
nos alunos e visto que essa perspectiva de desenvolvimento de 
competências seja questionável e bastante criticada, as e os pro-
fessores devem estar sempre atentos à necessidade de ampliar o 
horizonte para além das competências e instigar as e os estudantes 
à enxergarem os limites do que está posto e vislumbrarem outras 
possibilidades de vida, de ação. Um objetivo primordial da edu-
cação é o desenvolvimento da capacidade leitora, desenvolver o 
hábito de pensar por si mesmo, o tão almejado esclarecimento. 
Pode-se observar que 

Quanto ao segundo aspecto da tese kantiana 
do princípio da Aufklärung do pensar por si 
mesmo, e que orienta a concepção do ensino 
da filosofia voltada para a aquisição da habi-
lidade cognitiva do filosofar, Hegel diz que 
essa habilidade só é conquistada mediante o 
ensino preliminar da própria filosofia. Nos 
seus escritos pedagógicos, sustenta a tese de 
que o modo de proceder para familiarizar-se 
com a filosofia rica em conteúdo não é outro 
senão a aprendizagem. A filosofia deve ser 
ensinada e aprendida tanto quanto qualquer 
outra ciência (RAMOS, 2007, p. 209).

Ao evocar-se o princípio Kantiano do Aufklärung (esclare-
cimento), deve-se lembrar que este fundamenta-se na premissa 
de que é necessário romper com a menoridade, ou seja, com a 
necessidade de uma espécie de tutela intelectual. A menoridade 
seria a condição medíocre de dependência intelectiva, a depen-
dência de ajuda alheia para alcançar o próprio esclarecimento. 



100

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

Nessa condição, Kant evoca o famoso clamor: ouse saber! Que seria 
a coragem de fazer uso do próprio entendimento para discernir 
a realidade. Kant argumenta que as pessoas se acomodam com 
guias que lhes dão a direção e assim, não precisariam se inco-
modar a pensar. Segundo a concepção Kantiana, pela educação 
se daria o processo progressivo dos seres humanos por meio do 
qual seriam capazes de pensar por si mesmos e romper com as 
trevas da ignorância.

Então, nesse sentido de busca constante pelo esclareci-
mento no sentido Kantiano, a questão da educação filosófica 
como aquisição de habilidade cognitiva ou como apreensão de 
conteúdo pode ser analisada levando em conta todo o percurso 
escolar do aprendiz. Qual dessas estratégias seria melhor, con-
siderando a prática filosófica com crianças de 6 anos? Aquisição 
de habilidade, apreensão de conteúdo ou hábito de questionar o 
que está dado? Ou todas essas? Seria diferente pensar a meto-
dologia filosófica com adolescentes do ensino fundamental ou 
ainda com os jovens do ensino médio? Se a educação brasileira 
proporcionasse a prática filosófica desde os anos iniciais, não 
seria possível graduar o ensino desde o hábito de questionar-se 
sobre o que está dado, progredir para a aquisição de habilida-
des cognitivas do filosofar e gradualmente inserir o conteúdo 
filosófico no decorrer do percurso acadêmico do estudante? 
Ou deveria ser trabalhadas todas essas estratégias simulta-
neamente? Provavelmente, apenas a prática nos mostraria o 
caminho mais assertivo. 

CONCLUSÃO

Discutiu-se no presente texto a pertinência do ensino da 
filosofia na educação básica desde o s primeiros anos do ensino 
fundamental e algumas possibilidades metodológicas apropriadas 
para esse fim. Argumentou-se sobre a relevância da presença da 
filosofia como componente curricular permanente nessa etapa 



101

Ensino de Filosofia

da formação das crianças e dos jovens e que, na ausência desta, 
ainda assim, é possível introduzi-la eficazmente quando houver 
profissionais dispostos e comprometidos com tal prática, princi-
palmente se veiculada através das mídias presentes do cotidiano 
da juventude contemporânea. 

É importante considerar que os problemas sociais clamam 
por resolução e a filosofia tem sido, historicamente, a ferramenta 
que os grandes pensadores do passado e do presente recorrem para 
encontrar soluções. Por isso, a filosofia precisa ser perpetuada na 
atual geração em prol das gerações futuras e para isso acontecer, 
assumir a responsabilidade de capacitar os pequenos de hoje 
para serem os pensadores que proporão as respostas amanhã é 
urgente. Como diz Hanna Arendt28, “a educação é o ponto em que 
se decide se se ama suficientemente o mundo para assumir res-
ponsabilidade por ele.” Precisamos de uma formação voltada para 
a melhor realização possível da humanidade pela humanidade, 
nos diria Dewey29.

Favorecer o despertar e a efetivação das ciências, das artes 
e da filosofia nas crianças através de uma vida intelectual ativa, 
sem dúvida faria com que víssemos, em nosso país, maiores 
possibilidades para o surgimento de grandes pensadores. Se 
já é difícil desenvolver a própria intelectualidade quando esta 
é iniciada com excelência na infância, certamente tem sido 
fatal para o cidadão e para a sociedade brasileira desenvolvê-la 
tardiamente ou talvez, nunca ter a oportunidade de acesso a 
tal possibilidade. 

28   ARENDT, Hannah. A crise na Educação, In: Entre o passado e o futuro. Trad. Mauro W. Barbosa. 
São Paulo: Ed. Perspectiva, 2000.
29   DEWEY, J. Democracia e Educação – Introdução à Filosofia da Educação. São Paulo. Companhia 
Editorial Nacional, 3ª ed., 1959.



102

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

REFERÊNCIAS

GALLO, Silvio. GUIDO, Humberto. Walter. KOHAN, Omar. Princípios e 
possibilidades para uma metodologia filosófica do ensino de filo-
sofia: história, temas, problemas. In: Ensinar filosofia: volume 2. Org. 
Marcelo Carvalho, Gabriele Cornelli. Cuiabá, MT: Central de Texto, 2013.

GALLO, Sílvio. In: Elementos Didáticos Para a Experiência Filosófica. 
Vídeo. ATTA – Mídia e Educação. Disponível em https://www.youtube.
com/watch?v=_WlD2zwqbSI&feature=youtu.be

RAMOS, Cesar Augusto. Aprender a filosofar ou aprender a filoso-
fia: Kant ou Hegel? Trans/Form/Ação, São Paulo, 30(2): 197-217, 2007. 
Disponível em http://www.scielo.br/pdf/trans/v30n2/a13v30n2.pdf



103

Ensino de Filosofia

ENSINANDO A APRENDER FILOSOFIA: 
MÉTODOS E TÉCNICAS DE ENSINO DE 
FREINET E SUA APLICABILIDADE NO ENSINO 
DE FILOSOFIA

Daniela Rezende de Oliveira30

1 INTRODUÇÃO

A educação, além de ser um direito humano fundamental, 
deve ser vista como um processo contínuo que visa o desenvol-
vimento integral de todas as faculdades humanas, bem como 
único instrumento capaz de formar cidadãos conscientes de suas 
responsabilidades éticas, morais e políticas. É somente por meio 
da educação que a sociedade é capaz de formar seres humanos 
autônomos – ou seja, livres e responsáveis por suas ações. 

O processo educativo se inicia a partir do nascimento, e sendo 
ele um produto da interação social, ocorre em diversos ambientes 
sociais: na família, na comunidade, nas instituições religiosas, na 
escola e no trabalho. Contudo, é no ambiente escolar que a ação 
educativa ocorre de maneira mais específica e dinâmica, eis que é 
na escola que o indivíduo será estimulado e guiado em direção ao 
aprendizado, tornando-se capaz de tirar proveito de tudo aquilo 
que lhe é ensinado. Por isso, o papel da escola e sua razão de existir 
enquanto instituição social não é apenas o de ensinar conteúdos 
teóricos e científicos, mas ensinar o estudante a pensar, como tam-

30   Doutora em Direito e Justiça e mestra em Filosofia do Direito, ambos pelo Programa de 
Pós-Graduação em Direito da UFMG. Bacharela em Direito pela Faculdade de Direito da UFMG. 
Professora da Fundação Mineira de Educação e Cultura (Universidade FUMEC).  



104

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

bém, despertar a sua curiosidade e vontade de aprender sempre 
mais (SAYÃO; AQUINO, 2016, p. 19-27).

O profissional da área de educação – sobretudo, o educador/
professor – é quem deve conduzir o processo educativo, desper-
tando a curiosidade dos educandos e estimulando o seu interesse 
pelo conhecimento. Assim, o professor, na qualidade de educador, 
não deve ser visto como único detentor do conhecimento e da ver-
dade, mas como sujeito capaz de influenciar e guiar o educando em 
seu processo de educação e formação humana. Nesse entendimento, 
o profissional da área de educação deve ter em mente que “ensinar 
não é transferir conhecimentos, mas criar as possibilidades para 
a sua produção ou a sua construção.” (FREIRE, 1996, p. 22).

Para que esse processo educativo seja completo é essencial 
que o sujeito adquira não apenas conhecimentos científicos, mas 
também conhecimentos e habilidades filosóficas, pois deve ser 
capaz de raciocinar de maneira crítica e buscar soluções práticas e 
eficazes para os diversos problemas da vida quotidiana. Portanto, 
aprender Filosofia e aprender a filosofar são condições essenciais 
para os processos de formação e emancipação humanas, uma 
vez que é por meio do conhecimento filosófico que o indivíduo 
se torna capaz de apreender e compreender a realidade humana 
em sua totalidade. 

Mais do que qualquer outra disciplina, o ensino de Filosofia 
permite que o estudante seja capaz de compreender, (re)construir 
e transformar a realidade que o cerca, visto que “por intermédio 
da experiência filosófica educamos o outro para ser outro” (ASPIS, 
2004, p. 313). Desse modo, inegável que todo processo de ensino-
-aprendizagem, inclusive no que se refere ao ensino de Filosofia, 
se desenvolve e se aperfeiçoa por meio da interação social e do 
compartilhamento de saberes, uma vez que “só se aprende aquilo 
que é ensinado; não se pode aprender sem que alguém ensine.” 
(GALLO, 2017, p. 104). Em outras palavras, para que a Filosofia seja 
aprendida na escola, ela deve ser ensinada por meio de um processo 
educativo que promova a interrelação entre aquele que ensina e 



105

aquele que se propõe a aprender, motivo pelo qual “aprender é 
sempre encontrar-se com o outro” (GALLO, 2017, p. 112).

Além disso, considerando-se que toda ação educativa se 
insere em um processo de socialização, o ensino de Filosofia não 
pode desconsiderar o contexto e a realidade sócio-cultural dos 
educandos, e muito menos se pautar apenas em teorias e concei-
tos abstratos (FREIRE, 1989, p. 41-43). Pelo contrário, o ensino 
da Filosofia deve preparar o educando para a vida em sociedade, 
contribuindo para a sua formação ética, política e profissional. 
Nesse sentido, Cerletti afirma que:

A Filosofia não é uma questão privada, ela se 
constrói no diálogo. Ensinar significa retirar a 
Filosofia do mundo privado e exclusivo de uns 
poucos para colocá-la aos olhos de todos, na 
construção coletiva de um espaço público. Por 
certo, em última instância, cada um escolherá 
se filosofa ou não, mas deve saber que pode 
fazê-lo, que não é um mistério insondável que 
apenas alguns atesouram. E, nisso, o professor 
tem uma tarefa fundamental em estimular a 
vontade. (CERLETTI, 2009, p.87) 

Nessa perspectiva, visando a emancipação e autonomia 
do sujeito cognoscente, e atento ao fato de que o conhecimento 
humano somente é adquirido socialmente, é que Célestin Freinet 
desenvolve os seus estudos e teorias pedagógicas. 

Para Freinet, a educação é o verdadeiro instrumento de trans-
formação social (FREINET, 1969, p. 206), e para que ela atinja os 
seus objetivos, é necessário que os educadores estejam conscientes 
de sua função social, e ainda, capacitados para bem escolher e uti-
lizar diversas metodologias e técnicas pedagógicas em suas aulas, 
de modo a tornar o processo de ensino e aprendizagem prazeroso 
e estimulante (FREINET, 1973, p. 10-12).

Assim, atentando-se para o caráter emancipatório da edu-
cação, verifica-se que a aplicação da Pedagogia Freinet (também 
conhecida como “Pedagogia do Bom Senso”) é de extrema utilidade 



106

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

para o ensino de Filosofia, uma vez que ela elabora técnicas e práti-
cas pedagógicas que promovem a interrelação entre os estudantes, 
incentivando a aprendizagem significativa e dialógica, bem como 
a construção social de novos saberes, conhecimentos e reflexões. 

2. O PROFESSOR COMO MEDIADOR E 
MOTIVADOR DO PROCESSO DE ENSINO-
APRENDIZAGEM DE FILOSOFIA 

Educar é muito mais do que ensinar e transferir conhecimen-
tos. Um verdadeiro educador deve ser capaz de facilitar e motivar 
a aprendizagem do aluno, despertando o seu interesse pelo conhe-
cimento. O professor deve atuar como mediador e incentivador da 
aprendizagem, de modo que suas práticas educativas transformem 
seus alunos em seres humanos autônomos e socialmente partici-
pativos. Assim, cabe ao educador, independentemente de sua área 
de atuação, organizar suas ações pedagógicas com consciência e 
intencionalidade, atribuindo ao aluno o papel de protagonista de 
todo o processo de ensino e aprendizagem. Nesse aspecto, Klausen 
nos adverte que:

Ensinar não significa, simplesmente, ir para uma 
sala de aula transmitir conhecimentos, mas é 
também um meio de organizar as atividades para 
que a criança aprenda e produza conhecimen-
tos. O ensino é caracterizado como um processo 
que envolve a organização do professor. É um 
processo de caráter sistemático, intencional e 
flexível, visando à obtenção de determinados 
resultados (conhecimentos, habilidades intelec-
tuais e psicomotoras, atitudes, etc.) Ao professor 
compete preparar, dirigir, acompanhar e avaliar 
o processo de ensino tendo em vista estimular 
e suscitar atividade própria das crianças para 
uma aprendizagem significativa. (KLAUSEN, 
2017, p. 6408).



107

Ensino de Filosofia

A motivação é a condição prévia e necessária para que ocorra 
a efetiva aprendizagem, pois é ela que traz energia e entusiasmo 
para o processo educativo (POZO, 2002, p. 146). O professor motiva-
dor é aquele capaz de fazer com que o aluno esteja sempre disposto 
a aprender e a encarar o aprendizado como uma atividade prazerosa 
e estimulante. E, para que o aluno se sinta constantemente moti-
vado a aprender, o profissional da área de educação deve elaborar 
e aplicar métodos e técnicas de ensino que promovam uma prática 
educativa significativa e de qualidade (PELIZZARI, et al. , 2002, 
p.39-42). A ação educativa deve despertar no aluno a necessidade 
do aprendizado não apenas para o aumento de conhecimento, mas 
como algo capaz de preencher todos os seus anseios intelectuais 
e espirituais (ROGERS, 2001, p. 01-03). 

O professor, enquanto mediador e motivador do processo 
de ensino-aprendizagem, deve desenvolver um planejamento 
de curso (bem como, planejamentos de ensino e de aulas) ade-
quados à realidade dos educandos. Para tanto, o ato de planejar 
deve ser visto como processo de reflexão, de tomada de decisão 
sobre a ação, e também, como processo de previsão de necessida-
des e racionalização de emprego de meios (materiais) e recursos 
(humanos) disponíveis, visando a concretização de objetivos, em 
prazos determinados e etapas definidas, a partir do resultado das 
avaliações. (PADILHA, 2001, p. 30). 

Partindo-se desse pressuposto, a aula de Filosofia, muito 
mais do que uma exposição de teorias e conceitos, deve estimular a 
reflexão crítica e a criatividade do estudante, de modo que ele seja 
capaz de produzir seu próprio conhecimento e de desenvolver a 
sua autonomia enquanto ser humano e cidadão. Isso significa que 
o professor de Filosofia não pode ser apenas alguém que fala sobre 
Filosofia, expondo teorias e conceitos desconectados da realidade 
humana, mas alguém que ensina como pensar, problematizar e 
refletir criticamente sobre essa realidade (GALLINA, 2004, p. 
366). O professor de Filosofia deve ser alguém que convida o outro 
a pensar junto e dialogicamente, motivo pelo qual uma aula de 



108

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

Filosofia é sempre uma oficina de ideias e pensamentos abertos, 
em constante construção e transformação (KOHAN, 2013, p. 77-79).

No que se refere ao ensino de Filosofia, o professor deve 
planejar a sua ação educativa priorizando métodos e estratégias 
de ensino que capacitem os alunos a pensar de forma lógica e 
crítico-reflexiva – e o mais importante: com autonomia (FREIRE, 
1996, p. 41-44). Isto significa que, para que o processo de ensino 
e aprendizagem das aulas de Filosofia se torne significativo, o 
educador deve compreender que o aluno é um ser que pensa, que 
possui sua própria identidade e mundo cultural, e que o ensino do 
conteúdo lecionado em sala de aula deve ser contextualizado com 
a sua realidade social (FREIRE, 1996, p. 41-44). Além disso, para 
motivar os alunos, o professor deve criar estratégias pedagógicas 
capazes de despertar o interesse do aluno pela Filosofia e pelo ato 
de filosofar, estimulando o espírito de investigação, a espontanei-
dade e a criatividade dos alunos. 

3 PRINCIPAIS TÉCNICAS DE ENSINO PROPOSTAS 
POR FREINET PARA A ADEQUADA EFETIVAÇÃO 
DO PROCESSO DE ENSINO-APRENDIZAGEM

Célestin Freinet (1896-1966), educador e pedagogo fran-
cês, foi um grande crítico dos métodos tradicionais de ensino, 
centralizados na figura autoritária do professor e pautados em 
metodologias excessivamente teóricas, autoritárias e opressivas, 
promovendo o isolamento social dos estudantes. Em suas inves-
tigações, Freinet critica a pedagogia tradicional por entender que 
ela não valoriza a criatividade e espontaneidade dos educandos 
e nem estimula sua autonomia no processo de ensino-aprendi-
zagem (FREINET, 1998, p. 27-31).

Para Freinet, as técnicas educacionais devem valorizar a 
individualidade e as experiências sócio-culturais de cada educando, 
além de motivar o convívio social e cooperativo no ambiente escolar. 
As técnicas de ensino propostas pela pedagogia freinetiana buscam 



109

Ensino de Filosofia

estimular a interação social entre os educandos, uma vez que ele 
acredita que a aprendizagem somente é efetiva quando o conhe-
cimento teórico está associado (e conjugado) com a experiência 
prática, de modo que a vontade de aprender seja despertada. É por 
isso que, para Freinet, a aprendizagem deve ser entendida como “o 
resultado de uma dialética permanente entre ação e pensamento 
que permitem a interpenetração entre a teoria e a prática” (ELIAS, 
2004, p. 49). Nesse entendimento, Elias afirma que:

Para Freinet, o principal fim da educação era o 
crescimento pessoal e social do indivíduo, elevar 
a criança a um máximo de humanidade, prepa-
rando-a não apenas para a sociedade atual, mas 
para uma sociedade melhor, fazendo-a avançar o 
mais possível em conhecimento, num constante 
desabrochar. (.. .) Desenvolveu uma escola onde a 
criança do povo pudesse se adaptar, sem divisões 
de classe social, que engendram a alienação e 
provocam bloqueios; uma escola presente na 
vida da comunidade e na sua cultura; uma escola 
responsável com a vida íntima da criança e, ao 
mesmo tempo, com todo o coletivo social; uma 
escola que permitisse à criança materializar na 
livre expressão os seus achados, oferecendo o 
máximo de abertura, não somente para o uni-
verso fechado da cultura acadêmica, mas para 
todas as riquezas do mundo. (ELIAS, 1997, p. 10).

Para Freinet, o papel da escola e do educador não é trans-
mitir o conhecimento de forma mecânica, mas mediar o processo 
de ensino-aprendizagem, incentivando os educandos a buscar 
pelo conhecimento de forma livre e espontânea. Assim, cabe ao 
educador/professor ser o mediador e motivador do aprendizado, 
desenvolvendo técnicas e práticas educativas que despertem nos 
estudantes a curiosidade e interesse pelo saber, bem como a sua 
importância e necessidade para o seu adequado desenvolvimento 
humano. É nesse sentido que Costa esclarece que:



110

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

Assim como alguns escolanovistas , Freinet des-
loca o eixo propondo que o aluno se eduque por 
meio do auxílio do professor e não através de 
sua interferência direta; o processo de ensino e 
aprendizagem deve se manter distante de qual-
quer ensino sistematizado e direcionado, pois 
eles inibem a liberdade, criatividade e autonomia 
das crianças. (COSTA, 2007, p. 3-4).

Assim, em resposta às metodologias utilizadas pelas cor-
rentes pedagógicas tradicionais, Freinet propõe diversas técnicas 
e práticas de educacionais cujo objetivo principal das metodolo-
gias e técnicas de ensino é formar e transformar os educandos em 
cidadãos autônomos e atentos aos valores morais e ao senso de 
coletividade. Conforme afirmam Santos; Demizu; Perin; Molina:

A Pedagogia Freinet surgiu para desenvolver 
os alunos em sua totalidade, tornando-os seres 
autônomos, sociais, responsáveis e codetentores 
de sua cultura e seus conhecimentos. Desenvolver 
as necessidades vitais das crianças através do 
trabalho e da cooperação, assim como do binômio 
trabalho e pensamento sensível é objetivo central 
da obra freinetiana. Para ele, a prática educativa 
acontece diante de situações reais de constru-
ção e reconstrução do conhecimento. (SANTOS; 
DEMIZU; PERIN; MOLINA, 2018, p. 58). 

Nesse entendimento, a pedagogia freinetiana se aplica per-
feitamente ao processo de ensino e aprendizagem de Filosofia e 
suas finalidades, uma vez que seus métodos e estratégias de ensino 
podem ser adotados pelo professor, de modo que a comunicação, 
a criatividade e a sociabilidade dos alunos sejam estimuladas. E, 
considerando que o não há ensino de filosofia sem a produção 
de filosofia e do ato de filosofar (ASPIS, 2004, 307-308), a utili-
zação das técnicas de ensino de Freinet são capazes de estimular 
a produção do conhecimento filosófico dos alunos por meio da 
interação social (“aprender com o outro”), e do desenvolvimento do 



111

Ensino de Filosofia

senso de responsabilidade, coletividade, afetividade e do trabalho 
(individual e em equipe). 

Assim, em razão de seu caráter emancipatório, diversos 
métodos e técnicas propostos por Freinet que podem ser úteis para 
o processo de ensino e aprendizagem significativa de Filosofia, 
dentre os quais destacam-se: o contato com a natureza (e a aula 
passeio); a imprensa; o jornal mural e o jornal escolar.

3.1 O CONTATO COM A NATUREZA

O contato com a natureza é a técnica a partir da qual todas 
as outras técnicas propostas por Freinet devem (ou deveriam) ser 
desenvolvidas (BARROS; SILVA; RAIZER, 2017, p. 55-56). Essa 
técnica consiste na realização de uma aula passeio cujo objetivo 
é colocar os educandos em contato com o entorno do ambiente 
escolar, de modo que possam observar, extrair e analisar diversos 
assuntos e temas que despertem o seu interesse pela pesquisa e 
pela reflexão.

A aula passeio é capaz de provocar a curiosidade dos educandos, 
além de permitir que eles participem ativamente do processo de 
educação, tornando a aprendizagem mais prazerosa e próxima de 
seu contexto sócio-cultural.

O contato com a natureza, por meio da realização da aula 
passeio, promove uma aprendizagem significativa, eis que a técnica 
é capaz de associar os conhecimentos teórico e prático, permitindo 
que os educandos percebam a importância e utilidade dos saberes 
obtidos para sua vida e crescimento intelectual, profissional e 
social (FREINET, 1973, p. 22-24).

3.2 A IMPRENSA

A imprensa é uma técnica de ensino na qual o educador esti-
mula os educandos a aprender fazendo, pois sua realização consiste 



112

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

em incentivar os estudantes a escreverem textos livres, sobre temas 
e assuntos diversos que foram, anteriormente, apresentados e 
discutidos durante a aula passeio. Assim, a atividade proposta é que 
cada estudantes elabore um texto que, posteriormente será lido 
para os demais estudantes e submetido a uma correção coletiva 
permeada por debates, críticas, sugestões e questionamentos. Após 
a realização da correção coletiva, cada estudante deve reelaborar 
o seu texto, fazendo as alterações que julgar pertinentes. Ao final 
da atividade, os textos dos estudantes são reunidos e impressos 
para divulgação e compartilhamento com os demais membros da 
comunidade escolar. 

Verifica-se, pois, que por meio dessa técnica, as habilidades 
de comunicação e argumentação dos estudantes são estimuladas, 
tendo em vista que a atividade permite que eles exponham suas 
ideias, crenças, pensamentos, opiniões e questionamentos (SAM-
PAIO, 1994, p. 200-202).

A técnica da imprensa estimula não apenas a prática da 
escrita, como também, promove a reflexão crítica dos educandos, 
pois, durante o processo de elaboração inicial e correção coletiva 
dos textos apresentados, os estudantes são encorajados expressa-
rem suas ideias e pensamentos tanto por meio da escrita quanto 
por meio da oralidade, de modo que podem aprender e aprimo-
rar práticas e estratégias argumentativas. Ademais, a técnica da 
imprensa permite que o estudante avalie e reflita sobre a lógica e 
qualidade de seus argumentos e de seus colegas de classe. 

3.3 O JORNAL MURAL

O jornal mural consiste na técnica de ensino na qual, num 
primeiro momento, o educador propõe um assunto ou tema a 
ser pesquisado e debatido por um determinado grupo de estu-
dantes. Partindo-se dos resultados desse debate, cada estudante 
irá escrever um texto que será exposto em um mural que ocupe 
um lugar de destaque na escola ou na sala de aula para que seja 



113

Ensino de Filosofia

submetido a novos debates. Desse modo, o conteúdo (material) 
exposto no jornal mural é constantemente renovado e atualizado 
(FREINET, 2001, p. 72-74).

De acordo com a proposta de Freinet, para que essa técnica seja 
desenvolvida, o jornal mural deve ser dividido em três colunas com 
os títulos: Eu proponho; Eu critico; Eu felicito. Assim, partindo-se do 
tema inicialmente proposto, outros temas a ele relacionados poderão 
ser discutidos, e para que isso ocorra, os estudantes devem pesquisar 
e elaborar novos textos que expressem suas ideias e pensamentos, 
bem como suas dúvidas, críticas e questionamentos.

O jornal mural, assim como todas as outras técnicas de ensino 
propostas por Freinet, valoriza as experiências sócio-culturais e as 
vivências pessoais dos estudantes, promovendo, ainda, a interação 
social, o agir comunicativo (e a capacidade de argumentação) e a 
troca de conhecimento entre os envolvidos nessa atividade.

3.4 O JORNAL ESCOLAR

O jornal é uma técnica de ensino que visa valorizar a livre 
expressão e a espontaneidade dos estudantes, valorizando a sua 
individualidade e criatividade (FREINET, 2004, p. 15-17). Nesse 
sentido, para que essa atividade seja realizada, Freinet estabelece 
cinco princípios (e etapas) norteadores que devem ser seguidos: 
o estudante pode escrever o seu texto da maneira que desejar e 
entender como correta; os textos devem ser apresentados e trocados 
entre os estudantes envolvidos na atividade; os estudantes devem 
escolher um texto para ser analisado e corrigido coletivamente; o 
texto final deve ser apresentado de maneira coletiva; a versão final 
do jornal (o que inclui sua configuração, formatação e paginação) 
deverá ser impressa e distribuída para os alunos e demais membros 
da comunidade escolar (FREINET, 2004, p. 20-31).

Necessário ressaltar que, para Freinet, a produção do jor-
nal escolar deve ser feita inteiramente pelos estudantes, desde a 
escolha dos temas abordados até a elaboração da versão final e do 



114

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

processo de formatação, paginação e impressão. Essa necessidade 
ocorre para que os estudantes sejam capazes de produzir o seu 
próprio conhecimento, adquirindo autonomia e emancipação por 
meio do trabalho.

5. CONSIDERAÇÕES FINAIS

Partindo-se dos pressupostos e métodos pedagógicos freine-
tianos, a sala de aula deve ser entendida como espaço de cooperação 
e diálogo, no qual experiências e conhecimentos são compartilhados 
(BARROS; SILVA; RAIZER, 2017, p. 55). Isso implica no fato de que 
a pedagogia freinetiana é pautada em princípios que valorizam 
o desenvolvimento do senso de responsabilidade, coletividade, 
cooperação, liberdade de expressão, criatividade, comunicação, 
afetividade e trabalho (individual e em equipe) dos educandos 
(FREINET, 1969, p. 165-206). Esses princípios freinetianos devem 
orientar as ações e práticas pedagógicas do professor de Filosofia, 
de modo que suas aulas valorizem os saberes e vivências prévias 
dos alunos, possibilitando uma aprendizagem significativa e ade-
quada à realidade e contexto sócio-cultural de cada escola (BRITO, 
2017, p. 226-228). Ora, é inegável que uma aula bem pensada e 
planejada possibilita que os alunos desenvolvam e aprimorem 
suas habilidades, competências e capacidades cognitivas.  

Ao aplicar os métodos e técnicas freinetianos no processo de 
ensino de Filosofia, o aluno é capaz de se conscientizar acerca da 
existência do outro, percebendo que não está sozinho no mundo e 
que precisa do outro para aprimorar, adquirir e transmitir conhe-
cimentos, bem como para desenvolver a sua afetividade e socia-
bilidade. Nessa perspectiva, o ensino de Filosofia deve estimular 
o pensamento e a reflexão humana acerca das coisas do mundo e 
da vida, permitindo 	 que os educandos sejam capazes de com-
preender porque as coisas e os seres humanos são como eles são. 
Em outras palavras, “o ensino de Filosofia deve ser produção de 
filosofia, deve ser filosofar.” (ASPIS, 2004, p. 308).  



115

Ensino de Filosofia

Portanto, mais do que ensinar, o professor da área de Filosofia 
deve ser um incentivador do conhecimento, sendo que suas ações 
e práticas educativas devem permitir que o educando aprenda 
com mais liberdade e entusiasmo, dentro de um ambiente escolar 
democrático e socialmente sadio (FREINET, 1973, p. 10-12). Além 
disso, é essencial que ao ensinar filosofia, o educador seja capaz 
de demonstrar que o conhecimento filosófico é útil e necessário 
para a solução dos diversos problemas da vida quotidiana.

6.  REFERÊNCIAS  

ASPIS, Renata Pereira Lima. O professor de Filosofia: o ensino de Filoso-
fia no ensino médio como experiência filosófica. In: Cadernos CEDES. 
Campinas: UNICAMP, vol. 24, n. 64, set./dez. 2004, p. 305-320. Disponível 
em: <http://www.cedes.unicamp.br>. Acesso em  22 mar. 2020. 

BARROS, F. C. O. L. M. de; SILVA, G. F. da; RAIZER, C. M. As implicações 
pedagógicas de Freinet para a educação infantil: das técnicas ao registro. 
In: Colloquium Humanarum. Presidente Prudente, v. 14, n. 2, abr.-jun. 
2017, p. 51-59. 

BRITO, Ivete Brito e. O planejamento de ensino educacional como estra-
tégia de mudança da educação escolar. In: Margens (Revista Interdis-
ciplinar - Dossiê: Corpo, Gênero e Sexualidade). Belém do Pará/PA: 
UFPA, v. 11, n. 17, dez. de 2017, p. 224-231. Disponível em: <https://perio-
dicos.ufpa.br/index.php/revistamargens/article/viewFile/5445/4538>. 
Acesso em 10 de março de 2019.

CERLETTI, Alejandro. O ensino de filosofia como problema filosófico. 
Belo Horizonte: Autêntica, 2009. 

COSTA, Michele C. da Cruz. Célestin Freinet: o papel do professor em 
sua proposta de uma pedagogia popular. In: Revista e Anais digitais 
Uniube. Uberaba: Universidade de Uberaba/MG, v. 1, n. 1, 2007, p. 01-11. 
Disponível em: <http://www.revistas.uniube.br/index.php/anais/article/
view/323/314>. Acesso em: 27 mar. 2020. 



116

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

ELIAS, Marisa del Cioppo. As contribuições da Pedagogia Freinet para 
a globalização. In: Revista Intercom. São Paulo: Porticom, 1997, p. 1-12. 
Disponível em: <http://www.portcom.intercom.org.br/pdfs/df4c5c27b3
ca007a7e25d23d797e13f6.pdf>. Acesso em: 17 mar. 2020.

ELIAS, Marisa del Cioppo. Célestin Freinet: uma pedagogia de ativi-
dade e cooperação. Petrópolis: Rio de Janeiro: Vozes, 2004.

FREINET, Célestin. Para uma Escola do Povo: guia prático para a orga-
nização material, técnica e pedagógica da escola popular. Lisboa: Editorial 
Presença, 1969.

FREINET, Célestin. As técnicas Freinet da Escola Moderna. Tradução: 
Silva Letra. Lisboa: Estampa, 1973.

FREINET, Célestin. Ensaio de psicologia sensível. São Paulo: Martins 
Fontes, 1998.

FREINET, Célestin. Para uma escola do povo. Tradução: Eduardo Bran-
dão. São Paulo: Martins Fontes, 2001.

FREINET, Célestin. Pedagogia do bom senso.  7. ed.  São Paulo: Martins 
Fontes, 2004.

FREIRE, Paulo. Educação como prática da liberdade. São Paulo: Paz 
e Terra, 1989.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática 
educativa. 29. ed. São Paulo: Paz e Terra, 1996.

GALLINA, Simone. O ensino de Filosofia e a criação de conceitos. In: 
Cadernos CEDES. Campinas: UNICAMP, vol. 24, n. 64, set./dez. 2004, 
p. 359-371. Disponível em: <http://www.cedes.unicamp.br>. Acesso em  
22 mar. 2020. 

GALLO, Sílvio. O aprender em múltiplas dimensões. In: Revista Pers-
pectivas da Educação Matemática - INMA/UFMS, Campo Grande/
MS, v. 10, n. 22, Seção Temática, 2017, p. 103-114. 



117

Ensino de Filosofia

KLAUSEN, Luciana dos Santos. Aprendizagem significativa: um desafio. In: 
XII Congresso Nacional de Educação – Anais: 2017, p. 6403-6411. Dis-
ponível em <http://educere.bruc.com.br/arquivo/pdf2017/25702_12706.
pdf>. Acesso em 11 mar. 2020. 

KOHAN, Walter. Como ensinar que é preciso aprender? Filosofia: uma 
oficina de pensamento. In: CARVALHO, Marcelo; CORNELLI, Gabriele 
(orgs.). Ensinar filosofia, v. 2. Cuiabá: Central do Texto, 2013, p. 75-83. 

PADILHA, R. P. Planejamento dialógico: como construir o projeto polí-
tico-pedagógico da escola. São Paulo: Cortez - Instituto Paulo Freire, 2001.

PELIZZARI, Adriana (et al.). Teoria da Aprendizagem Significativa segundo 
Ausubel. In: Revista PEC. Curitiba, v.2, n.1, jul. 2001-jul. 2002, p.37-42. 

POZO, Juan Ignacio. Aprendizes e mestres: a nova cultura da aprendi-
zagem. Porto Alegre: Artmed, 2002. 

ROGERS, Carl R. Tornar-se pessoa. 5. ed. São Paulo: Martins, 2001. 

SAMPAIO, Rosa Maria Whitaker. Freinet: evolução histórica e atuali-
dades. São Paulo: Scipione, 1994. 

SANTOS, Diego Marlon; DEMIZU, Fabiana Silva Botta; PERIN, Concei-
ção Solange Bution; MOLINA, Adão Aparecido. Influência da pedagogia 
Freinet na função do professor no contexto educativo e sua proposta 
para uma Escola Moderna. In: Pedagogia em Foco. Iturama, v. 13, n. 9, 
p. 52-64, jan./jun. 2018. 

SAYÃO, Rosely; AQUINO, Julio Groppa. Em defesa da escola. São Paulo: 
Papirus, 2016.



118

ENSINO DE FILOSOFIA: DESAFIOS E 
POSSIBILIDADES DA DOCÊNCIA NO ENSINO 
MÉDIO NA CONTEMPORANEIDADE31

Fabio Ronaldo Meneghini dos Santos32

INTRODUÇÃO

Desde que a disciplina de Filosofia retornou ao currículo do 
Ensino Médio, a partir da homologação da Lei Nº 11.684, de dois de 
Junho de 2008 desafios são enfrentados na docência da disciplina, 
dentre estes estão a desvalorização da Filosofia, o preconceito e a 
discriminação da mesma enquanto disciplina do currículo O pro-
pósito principal deste artigo que segue é tentar identificar quais 
são os desafios enfrentados na docência do ensino de Filosofia no 
Ensino Médio e de que modo é possível o Ensino de Filosofia na 
escola como um dos objetivos específicos.

O restante desse artigo está organizado da seguinte maneira: 
na seção 1 é apresentado um pouco sobre a questão do Ensino 
de Filosofia no Ensino Médio; a seção 2 apresenta o histórico 
do Ensino de Filosofia no Brasil; na seção 3 são apresentados os 
desafios enfrentados na docência da disciplina de Filosofia; a 
seção 4 apresenta um pouco da minha experiência na docência; e 
as conclusões são apresentadas nas seções 5.

31  Texto publicado anteriormente na REFilo – Revista Digital de Ensino de Filosofia, vol.5 n.2 
– jan./jun. 2019.
32  Licenciatura Plena em Filosofia e Pós Graduação nível de especialização em ensino de Filosofia 
para Ensino Médio ambos pela Universidade Federal de Santa Maria RS fabio74@outlook.com



119

Ensino de Filosofia

DESENVOLVIMENTO

1. RETORNO DA FILOSOFIA

A Filosofia retorna ao currículo do Ensino Médio e seu ensino 
tem sido tema de palestras, seminários, debates entre profissionais 
da área na intenção de buscar respostas para o mesmo diante da 
situação que se encontra. Entretanto, questionamentos se fazem 
presentes na prática diária de estagiários e docentes tais como: de 
que modo é possível o Ensino de Filosofia na escola? Como des-
pertar no estudante do Ensino Médio o interesse para a reflexão, 
o pensamento? A organização curricular do Ensino de Filosofia 
interfere na prática docente? Como repensar o Ensino de educa-
ção básica? Por que ensinar Filosofia? Segundo CERLETTI, em 
seu artigo Didáctica filosófica, didáctica aleatoria de la filosofía: 

Encarar filosoficamente la cuestión ‘enseñar 
filosofía’ significa entonces tener que identifi-
car o caracterizar la filosofía que se asume para 
abordar la pregunta y además intentar responder, 
de manera consecuente, el interrogante ‘¿qué es 
aprender filosofía?’. Es decir, habrá que cons-
truir un sentido del aprendizaje filosófico y qué 
vínculo se puede establecer – si es posible hacerlo 
– entre enseñar y aprender filosofia. (CERLETTI, 
2015, p. 29).

O fato de que, ao ensinarmos filosofia, somos remetidos a 
responder a essas perguntas, claramente revela que a sustentação 
do ensino de filosofia é mais do que pedagógica, é propriamente 
filosófica. O que se considera ser filosofia deveria ter algum tipo 
de vínculo com a forma de ensiná-la, já, pois o que se considera ser 
filosofia se expressa na maneira de seu ensino. A tarefa de ensinar 
filosofia não pode estar desligada do fazer filosofia, de forma que 
filosofia e filosofar se encontram unidos, de igual modo, ocorre 
com a prática filosófica e o ensino de filosofia. Portanto, o ensino 
de filosofia tem que ser filosófico.



120

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

O mundo atual busca respostas práticas, rápidas e úteis. É 
difícil encontrar uma utilidade para a filosofia que seja adequada 
a este contexto atual. Este é um grande desafio para a docência de 
filosofia, pois o professor precisa conseguir mostrar que a filosofia 
tem sua utilidade, o que não poderá ser mostrado se o modelo de 
mera transmissão de conhecimentos continuarem se perpetuando. 
A filosofia não mais encontra sua finalidade sendo vista apenas 
como mãe das outras disciplinas, agora ela precisa desdobrar seu 
potencial crítico, se tornando útil ao analisar as potencialidades 
de sua época. O problema abordado neste trabalho será o ensino 
de filosofia vazio de sentido e significado. As aulas de filosofia 
precisam ser um lugar onde possa haver reflexão, dando lugar à 
atitude filosófica.

O objetivo central do ensino da filosofia é introduzir o estu-
dante à filosofia, ou seja, levá-lo para dentro e inseri-lo numa forma 
específica de saber, então, a didática do ensino da filosofia deve 
perseguir em termos gerais, uma dupla finalidade: criar mediações 
pedagógicas que facilitam o processo de aprendizagem e promo-
ver a transição para a construção da capacidade de pensar por 
conta própria, de modo que o estudante consiga gradativamente 
dispensar mediações com a filosofia.

As questões indagadas acima e outras serão tratadas no artigo 
que segue buscando apontar e problematizar a importância do 
ensino de filosofia na escola, bem como contribuir para a reflexão 
sobre o ensino de Filosofia especialmente no que diz respeito à sua 
contribuição no processo de formação dos jovens que demandam 
do Ensino Médio.

2. HISTÓRICO DO ENSINO DE FILOSOFIA NO 
BRASIL

A história do Ensino de Filosofia no Ensino Médio no Brasil 
foi caracterizada por avanços e retrocessos; ou era inserido ou 
anexado como disciplina, ou então retirado de sua grade curricular. 



121

Ensino de Filosofia

Pensando sobre a questão da presença e ausência da filosofia no 
currículo da educação básica, o professor Celso Favaretto (2013) 
destaca que, somente por volta das décadas de 1920 e 30, a filosofia 
passa a integrar os currículos escolares, de maneira bastante aca-
nhada, sem constituir de fato uma disciplina, concebendo apenas 
como conhecimento complementar, ora como lógica história da 
filosofia, ou moral.

Nos anos 60, a LDBEN equaciona uma Base Curricular para 
todos os cursos dos até então conhecidos como cursos científi-
cos e/ou clássicos (colegiais), mas como afirma o professor Celso 
Favaretto: “A filosofia, curiosamente, não obrigatória: ela está no 
currículo, mas como disciplina optativa e continua a existir nas 
escolas que já a ministravam” (FAVARETTO, 2013, p. 27).

No começo dos anos 70, com a Lei 5.692/71, a filosofia é reti-
rada do currículo escolar. Ocasião em que, segundo Soares (2012, 
p. 23) “dirigentes políticos impuseram um programa de moderni-
zação da economia alicerçado na repressão severa contra qualquer 
mobilização das oposições”. As práticas educativas apresentadas 
como formadoras de opinião pública foram condenadas e elimi-
nadas do currículo escolar da educação formal.

Nos anos 90 ainda que a LDB (2008) recomendasse que o 
estudante ao concluir o Ensino Médio deveria confirmar domínio 
das temáticas das disciplinas de Filosofia e Sociologia indispensá-
veis para o exercício de sua cidadania, observa-se que a disciplina 
de Filosofia ainda permanecia ocupando um espaço secundário, 
mantendo-se no grupo dos chamados temas transversal.

Após a homologação da Lei 11.684, de dois de junho de 2008, 
a Filosofia volta a ser uma disciplina obrigatória no Ensino Médio, 
função esta não exercida desde 1961 (Lei nº 4.020/61). Diante desse 
cenário, profissionais envolvidos com o ensino, sobretudo com o 
Ensino de Filosofia, são novamente convocados a pensar questões 
fundamentais sobre a disciplina. Porém, oito anos depois, com a 
reforma do Ensino Médio, em 30 de novembro de 2016, a comis-
são mista do Congresso Nacional aprova o parecer do relator da 



122

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

matéria e encaminha o Projeto de Lei de Conversão nº 34/2016. 
Neste documento, foi confirmada a perda do caráter obrigatório 
das disciplinas de Filosofia e Sociologia do currículo, desconside-
rando diversas manifestações contrárias de entidades científicas 
e de especialistas da área da educação.

3. DESAFIOS DO ENSINO DE FILOSOFIA

O cenário presente nas escolas evidencia no atual momento 
sociocultural o desinteresse verificado e sentido pelos jovens, 
especificamente no tocante ao produzir seu pensamento reflexivo 
e crítico. Tal preocupação observada nos coloca diante da difícil 
tarefa de formarmos pessoas que sejam capazes de refletir, ana-
lisar, avaliar e escolher. Sujeitos autônomos, capazes de elaborar 
argumentos mais críticos acerca dos acontecimentos naturais, das 
ações e das práticas humanas.

Hoje o que se vê na escola é o desinteresse pela filosofia, pela 
reflexão e pelo pensamento. Os estudantes sentem dificuldades 
na escrita e na exposição de seus pensamentos por não desen-
volverem a argumentação. Essas são algumas dificuldades que o 
professor de filosofia vivencia em sua prática. Estudantes desin-
teressados pelo saber filosófico. A preocupação dos estudantes 
consiste exclusivamente em respostas rápidas que na maioria das 
vezes são apresentadas como questões objetivas, de escolha entre 
certo número de respostas, quando estas na verdade deveriam 
ser questões descritivas e de desenvolvimento argumentativo. Os 
estudantes do Ensino Médio querem aprovação, se preparar para 
o vestibular, fazer um curso técnico profissionalizante, prestar 
concursos públicos, prepararem-se para o mercado de trabalho. 

Enquanto disciplina obrigatória, a filosofia enfrenta con-
sideráveis desafios no seu fazer educacional. Todavia, o primeiro 
desses enfrentamentos seria responder à comunidade educacional 
o que seria filosofia. E qual a sua utilidade na contemporaneidade? 
Assim, “a primeira resposta seria a decisão de não aceitar como 



123

Ensino de Filosofia

naturais, óbvias e evidentes as coisas, as ideias, os fatos, as situa-
ções, os valores, os comportamentos de nossa existência cotidiana” 
(CHAUI, 2008, p.17).

Desta forma, a filosofia não só na contemporaneidade, mais 
em toda a História da humanidade afirma-se como saber útil e 
necessário para estabelecer reflexões sérias e sistemáticas sobre 
toda e qualquer área do conhecimento nos seus mais diversos 
graus de complexidade. Assim, a filosofia surge como perspec-
tiva de contribuição acadêmica nas mais diversas instituições de 
Ensino Médio para a formação crítica dos educandos, preenchendo 
um hiato educacional, ético, estético, crítico, assim como, para a 
compreensão da inter-relação das áreas do saber enquanto instru-
mento pedagógico de interação. Essa concepção se fortalece quando 
se observa que “tanto a epistemologia genética de Piaget quanto 
o socioconstrutivismo de Vygotsky, apesar de suas diferenças são 
considerados teorias interacionistas. É por meio de interações que 
os seres humanos se desenvolvem e aprendem” (MATTAR, 2009, 
p.113). De forma que atraia os discentes para a construção de um 
saber mais consolidado na sua prática filosófica, social, educacio-
nal e profissional. Todavia, como incentivar a continuidade de um 
ensino prazeroso nas escolas ou propor ações que possam bene-
ficiar e ampliar esse processo não percebido pelos educandos? “A 
inserção de novas possibilidades comunicativas, a conectividade, 
a troca de informações em rede, características do nosso tempo, 
demonstram que o sujeito já não se encontra ali localizado num 
espaço-tempo” (COUTO, 2010, p. 28).

Pensar em um ensino de filosofia para adolescentes que 
faça sentido com sua vida cotidiana, na perspectiva de análise e 
compreensão da realidade articulada a uma percepção transfor-
madora, enquanto instrumento de educação com qualidade, é 
pensar em ressignificar uma concepção de que o conhecimento 
filosófico apresentada como negativa a construção do conhe-
cimento sistematizado. Nesse contexto, segundo Fialho (2003) 
das rupturas paradigmáticas da contemporaneidade emergem 



124

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

muitos novos olhares sobre os fenômenos, sobre os saberes, sobre 
os sujeitos. Uma percepção que procura significar um repensar a 
fim de permitir um entendimento, compreensão, transformação 
das complexas estruturas das escolas de Ensino Médio brasileiras. 
Desta forma, cabe a escola e aos docentes propor alternativas para 
um ensino sério e significativo que fuja da ideia clássica de uma 
aula conteudista que nega todas as possibilidades de indagação, 
reflexão e inter-relação com os saberes apresentados no currículo 
de ensino médio. É a partir do entendimento trazido por Pimenta 
(2002) quando explica que a identidade do professor se baseia na 
articulação entre os saberes das áreas específicas, com os saberes 
pedagógicos e os saberes da experiência. Com base nessa fun-
damentação, de que os professores/educadores são capazes de 
fazer e refazer suas práxis docentes, é que se enfatiza o domínio 
dos conteúdos trabalhados em sala de forma direta e/ou indireta 
fundamentando o fazer docente. Como muito bem disse Freire 
(2011), o ensino e a pesquisa não andam dissociados da prática 
docente. Todavia, os desafios da manutenção e atualização desses 
conhecimentos específicos se consolidam como um desafio a ser 
superado. Nesse contexto Freire (2011) firma ainda a necessidade 
de uma interface dos conhecimentos específicos com a realidade 
percebida pelo educando, isto é, é preciso dar sentido ao conhe-
cimento, pois sem historicidade ele é vazio.

Construção de conceitos é a tarefa da Filosofia, o conceito é 
seu material de trabalho. Assim, não basta refletir acerca do mundo, 
do outro, de si mesmo, é preciso construir, fabricar conceitos. 
Novamente, métodos e critérios fazem-se necessários. Como um 
conceito é construído sobre um plano, o conhecimento deste plano 
é imprescindível para que o conceito possa ser pensado, criado. 
Daí a necessidade de conhecimento acerca do mundo, da história 
da Filosofia, da história e do processo da criação dos conceitos. 
Severino (2009) em seu livro Filosofia Guia para Professores, 
salienta que “os conceitos são necessários para o filosofar, lídimo 
exercício de pensamento rigoroso, que precisa superar toda a 
forma de senso comum” (SEVERINO, 2009, p. 17).



125

Ensino de Filosofia

A filosofia deve ser assumida como tentativa de elabora-
ção de saídas para problemas concretos, por meio da criação de 
conceitos. Convém ressaltar, também, a defesa de uma filosofia 
formadora que busca no desenvolvimento do homem, transformar 
este em um ser questionador e criador de respostas. Seu ensino 
não está reduzido a um modelo a ser atingido somente no final 
do processo, não é formativa no sentido de conformar o ser num 
modelo acabado, ela é criação, e dessa forma não é sistema de 
informação e nem de controle, é resistindo a ele, por ser criativa. 
Pode ser reflexiva sem ser restrita a reflexão, mas não é discussão, 
uma vez que a mesma gera a contraposição de opiniões visando 
ao consenso. Ela resiste por ser criadora e isto acontece a partir 
dos problemas e estes obrigam o nosso pensamento a criação de 
formas para lidarmos com os mesmos. Sua formação é processo 
contínuo e único. Dessa maneira, o professor, ele também, é peça 
fundamental nesse processo. E isso tudo deverá, dentro dessa 
perspectiva, a filosofia ser encarada como tentativa de elaboração 
de saídas para problemas concretos. Assim, além dos critérios e do 
modo de pensar da tradição, do consumo e da ciência, o estudante 
passará a dispor dos critérios e do modo de pensar da filosofia para 
compor seu pensamento de forma autônoma e autoconsciente.

No entanto, a sua permanência como disciplina regular do 
Ensino Médio não depende só dos professores das escolas públicas 
e privadas de nível médio, nem só dos educadores formadores de 
docentes de Filosofia ou dos acadêmicos, mas de uma organização 
de todos esses segmentos para garantir a criação e implantação de 
políticas públicas para o ensino de filosofia, em especial, e para a 
educação em unanimidade.

A Filosofia é essencial na vida de todo ser humano, visto 
que proporciona a prática de análise, reflexão e crítica em bene-
fício do encontro do conhecimento do mundo e do homem. Leva 
o estudante à oportunidade de desenvolvimento de um pensar 
autônomo e crítico, ou seja, permite que ele possa experimentar 
um pensar individual. Sabe-se que cada disciplina apresenta suas 



126

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

próprias características, bem como auxilia a desenvolver habili-
dades específicas do pensamento que é abordado.

Um fator a ser levado em consideração que influencia o 
currículo do Ensino Médio refere-se à cultura atual que vivemos, 
a qual a partir de um modo de vida pautado na aceleração, veloci-
dade da comunicação e informação conduz a experiência humana 
a mudanças constantes. Diante desse cenário em que a lógica que 
desenha a cultura da desvalorização da formação do licenciado 
em filosofia, também desenha para as condições de atuação do 
docente a perda do princípio de autoridade.

O professor de filosofia enfrenta muitos obstáculos na sua 
tarefa. Em meio aos vários obstáculos estão de não conseguir 
lecionar sua disciplina devido à carga horária insuficiente, falta 
de interesse dos estudantes, falta de estrutura das escolas, de 
apoio das autoridades e dos familiares dos estudantes e, por fim, 
a desvalorização por parte dos governos tanto estadual quanto 
federal. O fato é que tais posturas geram enormes desafios para 
o Ensino da Filosofia nas salas de aula do Ensino Médio nos dias 
de hoje. Especificamente ressaltarei a “motivação do estudante”, 
uma vez que, é um equívoco comum atribuir aos estudantes o 
mesmo grau de interesse que ele próprio possui para a sua área 
de conhecimento. Convém primeiro, indagar que motivação 
pode ter o estudante do Ensino Médio pelo estudo da filosofia. 
Ao iniciar o estudo na disciplina, o professor não pode contar 
com nenhum interesse prévio do estudante pela filosofia, mas 
deve fazer com que o mesmo adquira o gosto pelas questões 
filosóficas, partindo dos aspetos concretos da sua vida, refle-
tindo e formando novos conceitos, que o levam a desenvolver 
um pensamento cada vez mais abstrato. Verifica-se ainda, que 
o desinteresse pelas aulas de filosofia no Ensino Médio, deriva 
em boa parte, da falta de compreensão dos conteúdos ou do 
fato, de que, muitas vezes, o estudante não consegue encontrar 
significação nesse conhecimento, por isso, o professor deve 
estar atento à prática de ensino que adota para não favorecer ou 



127

Ensino de Filosofia

alimentar o desinteresse e a indiferença pelas aulas de filosofia. 
Na impossibilidade com o interesse inicial do estudante para a 
filosofia, deve-se reconhecer a necessidade de construí-lo. Mas, 
como criar “um apetite que não existe”?

O interesse pela reflexão filosófica, só poderá ser desper-
tado se os conteúdos se revelarem significativos para o estudante, 
inscritos no horizonte pessoal de experiências, conhecimentos e 
valores. Os pré-requisitos do educando devem funcionar como uma 
espécie de ponto de ancoragem para novas aquisições cognitivas.

A sensibilização do estudante para a filosofia, a possibili-
dade de que ele se torne receptivo a ela, não é fácil, mas também 
não é impossível. Parece que o desafio inicial, mais importante, 
consiste em descobrir aberturas que favoreçam o acesso para os 
não-iniciados ingressarem no campo filosófico. O professor de 
filosofia, entre muitas outras tarefas, tem como objetivo peculiar, 
o de desenvolver no aluno o gosto pela reflexão, o espírito crítico 
amadurecido, a atenção às causas do que ocorre no nosso redor, 
tornando-os sensíveis à dimensão ética de cada realidade.

Por isso, os desafios postos pelo ensino da filosofia atual-
mente, tornam-se necessários não apenas para o rompimento de 
certas práticas pedagógicas tradicionais, mas também concordar 
a uma nova concepção de ensino que visa desviar a centralidade 
da aula no professor, para ter como centro o próprio estudante. 
Uma vez que só existe ensino se alguém aprende. O ensino da 
filosofia, não deve gravitar em torno da sabedoria do professor 
que ensina. O ensino deve girar em torno do estudante, não no 
discurso do professor. Trata-se, portanto, de colocar do ponto 
de vista de quem aprende a filosofar e não do ponto de vista de 
quem sabe filosofar.

Acredito que esse ensino só se concretizará realmente se a 
sociedade perder seu preconceito para com a filosofia. É urgente 
superar essa falsa ideia que se tem dessa disciplina, uma imagem 
desvirtuada por uma educação controlada pelo estado. Ela deve ser 
compreendida como o meio de se descobrir o mundo, interagindo 



128

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

com ele a partir de uma reflexão sobre o mesmo e sua relação com 
esse, e por isso o seu ensino não só é possível como é necessário para 
uma educação de qualidade. Um ensino a ser realizado mediante 
a experiência filosófica diante da qual o professor apresenta-se 
como orientador e instigador do gosto pela busca do conhecimento 
pelos seus alunos e isso deve acontecer na prática. Na sua prática 
e na prática dos estudantes.

4. ITINERÁRIO DE INSERÇÃO NO ESTÁGIO EM 
FILOSOFIA: MEMÓRIAS DOS DESAFIOS DA 
DOCÊNCIA

O Estágio Curricular Supervisionado (ECS) é um período 
muito curto, se este for comparado ao longo período de prepa-
ração que o aprimoramento das condições e práticas didáticas 
necessita. Permite ainda a observação da função do educador na 
atual sociedade e seu empenho na construção e formação cidadã 
e desenvolvimento da pessoa de cada educando enquanto sujeito 
único e particular.

Sendo a filosofia uma atividade do pensamento e não uma 
ciência ou um corpo de conhecimentos consensuais e sistemati-
zados, ela deve ter uma didática própria, que instigue o estudante 
a pensar de forma autônoma e reflexiva. A mesma não pode ser 
transmitida como sendo um amontoado de conteúdos que devem 
ser assimilados e decorados. Desse modo, estaríamos ensinando 
ao educando o que determinado pensador disse sobre determi-
nado tema, ao invés de possibilitá-lo a desenvolver seu próprio 
pensamento. 

Realizado durante o ano letivo de 2015, o Estágio Curricular 
Supervisionado em uma escola pública no município de Santa 
Maria, RS, compreendeu dois momentos, no primeiro semestre 
de 2015, foram realizadas as observações das aulas da docente que 
atuava na disciplina. Paralelamente a estas observações, e tendo 
em vista a realidade e o contexto observados, elaborei o projeto 



129

Ensino de Filosofia

de estágio, a ser executado a partir do segundo semestre de 2015, 
período este em que eu assumiria as aulas. 

Com o início do segundo semestre surge a necessidade da 
experimentação da prática docência, momento este em que pro-
curei desenvolver da melhor forma possível. O exercício era tornar 
viável o que havia planejado mediante as observações anteriores. 
Tais observações pretendiam dar conta da necessidade de uma 
análise mais criteriosa de alguns aspectos da realidade escolar, 
especificamente aqueles que dizem respeito à relação didático-
-filosófica do tripé: estudante-saber-docente. 

Desse período de inserção, observação e experimentações 
práticas, foi possível obter algumas impressões acerca das difi-
culdades da prática de ensino em Filosofia, tais como a mínima 
presença de estudantes que, à sua maneira, e por se tratar de alunos 
do noturno tinham interesse na disciplina; período de paralisações 
na escola em decorrência da desvalorização por parte do governo 
estadual para com a educação, resultando na redução de períodos 
na escola, o que dificultava o trabalho do estagiário dado ao pouco 
tempo de aula para desenvolver a atividade. Aliado a tudo isso 
estava o desinteresse por parte dos estudantes, que por mais que 
se preparasse uma boa aula, ainda assim a frequência em minhas 
aulas era mínima e as vezes até de somente um estudante.

Apesar de todas essas situações enfrentadas no período do 
meu estágio com a baixa presença de estudantes em sala de aula, 
os poucos que frequentavam demonstravam algum interesse pela 
disciplina para uma turma de noturno.

Penso que diante das dificuldades acima relatadas, o que fica 
dessa experiência de estágio é que apesar da pouca carga horária, 
período de paralisações dos docentes, desinteresse pela disciplina 
por parte dos estudantes, ainda assim, penso que os estudantes 
que frequentaram as aulas tenham adquirido algum conhecimento 
em relação à disciplina de Filosofia.



130

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Com este trabalho, percebemos que há um caminho a ser 
seguido pelos docentes de filosofia e que este pode fazer com que 
o espaço dela seja ocupado com louvor nas escolas de educação 
básica. A filosofia pode deixar de ser a disciplina que os estudan-
tes consideram como chata e desinteressante e passar a ser um 
momento de reflexão e construção de conhecimentos.

A presença da filosofia no Ensino Médio esteve, ao longo da 
história da educação brasileira, intermitente, traduzida algumas 
vezes em uma redução gradativa no currículo (Lei n. 4.024/61), 
outras vezes em uma ausência (Lei n. 5.692/71) ou em uma presença 
controlada (Lei n. 7.044/82). Assim, muito se discutiu para que 
fosse conferido à filosofia o status de disciplina, a fim de que se 
pudessem concretizar suas potencialidades nesse nível de ensino 
como algo significativo para a formação do senso crítico dos jovens 
brasileiros.

 Sendo assim, a condição atual da filosofia promovida em 
2008 pela Lei n. 11684/08, que inclui a filosofia como disciplina 
obrigatória nos três anos do currículo do Ensino Médio e que altera 
o art. 36 da Lei n. 9.394 de 20 de dezembro de 1996, representa algo 
novo e muito requerido. 

A inserção da filosofia como disciplina no ensino médio 
compreende a necessidade da formação crítica e autônoma do 
cidadão no final da educação básica, pois esse saber fornece con-
dições para o pensar e agir através da ação reflexiva respondendo 
e indagando as sociedades contemporâneas. Entretanto, firma o 
processo democrático no Brasil através da construção da educação 
emancipadora. Logo, o estudo da filosofia não pode ser entendido 
como mais uma disciplina que compõe o currículo, mas como uma 
área do conhecimento que traduz o desenvolvimento da humani-
dade desde seus primórdios.

A importância da filosofia no ensino médio está na contri-
buição para a construção da consciência crítica dos estudantes, 



131

Ensino de Filosofia

pois tal disciplina ajuda a derrubar os preconceitos que ora são 
incorporados a nossa mente por ação das estruturas de dominação, 
como a mídia e outras. Essa consciência dá ao aluno a capacidade 
de torna-se cidadão consciente dos seus direitos e deveres, como 
de buscar por meio da reflexão melhoria na condição atual do 
mundo vigente.  

  No ambiente da sala de aula deve se estruturar a partir de 
quatro pilares: a sensibilização, a problematização, a investigação 
e a conceituação.  O primeiro pilar consiste na motivação do aluno 
por parte do professor, porque este exerce uma influência pro-
funda no que diz respeito ao incentivo ao pensamento filosófico. 
O segundo é caracterizado pela apresentação do problema que será 
abordado, ou seja, a temática a ser trabalhada. O terceiro consiste 
na compreensão da temática partindo do pensamento dos filósofos 
(nesta etapa a história da filosofia exerce um papel fundamental), e 
por fim, a conceitualização que consiste no recriar do pensamento 
filosófico, nesta fase o pensamento do aluno torna-se autônomo.

A partir do momento em que se retira de um jovem a possibi-
lidade de se desenvolver o seu senso crítico, nossa sociedade estará 
somente favorecendo a formação de uma cultura de rebanho, de 
indivíduos caracteristicamente amorfos e anônimos, incapazes 
de criarem obras que engrandeçam o seu momento histórico ou 
mesmo de adotarem uma postura ativa, consciente, no decorrer 
de suas existências. 

REFERÊNCIAS

ALVES, Daniel. Duran. Pereira. Filosofia sem filósofos: análise de 
conceitos como método e conteúdo para o ensino médio. In: JÚNIOR, 
L. A. S; BIELA, J.(Org.). Filosofia no ensino médio: desafios e perspectivas. 
Natal, RN: EDUFRN, 2012. p. 67-86.

ASPIS, Renata Pereira Lima: GALLO, Silvio. Ensinar Filosofia – umli-
vro para professores. São Paulo: Alta Mídia e Educação, 2009, p. 152.



132

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

ASPIS, Renata Pereira Lima. O Ensino de Filosofia no Ensino Médio 
como experiência filosófica, 2004. 153 p. Dissertação (Mestrado em Edu-
cação) Faculdade de Educação, Universidade Estadual de Campinas, 2004.

BOAVIDA, João. Filosofia do ser e do ensinar: proposta para uma nova 
abordagem. Coimbra: Instituto Nacional de Investigação Científica, 1991.

BRASIL. Lei nº 11.684, de 02 de junho de 2008. Torna obrigatório o Ensino 
das disciplinas de Filosofia e Sociologia no ensino médio. Brasília – DF.

BRASIL. Lei 4.024, de 20 de dezembro de 1961. Fixa as Diretrizes e 
Bases da Educação Nacional. Brasília:DF.1961.Disponívelem:<http://
www6.senado.gov.br/legislacao/ListaTextoIntegral.action?id=75529.
htm>. Acesso em: 25 jan. 2010.

BRASIL. Lei 5.692, de 11 de agosto de 1971. Fixa Diretrizes e Bases para 
o ensino de 1° e 2º graus, e dá outras providências. Brasília, DF: 1971. 
Disponível em: Acesso em 10 maio de 2010.

CHAUÍ, Marilena. Convite a Filosofia. Ed. Ática. São Paulo: 2008, p.17.

CERLETTI, Alejandro. Ensinar Filosofia: da pergunta filosófica a pro-
posta metodológica. In: KOHAN, W. (org.). Filosofia: caminhos para seu 
ensino. Rio de Janeiro: DP&A, 2004.

COUTO, Edvaldo Souza; ROCHA, Telma Brito; Identidades contem-
porâneas: a experimentação “eus” no Orkut. IN: COUTO, Edvaldo 
Souza; ROCHA, Telma Brito; organizadores. A vida no Orkut: narrativas 
e aprendizagens nas redes sociais, Salvador: EDUFBA, 2010.p. 13 – 32.

FAVARETTO, Celso. A filosofia e o seu ensino. In: CARVALHO, M.; 
CORNELLI, G. (Org.). Ensinar filosofia: volume 2. Cuiabá, MT: Central 
de Texto, 2013. p. 19-36.

FIALHO, Nadia Hage, Campos do saber: território e universidade. IN: 
HERADIA, Edmundo A.; FIALHO, Nadia Hage (organizadores) América 
Latina: Educação, Espaços Culturais e Territorialidade, Salvador: Editora 
UNEB, 2003.



133

Ensino de Filosofia

FREIRE, Paulo; Pedagogia da Autonomia: Saberes necessário à prá-
tica educativa, São Paulo: Paz e Terra, 2011.

GALLO, Silvio; KOHAN, Walter O. (Orgs.). Filosofia no ensino médio. 
Petrópolis: Vozes, 2000.

HIRST, Paul. O que é ensinar? In: Journal of  Curriculum Studies. v.3, 
nº1, 1971, p. 5-18.

KOHAN, Walter Omar. (Org.). Filosofia: caminhos para seu ensino. Rio 
de Janeiro: Lamparina, 2008.

MATTAR, João. Interatividade e aprendizagem IN: LITTO, Fredric M.; 
FORMIGA, Marcos (organizadores) Educação a distância o estudo da arte. 
São Paulo: Pearson Education do Brasil 2009. p 112- 120.

PASMORE, John. O Conceito de Ensino. Caderno de História e Filosofia 
da Educação. Lisboa, vol.6, outubro 2001.

PIMENTA, Selma Garrido; ANASTASIOU, Lea das Graças Camargo. 
Docência no ensino superior. São Paulo: Cortez, 2002.

RODRIGO, Lídia Maria. Filosofia em sala de aula: teoria e prática para 
o ensino médio. Campinas. São Paulo: Autores Associados, 2009.

SEVERINO, Antônio Joaquim. Filosofia: guia do professor: Coleção 
magistério. Série formação geral. São Paulo, Cortez,2009.

SOARES, Washington Luiz de Oliveira. Um estudo sobre os desafios 
de ensinar filosofia nas escolas com ensino médio na cidade de 
Barbacena/MG. São João Del Rei. 2012, 85 p. Dissertação (Mestrado 
em Educação). Departamento de Educação – Universidade Federal de 
São João Del Rei, 2012.



134

ENSINO DE FILOSOFIA E LITERATURA 
MARGINAL: UM DESAFIO METODOLÓGICO 

Álvaro de Souza Maiotti33*

Carolina dos Santos Rocha34**

1. INTRODUÇÃO 

Filosofia e literatura são campos distintos do saber que 
desfrutam de uma relação íntima e milenar. Para Heuser (2016), 
o marco inicial dessa relação reside na figura do filósofo grego 
Aristóteles, por mérito de seu interesse e gosto pela leitura — fato 
evidenciado pela extensão de seu acervo pessoal, composto de 
cerca de 10.000 papiros. Para Gagnebin (2016), o que a possibilita 
é antes a constituição histórica e linguística da Filosofia: ela se 
autodefine e é definida ao longo da história — e de sua própria 
história — em razão dos debates e diálogos que empreende com 
outros campos do saber, realizando-se na e por meio da lingua-
gem. Tal como ocorre com a literatura, história e linguagem, a 
um tempo, delimitam o fazer filosófico. 

Isso posto, é mister que se pergunte: sob a perspectiva meto-
dológica, quais as implicações dessa relação? A literatura marginal 
pode ser empregada em práticas de ensino de filosofia? Objeti-
vando construir uma resposta satisfatória a essa questão, o texto 

33  * Especialista em Ensino de Filosofia no Ensino Médio (UFSM - 2018). Licenciado em Pedago-
gia (UAM - 2017) e em Filosofia (UniÍtalo - 2013). Professor de Educação Básica II - Secretaria da 
Educação do Estado de São Paulo. E-mail: alvaro_maiotti@yahoo.com.br. 
34  ** Mestre em Literatura e Crítica Literária (PUC-SP - 2017). Graduada em Letras (FFLCH-USP - 
2009). Professora de Educação Básica II - Secretaria da Educação do Estado de São Paulo. E-mail: 
carolrocha832@yahoo.com.br. 



135

Ensino de Filosofia

se encontra organizado da seguinte maneira: capítulo 2 reúne 
algumas informações acerca da literatura marginal produzida 
no Brasil; capítulo 3 apresenta algumas reflexões a respeito da 
concepção de literatura menor desenvolvida por Deleuze e Guat-
tari e, finalmente, capítulo 4 apresenta uma possível resposta ao 
desafio inicialmente proposto. Embora o texto pretenda contribuir 
de maneira significativa com o campo do Ensino de Filosofia, cabe 
ressaltar que nos encontramos na arena do dezafio. Desafio com 
“z” de Ziguezague, como no Abecedário de Gilles Deleuze: uma 
tarefa complicada cuja realização pode exigir várias tentativas, 
como o movimento de uma mosca. 

2. LITERATURA MARGINAL: UM SOBREVOO 

O que há de comum entre as duas atividades, a grande 
filosofia e a grande literatura, é que ambas testemunham 
em favor da vida.

(Gilles Deleuze)

Com base em Nascimento (2006) e Silva (2013) afirmamos 
que a literatura marginal dos anos 90 apresenta um ponto crucial: 
a publicação de três edições especiais da revista Caros Amigos/Lite-
ratura Marginal: a cultura da periferia nos anos 2001, 2002 e 2004, 
organizadas pelo escritor Reginaldo Ferreira da Silva — popu-
larmente conhecido como Ferréz. Nessa ocasião, ele reuniu poe-
mas, contos e canções de rap de diversos escritores que tratavam 
de temáticas comuns à experiência da marginalidade social em 
oposição à literatura produzida na década de 70 por escritores 
oriundos da classe média universitária, marginais aos movimentos 
de vanguarda pós ditadura militar. 

Os escritores de Caros Amigos/Literatura Marginal: a cultura 
da periferia compartilham de experiências marginais oriundas do 
território urbano. Entre as temáticas presentes estão: a violência, 
a fome, a opressão, a vida proletária e exclusa de direitos sociais 
— como por exemplo, a educação, a saúde, o bem-estar, o lazer, a 



136

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

cultura. Na esteira de autores como Carolina Maria de Jesus, Plínio 
Marcos e João Antônio, esses autores produzem textos como atos 
políticos de memória, isto é, a literatura deve operar como uma 
arma contra o esquecimento: 

Uma coisa é certa: queimaram nossos documen-
tos, mentiram sobre nossa história, mataram 
nossos antepassados. Outra coisa também é certa: 
mentirão no futuro, esconderão e queimarão 
tudo o que prove que um dia a periferia fez arte. 
Jogando contra a massificação que domina e 
aliena cada vez mais os assim chamados por eles 
de ‘excluídos sociais’ e para nos certificar que o 
povo da periferia/favela/gueto tenha sua coloca-
ção na história e não fique mais quinhentos anos 
jogado no limbo cultural de um país que tem nojo 
de sua própria cultura, o Caros Amigos/Litera-
tura marginal vem para representar sua cultura 
autêntica de um povo composto de minorias, 
mas em seu todo uma maioria. (FERRÉZ, 2007, 
n.p. apud SILVA, 2013, p. 150). 

Desse modo, Ferréz resume a intenção comunicativa dos 
textos publicados nas edições especiais dessa coletânea. Ainda 
que após a publicação alguns autores tenham recusado a etiqueta 
“literatura marginal”, seus textos dialogam a respeito de temáticas 
comuns aqui já mencionadas. Em relação ao perfil desses escritores, 
para o autor de Capão Pecado, essa forma nascente de literatura é 
produzida por minorias, sejam elas raciais ou socioeconômi-
cas, conforme perfil levantado por Nascimento (2006): 75% dos 
escritores se autodeclaram negros, 58% tem ensino médio, 91% 
são filhos de pais que exerciam atividades profissionais de baixa 
especialização e 66% frequentaram somente escolas públicas. 

Quanto à organização da revista, a primeira edição apre-
sentou dez autores convidados e dezesseis textos entre poemas, 
contos e crônicas e recebeu prêmio APCA de melhor projeto de 
Literatura em 2001. A segunda edição recebeu vinte e sete escri-
tores e trinta e oito textos, uma ilustração de Lourenço Muttarelli, 



137

Ensino de Filosofia

além de textos de Plínio Marcos, João Antônio e Solano Trindade. 
Outra mudança em relação à primeira edição: essa trouxe sete 
rappers, dois indígenas e dois presidiários enquanto autores. Na 
terceira edição foram apresentados textos de quatro mulheres e, 
dentre elas, apenas Elizandra Souza com texto outrora publicado. 
Assim, entre uma e outra edição é possível verificar que o projeto 
recebeu diversidade em textos e autoria. Se na primeira edição 
havia uma predominância de autores homens, jovens moradores 
de São Paulo, as edições posteriores trouxeram diversos textos de 
várias regiões do Brasil — no entanto, ainda com predominância 
de autoria masculina. 

Em relação às publicações de autores já estudados pela crí-
tica literária, na segunda edição especial da revista Caros Amigos 
— Solano Trindade, Plínio Marcos e João Antônio — é possível 
afirmar que há intenção de um projeto ético e estético por parte 
de seu organizador: filiar-se a autores que tratavam de temáticas 
semelhantes e que representavam as minorias sociais identificadas 
no perfil socioeconômico dos autores dessa publicação. A respeito 
desta filiação, Ferréz afirma: 

[. .] Então, acho que a literatura Marginal se 
resume nisso assim. Muita gente fala assim: 
“Ah, mas o nome é forte, o nome é isso, o nome 
é aquilo”. Mas eu vou me encaixar em que ten-
dência de escritor? Eu sou contemporâneo? Sou 
um escritor da criminalidade? Então eu preferi 
adotar este nome, preferi este nome que é mais 
usado na Escola de Plínio Marcos e João Antônio. 
Falavam “Ah, isto é uma literatura marginal. 
Realmente a gente pegou este com orgulho e 
transformou num símbolo de cobrança, a gente 
transformou em uma marca que outros autores 
hoje usam e falam que é uma literatura margi-
nal ou literatura periférica ou literatura só. O 
importante é ter o trabalho feito, assim, e ele 
foi realizado”. (FERRÉZ, 2007, n.p. apud SILVA, 
2013, p. 152). 



138

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

É possível destacar mais uma singularidade desses autores, 
além de seu perfil socioeconômico comum: o envolvimento em 
projetos do terceiro setor (organizações não governamentais) e 
com a cultura hip-hop por meio de eventos que discutem literatura 
e mercado editorial, suas dificuldades em publicar e distribuir 
textos, além de apresentar novos escritores. A importância desses 
eventos se concretiza em publicações posteriores à revista Caros 
Amigos/Literatura Marginal, como por exemplo, a publicação de 
uma antologia organizada por Ferréz em 2005 pela editora Agir 
intitulada Literatura marginal: talentos da escrita periférica. A respeito 
desse movimento, Nascimento (2006) conclui: 

Assim, a literatura marginal dos escritores a 
periferia e o hip hop são dois movimentos artís-
ticos culturais que, por meio dos seus produtos, 
dão nova significação ao espaço da periferia, 
ajudando a criar uma representação positiva do 
que antes só estava associado à falta, à violência 
e à precariedade (NASCIMENTO, 2006, p. 80). 

Após esse marco histórico da literatura periférica/marginal, 
alguns autores adquiriram notoriedade, entre eles o próprio Fer-
réz, que publicou cinco títulos após as edições da revista. O autor 
é fundador do 1daSul, grupo interessado em promover eventos 
e ações culturais na região do Capão Redondo, ligados ao movi-
mento hip-hop. A ONG Interferência, que trabalha com crianças 
da Zona Sul e fundou o Selo Povo, editora independente. Entre 
suas obras mais conhecidas destacamos: Capão Pecado (2000), 
Amanhecer Esmeralda (2014), Manual Prático do Ódio (2014) e Os 
ricos também morrem (2015). 

Outro escritor com texto publicado na revista é Sérgio Vaz. 
Mineiro da cidade de Ladainha, ele tornou-se conhecido por seu 
ativismo social com a fundação da Cooperifa em 2001, instituição 
que promove saraus às quartas-feiras no bar Zé Batidão. Sérgio Vaz 
gravou disco com 25 poetas da Cooperifa declamando seus textos e 
organizou a Semana de Arte Moderna da Periferia, na qual divulga, 
em diferentes espaços públicos da Zona Sul de São Paulo, trabalhos 



139

Ensino de Filosofia

artísticos produzidos na periferia da cidade. Em Antropofagia Peri-
férica, Vaz expõe sobre a criação e os desdobramentos da Cooperifa. 
Posteriormente, desenvolveu o projeto Cinema na Laje que exibe, 
na laje do Bar do Zé Batidão, documentários e filmes alternativos. 
Em 2009, Sérgio Vaz foi eleito pela revista Época como uma das 
pessoas mais influentes em razão de seu engajamento no cenário 
cultural de São Paulo. Até 2005 suas obras foram publicadas de 
forma independente, depois a editora Global publicou três de seus 
títulos mais conhecidos: Colecionador de Pedras (2007), Literatura, 
pão e poesia (2011) e Flores de Alvenaria (2016). 

Elizandra Souza, paulistana de origem nordestina, que 
teve seu texto publicado na terceira edição da revista, é poeta, 
jornalista, editora da Agenda Cultural da Periferia na Ação Edu-
cativa e locutora da Rádio Comunitária Heliópolis FM. Publicou 
Águas da Cabaça (2012) e organizou livro de antologias Pretextos 
de mulheres negras (2013). 

Desta maneira, após a observação da trajetória de suas produ-
ções literárias e de outros autores que surgiram, é possível afirmar 
que a literatura marginal/periférica possibilitou aos envolvidos a 
divulgação de suas narrativas como um instrumento possível para 
refletir a respeito de sua subalternidade e de lacunas possíveis 
dentro dos espaços secularizados do mercado editorial e de crítica 
literária, além de se tornarem porta-vozes de outros sujeitos com 
experiências semelhantes, como afirma Nascimento (2005): 

E diferentemente dos outros escritores que pro-
duziram obras que podem ser associadas ao adje-
tivo marginal, os autores estudados assumiram 
o papel de se colocarem como porta-vozes dos 
sujeitos marginais e periféricos no plano literário 
e de desenvolver ações pragmáticas voltadas 
para a produção e consumo de bens culturais em 
bairros de periferia (NASCIMENTO, 2005, p. 69). 

Examinaremos adiante, de modo sucinto, algumas noções que 
gravitam em torno do conceito de literatura menor desenvolvido 
por Deleuze e Guattari na obra que dedicaram a Kafka, identifi-



140

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

cando os pontos de intersecção que há entre essa concepção e a 
literatura marginal brasileira das duas últimas décadas. 

3 LITERATURA MENOR: BREVES 
CONSIDERAÇÕES 

Os grandes estilistas fazem isso. É verdade para todos: 
cavar uma língua  estrangeira na própria língua e levar 
toda a linguagem a uma espécie de limite musical. 

 (Gilles Deleuze)

Contrariamente ao que se poderia imaginar à primeira vista, 
a menoridade não é um atributo que qualifica determinada litera-
tura. Para Deleuze e Guattari (2003), o termo se aplica às condições 
revolucionárias de qualquer literatura que subsista à literatura 
estabelecida. A literatura menor não pertence, portanto, a uma 
língua menor, mas à língua que uma minoria constrói em uma 
língua maior. Talvez por essa razão os autores tenham optado por 
utilizar o termo “menor” e não “marginal” ou “proletária”. Não se 
trata de estabelecer padrões linguísticos e literários inteiramente 
novos, posicionando-se numa margem oposta: trata-se, antes, de 
um movimento interno e, por isso mesmo, revolucionário. 

Deleuze e Guattari (2003) estabelecem três categorias fun-
damentais ao conceito de literatura menor sendo, a primeira delas, 
seu coeficiente de desterritorialização: 

Até aquele que por desgraça nascer no país de 
uma grande literatura tem de escrever na sua 
língua, como um judeu checo escreve em alemão, 
ou como um Usbeque escreve em russo. Escrever 
como um cão que faz um buraco, um rato que 
faz a toca. E, por isso, encontrar o seu próprio 
ponto de subdesenvolvimento, o seu patoá, o seu 
próprio terceiro mundo, o seu próprio deserto. 
(DELEUZE; GUATTARI, 2003, p. 41). 



141

Ensino de Filosofia

Escrever como um estrangeiro de sua própria língua é o que 
possibilita ao autor o encontro consigo mesmo e com sua realidade. 
Ao empregar a coloquialidade, contrações prepositivas ou pro-
nominais imprevistas, gírias e palavrões, os autores da literatura 
marginal brasileira demarcam um território próprio no seio da 
normatividade gramatical da língua portuguesa — ou o que Deleuze 
e Guattari denominariam “língua de papel”. À guisa de ilustração, 
destacamos o seguinte trecho de uma das obras de Ferréz (2015): 

Zé Bahia não manda nada na quebrada. 

Abaixa a cabeça pra polícia e pra bandido na 
quebrada. 

De dentro do barraco ouve a malandragem. 

— Esse carro é bem louco, é de bandido. 

Zé firmeza se irritou um dia com o barulho da 
moto, o malandro não parava de ficar passando 
com escapamento aberto. 

Zé fudido da vida mandou o menino voltar de ré. 

À noite, Zé ficou na moral, bandidagem 
circulou perto do seu barraco. 

Zé, que antes era José Aparecido de Oliveira, 
mudou de nome quando entrou na obra. Zé da 
Porra, Zé Largarto, Zé da Pá (deu uma pazada 
num pião metido a forgado). 

E finalmente Zé Tiozinho. Com a velha sacola da 
Kings e um conteúdo de alumínio. 

A polícia hoje parou o Zé, chamou de Zé Buceta, 
perguntou onde era a boca, ele apontou pra 
própria boca, pensou que era teste de embria-
guez, mas viu que não era, quando tomou um 
tapa, a bolsa a tiracolo caiu, o polícia chutou, 
alguém gritou. 

— É trabalhador, é um Zé Povim! Um Zé 
Qualquer! 



142

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

Os holerites se espalharam, voaram pelas que-
bradas. [. . .] 

— Tantu bandidu na rua e us fi dégua aí para um 
trabaiador, um Zé Ninguém de merda. (FERRÉZ, 
2015, p.101). 

O trecho citado é parte do conto Zé, que narra a abordagem 
policial contra um operário da construção civil. O narrador descreve 
com minúcia como o personagem é visto pelo os outros. Por meio de 
um nome muito comum na Língua Portuguesa, subverte a norma 
da língua transformando o substantivo em adjetivo de conota-
ção pejorativa: “Zé Bahia”, “Zé firmeza”, “zé fudido”, “Zé da Porra”, 
“Zé Largarto”, “Zé da Pá”, “Zé tiozinho”, “Zé Buceta”, “Zé Povim” e 
finalmente, um “Zé Qualquer” e “Zé Ninguém de merda”. É curioso 
como a marginalidade da personagem é percebida por seus iguais: 
anteriormente reconhecido como “José Aparecido de Oliveira” é 
descrito ao final do conto como um “Zé Ninguém de merda”. 

A segunda categoria, conforme Deleuze e Guattari (2003), 
consiste na conexão entre o individual e o imediato político, que 
ocorre devido ao diminuto espaço de que dispõe esse tipo de lite-
ratura. As questões individuais tornam-se necessárias e indispen-
sáveis porque uma outra história se agita em seu interior. Nesse 
sentido, o triângulo familiar se conecta com outros triângulos — 
comerciais, econômicos, burocráticos, jurídicos — que lhes deter-
minam os valores. Para ilustrar o funcionamento dessa categoria 
destacamos o poema de Elizandra de Souza, Em legítima defesa: 

Só estou avisando, vai mudar o placar.. . 

Já estou vendo nos varais os testículos 
dos homens, 

que não sabem se comportar 

Lembra da Cabeleireira que mataram, outro dia, 

E as pilhas de denuncias não atendidas? 

Que a notícia virou novela e impunidade 

É mulher morta nos quatro cantos da cidade... 



143

Ensino de Filosofia

Só estou avisando, vai mudar o placar.. . 

A manchete de amanhã terá uma mulher, 

de cabeça erguida, dizendo: 

- Matei! E não me arrependo! 

Quando o apresentador questiona – lá 

ela simplesmente retocará a maquiagem. 

Não quer estar feia quando a câmera retornar 

e focar em seus olhos, em seus lábios. . . [. . .] 
(SOUZA, s.d, n.p.). 

O eu lírico do poema, em primeira pessoa, expõe um pro-
blema de muitas mulheres: a violência de gênero. A indignação 
expressa por ele em razão da impunidade convoca, implicitamente, 
muitas mulheres em igual situação: “Só estou avisando, vai mudar 
o placar... A manchete de amanhã terá uma mulher [. . .]”. A mulher 
em questão pode se referir ao eu lírico ou a outra mulher, dado o 
uso do artigo indefinido. Assim, é possível observar, ao longo de 
todo o poema, uma questão individual, diretamente conectada ao 
contexto mais amplo de uma cultura machista que determina os 
valores dos corpos femininos — uma situação política, portanto 
—  e que revela em seu interior o movimento de outras histórias. 

Finalmente, a terceira categoria que compõe o conceito de 
literatura menor é denominada por Deleuze e Guattari (2003) 
como agenciamento coletivo de enunciação. Para os autores, o 
talento não é muito abundante nesse tipo de literatura. Desse 
modo, as condições não são dadas numa enunciação individuada 
pertencente a este ou aquele “mestre”, separadas da enunciação 
coletiva. Esse estado de realidade do talento é benéfico e permite 
conceber algo diferente de uma literatura dos mestres: o que o 
escritor diz sozinho constitui uma ação comum; o que diz ou faz 
é necessariamente político, ainda que os demais não estejam de 
acordo. Determinada a preencher as condições de uma enunciação 
coletiva que falta em outros lugares, a máquina literária reveza 
uma máquina revolucionária por vir: 



144

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

Não há sujeito, só há agenciamentos colectivos de 
enunciação — e a literatura exprime esses agen-
ciamentos, nas condições em que não são con-
siderados exteriormente, e onde eles existem 
apenas como forças diabólicas por vir ou como 
forças revolucionárias por construir. (DELEUZE; 
GUATTARI, 2003, p. 41, grifo dos autores). 

Acerca de uma voz coletiva cujo compromisso é, por meio de 
forças revolucionárias, construir novas ações, citamos um trecho 
da crônica Felicidade, de Sergio Vaz (2011):

As coisas não nasceram para dar certo, somos 
nós é que fazemos as coisas acontecerem, ou 
não. Acredito que a gente tem que ter um foco 
a seguir, traçar metas, viver por elas. Ou mor-
rer tentando. Jamais queimar etapas e saber 
reconhecer quando é a sua hora. O Acaso é uma 
grande armadilha e destrói os sonhos fracos de 
pessoas que se acham fortes. Procure não passar 
do tempo e nem chegar antes. Preparar o corpo, 
o espírito, estudar o tempo o espaço. Não ser 
escravo de nenhum dos dois. Observe as coisas 
que interferem no seu dia e na sua noite. E saiba 
entender que há aqueles sem sol e sem estrelas e 
que a vida não deve parar só por isso. Seja gentil 
com as pessoas e consigo mesmo. E gentileza não 
tem nada a ver com fraqueza, pois, assim como 
um bom espadachim, é preciso ter elegância para 
ferir seus adversários [. . .]. (VAZ, 2011, p. 17). 

Nessa crônica o narrador descreve uma “receita” para a 
felicidade, convocando o leitor a partilhar dos mesmos valores 
que ele evoca. A voz dele é, portanto, a voz de muitos: “[. . .] somos 
nós é que fazemos as coisas acontecerem, ou não”. Nesse trecho 
em especial, a linguagem metafórica dá corpo aos valores emi-
tidos por essa voz coletiva enunciada pelo narrador: gentileza, 
diversidade, resiliência.  Ao evocar um “nós” o autor se insere no 
cenário político visto que, em sua origem, “político” é aquele que 
se interessa pelos assuntos da pólis, da cidade, da coletividade. No 



145

Ensino de Filosofia

trecho acima, “nós” pode representar os cidadãos de um bairro 
marginalizado em seus direitos sociais. 

Tendo examinado os aspectos fundamentais do conceito de 
literatura menor, arriscaremos no capítulo seguinte uma resposta 
ao desafio inicialmente proposto, abordando as relações entre 
filosofia e literatura marginal numa perspectiva metodológica. 

4 ENSINO DE FILOSOFIA E LITERATURA 
MARGINAL 

A filosofia mobiliza e trata de conceitos. [. . .] Os filósofos 
não escrevem sem elaborar um estilo. São como artistas, 
são artistas. 

(Gilles Deleuze)

Conforme Gagnebin (2016) as aproximações filosóficas vigen-
tes buscam tratar os textos literários como recursos ilustrativos 
dos conceitos filosóficos: é como se existisse, sob os conceitos 
filosóficos, uma verdade mais profunda que, dita apenas de modo 
indireto pelo escritor, é anunciada de maneira explícita pelo filó-
sofo. Uma postura que revela uma visão preconceituosa em relação 
à literatura e à filosofia uma vez que a primeira é vista como um 
discurso ornamental — da imagem ou metáfora — e a segunda 
como um discurso objetivo e verdadeiro. Objetivando superar 
essa dicotomia e a consequente instrumentalização da literatura, 
esboçaremos uma estratégia de ensino que considere as relações 
entre filosofia e literatura marginal, partindo das concepções 
deleuze-guattarrianas de problema e conceito. 

Em relação ao problema, Deleuze (1974) nos diz: “[. . .] Deve-
mos, assim, romper com um longo hábito de pensamento que 
nos faz considerar o problemático como uma categoria subjetiva 
de nosso conhecimento [. . .]” (DELEUZE, 1974, p. 57). Desse modo, 
podemos afirmar que o problema não consiste numa operação 



146

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

puramente racional, mas em algo que parte do que é sensível. A 
experiência problemática é primeiramente vivenciada antes de 
ser equacionada racionalmente como problema. A esse respeito, 
La Salvia (2015) afirma que: 

[...] os problemas são experimentados por nós nos 
encontros com a vida, com um fora, com o caos. 
Um fora como um caos de excesso de devires, 
cheio de acontecimentos vibrando intensamente, 
conectando-se e se separando pela diferença que 
são uns em relação aos outros, de todos os modos 
e em todas as direções. (LA SALVIA, 2015, p. 3). 

Há uma importante correlação entre problema e aconteci-
mento: “O modo do acontecimento é o problemático. Não se deve 
dizer que há acontecimentos problemáticos, mas que os aconteci-
mentos concernem exclusivamente aos problemas e definem suas 
condições” (DELEUZE, 1974, p. 57). Os acontecimentos são intensi-
dades e podem ser descritos como transformações imateriais que 
surgem e nos afetam, mas que não podem ser confundidas com o 
estado de coisas nas quais se materializa, nem com a linguagem 
que as expressa (LA SALVIA, 2015). 

O problema também é uma singularidade composta por um 
agenciamento de singularidades. Ele nos move a pensar por que, 
enquanto singularidade, não possui uma fórmula pré-determinada. 
Ele se apresenta a nós como um desafio para o qual precisamos 
construir uma resposta, que também dependerá dos agenciamentos 
das singularidades que o compõem (GUIDO; GALLO; KOHAN, 2013). 

Quanto ao conceito, podemos afirmar a partir de Deleuze 
e Guattari (2010) que ele consiste na materialização da filosofia: 
“Se há lugar e tempo para a criação dos conceitos, a essa operação 
de criação sempre se chamará filosofia, ou não se distinguira 
da filosofia, mesmo se lhe for dado um outro nome (DELEUZE; 
GUATTARI, 2010, p. 15). É importante ressaltar, conforme La Sal-
via (2015), que essa operação não se realiza de maneira natural, 
como resultado da atividade intelectual de um sujeito pensante 
predisposto à verdade: forçado por um fora repleto de problemas 



147

Ensino de Filosofia

intensos e diferentes, o pensamento filosófico cria conceitos 
igualmente intensos e diferentes, que se instauram por meio de 
um plano de imanência: 

A filosofia é ao mesmo tempo criação de conceito 
e instauração do plano [de imanência]. O conceito 
é o começo da filosofia, mas o plano é sua ins-
tauração. O plano não consiste evidentemente 
num programa, num projeto, num fim ou num 
meio; é um plano de imanência que constitui o 
solo absoluto da filosofia, sua Terra ou sua des-
territorialização, sua fundação, sobre os quais ela 
cria seus conceitos. Ambos são necessários, criar 
os conceitos e instaurar o plano, como duas asas 
ou duas nadadeiras. [. . .] (DELEUZE; GUATTARI, 
2010, p. 52, acréscimo nosso). 

Desprendendo-nos da leitura exegética dos textos de Deleuze 
e Guattari ousamos manejar, ao nosso modo, alguns dos concei-
tos por eles desenvolvidos, estabelecendo acoplamentos, fluxos 
e cortes de fluxos ao propor-lhes uma nova lógica de sentido. 
Entendemos por plano de imanência a realidade complexa e con-
creta partilhada pela escola, professores e estudantes, bem como 
seus desdobramentos históricos, políticos, econômicos e sociais. 
Cada desdobramento revela problemas diversos, constituídos pelo 
agenciamento de um número sem fim de singularidades, que afe-
tarão ou não os estudantes, de modos distintos e com intensidades 
diversas. O encontro com acontecimentos dessa natureza pode 
forçar os estudantes a pensarem: por que apenas uma ou duas 
aulas por semana com 45 minutos cada? Por que esse assunto em 
detrimento de outros? Por que esse pensador em detrimento de 
outros? Por que esse currículo? Por que a qualidade das escolas 
públicas, em termos de estrutura e de aprendizagem, muda em 
função dos bairros onde se localizam? Por que é difícil ingressar 
numa universidade pública? Por que a cor das pessoas é fator 
determinante para ter acesso ou não às oportunidades? Por que o 
preço da passagem de ônibus aumenta e a qualidade do transporte 
não acompanha o mesmo ritmo? 



148

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

Sobre esse solo, o problema e sua experiência concreta — 
força motriz do pensamento — emergem como matéria-prima de 
uma prática autêntica e qualitativa de ensino de filosofia que, por 
sua vez, resultará no fazer filosófico por parte dos estudantes: um 
processo criativo de produção de ideias, de produção de filosofia, 
que se materializa em conceitos que são criados para o enfren-
tamento dos problemas experienciados, vividos concretamente. 

A articulação entre filosofia e literatura marginal se dá na 
medida em que a segunda empresta à primeira suas categorias 
fundamentais, conforme descritas por Deleuze e Guattari (2003): 
é necessário filosofar “como um cão que faz um buraco ou um rato 
que faz a toca” para encontrar, no seio da filosofia estabelecida, “o 
seu patoá, o seu próprio terceiro mundo, o seu próprio deserto”. 
É necessário filosofar como um estrangeiro de si, estrangeiro do 
próprio pensamento. É necessário desenvolver um jeito próprio 
de fazer filosofia, demarcar território, desterritorializar-se filo-
soficamente. 	

As questões anteriormente mencionadas em caráter de ilus-
tração podem ser individuais, mas em seu interior agitam-se outras 
histórias. Sua conexão com o contexto político mais amplo que 
lhes determina o valor e lugar nos impede de produzir conceitos 
apolíticos. Tal como ocorre na literatura menor na perspectiva 
deleuze-guattarriana, a filosofia produzida pelos estudantes tam-
bém pode estar conectada ao seu imediato político. 

Finalmente, o agenciamento coletivo de enunciação também 
pode se constituir como característica da filosofia a ser produzida 
pelos estudantes. Os encontros com os acontecimentos agencia-
dores de experiências problemáticas depende do agenciamento 
de singularidades. Desse modo, o estudante que vivencia esses 
encontros e a partir disso cria conceitos fala em nome dos demais 
porque partilha com eles os sabores e dissabores da vida que acon-
tece dentro e fora dos espaços escolares. Assim sendo, a literatura 
marginal, pode figurar como agente coletivo de enunciação.



149

Ensino de Filosofia

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

O estudo das formas literárias da filosofia é indispensável à 
compreensão dos textos filosóficos porque nos permite verificar de 
que modo os filósofos fizeram frente aos problemas que lhes asso-
laram. Entretanto, para aprender filosofia, não basta conhecermos 
com profundidade e riqueza de detalhes o movimento interno das 
obras filosóficas e o modo como os filósofos fizeram frente a isso. 
Assim, propomos uma prática de ensino que valorize a produção 
conceitual e literária dos estudantes a partir das características da 
literatura menor descritas por Deleuze e Guattari (2003). 

O não-filosófico está talvez mais no coração da filosofia 
que a própria filosofia, e significa que a filosofia não pode 
contentar-se em ser compreendida somente de maneira 
filosófica ou conceituai, mas que ela se endereça também, 
em sua essência, aos não-filósofos. 

(Gilles Deleuze e Félix Guattari)

REFERÊNCIAS

ABECEDÁRIO de Gilles Deleuze. Transcrição integral do vídeo. Disponível 
em: http://stoa.usp.br/prodsubjeduc/files/262/1015/Abecedario+G.+De-
leuze.pdf. Acesso em: 29 mar. 2020. 

DELEUZE, Gilles. Lógica do sentido. Trad. Luiz Roberto Salinas Fortes. 
São Paulo: Perspectiva, Ed. da Universidade de São Paulo, 1974. 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Kafka: para uma literatura menor. 
Trad.  Rafael Godinho. Lisboa: Assírio & Alvim, 2003. 

______. O que é a filosofia? 3 ed. Trad. Bento Prado Jr. e Alberto Alonso 
Muñoz. São Paulo: Editora 34, 2010. 

FERRÉZ. Os ricos também morrem. São Paulo: Editora Planeta, 2015. 



150

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

GAGNEBIN, Jeanne Marie. Filosofia e Literatura. Revista Limiar, Gua-
rulhos, v. 3, n. 5, p. 4-14, 2016. 

GUIDO, Humberto Aparecido de Oliveira; GALLO, Silvio Donizetti de 
Oliveira; KOHAN, Walter Omar. Princípios e possibilidades para uma 
metodologia filosófica do ensino de filosofia: história, temas, problemas. 
In: CARVALHO, Marcelo; CORNELLI, Gabriele (Org.). Ensinar filosofia. 
Cuiabá: Central de Texto, 2013, cap. 7, p. 105-134.

HEUSER, Ester Maria Dreher. Modos de ler a filosofia: uma conversa com 
iniciantes e iniciados. Revista Digital de Ensino de Filosofia. Santa 
Maria, v. 2, n.1, p. 6-18, 2016. 

LA SALVIA, André Luis. L. A extração de problemas de uma peda-
gogia do conceito. 2015. 198f. Tese (Doutorado em Filosofia) - Instituto 
de Filosofia e Ciências Humanas, Universidade Estadual de Campinas, 
Campinas, 2015. 

NASCIMENTO, Erica Peçanha do. “Literatura marginal”: os escritores 
da periferia entram em cena. 2006. 203 f. Dissertação (Mestrado em 
Antropologia Social) - Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, 
Universidade de São Paulo, São Paulo, 2006.

SILVA, Mário Augusto Medeiros da. A descoberta do insólito: litera-
tura negra e literatura periférica no Brasil (1960-2000). Rio de Janeiro: 
Aeroplano, 2013.

SOUZA, Elizandra de. Em legítima defesa. Disponível em: http://www.
mjiba.com.br/elizandra/elizandra-poesias. Acesso em: 06 mar. 2020. 

VAZ, Sérgio. Literatura, pão e poesia. São Paulo: Editora Global, 2011. 



151

ENSINO DE FILOSOFIA: QUESTÕES 
DIDÁTICAS NA PRÁTICA DOCENTE DO 
ENSINO MÉDIO35

Wanderley da Silva36

INTRODUÇÃO

Este trabalho apresenta alguns resultados de uma pesquisa 
qualitativa que tem como objetivo enunciar questões didáticas rele-
vantes para o ensino de filosofia na educação básica, em particular na 
escola pública. A referida pesquisa foi criada para elucidar algumas 
interrogações formuladas pelos alunos do curso de licenciatura 
em filosofia da UFRRJ, durante os debates na disciplina ensino de 
filosofia e no decorrer das atividades do estágio supervisionado, 
ao longo dos anos de 2011/12. Tanto a disciplina quanto a atividade 
mencionadas possuíam como temática e local de prática a rede 
pública de ensino médio situada no município de Seropédica/RJ. 

O levantamento inicial, realizado a partir de questionários 
semiestruturados aplicados a quatro (04) professores regentes 
(envolvidos com o estágio supervisionado em três escolas da zona 
urbana do município) e doze (12) licenciandos, indicou importantes 
elementos para a análise, e podemos enumera-los sob três grupos 
temáticos fundamentais: 1) a desmotivação dos alunos do ensino 
médio: desinteresse pela disciplina, já que os estudantes, suposta-

35  Capítulo originalmente publicado na Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación 
Volúmen 1 - Número 2 - 2014 pp. 199-215. 
36  Doutor em Políticas públicas e formação humana/ UERJ; Professor Associado de Ensino de 
Filosofia da UFRRJ/IE/DTPE. E-mail: wanderleyws17@gmail.com 



152

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

mente, não vislumbram uma aplicação mais efetiva (pragmática) 
dos conhecimentos filosóficos na conquista de postos de trabalho; 
2) algumas questões didáticas: dificuldades vocabulares dos textos 
filosóficos; escassez de material didático adequado (contavam ape-
nas com o livro didático indicado pelo Ministério da Educação, em 
quantidade insuficiente para todos os alunos); polêmicas quanto a 
ensinar filosofia ou ensinar a filosofar, reforçada por juízos prós 
e contra o ensino da história da filosofia ou dos temas filosóficos; 
3) falta de estrutura dos prédios escolares: salas pequenas, mal 
ventiladas, barulhentas e com mobiliário em péssimas condições.

Neste texto nos limitaremos à apresentação de algumas refle-
xões sobre o ponto dois, isto é, sobre “algumas questões didáticas” 
registradas durante a investigação do material.

A FILOSOFIA NA ESCOLA PÚBLICA 
BRASILEIRA: BREVE HISTÓRICO

Mesmo depois do monopólio jesuítico sobre a educação 
brasileira, e da desarticulação sistêmica do ensino causado pelas 
Reformas Pombalinas no século XVIII, a filosofia permaneceu no 
currículo escolar, sem, contudo, fazer parte das políticas públicas 
para a educação. A filosofia permanece como disciplina escolar 
até o fim do período imperial, marcando historicamente a sua 
“presença garantida” (ALVES, 2002. p. 8). Todavia, o percurso da 
filosofia como disciplina curricular, até a decretação da sua obriga-
toriedade na educação básica brasileira no século XXI, apresentou 
raros vínculos com a escola pública nacional, exceção feita ao 
Colégio Pedro II, ainda no período imperial. 

Após o período imperial, a “presença garantida” da filosofia 
dá lugar a sua “presença indefinida” no currículo do ensino secun-
dário brasileiro (ALVES, 2002). A Reforma Francisco Campos, 
por exemplo, além de apagar a filosofia do currículo (já que não 
determinava uma carga horária específica), estabeleceu uma cisão 
no ensino secundário, criando uma verdadeira barreira para que as 



153

Ensino de Filosofia

classes populares pudessem seguir seus estudos. Com um currículo 
enciclopédico, com uma média de 102 disciplinas anuais e mais de 
80 arguições e provas mensais, o ensino secundário propedêutico 
contrastava com o ensino profissionalizante, que nem mesmo 
possibilitava a progressão do aluno ao curso superior.

De fato, para um contexto social que começava a 
despertar para os problemas do desenvolvimento 
e da educação, numa sociedade cuja maioria vivia 
na zona rural e era analfabeta e numa época em 
que a população da zona urbana ainda não era 
totalmente atingida, nem sequer pela educação 
primária, pode-se imaginar a camada social para 
a qual havia sido elaborado um currículo assim 
tão vasto (ROMANELLI, 1999, p. 136). 

Já em 1942, o ministro Gustavo Capanema empreende uma 
nova reforma e reintroduz a filosofia no ensino secundário, no 
entanto, a partir de uma concepção dicotômica de educação: com 
4 aulas (3ª série) no curso científico e 6 aulas no curso clássico ( 3 
aulas no 2º ano e 3 no 3º).

A partir do ano de 1930, houve mais duas refor-
mas que despertaram uma mudança na edu-
cação do Ensino Médio brasileiro. A primeira 
se deu em 1931 e determinava que a educação 
visasse, não somente à matrícula nos cursos 
superiores, mas também, à formação do homem 
para todos os setores da vida, isto é, uma for-
mação integral que lhe possibilitasse tomar 
decisões claras e seguras em qualquer situação 
de sua existência. A segunda de 1942, decreto 
n° 4.244, intitulada Lei Orgânica do Ensino 
Secundário, dividiu o ensino em dois ciclos: o 
ginásio que era cursado em quatro anos e o cole-
gial em três. Ainda o colegial subdividia-se em 
científico e clássico. O científico visava ao ensino 
das ciências, já o clássico, por sua vez, previa 
uma carga horária de quatro horas semanais 
para a Filosofia. Seria a formação intelectual 
(MAZAI; RIBAS, 2001, p. 9).



154

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

As políticas públicas para educação no período do nacional 
desenvolvimentismo (1946/1964), menos claras em suas intenções 
dicotômicas e classistas do que as anteriores, não avançaram na 
construção de uma escola democrática. Já consolidados na Cons-
tituição de 1946, os princípios “liberais democráticos” também 
foram trazidos para a discussão da primeira LDB que culminaria, 
depois de mais de uma década de discussões parlamentares, na Lei 
4024/61. Um dos reflexos desses princípios liberais na educação foi 
a manutenção do financiamento público para os estabelecimentos 
privados, em forma de bolsas de estudos. A educação pública perde 
verbas, e a filosofia perde a sua obrigatoriedade no currículo e passa 
a ser oficialmente uma disciplina complementar. 

O ensino de filosofia após 1964 permaneceu na condição de 
disciplina complementar no currículo do então 2º Grau, porém, 
de fato, não era incluído nem mesmo como disciplina facultativa, 
devido aos interesses do governo de exceção. No início da década de 
1970, a filosofia simplesmente deixa de existir no currículo oficial, 
com a outorga da Lei 5692/71. A volta da filosofia irá acontecer, 
efetivamente, apenas no ano de 1982 com a promulgação da Lei 
7044/82 que inclui a filosofia como disciplina optativa.

No final da década de 1980 e durante os anos de 1990, 
acompanhado o processo de transformações políticas no cená-
rio nacional, a educação foi alvo de muitas reformas e debates 
parlamentares e da sociedade civil. A principal consequência 
desse período foi a implantação de princípios neoliberais nas 
políticas públicas da educação.

 Entre as mudanças na gestão das políticas públicas, eviden-
ciou-se a analogia proposta entre a educação e os negócios empre-
sariais, paralelismo que atribuiu à escola a forma de uma empresa 
capitalista, ao menos no que dizia respeito à noção de qualidade da 
educação. A qualidade da educação passou a ser entendida como 
capacidade de produção, isto é, mediada pela suposta eficiência e 
eficácia do processo de formação de novos indivíduos, capazes de 
ingressar no mercado de trabalho. A “fórmula” era simples: mais 



155

Ensino de Filosofia

vagas nas escolas, maior índice de aprovação, resultando em qua-
lidade. A escola com o maior índice de aprovação seria a melhor.

 Para a escola pública, o aumento repentino do percentual 
de alunos aprovados, em muitos casos foi apenas um engodo 
estatístico, que objetivava a manutenção e/ou o aumento de verbas 
oferecidas para os municípios brasileiros pelos órgãos nacionais 
e internacionais de financiamentos, entre eles, o Banco Mundial. 
A chamada “aprovação automática” foi uma das estratégias disse-
minadas para equacionar o problema da distorção do fluxo série/
idade causado pelo grande percentual de reprovações registrado nas 
décadas de 1980/1990 (LEON; MENESES-FILHO, 2003). O resultado 
dessa operação foi desastroso, provocando um enorme contingente 
de analfabetos funcionais, contribuindo, por razões óbvias, para o 
baixo aproveitamento escolar dos alunos do ensino médio. 

A filosofia permaneceu como disciplina optativa em parte 
das escolas públicas do atual ensino médio durante tudo o período 
de entusiasmo pelo neoliberalismo na educação, até a decretação 
de sua obrigatoriedade em 2008, mantendo a tradição de não ter 
um lugar definitivo no currículo escolar.

O CRESCIMENTO DO ENSINO MÉDIO 
BRASILEIRO E OS NOVOS DESAFIOS DA 
ESCOLA PÚBLICA

A análise dos dados referentes ao ensino médio no Brasil 
permite constatar um aumento considerável na oferta e matrículas 
no período de 1971-1994. Passamos de 1.119.421 alunos matricu-
lados em 1971, para 5.073.307 em 1994, um crescimento de 353% 
no período, cobrindo 32,2% da faixa etária de 15 a 19 anos (ZIBAS; 
FRANCO, 1997). No mesmo período, as matrículas nas escolas 
estaduais avançaram 578%; já as escolas privadas diminuíram sua 
participação, de 43% em 1971, para 20,8% em 1994. Por último, 
ainda devemos destacar que 60% das matrículas dos alunos no 
ensino médio de 1989-1994 foram efetivadas no turno da noite, 



156

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

majoritariamente por alunos trabalhadores de baixa remunera-
ção e fora da faixa etária considerada adequada para esse grau de 
ensino (Ibid., p.37).

O crescimento do ensino médio foi acelerado ainda na 
década de 1990, já que de 1991 até 1998 houve um crescimento de 
84% no número de matriculas (BRASIL, 1998). As matrículas nos 
anos 2000 continuaram crescendo 10,3% entre 2000-2003, mas 
sofreu uma retração entre 2004-2008, de menos 8,8%, passando 
de 9.169.357 alunos matriculados em 2004, para 8.366.100 em 
2008 (BRASIL, 2011b).

Segundo os dados do Censo da Educação Básica 2011, o ensino 
médio contava em 2009 com 8.357.675 alunos matriculados, desse 
total, 85,9% estudava nas redes estaduais de ensino público. Em 
2010, aproximadamente um terço dos alunos estudou no turno da 
noite (BRASIL, 2012). Conclui-se então que houve uma diminuição 
considerável no número de alunos matriculados nos cursos notur-
nos; de 60% em 1994, para pouco mais de 30% em 2010, porém, 
mantendo um contingente enorme de quase 3 milhões de alunos. 
Se considerarmos os alunos matriculados na educação de jovens e 
adultos no ensino médio (EJA), acrescentaríamos aproximadamente 
mais 1 milhão de alunos ao curso noturno (Ibid.).

A mudança do perfil socioeconômico dos alunos das escolas 
públicas do ensino médio fica evidenciada também nos dados 
do IBGE (2010), que demostram que apenas 9,9 % dos alunos de 
famílias de baixa renda (1º e 2ª quintos de renda per capita por 
família) estão matriculados nas escolas particulares, contra 47,1% 
nas escolas públicas. Já em relação às famílias de mais alta renda 
(5º quinto), existe uma abruta inversão: 9,4% estão matriculados 
nas escolas públicas, contra 52,7% nas escolas privadas.

Os dados apresentado até aqui tem o objetivo de caracterizar 
a mudança no perfil socioeconômico do aluno da escola pública, 
pois, essa mudança demanda uma nova relação da escola pública 
com os seus estudantes. Como movimento histórico, os alunos 
das camadas mais pobres da população brasileira conseguem 



157

Ensino de Filosofia

chegar a número expressivo ao final da educação básica; porém, 
esse movimento causa um descompasso entre a antiga concepção 
de escola pública e as novas demandas e referentes culturais dos 
alunos. Essas dificuldades, cada vez mais evidentes, estão presentes 
e percebidas no cotidiano escolar.

Em inúmeros momentos de trabalho com docen-
tes de redes estaduais e municipais, em diferentes 
cidades do país, temos sido confrontados com 
perguntas que nos evidenciam a dificuldade 
presente entre o professorado, tanto de tornar 
a cultura um eixo central do processo curricular, 
como de conferir uma orientação multicultural às 
suas práticas. São frequentes, nesses encontros, 
indagações relativas ao (à) aluno (a) concreto (a) 
que usualmente está presente na sala de aula: 
como lidar com essa criança tão “estranha”, que 
apresenta tantos problemas, que tem hábitos e 
costumes tão “diferentes” dos da criança “bem 
educada”? Como “adaptá-la” às normas, condutas 
e valores vigentes? Como ensinar-lhe os conteú-
dos que se encontram nos livros didáticos? Como 
prepará-la para os estudos posteriores? Como 
integrar a sua experiência de vida de modo coe-
rente com a função específica da escola? (CANDU, 
2003, p.1).

Os desafios para superar esse momento de impasse são 
muitos. Poderíamos associar à mudança do perfil socioeconômico 
e sociocultural dos alunos da rede pública, igualmente a mudança 
desses perfis em relação aos professores e seus desdobramen-
tos; ou ainda, problematizar as questões relacionadas à noção de 
juventude e suas mudanças em tempos da comunicação digital, 
entre muitas outras possibilidades. Nesse cenário novos questio-
namentos são válidos, como: Quais as motivações desses alunos? 
Quais os referentes culturais dos estudantes? Quais as melhores 
formas e abordagens didático-metodológicas para aproximar a 
escola pública de seus alunos? Não temos, obviamente, respostas 
definitivas para essas questões; entretanto, continuaremos em 



158

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

nosso esforço de elucidação analisando algumas questões didáti-
cas como forma de ajudar a compreensão desses novos desafios.

ALGUMAS QUESTÕES DIDÁTICAS SOBRE O 
ENSINO DE FILOSOFIA NAS ESCOLAS PÚBLICAS 
DO MUNICÍPIO DE SEROPÉDICA/RJ 

A necessidade de uma didática específica para o ensino de 
filosofia não é uma unanimidade entre os pesquisadores (ROCHA, 
2008). Todavia, evidencia-se a necessidade de oferecer aos licen-
ciandos “uma construção (uma base conceitual teórica e prática) 
que deveria ter a vitalidade de ser atualizada todos os dias” (CER-
LETTI, 2009, p. 77). Por outro lado, percebe-se um consenso de 
opiniões sobre a necessidade de superar metodologias superficiais 
e mecânicas para o ensino da disciplina, que “se confundam como 
simples técnicas pragmáticas aplicáveis a todos os problemas” 
(GHEDIN, 2008, p. 25), pois “uma didática da filosofia deve ser, 
antes de tudo, filosófica” (RODRIGO, 2009, p.33).

A inclusão da filosofia no currículo do ensino médio brasi-
leiro traz consigo a necessidade de uma nova abordagem didá-
tica, que atenda as exigências da atual escola pública. Mudança 
didática justificada pela visão de mundo e interesses, além da 
diversidade cultural e regional, que as camadas menos favore-
cidas economicamente apresentam.

Sobre esse ponto, o relato do professor X é bastante 
esclarecedor:

Ainda estou um pouco confuso [em relação ao 
currículo mínimo do estado do Rio de Janeiro37] 
e com turmas grandes e pouco tempo, acabo 
usando somente o livro didático38; além disso, 

37   CURRÍCULO MÍNIMO DE FILOSOFIA. Rio de Janeiro: SEERJ, 2012 SEERJ, 2012. Disponível 
em: http://www.rj.gov.br/web/seeduc/exibeconteudo?article-id=759820. Acesso em 16/10/2013.
38    ARANHA Maria Lúcia A; MARTINS, Maria Helena P. FILOSOFANDO: Introdução a Filosofia. 
São Paulo: Moderna, 2009.



159

Ensino de Filosofia

eles chegam aqui sem base e muitos vivem em 
comunidades sem recursos. 

Também três estudantes da licenciatura que participaram da 
pesquisa assinalaram esse ponto como relevante em seus relatos:

Fica difícil chamar a atenção deles [alunos], aí 
os exercícios e tarefas ficam presas ao livro.. . 
Eu tentei ajudar durante o estágio, mas, acabei 
mesmo foi orientando nas respostas... Acho que 
falta um pouco de interesse (aluno R, 7º período).

A maior dificuldade que eu percebi foi fazer os 
alunos ficarem quietos e ler os textos. . . Olha 
que eram textos bem curtos do livro didático.. . 
Eles não sabem ler direito, também não dá [sic] 
pra exigir tanto, eu conheço a realidade deles, 
passo pela comunidade todos os dias (aluna K, 
6º período).

Fica difícil [fazer os alunos ler os texto], é melhor 
colocar os pontos em debate e tentar resolver os 
exercícios do livro, pelo menos fica alguma infor-
mação; é um problema [ dificuldade de leitura] 
que eles trazem dos anos anteriores e da falta de 
estrutura familiar ( aluno F, 7º período).

As dificuldades para a construção de uma nova proposta 
didática para o ensino de filosofia, como das demais disciplinas, 
estão manifestas na própria organização das instituições escola-
res. As obrigações funcionais do professor dentro da hierarquia 
das instituições escolares sobrecarregam o trabalho docente com 
uma burocracia de discutível valor pedagógico. Relatórios, pla-
nejamentos, confecção e correção de avaliações encomendadas 
pelo Estado, sem a devida articulação e trabalho coletivo, pouco 
parece favorecer a formação discente. Essa organização escolar, 
comum às escolas públicas, impõe ao docente uma “dupla tarefa 
de mestres e funcionários do Estado” que exige do professor de 
filosofia uma capacidade de ocupar o lugar, bastante difícil, “da 
transmissão, da provocação e do convite” (CERLETTI, 2009, p.39). 



160

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

Alia-se à sobrecarga burocrática atribuída ao professor, 
um dia letivo bastante curto para cada turma. A filosofia, como 
as demais disciplinas no ensino médio, é oferecido em sistema 
de tempos de aulas que em muitas situações não possibilitam 
condições mínimas para uma discussão razoavelmente detida. 
É bastante difícil convidar o aluno à filosofia sem um espaço de 
reflexão, se muitas vezes a disciplina é oferecida como “última aula 
de sexta-feira e depois da Educação Física” (CONTALDO, 2004, p. 
52). Parece evidente que há uma premente necessidade de modi-
ficação da dinâmica do trabalho pedagógico para que cada escola 
possa organizar sua grade de horários de modo mais adequado, 
atendendo as particularidades das diferentes disciplinas.

Segundo relato da professora Y, o tempo de aula é muito 
curto e as condições pouco satisfatórias para o desenvolvimento 
de uma aula “filosófica”:

Eu acho que a filosofia é uma forma de fazer a 
garotada pensar, debater, sair daquela mesmice... 
Mas, até colocar todo mundo nos seus lugares, 
fazer a chamada, retomar uma ideia que já foi 
estudada com um tempo na semana.. . Ainda 
temos que disputar a atenção com as barraqui-
nhas e com som alto nas sextas-feiras em frente 
à escola.. .

Não só a reorganização do trabalho pedagógico nas esco-
las é importante para criar um espaço de reflexão, parece mais 
urgente ainda uma decisão didática mais clara e afirmativa quanto 
ao ensino de filosofia. Decisão que contribua para dirimir a falsa 
aporia sobre aprender filosofia ou aprender a filosofar, bastante 
comum nos relatos analisados em nossa pesquisa.

Os professores da escola só usam os livros 
[didáticos] e ficam fazendo história [da filoso-
fia], repetindo autores e correntes, com poucas 
informações, mais memorização mesmo (J. aluna 
do 6º período).



161

Ensino de Filosofia

É um grande bate-papo! O que eu vi aqui [na 
escola] foi isso, usam o livro e falam de Aristóteles 
e ética.. . Depois fica um “debate” do que é bom, 
do que é ruim... Não dá, isso não rende (aluno 
R, 7º período).

O suposto dilema, entre aprender filosofia ou aprender a 
filosofar, já é um tema que vem sendo analisado, enriquecido e 
elucidado por vários pesquisadores da área, e, parte significativa 
desses autores, assegura sobre a impropriedade da demanda (OLI-
VEIRA, 2004; GALLO, 2008; JUNIOR, 2011). A análise de Lídia 
Maria Rodrigo sobre o tema é muito elucidativa. A autora afirma 
que aqueles que invocam a tese kantiana sobre a impossibilidade de 
aprender filosofia se equivocam, e “alimenta [m] certa hostilidade 
em relação ao estudo de história da Filosofia” (RODRIGO, 2004, p. 
91). O equívoco estaria na dissociação entre o filosofar e a tradição 
do pensamento filosófico já que “uma leitura atenta e cuidadosa do 
texto da Arquitetônica evidencia que em nenhum momento o autor 
dissocia o ato de filosofar do conhecimento da tradição filosófica” 
(RODRIGO, 2009, p. 48). Segundo a autora, a dicotomia presente 
na tese kantiana é de outra ordem, e não é responsável pela suposta 
aporia entre ensinar filosofia ou ensinar a filosofar.

A dicotomia presente no texto kantiano parece 
de outra ordem: ele dissocia a aprendizagem filo-
sófica, concebida como comportamento mera-
mente aquisitivo, passivo, produto da faculdade 
de imitação, e a prática da filosofia enquanto 
exercício ativo da própria razão, graças à facul-
dade de invenção (RODRIGO, 2009, p. 48-49).

Um efeito bem objetivo dessa falsa aporia é o abandono 
quase que total da leitura e análise de textos filosóficos para os 
alunos iniciantes, já que muitos atribuem à história da Filosofia 
uma condição de mera reprodução de conhecimentos estanques 
(a maioria dos professores regentes entrevistados declarou não 
usar textos filosóficos clássicos). A dificuldade vocabular dos textos 
clássicos (considerados pela totalidade dos docentes entrevistados 



162

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

como: “de vocabulário muito acima da compreensão dos alunos”), 
reforça a justificativa de não utilizar aqueles textos. Diante desse 
suposto risco, muitos professores recorrem a uma abordagem 
temática que, devido às condições escolares já mencionadas, oferece 
recorrentemente apenas assuntos banais e sem oportunidades de 
reflexão, aprofundamento ou contextualização.

Tanto na abordagem didática, que toma a história 
da filosofia como centro, quanto na que traba-
lha com temas banalizados, corre-se o risco de 
tomar o silenciamento político como pressuposto 
comum, assentado na afirmação da neutralidade 
técnica. Ou seja, nas duas abordagens, a prática 
pedagógica pode acabar sendo vista apenas em 
função dos condicionantes internos do processo 
ensino-aprendizagem, sem leva em consideração 
o contexto social em que esse processo ocorre 
(BARBOSA, 2008, p. 140).

Diante da ameaça do estabelecimento da filosofia e do seu 
ensino reduzidos à mera instrumentalidade e ao silenciamento, 
parece significativa a sugestão de fazer da sala de aula uma “ofi-
cina de conceitos” (GALLO, 2008), que favoreça a criação das 
interrogações discentes, desafie curiosidade epistemológica dos 
estudantes e incentive suas iniciativas crítico-reflexivas. Uma 
alternativa para o ensino de filosofia que ajude a superar a supra-
citada aporia e permita, por assim dizer, dar “vida aos conceitos 
filosóficos” (RONDON, 2011, p. 32). Todavia, não ignoramos que 
para construir tal ambiente de criação, para que tal “oficina” se 
materialize, a formação docente é fundamental, já que também é 
necessário que os docentes sejam capazes de “refletir e estabelecer 
um posicionamento plausível sobre a identidade e a diferença da 
filosofia” (DANELON, 2010, p.187) e, com isso, também superem o 
suposto dilema. No entanto, não poderemos avançar no tema da 
formação docente, dado aos limites que impusemos ao atual escrito.

 Os dados da pesquisa corroboraram a nossa convicção em 
defesa da importância do estabelecimento de uma nova abor-



163

Ensino de Filosofia

dagem didática para o ensino de filosofia, que supere na sala de 
aula a mera repetição de aforismos e datas, tendendo hora para 
uma tematização banal, ora para uma contextualização histórica 
rarefeita. Uma nova abordagem que propicie um ambiente escolar 
afeito a acolher as interrogações discentes, baseadas na reflexão e 
na atualização das temáticas da tradição filosófica e que, princi-
palmente, dê visibilidade ao contexto sociocultural do educando. 
Uma prática que supere a mera repetição, e que avance, mesmo 
que modestamente, objetivando que o aluno seja capaz de filosofar.

Segundo o professor N., as novas abordagens seriam fun-
damentais para o exercício de uma nova maneira de estudar e 
praticar a filosofia na escola:

Eu gosto [de mudar a aula], acho que a garotada 
tem que ser incentivada às novas formas de 
estudar, pensar mesmo, além dos livros [didá-
ticos]. Eu mesmo já tentei alguns projetos aqui 
na escola, deu trabalho mais foi bem interes-
sante.. . Mas, falta continuidade, tempo mesmo 
pra planejar e fazer, nesse ano [2012] só usei o 
livro [didático].

Para o estabelecimento dessa nova abordagem não existe uma 
fórmula pronta, porém, podemos concluir que a oferta de material 
didático produzido no país não favorece a semelhante empresa. 
Uma primeira constatação aparece no Guia de livros didáticos 2012 : 
a pequena oferta de livros e recursos didáticos de Filosofia. 

Para o PNLD 2012 foram inscritos quinze livros 
didáticos de filosofia e aprovados somente três. 
O índice reduzido de aprovação é uma indicação 
clara de que o processo de consolidação de uma 
tradição de livro didático de filosofia no Brasil 
encontra-se num estágio bastante inicial. (BRA-
SIL, 2011, p. 14).

Um universo de apenas 15 obras sobre o tema parece exigir 
uma reflexão. Inicialmente, não seria exagero dizer que nesse 
momento os professores de filosofia do ensino médio encontram 



164

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

basicamente um material pouco diversificado, para não dizer 
padronizado, para realizar o seu trabalho. Por melhor que seja 
a publicação escolhida pelos professores de cada escola, entre as 
três indicadas pelo MEC para a aquisição das unidades escolares 
em 2012, esse universo restrito de obras não auxilia o trabalho 
docente, inclusive em relação às diferenças regionais e culturais. 

O ensino de filosofia visto como uma atividade criativa exige 
uma nova prática didática e pedagógica, que contribua com a for-
mação autônoma dos alunos. A filosofia pode ajudar a educação 
de modo geral e mais diretamente as escolas públicas brasileiras 
oferecendo uma dinâmica de construção do conhecimento que 
requisita uma postura reflexiva e rejeita o mero treinamento como 
modus operandi. Para cumprir o seu papel de interrogação perma-
nente do instituído, a filosofia nas escolas precisa refletir sobre os 
meios e vias mais capazes de cumprir seus objetivos.

A participação dos professores e dos alunos na produção 
de novas abordagens didáticas pode ser um caminho viável para 
superar o risco de padronização didática, a partir do uso exclusivo 
de um manual. Sabemos que, por vários motivos e em muitas 
escolas, o livro didático é a única fonte de consulta dos alunos. Sem 
querer entrar nessa seara, defendemos que é possível a partir de 
cada realidade trazer do cotidiano dos discentes elementos para 
materializar a filosofia em seus contextos específicos, respeitando 
às diversidades regionais e culturais. 

Além de considerar a diversidade cultural, julgamos igual-
mente importante construir, com o apoio de materiais didáticos 
criativos, uma tradição filosófica escolar com a participação ativa 
dos professores e alunos no cotidiano da sala de aula, fazendo 
uso inclusive dos meios de comunicação remotas para troca de 
experiências e, por que não, a produção colaborativa de novos 
materiais multimídias pelos próprios usuários.



165

Ensino de Filosofia

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A escola pública brasileira é uma criação imaginária, de um 
“imaginário social-histórico” (CASTORIADIS, 1986), que projetou 
um tipo específico de formação humana, ligada a um conjunto de 
valores que justificava a hierarquia, o civismo, a moral religiosa, o 
trabalho, o labor e todas as instituições imaginárias sociais de uma 
determinada época. Como todas as instituições, a escola pública 
também sofreu transformações e precisa ser reestruturada em 
benefício dos seus novos alunos. 

Os alunos da escola pública pertencem, majoritariamente, 
às camadas historicamente excluídas do processo de escolarização 
e dos serviços essenciais do Estado. Fatores derivados da margi-
nalização social desses estratos populacionais, como a negação do 
acesso à cultura universal e a necessidade premente de garantir 
a sobrevivência, fazem de muitas crianças e jovens arrimos de 
família, situação que não pode ser apagada pela escola ou negli-
genciada por abordagens didáticas inadequadas.

O que motiva os nossos alunos? Quais as novas abordagens 
didáticas adequadas à escola pública? Essas questões e suas possí-
veis soluções requisitam a participação dos maiores interessados, 
ou seja, dos alunos e da comunidade escolar, já que as críticas e 
constatações dos fracassos da escola pública existem em profusão. 

Parece razoável afirmar que o sucesso de novas propostas 
didáticas na escola pública seja alimentado por cursos de for-
mação de professores comprometidos com a diversidade, que se 
proponham a ver e ouvir o maior número de rostos e tons. No caso 
específico da formação de professores de filosofia, precisamos 
de cursos de licenciatura que superem a tradição bacharelesca e 
tomem o ensino de filosofia como o seu principal objetivo, atentos 
às demandas dos alunos do ensino médio. 

Estamos diante de um momento histórico muito positivo, 
pois inaugura o acesso da maioria a um dos direitos fundamentais 
da democracia, o direito à educação. Momento que não se apre-



166

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

senta sem sobressaltos e doses de pessimismo, porém, que pode 
marcar a criação de uma nova escola em sintonia com os interesses, 
demandas e anseios dos nossos contemporâneos. Nesse momento 
histórico, a filosofia, pela sua recente inclusão curricular e por 
sua própria natureza interdisciplinar, é capaz de ser uma grande 
aliada no processo de autoinstituição de uma escola que ofereça 
ao aluno o espaço para a construção da sua autonomia.

REFERÊNCIAS 

ALVES, Dalton José. A filosofia no Ensino Médio: ambiguidades e contradi-
ções. Campinas: Autores Associados, 2002.

BARBOSA, Claudio Luis de Alvarenga. Didática e filosofia no ensino 
médio: um diálogo possível. Educação Unisinos. 12(2):133-142, maio/agosto 
2008. Disponível em: http://www.unisinos.br/publicacoes_cientificas/
images/stories/pdfs_educacao/vol12n2/07.pdf. Acesso em 20/08/2012.

BRASIL. Ministério da Educação. Guia de livros didáticos: PNLD 2012: Filo-
sofia. Brasília: Secretaria de Educação Básica, 2011.

______. Ministério da Educação. IDEB 2012b. Disponível em: http://ideb.
inep.gov.br/. Acesso em 10/09/2012.

______. Ministério da Educação. Lei 9.394, de 20 de dezembro de 1996. 
Disponível em: http://portal.mec.gov.br/seed/arquivos/pdf/tvescola/leis/
lein9394.pdf. Acesso em 28/08/2012.

______. Ministério da Educação/INEP. Censo Escolar de 1998. Brasília: 
INEP, 1998.

Brasília: INEP, 2011b.

______. Ministério da Educação/INEP. Resumo Técnico. Censo da educação 
básica 2011. Brasília: INEP, 2012.

CANDAU, Vera Maria. Educação escolar e cultura(s): construindo cami-
nhos. Revista Brasileira de Educação. São Paulo: Autores Associados, 2003. 
Maio/Jun/Jul/Ago Nº 23.



167

Ensino de Filosofia

CASTORIADIS, Cornelius.  A instituição imaginária da sociedade. Rio de 
Janeiro: Paz e Terra, 1986.

CERLETTI, Alejandro. O ensino de Filosofia como problema filosófico. Belo 
Horizonte: Autêntica Editora, 2009.

CONTALDO, Silvia Maria de. A Filosofia no ensino médio: interdiscipli-
naridade e temas transversais, in GALLO, Silvio (org.) Ensino de Filosofia: 
teoria e prática. Ijuí: Editora UNIJUI, 2004. p. 51-59.

DANELON, M. Em torno da especificidade da filosofia: uma leitura das 
orientações curriculares nacionais de filosofia para o Ensino Médio, in 
CORNELLI, g.; DANELON, M. (orgs). Filosofia Ensino Médio. Brasília: 
Ministério da Educação, Secretaria de Educação Básica, 2010. 212 p.(-
Coleção Explorando o Ensino; v. 14) p.185-202.

GALLO, Silvio. Filosofia e o exercício do pensamento conceitual na edu-
cação básica, in Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 22, n. 44, p. 55-78, 
jul./dez. 2008.

GHEDIN, Evandro. Ensino de Filosofia no Ensino Médio. São Paulo: 
Cortez, 2008.

INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA (IBGE). Síntese 
de indicadores sociais: Uma análise das condições de vida da população 
brasileira 2010. Estudos e Pesquisas – informação demográfica e socioe-
conômica, v. 27. Rio de Janeiro: IBGE, 2010.

JUNIOR, Nelson. V. Provocações: o ensino de filosofia pela exegese da 
história da filosofia ou discurso de opiniões (DOXAI) no cotidiano escolar? 
In, Educação em Revista, Marília, v.12, n.1, p.65-80, Jan.-Jun., 2011

LEON, Fernando Leite Lopez de; MENEZES-FILHO, Naércio Aquino. Reprovação, avanço 
e evasão escolar no Brasil. Disponível em: http://www.ppe.ipea.gov.br/index.php/ppe/article/
viewFile/138/73. Acesso em 28/08/2012. 

MAZAI, Norberto; RIBAS, Maria Alice Coelho. Trajetória do ensino de 
filosofia no Brasil. Revista Disciplinarum Scientia: Ciências Sociais e Huma-



168

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

nas. Santa Maria, v.2, p.1-13, 2001. Disponível em: http://sites.unifra.br/Portals/36/
CHUMANAS/2001/trajetoria.pdf. Acesso em 28/08/2012.

ROCHA, Ronai Pires da. Ensino de Filosofia e currículo. Petrópolis: Vozes, 2008.

RODRIGO, Lidia Maria. Aprender Filosofia ou aprender filosofar: a pro-
pósito da tese kantiana, in GALLO, Silvio (org.) Ensino de Filosofia: teoria e 
prática. Ijuí: Editora UNIJUI, 2004. p. 91-99.

______. Filosofia em sala de aula: teoria e prática para o ensino médio. Campinas: 
Autores Associados, 2009.

OLIVEIRA, Paula Ramos de. Filosofia em todo e nenhum lugar, in 
GALLO, Silvio (org.) Ensino de Filosofia: teoria e prática. Ijuí: Editora UNI-
JUI, 2004. p. 37-50.

ROMANELLI, Otaíza Oliveira. História da Educação no Brasil. Petrópólis: 
Editora Vozes, 1999.

RONDON, Roberto. Pequenas questões sobre o ensino de filosofia, in 
Educação em Revista, Marília, v.12, n.1, p.25-38, Jan.-Jun., 2011

SECRETARIA DE ESTADO DE EDUCAÇÃO DO RIO DE JANEIRO. Currículo 
Mínimo Filosofia. Rio de Janeiro: SEERJ, 2011. Disponível em http://www.rj.gov.
br/web/seeduc/principal. Acesso em 10/09/2012.

ZIBAS, Dagmar M.L.; FRANCO, Maria Laura P.B. Diagnóstico quantitativo 
do ensino médio no Brasil. São Paulo: FCC/DPE, 1997.



169

ÉTICA DO IMPOSSÍVEL: UMA REFLEXÃO A 
PARTIR DA DESCONSTRUÇÃO

Verónica Pilar Gomezjurado Zevallos39

INTRODUÇÃO

Nas primeiras reflexões sobre desconstrução propostas por 
Derrida, o termo ética parece não ser tratado explícita ou direta-
mente. Isso aparentemente pode levar a uma apreciação, um tanto 
precipitada, que Derrida não seja um filósofo político. Paradoxal-
mente, Derrida propõe um pensamento sobre a ética. Tal paradoxo 
reside em que só pode haver ética – responsabilidade moral – ali 
onde não há normas éticas. Se há regras e normas estabelecidas, 
bastaria simplesmente sua aplicação, sendo assim, a decisão ética 
não teria lugar. Paradoxalmente, para ter lugar a decisão ética é pre-
ciso que não haja ética, entendida como normatividade positivada. 

Na desconstrução derridiana, temas da ética como a justiça, 
por exemplo, envolvem dimensões como a invenção, o talvez, e o 
impossível. Se a desconstrução mantém uma relação direta com 
uma certa experiência do impossível, e tal experiência é atraves-
sada pela indecidibilidade da aporia, a qual permanece aliada 
ao talvez que permite a irrupção do acontecimento, então a des-
construção é a justiça. O que autoriza falar em desconstrução e 
justiça? Aparentemente a desconstrução seria colocada distante 
da ética e, por conseguinte, da justiça, argumentando talvez que, se 
a desconstrução desestabiliza qualquer discurso enrijecido, então 
39   Doutora em Filosofia, docente do curso de Filosofia da Universidade de Caxias do Sul, docente 
do corpo permanente do Programa de Pós graduação em Letras na Universidade de Caxias do 
Sul. E-mail: vpgzeval@ucs.br



170

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

ela não tornaria possível nenhum discurso justo sobre a justiça. 
Contudo, pensar desse modo seria um equívoco pois, embora a 
desconstrução não forneça resposta tranquilizadora ou critérios 
seguros que guiem e normatizem o sujeito moral, ela é a própria 
abertura em direção ao singularmente outro. Pensamento tal está 
comprometido com uma ética não da responsabilidade, mas com 
uma ética como responsabilidade. 

No pensamento da desconstrução, a história da Filosofia 
é a história de uma reflexão em torno do significado de possível, 
daquilo que se entende ou do que quer dizer ser e ser possível. Há 
o compromisso de repensar o valor da possibilidade que marca 
o pensamento da tradição filosófica ocidental. Nesse sentido, a 
desconstrução perturba e desestabiliza esse pensamento, uma 
vez que não adota um ideal crítico-filosófico capaz de apresentar 
novas propostas, que venham a corrigir as certezas criticadas. 
Um olhar da desconstrução frente à tradição filosófica acerca da 
potencialidade, das condições de possibilidade, encontra-se afe-
tada pela experiência da aporia indissociável da experiência do 
acontecimento. Essa experiência, como acontecimento, perturba 
a distinção entre o possível e o impossível, a simples oposição 
entre o possível e o impossível. O acontecimento só tem lugar 
quando o impossível se fizer possível, quando vier do possível, 
cuja possibilitação prevalece sobre o impossível. Contudo, como é 
possível indagar sobre aquilo que o que torna possível, enquanto 
possibilidade, torne também impossível sua possibilidade? Desde 
já é importante destacar o vínculo estabelecido por Derrida entre 
desconstrução e justiça. A justiça será sempre indesconstruível 
ou, em outras palavras, a justiça é impossível. Como o impossível 
pode ser o modo de ser da justiça?

1 A IMPOSSÍVEL POSSIBILIDADE

Para se romper com a noção de que entre o possível e o 
impossível existe uma simples oposição, é necessário estabele-



171

Ensino de Filosofia

cer o acontecimento impossível. Esse impossível não é somente 
um impossível, como também não é exclusivamente o contrário 
do possível. O impossível é também a condição40 de possibilidade 
do possível, é a própria experiência impossível, e essa experiência 
impossível vem condicionar o acontecimento do acontecimento. 
Pensar sempre sobre alguma coisa que é simplesmente possível 
e, portanto, previsível, é aí onde nada acontece. 

Cabe lembrar que no pensamento derridiano não existe 
uma contradição lógica entre o possível e o impossível. De fato, o 
impossível não é o contrário do possível, nem a sua modalidade 
negativa; ele é a condição de possibilidade do possível. Desse 
modo, ao se afirmar que a justiça é impossível, de maneira alguma 
significa que não possa nem deva acontecer. Mas para que a justiça 
realmente aconteça é necessário que se faça o impossível.

Quando o impossível se faz possível, o aconteci-
mento tem lugar (possibilidade do impossível). 
Nisso consiste mesmo, de modo irrefutável, a 
forma paradoxal do acontecimento: se um acon-
tecimento é somente possível, no sentido clás-
sico da palavra, se ele se inscreve em condições 
de possibilidade, se não faz outra coisa senão 
explicitar, desvelar, revelar, realizar o que já é 
possível, então, não é mais um acontecimento.41 
(DERRIDA, 2001, p. 307).

Derrida entende o im do impossível como sendo radical, 
implacável e inegável, porém, ele não é simplesmente negativo ou 
dialético; por meio do impossível, é possível introduzir o possível e 
o fazer funcionar. O impossível permite, possibilita a possibilidade 
de qualquer acontecimento, neste caso o da justiça. A condição de 
possibilidade concede, portanto, uma chance ao possível e o priva 
40   Lembra-se aqui que no pensamento derridiano a palavra condição vai além de um sistema de 
premissas, nem de causas, mas como um conjunto de rasgos que definem uma situação dada e 
dentro da qual alguma coisa se estabelece, por exemplo, condição humana, condição social, etc.
41   “Quand l’impossible se fait possible, l’événement a lieu (possibilité de l’impossible). C’est 
même là, irrécuablement, la forme paradoxale de l’événement: si un événement est soulement 
possible, ou se sens classique de ce mot, s’il ne fait qu’expliciter, dévoiler, révéler, accomplir ce 
qui était déjà possible, alors ce n’est plus un événement.” [Tradução nossa].



172

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

de toda sua pureza, ou seja, a responsabilidade pela qual toda 
decisão deve passar introduz esse pensamento na aporia:42 Não 
há decisão, nem responsabilidade, sem a prova da aporia ou da 
indecidibilidade, por conseguinte, não há justiça sem indecidibi-
lidade. O indecidível não é o contrário da decisão, mas a condição 
da decisão, pois a decisão não é o desdobramento de um saber. A 
aporia atravessa a possibilidade e nela deixa seu rastro. O impos-
sível dá o movimento a toda ação, a toda decisão, uma vez que 
ele tem uma solidez e urgência. Ele é a condição de possibilidade 
do possível. Isso obriga a pensar o possível (a possibilidade de 
qualquer incondicional) como o impossível mesmo, desse modo, 
a justiça se faz impossível. 

Ao aceitar aqui que o possível vem do impossível, e que a 
condição de possibilidade é a condição de impossibilidade, como se 
deve então pensar o pensamento do possível que vem da tradição 
filosófica? O que se encontra em jogo, aqui, é o dominante con-
ceito de possível que atravessa o pensamento ocidental com todas 
as suas significações em potência: “o ser-em-potência”. Tentar um 
pensamento do impossível, fora de qualquer conotação negativa, 
implica um outro pensamento do acontecimento, a saber, segundo 
Derrida (2001), do “ter-lugar”. Nesse sentido, somente o impossível 
tem lugar. Se somente o impossível tem lugar então é preciso pen-
sar a justiça como impossível, pois um acontecimento nunca terá 
lugar em um pensamento que se encontre como desenvolvimento 
de uma potencialidade.

As afirmações feitas sobre o acontecimento convêm do 
mesmo modo à decisão, à responsabilidade e, portanto, à justiça. 
Uma decisão que pode ser tomada no meu poder, a qual manifesta 
o desenvolvimento daquilo que já é possível, a atualização de um 
possível, uma decisão que não depende senão de alguém, pode 

42   Sobre a aporia Derrida afirma: “Con esta palabra era del ‘no saber a dónde ir’, del no-pasar o, 
más bien, de la experiencia del no-pasar, de la prueba de lo sucede, pasa y apasiona en ese no-pasar, 
paralizándonos en esa separación de una forma no necesariamente negativa: ante una puerta, 
un umbral, una frontera, una línea o, sencillamente, ante el borde (del otro) o el abordar al otro 
como tal. ” (DERRIDA, J. Aporias. Barcelona: Paidós, 1998. p. 30-31).



173

Ensino de Filosofia

ser considerada ainda como decisão? Este é o paradoxo exposto 
por Derrida: “A decisão responsável deve ser a im-possível possi-
bilidade de uma decisão ‘passiva’, uma decisão do outro em mim 
que não me exonere de nenhuma liberdade, nem de nenhuma 
responsabilidade.”43 (DERRIDA, 2001, p. 303). Portanto, é pre-
ciso a falta, do mesmo modo, é preciso que a adequação continue 
sendo impossível. Claro está que a falta não tem um significado 
ontológico negativo. Segundo Derrida, seria mais conveniente 
falar de uma inadequação, a qual deveria continuar sempre sendo 
possível, para que a resposta seja, por sua vez, possível. A partir 
desse pensamento, pode-se exemplificar a lei que une o possível ao 
impossível. Se uma interpretação não tem algo faltante existindo, 
uma compreensão de si totalmente adequada, isso marcaria não 
apenas o fim ou o fechamento de algo esgotado numa transparên-
cia pura, mas tornaria tudo impossível; proibiria o porvir e, por 
consequência, tornaria impossível tanto o acontecimento quanto 
a vinda do outro, tornaria impossível a própria justiça.

O acontecimento só tem lugar quando o impossível se faz 
possível, é nisso que consiste o pensamento derridiano da forma 
paradoxal do acontecimento: um acontecimento é somente pos-
sível se nele se inscreve o impossível, se não, não é mais um acon-
tecimento. Para que haja acontecimento, para que aconteça o 
acontecimento, ele precisa ser visto como invenção, como vinda 
do impossível. Usando a expressão francesa “une fois pour toutes” 
[uma vez por todas], Derrida observa a forma do acontecimento 
singular e irreversível daquilo que acontece uma só vez; por con-
seguinte, daquilo que não se repete mais. Mas, ao mesmo tempo, 
o acontecimento abre todo um jogo de palavras ligadas entre si 
por proximidade que permitem a abertura para um outro lugar. 
Por meio da repetição, de forma imprevisível, a singularidade se 
inaugura, o inédito surge na multiplicidade das repetições. Esse 
pensamento, na ótica de Derrida, suspende a oposição ingênua 

43   “La decision responsible doit être cette im-possible possibilité d’une décision ‘passive’, 
une décision de l’autre en moi qui ne m’exonère d’aucune liberté ni d’aucune responsabilité.” 
[Tradução nossa].



174

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

entre tradição e renovação, memória e porvir; iterabilidade44 essa 
que arruína antecipadamente as garantias dos discursos, das filo-
sofias e ideologias. A iterabilidade não deixa intacta nenhuma das 
oposições filosóficas que regulam a abstração e apaga a priori o 
limite linear que atravessa os valores em oposição, contaminando 
seu próprio limite. A relação com o outro, o próprio encontro, surge 
como acontecimento, pensado como um possível porvir, ou seja, 
como um impossível. 

Na discussão realizada no decorrer desta análise, é impor-
tante ter o cuidado de não transformar as reflexões éticas sobre a 
acolhida e abertura ao outro em meros discursos moralizantes, o 
que geraria uma banalização do outro e da própria relação ética. 
Menos ainda tentar, a partir desses discursos, sistematizar e pro-
curar normas e critérios na relação ética, uma vez que isso recairia 
novamente em um agir perante a lei. Isso levaria a um pensamento 
sobre a justiça, sem levar em consideração a irredutível alteridade 
do outro. Por outro lado é necessário explicitar de que outro se 
está falando. Entende-se aqui o outro, a alteridade do outro, como 
referência para o agir, sem a imposição de normas e valores prede-
finidos. A alteridade do outro “oferece critérios e referências para 
construir os princípios e valores orientadores da prática” (RUIZ, 
2006, p. 218). Sem padrões únicos ou modelos para a existência 
humana, a alteridade do outro é uma abertura para as infinitas 
possibilidades do ser, procurando uma invenção a cada vez. 

A alteridade não impõe quais são os valores que 
devem ser vividos, mas serve de indicativo para 
discernir quais as práticas que conseguem imple-

44   Lembra-se aqui que a iterabilidade é abordada por Derrida, principalmente, na sua crítica ao 
conceito de escrita mantida no pensamento ocidental. “Essa iterabilidade (iter, derechef, viria de 
itara, outro em sânscrito, e tudo o que segue pode ser lido como a exploração da lógica que liga 
a repetição à alteridade) estrutura a marca da própria escrita, qualquer que seja, aliás, o tipo de 
escrita (pictográfica, hieroglífica, ideográfica, fonética, alfabética, para nos servirmos dessas 
velhas categorias). Uma escrita que não seja estruturalmente legível – iterável – para além da 
morte do destinatário não seria uma escrita. [. . .] A possibilidade de repetir e, pois, de identificar 
as marcas está implicada em todo código, faz deste uma grade comunicável, transmissível, deci-
frável, iterável por um terceiro, depois para todo usuário possível em geral.” (DERRIA, J. Limited 
Inc. Trad. de Constança Marcondes Cesar. Campinas: Papirus, 1991b.  p. 19, 99-100).



175

Ensino de Filosofia

mentar uma existência digna e feliz. A alteridade 
se coloca como referência para todas as práticas 
humanas, desde as formas da tecnologia e os 
modos de produção, aos modos de relação inter-
subjetiva. (RUIZ, 2006, p. 219).

Essa perspectiva da alteridade do outro abre para uma res-
ponsabilidade e uma demanda por justiça para além das leis ou 
valores estabelecidos. Desse modo se configura a ética do impossível 
como uma proposta de fazer justiça, de se fazer justiça a um modo 
de relação – agir humano frente ao outro (qualquer outro) – que não 
precise somente levar em conta as normas e leis preestabelecidas 
como modo correto de agir. Mas que leve em conta, principalmente, 
a imprevisibilidade do outro como compromisso ou incondição 
frente ao outro. Tal pensamento não poderia ser associado a um 
niilismo nem relativismo, pois não é um “qualquer coisa serve” ou 
“tudo vale”. Esse pensamento requer uma reposta urgente – fazer 
justiça – a cada encontro na sua singularidade. 

Desse modo, a impossível justiça possibilita uma relação 
de abertura ao outro, num outro tempo que não o nosso, mas é o 
tempo do outro; o tempo porvir ou o porvir do tempo. Uma ação 
justa que acontece no sim anterior à resposta como única possi-
bilidade, pois é vinda do impossível. No pensamento derridiano o 
possível é tudo aquilo que pode ser programado, previsto, esperado 
e conhecido. O impossível quer dizer impossível de ser imaginado, 
de ser preestabelecido como tentativa de uma captura. Impossível 
por ser absolutamente surpreendente fora de qualquer estrutura de 
possibilidades ou potencialidades. Tal pensamento implica antes 
de tudo uma responsabilidade, que sempre será uma resposta, 
uma travessia sempre imprevisível. 

O impossível permite que o outro não seja capturado e 
apreendido por aquilo que pode ser calculado e programado. O 
impossível se configura na impossibilidade de apreender e totalizar 
o outro, fazendo justiça à singularidade do outro. A experiência da 
alteridade, a experiência do mais impossível que é o outro, permite 
a tomada de decisão e a resposta que urgentemente precisa ser 



176

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

dada. Sendo assim, a justiça se torna impossível. A desconstru-
ção, ao ser definida como “a própria experiência da possibilidade 
(impossível) do impossível, do mais impossível, condição que divide 
com o dom, o sim, o vem, a decisão, o testemunho, o segredo, etc.” 
(DERRIDA, 1995, p. 19, grifo do autor), é possível afirmar então 
que a desconstrução é a própria justiça. 

Questões como hospitalidade, responsabilidade, justiça, 
dom, promessa45 confirmam o pensamento do possível como 
impossível, de um “possível-impossível” que não se deixa mais 
determinar pela interpretação metafísica da possibilidade ou da 
virtualidade. Entretanto, Derrida não afirma que o impossível, ou 
esse outro pensamento do possível, seja um pensamento da neces-
sidade, mas um pensamento do talvez, “da perigosa modalidade 
do talvez de que fala Nietzsche, e que a filosofia quis subjugar”. 
(DERRIDA, 2003, p. 79). É nesse sentido que o talvez se apresenta 
como necessidade e possibilidade, como promessa e fatalidade, 
cuja implicação com toda experiência dá lugar ao acontecimento.

2 O PERIGOSO TALVEZ

Se a justiça sublinha uma relação de abertura na qual sua 
possibilidade depende de um impossível, que desestabiliza toda 
segurança, então um talvez surge como categoria para assumir o 
incalculavelmente outro. O talvez rompe com qualquer programa-
ção e previsão que se possa ter com relação ao outro. Na visão de 
Derrida, o pensamento do talvez, e somente ele, chega não importa 
de onde e não importa como.

A possibilitação desse impossível deve permane-
cer ao mesmo tempo tão indecidível e em conse-
quência tão decisivo como o porvir mesmo. Que 
seria um porvir se a decisão fosse programável 
e se o acaso, se a incerteza, se a certeza instável, 

45   Todas estas questões foram centrais nos discursos desenvolvidos por Derrida nos últimos 
anos da sua vida.



177

Ensino de Filosofia

se a inseguridade do “talvez” não ficasse sus-
pensa à abertura do que vem, no que vem, no 
mesmo acontecimento, nele e com o coração 
na mão? Que ficaria porvir sem a insegurança, 
se a segurança limitada do talvez não retivesse 
sua respiração numa “época”, para deixar 
aparecer ou deixar vir o que vem, para abrir, 
justamente, desunindo necessariamente uma 
certa necessidade de ordem, uma concatenação 
das causas e de seus efeitos? Interrompendo-a, 
marcando simplesmente a interrupção possível? 
Esta suspensão, a iminência de uma interrupção, 
se se pode denominar o outro, a revolução ou o 
caos, o risco, em todo caso, de uma instabilidade.46 
(DERRIDA, 1994, p. 46-47).

Longe de ser uma simples indeterminação, ocorre que o pen-
samento do talvez vem desde Nietzsche no levantamento de uma 
“catástrofe de inversão”. Tal pensamento não vem para atenuar a 
contradição ou para suspender as oposições, mas ao término de 
um processo aberto aos “metafísicos de todos os tempos”. O talvez 
é o passo não dialético dos valores contrários de um ao outro. 
Derrida (1994) realiza uma análise crítica de alguns escritos de 
Nietzsche, nos quais aparece, antes de se converter num tema, 
quase um nome ou, talvez, uma categoria, o modo fundamental 
do talvez. Inclusive, o que inaugurará o perigoso talvez, anuncia, em 
Além do bem e do mal, a palavra do filósofo do por vir.

Talvez! – Mas quem se mostra disposto a ocu-
par-se de tais perigosos “talvez”? Para isto será 
preciso esperar o advento de uma nova espécie 

46   “La possibilisation de ce possible impossible doit rester à la fois aussi indécidable et donc 
aussi décisive que l’avenir même. Que serait un avenir si la décision était programmable et si 
l’aléa, si l’incertitude, si la certitude instable, si l’inassurance du ‘peut-être’ ne s’y suspendait à 
l’ouverture de ce qui vient, à même l’événement, en lui et à coeur ouvert ? Qu’est-ce qui resterait à 
venir si l’inassurance, si l’assurance limitée du peut-être ne retenait son souffle dans une ‘époque’, 
afin de laisser paraître ou de laisser venir ce qui vient, pour ouvrir, justement, en disjoignant 
nécessairement une certaine nécessité de l’ordre, une concaténation des causes et des effets ? En 
l’interrompant, en y marquant tout simplement l’interruption possible? Ce suspens, l’imminence 
d’une interruption, on peut l’appeler l’autre, la révolution ou le chaos, le risque en tout cas d’une 
instabilité.” [Tradução nossa].



178

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

de filósofos, que tenham gosto e pendor diversos, 
contrários aos daqueles que até agora existiram 
– filósofos do perigoso “talvez” a todo custo. – E, 
falando com toda seriedade: eu vejo esses filóso-
fos surgirem. (NIETZSCHE, 1992, p. 10-11).

Derrida analisa essa possibilidade e essa necessidade do talvez 
na esteira do perigoso talvez, a respeito “do qual Nietzsche dizia que 
era o pensamento dos filósofos do porvir”.47 (DERRIDA, 2001, p. 
284). É o talvez que possibilita pensar a intervenção entre o futuro 
e o porvir, em uma experiência do tempo que permite a irrupção 
do acontecimento. O talvez surge quando o porvir interrompe a 
concepção tradicional de tempo entendida como finalidade ou 
meta, na qual o acontecimento revela um sentido determinado 
pela sua finalidade. O porvir abre o acontecimento sem finalidade 
prevista, talvez uma abertura à invenção.

No pensamento derridiano, não há porvir nem relação com 
a vinda do acontecimento sem a experiência do talvez. Uma vez que 
o que tem lugar não deve se anunciar como possível ou necessário; 
de outra maneira, a súbita invasão do acontecimento é antecipa-
damente neutralizada. O acontecimento depende de um talvez que 
tem relação não com o possível, mas com o impossível.

O que vai vir, talvez, não é somente isto ou aquilo, 
é finalmente o pensamento do talvez, o talvez 
mesmo. O que chega chegará talvez, pois não 
se deve estar seguro jamais, já que se trata de 
um chegar, mas o que chega seria também tal-
vez mesmo. A experiência inaudível, completa-
mente nova, a experiência mesma que nenhum 
metafísico se haveria atrevido ainda a pensar. 
(DERRIDA, 1994, p. 46). 48 

47   “Dont Nietzsche disait qu’il était la pensée des philosophes de l’à-venir.” [Tradução nossa].
48   “Ce qui va venir peut-être, ce n’ est pas seulement ceci ou cela, c’est enfin la pensée du peut-
être, le peut-être même. L’arrivant arrivera peut-être, car on ne doit jamais en être sûr dès lors 
qu’il s’agit d’arrivance, mais l’arrivant, ce serait aussi le peut-être même, l’expérience inouïe, 
toute nouvelle du peut-être. Inouïe, toute nouvelle, l’expérience meme qu ‘aucun métaphysicien 
n’ aurait encore osé penser.” [Tradução nossa].



179

Ensino de Filosofia

No pensamento do impossível, o talvez é, talvez, o único 
pensamento possível para o acontecimento. O talvez é a categoria 
mais adequada para o porvir; por meio dele, é possível unir o 
acontecimento, o porvir e o talvez “para se abrir à vinda do que 
vem, ou seja, necessariamente sob o regime de um possível, cuja 
possibilitação deve prevalecer sobre o impossível”.49 (DERRIDA, 2001, 
p. 284, grifos do autor). O pensamento do possível impossível é 
um pensamento do talvez, uma vez que não há porvir, nem relação 
com a vinda do acontecimento, sem a experiência do talvez, ou 
seja, “o acontecimento depende de um talvez que se afina não com 
o possível, mas com o impossível”. (DEERRIDA, 2003, p. 79). O 
talvez, necessariamente, se encontra aliado a um sim com aquilo 
que vem. Esse sim vem antes de toda questão, pois a afirmação e 
a resposta compartilham-no. Nesse sentido, o talvez se encontra 
também, necessariamente, ligado à justiça. 

O talvez e a justiça são condições necessárias para a resposta 
justa ao outro. Aliada a um talvez a justiça acontece, sem fórmulas 
nem desdobramentos ou aplicações de normas que garantam o 
agir justo. O talvez na justiça rompe com as certezas e possibilita 
a vinda do outro, pois, aliado ao sim anterior à questão, permite 
a chegada inesperada do sempre outro. O pensamento do talvez 
mantém qualquer questão viva, justa, aberta como possibilidade, 
o que assegura, talvez, sua sobrevivência. A força atribuída à expe-
riência do talvez guarda uma afinidade ou uma cumplicidade com o 
se ou com o como se. Pensar o talvez é pensar se, e se? Derrida adverte 
que se o se é declinado no segundo modo verbal do condicional, 
ele também é “para anunciar o incondicional, o eventual ou o 
possível acontecimento do incondicional impossível, o totalmente 
diferente”. (DERRIDA, 2003, p. 80). Este pensamento deveria ser 
dissociado da ideia teológica da soberania. A hipótese derridiana 
é apresentada da seguinte maneira: “Uma certa independência 
incondicional do pensamento, da desconstrução, da justiça, das 

49   “Pour s’ouvrir à la venue de ce qui vient, c’est-à-dire nécessairement sous le régime d’un 
possible dont la possibilisation doit gagner sur l’impossible.” [Tradução nossa].



180

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

Humanidades, da Universidade, etc., deveria ser dissociada de toda 
fantasia de soberania indivisível e de mestria soberana.” (DERRIDA, 
2003, p. 80). Pode-se afirmar, então, que a instabilidade constitui 
o acontecimento mesmo, cuja invenção perturba, normalmente, 
normas, estatutos e regras, possibilitando talvez um outro discurso, 
um outro olhar que seja capaz de dar conta do acontecimento e 
que permita talvez a experiência sempre nova, sempre outra, da 
relação com o outro. O talvez mantém aberta a própria relação na 
qual a tomada de decisão e a ação justa não dependem de verdades 
impostas universalmente, mas precisam ser inventadas a cada 
situação. Talvez isso possibilite o acolhimento do que é imprevisível 
provocando talvez o acontecimento da justiça.

3 AS INVENÇÕES DO OUTRO

A relação de abertura com o outro precisa ser uma experiência 
sempre nova; assim, a própria experiência com o singularmente 
outro, na configuração da justiça impossível, precisa ser inventiva; 
a cada vez outra, totalmente outra. Ao falar sobre a invenção, Der-
rida argumenta que ela supõe: contrato, promessa, compromisso, 
instituição, direito, legalidade e legitimidade. Num primeiro olhar, 
não existiria a invenção natural; entretanto, ela pressupõe, tam-
bém, originalidade, genealogia, valores que frequentemente estão 
associados à genialidade e, por conseguinte, à naturalidade. É da 
leitura minuciosa da obra de Cícero A arte da invenção,50 na qual o 
autor define a retórica como a invenção da oratória, que Derrida 
realiza uma análise da palavra invenção, a partir da definição dada 
por Cícero e assinala a construção desse conceito e a história da 
problemática que dele surge. O autor reconhece Cícero “como 
alguém que abre o discurso sobre o discurso, um tratado da arte da 
oratória e um escrito sobre a invenção”,51 à qual Derrida denomina 

50   Cf. Partitiones oratoriae, 1-3 et De inventione, Cap. 1, VII.
51   “In someone who opens a discourse on discourse, a treatise on oratory art, and a text on invention, 
with what I shall call the question of  the son as a question de ratione dicendi.” [Tradução nossa].



181

Ensino de Filosofia

a “pergunta do filho, como a pergunta de ratione dicendi”: é também 
uma questão de tradição, transferência e tradução.

Apesar de existir todo um equívoco sobre a palavra, ou sobre 
o conceito invenção, espera-se que tal conceito responda primeira-
mente a uma promessa, mas também que apresente e proponha algo 
inédito “nas palavras ou nas coisas, no enunciado ou na enunciação, 
sobre o tema da invenção”. (DERRIDA, 2007, p. 4).52 Uma invenção, 
ao ser apresentada como invenção, deverá ser avaliada, reconhecida 
e legitimada por um outro, como membro de uma sociedade ou ins-
tituição. Desse modo, a invenção jamais pode ser privada, pois seu 
estatuto de invenção, sua identificação manifesta, precisa ser-lhe 
conferida e significada abertamente, publicamente. 

Jamais uma invenção teve lugar, jamais se dis-
pôs sem algum evento inaugural. Não sem algum 
advento, se entendermos por esta última palavra 
a instauração para o futuro de uma possibilidade 
ou de um poder que permanecerá à disposição de 
todos. Advento, já que o acontecimento de uma 
invenção, seu ato de produção inaugural deve, 
uma vez reconhecido, legitimado, valer para o 
futuro. Não receberá um estatuto de invenção, 
por outra parte, mais que na medida em que esta 
socialização da coisa inventada seja garantida 
por um sistema de convenções que lhe assegurará 
da mesma forma uma inscrição de uma história 
comum, a pertença a uma cultura, herança, patri-
mônio, tradição pedagógica, disciplina e cadeia de 
gerações.53 (DERRIDA, 2007, p. 6, grifos do autor).

52   “In its words or its contents, in its utterance or its enunciation – on the subject of  invention.” 
[Tradução nossa].
53   “Never does an invention appear; never does an invention take place, without an inaugural event. 
Nor is there any invention without an advent, if  we take this latter word to mean the inauguration 
for the future of  a possibility or of  a power that will remain at the disposal of  everyone. Advent 
there must be, because the event of  an invention, its act of  inaugural production, once recognized, 
legitimized, countersigned by a social consensus according to a system of conventions, must be 
valid for the future [l’avenir]. It will only receive its status of  invention, furthermore, to the extent 
that this socialization of  the invented thing is protected by a system of conventions that will at the 
same time ensure its inscription in a common history, its belonging to a culture: to a heritage, a 
patrimony, a pedagogical tradition, a discipline, a chain of  generations.” [Tradução nossa].



182

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

É dentro desse jogo de palavras que existe a possibilidade 
de se pensar acerca da invenção, de todas as invenções na História 
ocidental, de todas as invenções: do sujeito, do outro. O que significa, 
então, o vir? O vir como primeira vez? No pensamento derridiano, 
toda invenção supõe que algo ou alguém venha uma primeira vez, 
mas para que a invenção seja uma invenção, quer dizer, única, é 
necessário que essa primeira vez seja também a última vez. Derrida 
coloca em risco a noção de invenção, abrindo-a para um hori-
zonte que não se prende mais, o das possibilidades e dos cálculos 
pressupostos nela, mas como exigência de um desejo impossível. A 
invenção daquilo que, como impossível, não pode ser inventado. 
Uma invenção programada seria ainda uma invenção? A justiça 
programada, não inventiva seria possível ainda ser chamada de 
justiça? O que se reivindica atualmente na invenção? Por que a 
invenção e não a produção, a imaginação ou a produção?

A bem da verdade, existem inúmeros significados para o 
termo invenção. Invenção compreende um processo criativo, ou seja, 
enuncia a produção de algo supostamente novo, original, a saber: 
aquilo que nunca foi visto ou imaginado antes. Assim, a invenção 
está estreitamente ligada a noções como inovação ou descoberta. 
Ela requer um trabalho de fabricação, de imaginação. Existe alguma 
coisa que está por vir na invenção, mas o que permanece porvir na 
invenção não é simplesmente o novo. É necessário que a invenção 
seja sempre inventiva e até inconveniente, para que transgrida 
todos os programas e estatutos que a prescrevem. No momento 
da irrupção, a invenção precisaria negar, transgredir e desdobrar 
o estatuto que a legitima como invenção.

A abertura para a vinda do outro é a desconstrução. Fazer 
justiça, responder à vinda do outro como invenção. A invenção nada 
inventa, afirma Derrida (2007), quando dela o outro não vem, quando 
nada vem ao outro e do outro, uma vez que o outro não é possível. A 
invenção do impossível se anuncia como invenção do que “parecia 
possível” sem o qual a invenção não faz outra coisa senão explicitar 
um programa de “possíveis na economia do mesmo”. (DERRIDA, 



183

Ensino de Filosofia

2007, p. 45). Embora exista um cansaço advindo da invenção do 
mesmo e da invenção do possível, não é contra ela que a descons-
trução se apresenta, mas como a procura de reinventar a invenção 
mesma, dar lugar ao outro, deixar vir o outro. O deixar vir o outro é 
a ética impossível; deixá-lo vir e não prever nem calcular sua vinda 
através das normas, mas como uma invenção sempre outra.

CONSIDERAÇÕES

Esta leitura teve como base a desconstrução derridiana e 
suas implicações nas questões éticas da atualidade. Tomando como 
ponto de partida que a desconstrução não é um método filosófico, 
mas um modo de leitura de alguns textos que doam abertura para 
um outro modo de se pensar questões enrijecidas, na tradicional 
forma de análise ou interpretação, nosso objetivo foi apresentar 
uma possibilidade de se pensar, numa certa ausência, nos discursos 
acerca da justiça como critério de possibilidade da própria justiça. A 
estrutura que torna impossível a ética e, por consequência, a justiça, 
a responsabilidade, a hospitalidade, o perdão, o dom, o segredo e a 
própria decisão no agir permite a resposta responsável ao chamado 
do outro na sua singularidade. A impossibilidade da justiça e da 
ética constitui, paradoxalmente, a sua condição de possibilidade, 
pois se a justiça e a ética pudessem ser reduzidas a normatividades 
regulatórias ou leis jurídicas, elas (a justiça e a ética) perderiam sua 
condição de ser, pois se limitariam a ser positividades definidas. O 
ser da ética e da justiça apresenta-se como impossibilidade de ser. 
Tal dimensão lhes outorga a possibilidade de questionar todas as 
normatividades estabelecidas e todas as leis positivadas a partir 
de um horizonte de impossibilidade que possibilita que a justiça 
e a ética sejam irredutíveis a um único modelo.

Sabe-se que não se pode simplesmente aniquilar ou aban-
donar um determinado pensamento, porquanto ele será sempre 
uma abertura para outras leituras, outros pontos de partida. Tais 
leituras sempre serão colocadas como uma questão de herança, 



184

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

como dupla resposta, tanto diante da herança quanto daquele que 
vem, num tempo que não é o presente, mas sempre porvir, respon-
sabilidade diante da memória. A desconstrução, sempre inventiva, 
não se satisfaz com procedimentos metódicos. Ela abre caminho, vai 
adiante, marca sua própria escritura, produz sempre outras regras, 
outras convenções para novas interpretações e não se instaura em 
momento algum numa certeza. Seu movimento compromete uma 
afirmação vinculada ao vir do acontecimento, ao porvir e à invenção.

A invenção voltada para o impossível é a que surpreende no 
construir, no produzir, no interpretar para além de todo efeito 
suplementar que desencadeia. Se uma invenção surpreende ou 
perturba as condições estruturais, é necessário que ela implique 
e produza outras condições, não somente para ser reconhecida, 
identificada e legitimada como tal, mas para sobrevir. Não se pode 
fazer vir o outro, mas simplesmente deixá-lo vir.

A decisão justa é o próprio impossível que permite responder 
ao chamado do outro, pois não haveria justiça sem uma referência 
deslocada para a alteridade infinita do outro. Acolher o outro na 
sua ausência é fazer justiça sem violência. Decidir sem agredir. 
Ter responsabilidade perante o outro, não como imposição ou à 
força, mas como abertura e acolhimento ao cada vez outro. A cada 
vez outro, pois ultrapassa o tempo presente para o tempo porvir, 
sempre porvir, uma disjunção do tempo entre o que se ausenta 
e se apresenta sem totalizar de antemão. Uma abertura, sempre 
inventiva para a experiência do impossível. Uma justiça sempre 
a ser inventada, a partir da singularidade do outro, muitas vezes 
silenciosa, porém cada vez mais efetiva.

REFERÊNCIAS

BERNARDO, Fernanda. Levinas e Derrida: ponto(s) de (não)-contato. 
In: DUQUE-ESTRADA, Paulo Cesar. (Org.). Espectros de Derrida. Rio de 
Janeiro: Nau, 2008.



185

Ensino de Filosofia

CONTINENTINO, Ana Maria. Horizonte dissimétrico: onde se desenha a 
ética radical da desconstrução. In. DUQUE-ESTRADA, Paulo Cesar. (Org.). 
Desconstrução e ética: ecos de Jacques Derrida. São Paulo: Loyola, 2004.

DERRIDA, J. La dissémination. Paris: Éditions du Seuil,1972.

______. Limited Inc. Trad. de Constança Marcondes Cesar. Campinas: 
Papirus, 1991.

______. Politiques de l’amitié. Paris: Galilée, 1994.

______. Salvo o nome. Campinas: Papirus, 1995.

______. Aporias. Barcelona: Paidós, 1998.

______. Papier machine. Paris: Galilée, 2001.

______. A universidade sem condição. São Paulo: Estação Liberdade, 2003.

______. Psyche: inventions of  the other. California: Meridiam-Crossing 
Aesthetics, 2007. v.1.

NIETZSCHE, Friedrich. Além do bem e do mal: prelúdio a uma filosofia do 
futuro. São Paulo: Companhia das Letras, 1992.

RUIZ, Castor Mari Martín Bartolomé. As encruzilhadas do humanismo. 
Petrópolis: Vozes, 2006.



186

FILOSOFIA ENCASTELADA: OBSTÁCULOS 
AO SEU ENSINO, APRENDIZADO E 
VALORIZAÇÃO, OU ALTERNATIVAMENTE, 
TEMOS DE SAIR DA BOLHA

Rogério Makino54

De vez em quando, ouvem-se manifestações sobre a possi-
bilidade de retirar as disciplinas de Sociologia e Filosofia da grade 
curricular da Educação Básica brasileira. As justificativas para essa 
retirada geralmente são de duas naturezas: 1) a inutilidade dessas 
áreas de conhecimento; 2) o potencial subversivo dessas áreas de 
conhecimento. As propostas de retirada dessas disciplinas têm a 
ver com a própria percepção que uma grande parte das pessoas 
tem sobre esse tipo de conhecimento. 

Nesse texto, os esforços serão concentrados em analisar os 
pressupostos do primeiro tipo de justificativa. Colocado de forma 
interrogativa: a Filosofia é mesmo inútil para os alunos e a popu-
lação brasileira em geral? Se não é inútil, por que tantas pessoas 
percebem a Filosofia como algo dispensável?

Obviamente, a resposta não é simples. Há uma conjunção 
de fatores que empurram a Filosofia para essa percepção negativa 
dentre as quais se destacam: a ideologia instrumental amplamente 
difundida na sociedade contemporânea, o comportamento dos 

54   Professor Substituto da Grande Área de Ciências Humanas da Universidade do Estado de 
Mato Grosso desde 2014. Doutor em Ciências Sociais e Mestre em Relações Internacionais pela 
Universidade de Brasília.



187

Ensino de Filosofia

especialistas em Filosofia e o despreparo de uma grande parte dos 
docentes de Filosofia na Educação Básica.

1 IDEOLOGIA INSTRUMENTAL DA EDUCAÇÃO 

O que está sendo chamado nesse texto de “ideologia instru-
mental” é a concepção de que educação e emprego são faces de uma 
mesma moeda. Se a pergunta é “estudar para quê?”, a resposta da 
ideologia instrumental é “para conseguir um bom emprego” ou 
“para ganhar dinheiro”.

Essa relação entre Capitalismo e ideologia instrumental, ou 
entre sociedade contemporânea e ideologia instrumental, já foi 
explorada por vários autores, embora eles dessem nomes diferentes 
ao fenômeno ou percorressem caminhos explicativos diversos, 
como o conceito de “razão instrumental” dos filósofos frankfurtia-
nos (MAIA et al, 2017) ou a marcha inexorável da racionalização na 
sociologia weberiana (SELL, 2015, P. 135-136). Colocado em lingua-
gem simples, a ideia é que o principal valor que orienta a sociedade 
capitalista é o acúmulo de capital e o desejo de “tornar-se rico (ou 
ainda mais rico)”. Consequentemente, a educação é considerada 
como um degrau a ser subido em uma escada.

Podem-se distinguir pelo menos duas perspectivas de edu-
cação na ideologia instrumental: o credencialismo e o tecnicismo. 
Para o credencialismo, apenas o diploma importa, independente-
mente do que a pessoa realmente conhece ou do que ela estudou. 
Por exemplo, a pessoa pode atuar como médica porque tem um 
diploma de Medicina. Não importa que ela tenha sido a pior aluna 
da pior faculdade particular do Brasil. Não importa que ela tenha 
dormido em quase todas as aulas e que não saiba responder uma 
pergunta simples sobre uma doença corriqueira. Talvez, um téc-
nico em enfermagem conseguisse responder mais perguntas sobre 
doenças e conseguisse realizar procedimentos que essa médica 
jamais conseguiria. No entanto, somente importa que ela tem a 



188

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

credencial (o diploma) e que o técnico não tem. O conhecimento, 
na lógica credencialista, é menos importante que o diploma.

O tecnicismo é a perspectiva de que a educação deve fornecer 
conhecimentos técnicos que melhorem a eficiência e a produtividade 
do trabalhador nas empresas. É uma visão da educação como instru-
ção ou qualificação da mão de obra. Assim, qualquer conhecimento 
ou habilidade que não sirva ao mundo do trabalho ou que permita o 
questionamento da ordem vigente devem ser eliminados do currículo.

Enquanto o credencialismo é a visão que os pobres e a classe 
média têm da Educação, o tecnicismo é o desejo da classe empre-
sarial para a Educação. Nesse sentido, a Filosofia é desperdício de 
tempo para o tecnicismo e inerte para o credencialismo.

Em perspectivas não instrumentais, a concepção de Educação 
é mais ampla, como um processo de aperfeiçoamento multidi-
mensional, ou seja, que ajude os indivíduos a trilhar um caminho 
de amadurecimento afetivo, cognitivo e cidadão. Na dimensão 
afetiva, por exemplo, a escola deveria ajudar o aluno a aprender 
a conviver com indivíduos diferentes, a sentir empatia, a contro-
lar seus sentimentos, a assumir responsabilidades (e não apenas 
culpar mimadamente o outro), a ser solidário, a desenvolver um 
senso ético-moral e de justiça, etc. Na dimensão cidadã, comu-
mente associada à expressão “formação humanística”, devem ser 
discutidos os direitos e deveres das pessoas e como elas devem 
exercê-los e exigi-los. Além disso, é indispensável atividades que 
desenvolvam o pensamento crítico.

O pensamento crítico é uma característica essencial do filo-
sofar. Não existe Filosofia sem pensamento crítico. É importante 
salientar que criticar não significa insultar ou inventar defeitos. 
Criticar é o esforço em perceber que um argumento está incom-
pleto e tentar descobrir o que está faltando (ou está oculto). É não 
aceitar uma ideia sem antes refletir sobre ela. A pessoa dotada de 
espírito crítico não deixa ser enganada ou seduzida por palavras 
bonitas ou memes engraçados, pois sabe que a aparência nem 
sempre corresponde à essência. A habilidade crítica permite, na 



189

Ensino de Filosofia

famosa expressão de Bourdieu (2011, p. 11), “libertar-se da ilusão 
da liberdade” e sair da tutela dos pretensos donos da verdade. 

A crítica, como habilidade, é temida e, por isso, algumas 
imagens da Filosofia estão relacionadas com a subversão. É por 
isso que ditaduras ou pseudodemocracias não gostam de nada que 
possa despertar o espírito crítico e tentam sufocá-lo. Na famosa 
frase de Paulo Freire (2011, s/n): “Seria uma atitude ingênua esperar 
que as classes dominantes desenvolvessem uma forma de educação 
que proporcionasse às classes dominadas perceber as injustiças 
sociais de maneira crítica”. Na realidade, o pensamento crítico é um 
pré-requisito para qualquer sociedade que realmente se pretenda 
mais justa, equitativa e humana.

Na conhecida explicação de Chauí (1996, p. 16): 
 “Se abandonar a ingenuidade e os preconcei-
tos do senso comum for útil; se não se deixar 
guiar pela submissão às ideias dominantes e aos 
poderes estabelecidos for útil; se buscar com-
preender a significação do mundo, da cultura, 
da história for útil; se conhecer o sentido das 
criações nas artes, nas ciências e na política for 
útil; se dar a cada um de nós e à nossa sociedade 
os meios para serem mais conscientes de si e 
de suas ações (...) então, podemos dizer que a 
Filosofia é o mais útil de todos os saberes de 
que os seres humanos são capazes”.

Note-se que não há lugar para a Filosofia na ideologia instru-
mental da Educação e que o espírito crítico não é algo bem vindo 
em todas as instâncias da sociedade, especialmente por grupos 
que têm uma visão política menos inclusiva. 

2 O COMPORTAMENTO DOS ESPECIALISTAS 
EM FILOSOFIA

Nem toda a percepção negativa sobre a Filosofia pode ser 
atribuída ao Capitalismo e sua ideologia instrumental. Parte dela 



190

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

tem a ver com profundos vícios do próprio campo da Filosofia e seus 
especialistas55. As críticas a seguir podem ser facilmente estendidas 
a várias ciências: a linguagem incompreensível, o ornamentalismo, 
o ambiente ególatra e a agenda de pesquisa deslocada.

O primeiro problema desse campo é uma obsessão por uma 
linguagem incompreensível. Lembro-me do meu primeiro professor 
de Relações Internacionais, Eiiti Sato, que disse que pessoas que 
conseguem explicar coisas complexas em linguagem acessível são 
intelectuais admiráveis e que pessoas que explicam coisas simples 
com linguagem complexa são excrescência acadêmica (ele não usou 
exatamente essas palavras, mas essa era a ideia). Essa foi uma das 
maiores lições de minha vida acadêmica.

Se a maior parte dos acadêmicos e da produção da área de 
Humanidades é financiada com recursos públicos, não é justo 
que a sociedade que paga por ela seja impedida de ter acesso a 
esse conhecimento. O acesso é comumente bloqueado pelo uso 
intencional de uma linguagem difícil que ninguém, exceto que 
esteja na área há trinta anos, é capaz de entender.

O pretexto é de que a linguagem rebuscada e o uso das pala-
vras difíceis são imprescindíveis para lidar com a profundidade 
das reflexões feitas nessa área. Reconheço que algumas questões 
são complexas e exigem uma terminologia específica. Entretanto, 
não se pode ignorar que nas universidades há muita gente que quer 
parecer mais profundo e sábio do que realmente é e que se esconde 
atrás de linguagem hermética (fechada) e pedante (metido a besta).

Cito um exemplo clássico da Sociologia: a obra parsoniana. 
Os livros de Talcott Parsons dominaram o campo sociológico 
estadunidense por cerca de vinte anos. Todos liam, estudavam, 
especulavam e tentavam imitar o estilo parsoniano de escrever. 
Abaixo, há um excerto de Parsons, citado por Mills (1982, p. 36):

Há, por sua vez, uma dupla estrutura nesse “enca-
deamento”. Em primeiro lugar, em virtude da 

55   Evito chamar os especialistas ou estudiosos de Filosofia de “filósofos”, porque, para mim, 
isso soa pretensioso.



191

Ensino de Filosofia

internalização do padrão, a conformidade com 
ele tende a ser de significação pessoal, expres-
siva e/ou instrumental para o ego. Em segundo 
lugar, as estruturas das reações do alter ego para 
as ações do ego, como sanções, é uma função 
dessa conformidade com o padrão. Portanto, a 
conformidade como modo direto de preenchi-
mento e suas próprias necessidades-disposições 
tende a coincidir com a conformidade como con-
dição de elidir as reações favoráveis e impedir 
as reações disfavoráveis de outros. Na medida 
em que, relativa às ações de uma pluralidade 
de agentes, a conformidade com um padrão de 
valor-orientação atende a ambos esses critérios, 
ou seja, do ponto de vista de um dado agente 
no sistema, será tanto um modo de realização 
de suas próprias necessidades-disposições, e 
uma condição de “tornar ótimas” as reações de 
outros agentes significativos, tal padrão será 
considerado institucionalizado.

Algumas obras de Parsons chegam a ter cerca de 800 páginas. 
As pessoas liam, entendiam e gostavam de Parsons? O mais pro-
vável é que uma quantidade muito grande de estudantes, talvez a 
maioria, não entendia bulhufas desse sociologuês da pior espécie. 
Mas não era socialmente aceitável demonstrar desconhecimento ou 
incompreensão. Isso só foi possível quando um dos sociólogos mais 
brilhantes da época – Charles Wright Mills – desnudou Parsons, 
demonstrando como ele escrevia mal e que propunha ideias que 
quase se aproximavam do senso comum. O trecho acima explica 
o que é uma instituição (social): um padrão que uma pessoa segue 
porque acha que é certo e porque os outros ao seu redor também 
acham que é certo; quando uma pessoa desafia uma instituição 
pode ser punida de alguma forma, por isso é mais cômodo não 
desfiá-la. Ponto final.

Outros sociólogos posteriores – como Norbert Elias e Pierre 
Bourdieu – acabaram por sepultar Parsons de vez, felizmente. Mas 
existem muitos Parsons por aí. Esse estilo afasta e cria uma per-



192

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

cepção negativa do mundo não acadêmico em relação ao mundo 
acadêmico. Isso leva pessoas intelectualmente desqualificadas – 
mas capazes de se comunicar eficazmente com a massa desdenhada 
pelos acadêmicos – a serem alçados como referências de sabedoria. 

O segundo problema é o ornamentalismo56 (também chamado 
de bacharelismo) que se refere a um conhecimento aparente, 
superficial ou meramente retórico, mas que não é apropriado pelo 
sujeito de modo a alterar seus modos de ser, agir e pensar. Ele é 
capaz de repetir ou resumir um discurso ou uma teoria, mas inca-
paz de vivê-la ou desafiá-la de forma consistente e coerente. Nessa 
perspectiva, parecer saber é mais importante do que saber. Não 
há uma verdadeira inquietude intelectual que motive o sujeito a 
buscar mais conhecimento sobre aquele assunto; importa, apenas, 
que as pessoas pensem que ele sabe. 

A lógica ornamentalista é como a anedota de Joãozinho, que 
tinha o vício de dizer “cabeu” em vez de “coube”. Cansada disso, 
um dia a professora lhe deu uma folha e pediu que ele escrevesse 
nela cem vezes a palavra “coube”. Depois de um tempo, Joãozinho 
retornou pedindo outra folha, justificando que não “cabeu” as cem 
palavras em uma única folha. 

Vou dar um exemplo real da universidade. Lembro-me de 
um episódio em que a professora-socióloga, autodeclarada fã de 
Bourdieu, mostrava feliz seu novo notebook da marca Apple para a 
turma do doutorado em Ciências Sociais. Ela justificou sua compra 
por uma suposta questão de saúde: era mais leve, o que evitava 
dores nas costas, e tinha a luminosidade controlada da tela que 
não agredia os olhos. Os notebooks da Apple não são os únicos com 
essas características, mas estão entre os notebooks que conferem 
mais capital simbólico aos seus possuidores. Na teoria bourdiana, 
quanto mais capital simbólico tanto maior é o reconhecimento, 
a valorização, o status e o prestígio de um sujeito. Isso quer dizer 
56   O termo “ornamentalismo”, nesse sentido, aparece no livro “Raízes do Brasil”, de Sérgio Buarque 
de Holanda. Além de ornamentalismo e bacharelismo (ou conhecimento bacharelesco), já ouvi 
em palestras a expressão “escolasticismo” e “escolástico”, fazendo alusão à filosofia medieval 
sobre deus e questões cristãs, com um juízo de valor negativo implícito.



193

Ensino de Filosofia

que à luz da teoria que ela dizia adorar, a compra de um notebook 
Apple tinha como finalidade demarcar o seu status em relação às 
pessoas que não podiam comprar algo dessa marca. Não quero 
dizer que ela devesse encampar um movimento anti-Apple, mas 
a justificativa dada por ela é inconcebível para uma verdadeira 
“bourdiana”, que entende a teoria e os valores éticos implícitos 
nessa teoria.

Em uma sociedade em que o ornamentalismo está pesa-
damente presente, não impressionam os altos níveis de anal-
fabetismo funcional e a incoerência entre valores declarados e 
ações praticadas pelos intelectuais, que acabam deixando de ser 
referências importantes para a sociedade e passam até a ser mal 
vistos, fomentando um sentimento anti-intelectualista.

O terceiro problema é a agenda e instrumentos de pesquisa, quase 
sempre importados das sociedades euroestadunidenses. Às vezes, 
a agenda de pesquisa e o debate da academia brasileira é tão ade-
quada aos problemas brasileiros quanto a roupa do Papai Noel é 
adequado ao clima tropical. Faço um desafio: olhem os Projetos 
Pedagógicos dos Cursos de Filosofia de dez universidades quais-
quer e procure pelas disciplinas de Filosofia Brasileira e Filosofia 
Latino-Americana e veja em quantas dela essas disciplinas existem 
e são obrigatórias. Não se surpreenda se encontrar brasilianistas 
ou latinoamericanistas estrangeiros na bibliografia das poucas 
disciplinas encontradas.

O campo acadêmico brasileiro de Filosofia, com algumas 
exceções e casos isolados, é uma bolha com uma abertura voltada 
para a Europa e os Estados Unidos. Isso é conhecido no Pensamento 
Social Latino-Americano como “colonialidade do saber” (LANDER, 
2005), que se refere às marcas profundas do processo de coloni-
zação da América Latina nos séculos XVI, XVII e XVIII de modo 
a reconhecer como superiores os conhecimentos produzidos por 
europeus para europeus (podem-se incluir os Estados Unidos nesse 
pacote atualmente). A colonização acabou, mas as nossas mentes 
permanecem colonizadas de modo que queremos nos ver a partir 



194

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

dos olhos dos europeus e dos estadunidenses. Por exemplo, em um 
dos manuais mais estudados de Filosofia no Brasil - O Convite à 
Filosofia, de Marilena Chauí – é afirmado que a Filosofia começou 
na Grécia, enquanto define que a atividade filosófica é composta 
de análise, reflexão e crítica (CHAUÍ, 1996, p. 17 e 20). Isso implica 
que as civilizações anteriores às gregas (babilônicos, egípcios, chi-
neses, indianos, etc.) eram incapazes de analisar, refletir e criticar 
racionalmente, enquanto faz vista grossa para as irracionalidades 
dos próprios gregos. Nossos colegas antropólogos chamam isso 
de etnocentrismo. Que tal convidarmos intelectuais chineses ou 
indianos para debatermos esse ponto?

Como argumenta Cox (1995), teorias e conceitos são criados 
por alguém, para alguma coisa e em um determinado contexto. 
Consequentemente, mesmo que aspirem a universalidade, todo 
arcabouço teórico-conceitual está ancorado histórica e sociocul-
turalmente. A importação acrítica de conceitos e teorias pode 
atrapalhar a nossa autorreflexão como povo, deslocando nossas 
atenções: debatemos questões que não são pertinentes para nós e 
deixamos de debater questões que são. Isso não significa que deve-
mos recusar o conhecimento oriundo de fora, mas que devemos 
ser capazes de entendê-lo criticamente. O conhecimento torna-se 
muito mais atraente e vivaz quando se volta para às questões que 
nos importam.

O quarto problema que merece destaque é o ambiente ególatra, 
que torna a academia uma fábrica de narcisistas e empafiosos. 
Quem já passou por uma universidade sabe que existem profes-
sores-pesquisadores (e mesmo alunos dos programas de iniciação 
científica) que têm uma autoimagem exageradamente positiva 
de suas habilidades e das suas produções. Acreditam que suas 
reflexões são demasiadamente profundas para que reles mortais 
compreendam, mesmo quando elas têm a profundidade de um 
pires, e entendem a discordância como uma ofensa pessoal. Acho 
que não preciso continuar, se não parecerá um desabafo (e talvez 
seria mesmo). Esse ponto específico – do narcisismo acadêmico ou 



195

Ensino de Filosofia

da academia narcisista – é bem debatido por Pinheiro-Machado 
(2017), texto que indico a leitura.

Saliento que não estou afirmando que todos os indivíduos 
do campo acadêmico filosófico sofrem crônica e agudamente dos 
problemas anteriormente mencionados, mas que eles existem e 
que não são incomuns.  

3 OS DOCENTES DE FILOSOFIA NA EDUCAÇÃO 
BÁSICA

Fala-se em crise da docência, ou seja, de que as pessoas não 
sonham mais em ser professores. No entanto, não sou velho o 
bastante para me lembrar da época em que as pessoas sonhavam 
em ser professores; o que vem sendo chamado eufemisticamente 
de “crise” da docência é o padrão de normalidade há pelo menos 
três décadas. Em geral, os cursos de licenciatura não são muito 
concorridos e, mesmo entre os alunos da licenciatura, há pouca 
vocação e vontade de ser professor. Muitas vezes, os licenciados só 
vão para a sala de aula, especialmente na Educação Básica, quando 
não lhes resta opção. Isso é uma tragédia para o país.

Na Educação Básica, o professor é aquele que faz a tradução 
entre o saber acadêmico e um saber escolar, ou seja, torna-o com-
preensível para aqueles que estão tendo os primeiros contatos com 
aquele conhecimento. Mas os vícios do sistema de formação de 
professores57 permitem que esteja em sala de aula uma pessoa que 
fez um curso superior que não queria – mas era o único disponível 
–, exercendo uma profissão que não gosta e que não tem vocação, 
para traduzir um conhecimento produzido por uma bolha pedante 
que importou uma agenda de temas que não interessam àquela 
sociedade. Será que é difícil entender por que a Filosofia nunca 
está no ranking de disciplinas favoritas dos alunos?

57   Aqui chamo de “sistema de formação de professores” não apenas os cursos de licenciatura, 
mas todas condicionantes externas a esses cursos, como o status do professor, a valorização da 
docência, a perspectiva remuneratória, etc.



196

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

A Educação deveria ser pautada pelo princípio de um “ensino 
significativo”58, ou seja, cujos objetos de reflexão são familiares e 
relevantes para os sujeitos envolvidos. Se é preciso um gigantesco 
esforço para justificar a presença daquele conteúdo: provavelmente 
ele não é significativo para aquele público. Dou um exemplo: quando 
eu era aluno do Ensino Médio perguntei à professora de matemática 
sobre a aplicação dos números imaginários (aqueles que aceitam 
raiz quadrada de número negativo) e ela me respondeu que era 
conteúdo do vestibular. Insisti na pergunta e ela respondeu que 
eram exercícios que exercitavam a mente. Para os alunos que não 
pretendiam prestar vestibular (a maioria, na época) e para aque-
les em que não tinham o interesse de exercitar a mente, o ensino 
daquele conteúdo não era significativo e as aulas, do ponto de vista 
pedagógico, eram natimortas.

A inclusão da disciplina de Filosofia e de Sociologia na grade 
curricular do Ensino Médio ocorreu no Governo Lula. Por ser algo 
recente, ainda não se cristalizaram parâmetros sobre o que deve 
ser ensinado e como deve ser ensinado, o que significa que em nível 
nacional há uma pluralidade de conteúdos e abordagens didáticas. 
As discussões à época da inclusão se concentravam em quais os 
conteúdos deveriam ser estudados e quais habilidades deveriam 
ser desenvolvidas e se a ênfase deveria ser sobre o conteúdo ou 
sobre as habilidades.59 A maior parte dos especialistas em Filosofia 
inclinavam-se pela segunda opção (ROCHA, 2005).

Algumas propostas em debate contemplam um ensino sig-
nificativo da Filosofia, como Luz (2014) que propõe o trabalho em 
sala de aula com problemas filosóficos em vez da exposição de 
autores e suas contribuições ou do estudo da história da filosofia. 
É uma forma de conciliar conteúdo e habilidade reflexiva, com 
ênfase na segunda. Essa estratégia tem um bom potencial porque 
pode articular temas filosóficos de interesse dos alunos por meio 

58   Na pedagogia freiriana, a proposta dos “temas geradores” tem esse sentido.
59   Rocha (2005) chama os simpatizantes dessas perspectivas de “conteudistas” (foco no conteúdo) 
e “processistas” (foco nas habilidades).



197

Ensino de Filosofia

de uma linguagem mais acessível, superando alguns dos vícios 
discutidos na seção anterior.

Já Rocha (2008) defende o diálogo da Filosofia com as outras 
disciplinas por meio de uma “transversalidade pedestre” – uma 
tentativa de superar as formas mais conhecidas de multidiscipli-
naridade e interdisciplinaridade – que reconhece as disciplinas 
que já estavam no currículo escolar e como a Filosofia pode se 
conectar com elas de forma dinâmica a partir de uma perspectiva 
epistemológica. Nesse sentido, a importância da Filosofia estaria 
na sua capacidade de ajudar a entender os fundamentos desses 
conhecimentos e o diálogo entre eles.

Há também outros desafios que não são específicos da Filo-
sofia, mas que se referem ao sistema e a estrutura educacional 
como um todo, como o formato das aulas de 50 minutos e o uso 
de novas tecnologias. 

Rocha (2008) comenta que essa distribuição de uma aula de 
Filosofia por semana é disfuncional, porque o tempo da aula em 
geral não é suficiente para desenvolver um raciocínio que supere 
o senso comum e o intervalo de tempo de uma aula para a outra 
gera uma descontinuidade ou um esfriamento do debate. Em ter-
mos de aprendizagem significativa, seria melhor que as aulas de 
Filosofia fossem mais longas, mesmo que não fossem ministradas 
em todos os anos do Ensino Médio.

A incorporação das novas tecnologias na Educação também 
se apresenta como um desafio. Como usar a internet, smartpho-
nes e outras novidades para tornar o ensino-aprendizagem mais 
significativo? Ou para a Filosofia é mais produtivo usar a estra-
tégia da aula dialogada? Na realidade, essas possibilidades não 
são mutuamente excludentes. Assistir a videoaulas na internet 
ou incentivar os alunos a produzirem os seus próprios vídeos e o 
uso de novas mídias como o podcast60 podem colaborar, inclusive 
no sentido da autonomia dos indivíduos.

60   Não posso deixar de comentar que desde que descobri a mídia podcast a minha vida mudou, 
pois permite que eu me atualize enquanto faço outras atividades como dirigir, ir à academia, 



198

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Qual é a fórmula para desconstruir essa imagem negativa 
da Filosofia como inútil? A resposta é muito simples: não sei. Mas 
suponho que envolva alguns ingredientes, alguns mais acessíveis 
e outros menos.

Entre os menos acessíveis estão aqueles de natureza macroes-
trutural como o combate à ideologia instrumental e a reestruturação 
do ensino e do perfil docente na Educação Básica. Em relação ao 
primeiro, não creio que seja possível reverter a ideologia ins-
trumental da Educação, porque ela está umbilicalmente ligada 
ao Capitalismo. Em relação ao segundo, seria necessária uma 
revolução na Educação, na carreira docente e na forma como a 
sociedade percebe o professor, mas os sinais dessa revolução, por 
enquanto, inexistem.

Em relação ao campo dos especialistas em Filosofia, também 
não é tão fácil remodelar velhos hábitos e docilizar egos. Mas em 
uma perspectiva de médio prazo, há esperanças das novas gerações 
irem rejeitando velhos hábitos perniciosos da academia, como a 
linguagem incompreensível ou a importação acrítica de agendas e 
conceitos de pesquisa. Na realidade, tenho a impressão de que esse 
processo está em curso. Além disso, a própria ameaça da exclusão 
da Filosofia dos currículos e a pressão para que sua utilidade seja 
demonstrada está mobilizando o campo filosófico: tomara que no 
sentido de tirá-la do seu encastelamento. 

REFERÊNCIAS

BOURDIEU, P. Razões Práticas: sobre a teoria da ação. Campinas: 
Papirus, 2011.

fazer compras no supermercado ou limpar a casa. Os meus podcasts favoritos são: o Filosofia Pop, 
o Chutando a Escada e o Sobre História.



199

Ensino de Filosofia

CHAUÍ, Marilena. Convite à Filosofia. Editora São Paulo: Editora 
Ática, 1995. 

COX, R. W. Critical Political Economy. In: Hettne, B. (org). Internatio-
nal Political Economy: underglobal disorder. Nova Scotia: Fernwood 
Books, 1995.  

FREIRE, P. Ação Cultural para a Liberdade e Outros Escritos. Rio de 
Janeiro: Paz e Terra, 2011.

HOLANDA, S. B. Raízes do Brasil. São Paulo: Companhia das Letras, 1995.

LANDER, E. et al. (org). A Colonialidade do Saber: eurocentrismo e 
ciências sociais: perspectivas latino-americanas. CLACSO, 2005.

LUZ, A. M. O Ensino de Filosofia através de Problemas Filosóficos. 
Oficina de Ensino de Filosofia. Centro de Filosofia e Ciências Humanas, 
UFSC: 2014.

MAIA, A. F.; SILVA, D. J.; BUENO, S. F. 10 Lições sobre Horkheimer. 
Petrópolis: Editora Vozes, 2017.

MILLS, C. W. A Imaginação Sociológica. Rio de Janeiro: Zahar Edi-
tores, 1982.

PINHEIRO-MACHADO, R. Precisamos Falar sobre a Vaidade Vida Aca-
dêmica. Carta Capital, 24 de abril de 2017.

ROCHA, R. P. Sobre o Espaço da Filosofia no Currículo Escolar. Revista 
Margens Interdisciplinar, v. 2, nº 3, 2005.

ROCHA, R. P. Ensino de Filosofia e Currículo. Petrópolis: Editora 
Vozes, 2008.

SELL, Carlos Eduardo. Sociologia Clássica: Marx, Durkheim e Weber. 
7ª edição. Petrópolis: Editora Vozes, 2015.



200

O ENSINO DE FILOSOFIA: DESAFIOS E NOVAS 
PERSPECTIVAS61

Renivaldo Santos de Souza62

Odair Benedito Francisco63

A superação e não a ruptura se dá na medida 
em que a curiosidade ingênua, sem deixar de 
ser curiosidade, pelo contrário, continuando 
a ser curiosidade, se criticiza, Ao criticizar-se, 
tornando-se então, permito-me repetir, curio-
sidade epistemológica, metodicamente, “rigori-
zando-se” na sua aproximação ao objeto, conota 
seus achados de maior exatidão. 

(Paulo Freire)

INTRODUÇÃO

O Ensino de Filosofia nas escolas constitui-se um grande 
desafio diante das perspectivas contemporâneas, como nos relata 
acima Freire (1996, p.31) que precisa haver ‘curiosidade epistemo-
lógica’ e motivação para a pesquisa, para a busca, mas na maioria 

61  Texto publicado anteriormente na Colloquium Humanarum, vol. 13, n. Especial, Jul-Dez, 
2016, p. 523-527.
62  Faculdades EST, Mestre em Teologia. Licenciado em Filosofia-FBB/BA. Especialista em Psi-
copedagogia Institucional, Clínica e Hospital, FAVIC/BA. UNOESTE, Especialização em Ensino 
de Filosofia-UNOESTE/SP. Doutorando em Educação/UNR/AR. Atuando como Psicopedagogo/
CMAEE/Ba e Professor Universitário. E-mail: rennysousa@hotmail.com. 
63   Licenciado em Pedagogia, Letras e Filosofia. Mestrando no Programa de Pós-graduação em 
Educação pela FCT – UNESP. Tutor em cursos de pós-graduação lato sensu EaD, UNOESTE/
Prudente/SP. E-mail: odair272@yahoo.com.br 



201

Ensino de Filosofia

das vezes, apresenta-se como reprodutivo, no sentido de ser apenas 
aquele em que se estabelece a cronologia, a história de alguns dos 
pensadores ou filósofos.  Infelizmente, alguns professores aca-
bam privilegiando alguns filósofos, cujo ensino é mais simples, 
excluindo temas mais complexos. Há professor que ensina a Filo-
sofia apenas de maneira explicativa, descartando a aproximação 
dos conteúdos expostos em sala de aula com a realidade social, 
com os eixos temáticos inerentes à vida e a sociedade atual.

Consequentemente, o professor elabora o planejamento 
pensando em ensinar, além, do conteúdo em sala de aula, como 
nos relata Freire (1996, p. 141), o ensinar a filosofar, o ler e o pensar 
seria para “a construção da consciência coletiva para a formação 
cidadã e humanizadora”. Assim, o Ensino de Filosofia deveria ser 
obrigatório desde os primeiros anos da Educação Básica e não 
apenas no Ensino Médio como atualmente está preconizado na 
Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional-LDBEN (BRASIL, 
1996) e na Base Nacional Comum Curricular-BNCC (BRASIL, 2017), 
constituindo-se em momentos de aprendizagem, autonomia, 
habilidade do pensamento e na construção da interação social.

Consequentemente, durante o Ensino de Filosofia, o pro-
fessor precisa respeitar as transformações sociais e saber usar os 
métodos e as novas maneiras de ensinar (didática), respeitando as 
formas de comunicação e a possibilidade de aprofundamento do 
pensar. Para isso, o educador “[. . .] se convença definitivamente de 
que ensinar não é transferir conhecimento, mas criar as possibi-
lidades para a sua produção ou a sua construção” (FREIRE, 1996, 
p. 22). Para Descartes (1968) o “penso, logo existo” – promove a 
primeira certeza, que a razão seria a única coisa verdadeira para 
alcançar o conhecimento. Quando Descartes (1968 apud SILVA, 
1978, p. 184) afirma que “Eu sou uma coisa que pensa, e só do meu 
pensamento posso ter certeza ou intuição imediata”. 

Diante disso, a pesquisa tem o objetivo de constatar se há 
ou não no Ensino de Filosofia na Educação Básica a utilização 
de métodos e educação digital adequados ao recomendado pela 



202

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

BNCC (BRASIL, 2017), que adota a concepção de competências 
e habilidades como forma de aprendizagem, interação social e 
construção do conhecimento a partir das vivências dos estudantes, 
para a apropriação do questionamento, dos discursos filosóficos 
e apreensão do conhecimento filosófico atual.

Nesse contexto, analisamos e observamos o documento-base 
que servirá para nortear todos os projetos pedagógicos, os livros 
didáticos e programas educacionais do país a partir de 2017: a Base 
Nacional Comum Curricular (BRASIL, 2017), especificamente ao 
Ensino de Filosofia, no que tange às propostas de aprendizagem 
e na produção de material didático.

Quanto à análise documental, como método de investi-
gação, Hegel (1991) afirma que as noções são conjuntivas e não 
disjuntivas: quem aprende filosofia aprende também a filosofar. 
Também considera que a Filosofia é objeto de uma aprendizagem. 
Aprender um conteúdo não é incutir algo na mente do estudante 
para apreendê-lo num processo pedagógico particular. Aprender 
Filosofia é aprender a pensar o divino, o estado de admiração do 
objeto e a própria constituição do pensamento.

Portanto, a pesquisa bibliográfica de cunho qualitativo prio-
rizou os escritos de autores renomados que tratam sobre a questão 
do Ensino de Filosofia na escola e na BNCC (BRASIL, 2017).

DESENVOLVIMENTO

No contexto escolar, o Ensino de Filosofia acontece pela 
utilização e produção textual como um fim e não como um meio 
de participação social, cuja finalidade é inserir o estudante nas 
práticas sociais presentes no meio em que ele se encontra. A Filo-
sofia é responsável pelo senso crítico do indivíduo, pois, como 
um componente curricular interrogativa, busca o conhecimento, 
assim, retirando o estudante do estado de ignorância ou seja, do 
estágio de alienação intelectual para o pensar filosófico.



203

Ensino de Filosofia

Neste aspecto, a Filosofia contribui para realização da essên-
cia do ser humano: o pensamento. Pode-se evidenciar que há 
elementos racionais e sociais na construção da consciência de 
cada indivíduo, “é pensando criticamente a prática de hoje ou de 
ontem que se pode melhorar a próxima prática” (Freire, 1996, p.39).  
Desta forma, a Base Nacional Comum Curricular (BRASIL, 2017), 
prevista na Constituição Federal (BRASIL, 1988) para a Educação 
Básica, introduz os objetivos de aprendizagem para Ensino de 
Filosofia nas escolas brasileiras. Segundo esse documento, surgem 
as dez competências gerais de aprendizagem e as competências no 
Ensino de Filosofia para que o estudante possa pensar de forma 
filosófica, de forma interdisciplinar os conhecimentos anteriores 
e atuais na interação social.

Portanto, as competências favorecem ao estudante as con-
dições para discutir os problemas sociais, históricos em qualquer 
civilização e, correlacionando-os com as questões contemporâneas. 
Assim, os professores devem desenvolver métodos e educação 
digital que garantam as condições de relacionar o ensino e a vida 
para enfrentar os problemas pessoais, sociais com as abordagens 
filosóficas (BRASIL, 2017). 

Em relação à Filosofia Sistemática produzida na universi-
dade, é marcada por uma crítica nietzschiana da exacerbação do 
racionalismo na modernidade, por uma afirmação da vida e da 
criação. Sobre isso, Nietzsche (1983) fala sobre o perigo da morte 
da Filosofia, pois, quando o professor escolhe a didática expositiva 
histórica da Filosofia, não educamos para o amor a sabedoria, nada 
mais fazemos do que preparar o estudante apenas para provas. 
Por isso mesmo, em função desse estranhamento ao filosofar, a 
Filosofia é motivo de escárnio, de dúvida e de desprezo entre os 
estudantes, precisamos despertar o desejo de amor a Filosofia.

A Filosofia torna-se relevante para a formação do pensamento 
crítico do estudante dos anos inicial e final do ensino fundamental. 
Assim, a própria Filosofia se preocupa em refletir sobre ela mesma, 
retirando quaisquer tipo de preconceitos que restrinjam ou limite 



204

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

o pensamento em um ciclo de elaboração conceitual. Entretanto, 
não podemos impedir o filosofar ou impedir o filosofo de busca a 
verdade do objeto e escolher os assuntos para a sua investigação 
filosófica, bem como, os tipo de métodos científicos que utilizará na 
busca da verdade. Assim, o que é Filosofar? Segundo Freire (1996, 
p. 87) “o exercício da curiosidade a faz mais criticamente curiosa, 
mais metodicamente “perseguidora” do seu objeto. Quanto mais a 
curiosidade espontânea se intensifica, mas, sobretudo se “rigoriza”, 
tanto mais epistemológica ela vai se tornando”.

Assim, a BNCC (2017) garante ao estudante de Filosofia as 
competências de aprendizagem como ‘o exercício da curiosidade 
epistemológica freiriana’, dentre eles, a habilidade na lógico e 
retórica para o processo argumentativo na expressividade da con-
versação e dos discursos para entender as dificuldades da sociedade 
contemporânea (BRASIL, 2017, p.9-10). Sobre isso, os professores 
devem desenvolver e propor estratégias para que o estudante 
analise todos os processos de formação ideológica dominante e 
adquira condições filosóficas de opinar com método, educação 
digital e precisão cientifica (BRASIL, 2017, p.549). 

Estamos vivenciando os desafios atuais, lançados à civiliza-
ção pela globalização e a tecnologia, que passa por transformações, 
e a Filosofia está sendo desafiada naquilo que é mais fundamental: 
elaborar conceitos que permitam compreender e criticar o que 
acontece à nossa volta e no mundo, a fim de que, a escolhas e as 
ações contribuam para expandir a liberdade do pensar, ao invés 
de restringi-las ou discriminá-las.

Para Mance (1998) Estamos em um “novo patamar na colo-
cação dos problemas, apontando perspectivas de como tratá-los 
tendo em vista a vida, o mundo e a liberdade humana”. Por isso, 
que a Filosofia contribuirá na construção do pensamento crítico 
do indivíduo como centralizador para estabelecer a relação entre 
a Filosofia e a Cidadania para o processo de investigação sobre as 
condições do exercício da liberdade como essencial do ser humano 
(BRASIL, 2017, p.550 e 551). 



205

Ensino de Filosofia

Portanto, a Base Nacional Comum Curricular sugere as 
competências para garantir ao estudante o filosofar sobre a vida 
e a morte, com condições da vida humana e como enfrentar os 
diversos, discursivos e não discursivos (BRASIL, 2017, p.550 e 551). 

Portanto, far-se-á compreender a importância do Ensino da 
Filosofia no ensino fundamental e os possíveis lugares do filosofar 
na vida do indivíduo, ou seja, são fundamentais na construção da 
cidadania. É possível perceber que muitos professores ainda não 
têm clareza quanto à concepção filosófica e o que garante a BNCC, 
necessitando de apoio na elaboração de propostas para o Ensino 
de Filosofia. Nesse intuito, Freire (1996), afirma que, “o ser humano 
é inacabado, foi lançado ao mundo sem o seu consentimento ou 
querer”. Sua existência é determinada pelas contingências da vida, 
“é o anseio de ser o que não somos, é o anseio de continuar sendo. O 
homem só pode transcender, se for capaz de projetar-se.  Assim ele 
sempre busca um sentido para sua vida” (MORENTE, 1980, p. 316).

 Certamente que, também, há grandes questionamentos 
acerca da utilização de vários recursos em sala de aula, princi-
palmente o digital e tecnológico. Sabe-se que o professor deve 
procurar outros recursos e não exclusivamente ao livro didático, 
ou seja, dar uma direção às aulas e a vida. Não existem verdades 
absolutas, a nossa vida é essa abertura ao mundo.  “Do existir é 
próprio, por um lado, a facticidade, por outro, a abertura (…) o estar 
essencialmente aberto para as coisas” (MARIAS, 2004, p. 480).  

Na proposta da BNCC, as competências gerais de aprendi-
zagem procuram verificar se os próprios estudantes podem ser os 
protagonistas do saber filosófico em sala de aula e fora dela para a 
orientação e suporte de circulação do texto, se em exposição, se em 
leitura para a turma, se em jornal escolar e social (BRASIL, 2017).

CONSIDERAÇÕES FINAIS

O Ensino de Filosofia pode e deve dialogar com todas as áreas 
do saber de forma interdisciplinar, mantendo-se, todavia, fiel às 



206

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

especificidades que justificam sua inserção no currículo pela BNCC 
(BRASIL, 2017). Ainda sobre as propostas destaca-se a necessidade 
de que sejam criadas condições de produção de conhecimentos, aju-
dando o estudante a produzi-los, considerando toda a diversidade 
atual. As novas propostas pedagógicas começaram a ser elaboradas 
em atendimento às exigências da LDBEN (BRASIL, 1996), a BNCC 
(BRASIL, 2017) que definem os conhecimentos de Filosofia como 
atributos de várias áreas de conhecimento, alicerçadas na formação 
ética, política e a cidadania. Para Freire (1996, p. 22) “ensinar não 
é transferir conhecimento, mas criar as possibilidades para a sua 
produção ou a sua construção”. 

Acreditamos que o Ensino de Filosofia precisa ter um lugar 
definido não apenas no ensino médio, mas em toda a Educação 
Básica, com presença na condição de componente curricular, com 
papel e conteúdos definidos obrigatórios que garantam os direitos 
e objetivos de aprendizagem para todos os estudantes brasileiros. 
Não podemos negar o avanço alcançado na elaboração da BNCC 
(BRASIL, 2017) que deve contemplar todos os critérios estabele-
cidos para o componente que seguem a concepção de linguagem 
como forma de interação social, porém, para que isso se concretize 
ainda precisaremos caminhar muito até que a Filosofia e o filosofar 
tornem-se uma realidade na vida de cada cidadão.

Assim as propostas precisam se preocupar efetivamente 
com a aprendizagem em si, e aquilo que o estudante realmente 
quer dizer e precisa aprender sobre a interação real entre ele e as 
diferentes circunstâncias e em diferentes situações sociais, para 
as condições reais e efetivas do pensar filosófico.

REFERÊNCIAS

BRASIL. Base Nacional Comum Curricular. 1. ed. Brasília: MEC/SEB, 
2017. Disponível em: <http://portal.mec.gov.br/index.php?option=-
com_docman&view=download&alias=85121-bncc-ensino-medio&cate-
gory_slug=abril-2018 pdf  & Itemid = 30192 > . Acesso em: 25 mar. 2020.



207

Ensino de Filosofia

 _______.Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional. 11. edição. 
Brasília: MEC/SEF, 1996. Disponível em:  http://www.planalto.gov.br/
ccivil_03/LEIS/l9394.htm. Acesso em: 25 mar. 2020.

FREIRE, P. Pedagogia da Autonomia: saberes necessários à prática 
educativa. 36. ed. São Paulo: Paz e Terra, 1996.

HEGEL, G. W. F. Fenomenologia do Espírito. 2. ed. Trad. Paulo Meneses. 
Petrópolis: Vozes, 1991.  

MARÍAS, J. História da Filosofia. 13. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2004.

NIETSZCHE, F. Os pensadores Filosofia. 4. ed. (Pensadores). São Paulo: 
Abril Cultural, 1983. 

MANCE, Euclides André. O Filosofar como Prática de Cidadania. IFIL. 
Disponível em:< http://www.ifil.org/Biblioteca/mance.htm.>. Acesso em: 
25 de mar. 2020.

MORENTE, M. G. Fundamentos da filosofia: lições preliminares. 8. 
ed. São Paulo: Mestre Jou, 1980.

SILVA, M. O. da R. O mito cartesiano e outros ensaios. 4. ed. São Paulo: 
Hucitec, 1978.



208

PERCURSOS – DA FILOSOFIA  PARA 
O PROFESSOR DE FILOSOFIA NA 
EDUCAÇÃO BÁSICA

José Teixeira Neto64

Emerson Araújo de Medeiros65

Acreditar no mundo significa principalmente susci-
tar acontecimentos, mesmo pequenos, que escapem ao 
controle, ou engendrar novos espaços-tempos, mesmo 
de superfície ou volume reduzidos.

Gilles Deleuze (Conversações, 2013, p. 222).

1. INTRODUÇÃO

A primeira paisagem foi a reflexão subjetiva sobre a seguinte 
questão: o que é filosofia para mim e como eu a ensino na Escola?66 
Os múltiplos direcionamentos à pergunta “O que é a filosofia?” 
sugeridos por Martin Heidegger, Que é isto – a Filosofia? (2006); José 
Ortega y Gasset, O que é Filosofia? (2016) e Gilles Deleuze e Félix 
Guattari, O que é a Filosofia? (2016) formam a segunda paisagem. Ao 

64   Professor Adjunto no Departamento de Filosofia da Universidade do Estado do Rio Grande do 
Norte-UERN, Campus Caicó-CaC e professor do Mestrado Profissional em Filosofia (PROF-FILO/
UERN/Campus Caicó). E-mail: josteix@hotmail.com 
65   Aluno do Curso de Mestrado Profissional em Filosofia da Universidade do Estado do Rio 
Grande do Norte – UERN, Campus Caicó - CaC. Mestre em Teologia Moral Fundamental (Ciências 
humanas) pela Pontificia Università Gregoriana – Roma/Itália. Professor da Faculdade Católica 
Santa Teresinha e professor titular de Filosofia da Escola Estadual Prof. Antônio Aladim de 
Araújo-Caicó/RN. E-mail: emerson.caico@hotmail.com 
66   No sentido apontado por Tomazetti (2014, p. 33. Grifos nossos): “É necessário, pois, que se 
desenvolva, nos cursos de Filosofia, uma cultura de comprometimento com o ensino, que atrele 
o ensinar à formulação subjetiva de uma concepção de Filosofia”.



209

Ensino de Filosofia

término do roteiro da viagem programada, enfrentamos momentos 
de dificuldades; desilusões; angústias; tempestades; momentos de 
recolhimento e também pregustamos alguns ingredientes favorá-
veis e prazerosos que nos foram propiciados. Nossa experiência, 
ao longo dessa jornada, foi extremamente desafiadora e exigiu que 
repensássemos nossas atitudes para tentarmos fazer filosofia na 
Escola. Com isso, colocamo-nos num caminho de do professor-fi-
lósofo que tenta reconstruir suas posturas e atividades filosóficas 
e se sente provocado no desafio de exercitar o filosofar na Escola. 

2. PRIMEIRA PAISAGEM

Na primeira paisagem, ou seja, a partir da reflexão subjetiva 
sobre “o que é filosofia para mim e como eu a ensino na Escola?” 
surgiram vários questionamentos: Como penso a filosofia? Como 
valido a filosofia na sala de aula? O que eu quero verdadeiramente, 
formar alunos capazes de pensar filosoficamente ou alunos que 
conhecem por ouvir dizer algo da filosofia? Sou um informante 
da filosofia ou um professor-filósofo de filosofia? Ensino filosofia 
filosofando ou não? Considero-me um professor que ensina a 
história da filosofia, a cultura filosófica ou um filósofo-professor 
que propõe temas que levam os alunos a uma atitude filosófica? 
Como utilizo o livro didático de filosofia? Relaciono minha prática 
com alguma outra forma de ensino da filosofia? Essas questões 
foram levantadas nas primeiras discussões da disciplina Filoso-
fia do Ensino de Filosofia no Mestrado Profissional em Filosofia 
(Núcleo da UERN/Campus Caicó) e serviram para direcionar as 
trocas de experiências entre os alunos do mestrado, professores 
do Ensino Médio. Além disso, essa primeira paisagem visava 
que cada um identificasse a concepção subjetiva de filosofia que 
subjazia à sua prática e como cada um se reconhecia nela como 
ensinantes de filosofia. 

A partir dos questionamentos, percebemos que não é tarefa 
fácil ensinar filosofia na Escola na perspectiva de um ensino 



210

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

filosoficamente significativo para os sujeitos envolvidos na rela-
ção ensinante-aprendente. Mas, a ampla história da filosofia e, 
principalmente, seu caráter aberto e não dogmático, põe-nos a 
caminho da construção de sentidos frente aos problemas que se 
apresentam cotidianamente.

Nessa primeira paisagem, pensamos ainda a filosofia como 
a busca do ‘porquê’ e da causa das coisas serem como são. Por esse 
ângulo, a filosofia se apresentaria como investigativa, inconclusiva, 
reflexiva, crítica, questionadora e aberta aos mais variados temas 
que por ventura surjam num percurso sempre em construção. 
Entendemos a filosofia também como abertura ao diálogo. Uma 
oportunidade para construirmos juntos com os discentes uma 
ponte de relações que realmente faça sentido na vida própria de 
cada um. Nesse aspecto, buscamos incentivá-los a pensarem a 
própria existência, a vida, o mundo, a realidade, as relações cul-
turais, sociais, éticas e políticas. 

Além disso, pensamos que a filosofia é uma oportunidade 
que temos em sala de aula para levar nossos alunos a pensarem 
com mais afinco, fugir dos achismos e das opiniões infundadas. 
O ambiente escolar é propício para troca de experiências, para 
encontrar o outro, para construir e desconstruir e estreitar novos 
laços conceituais e práticos. É da natureza da filosofia desconfiar 
de tudo aquilo que parece óbvio e certo; é também da sua natureza 
fugir da comunicação fácil e rápida, dos preconceitos e de toda e 
qualquer realidade meramente aparente. Antes, a filosofia inco-
moda, desajeita, inverte a ordem das coisas e coloca professores 
e alunos na proximidade da verdade.

Esse é o ponto onde estamos, é o que temos buscado fazer, 
é o plano das intenções. Porém, nem sempre as coisas acontecem 
como desejamos. Talvez o resultado do produto não esteja saindo 
da forma almejada. Seguramente, vários alunos são afetados pelo 
fascínio que a filosofia exerce no processo de amadurecimento 
intelectual e humano, mas os frutos nem sempre serão o esperado 
porque no decorrer do ano letivo a estrutura e o ambiente escolar, 



211

Ensino de Filosofia

muitas vezes, não facilitam esse processo, assim como não con-
seguimos manter a mesma intensidade em todas as aulas.67 Além 
do mais, fazer filosofia filosofando não é tarefa simples, exige-nos 
mais conhecimento e maturidade filosófica.

3.  SEGUNDA PAISAGEM 

No roteiro de viagem traçado, já em percurso, deparamo-nos 
com uma paisagem composta de três elementos. O primeiro que 
relataremos suscintamente, é Que é isto - a Filosofia? (2006) de Mar-
tin Heidegger (1889-1977)68. Para ele, “o diálogo é conduzido a um 
caminho. Digo: a um caminho. Assim concedemos que este não é 
o único caminho” (HEIDEGGER, 2006, p. 15). Ao se apresentar um 
caminho, necessariamente se deve insinuar onde esse pode nos 
levar. Aqui sugerimos um aspecto da filosofia de Martin Heidegger 
que pareceu-nos interessante para a compreendermos tendo em 
vista a filosofia e o seu ensino: “o fenômeno é o que está implícito 
em tudo aquilo que se manifesta mas, em geral é menosprezado, 
não olhado de frente, por assim dizer, e é tarefa da filosofia retirá-lo 
do esconderijo. Ora, o fenômeno por excelência é o ser” (ROVIGHI, 
2011, p. 398-399). Clarear as coisas é a tarefa do filósofo, trazer à 
tona o que se esconde por trás do fenômeno. Feito essa observa-
ção, ancoramos nosso entendimento sobre essa obra específica de 
Heidegger em três aspectos discutidos na disciplina Filosofia do 
Ensino de Filosofia: correspondência, disposição e pathos. 

67   “A escola é o lugar em que todas as dimensões da realidade se refletem, mas é fato também 
que, durante muito tempo, ela foi vista quase essencialmente como lugar de adestramento, onde 
ao aluno cabia apenas o ‘direito’ e o dever de aceitar, assimilar e reproduzir o que quer que fosse. 
Excluiu-se da escola o pensar, o refletir para agir, tão específico da raça humana, e promoveu-se 
a imitação, a cópia e o ‘engessamento’ daquele que, teoricamente, a frequentava com intuito 
de conhecer e crescer em todos os aspectos do contexto pessoal e social”. (SILVA, 2014, p. 203).
68   Para uma introdução ao problema da educação em Martin Heidegger indicamos o número 
especial da revista Aprender – Cadernos de Filosofia e Psicologia da Educação (Ano VI, Nº 10, jan./jun. 
Especial: Heidegger e a Educação – Disponível em: http://periodicos.uesb.br/index.php/aprender/
issue/view/171). De modo especial, sugerimos a leitura do artigo Heidegger educador de Pedro Duarte 
de Andrade (Disponível em: http://periodicos.uesb.br/index.php/aprender/article/viewFile/4193/
pdf_205) que diz mais do que aquilo que vimos nos elementos dessa paisagem heideggeriana.



212

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

O ponto de partida sugerido por Heidegger é a existência de 
um interlocutor: o pensamento grego e o diálogo com a tradição. 
Discutir Heidegger nos levou a perceber que só somos capazes 
de filosofar, no momento em que nos colocamos no caminho da 
cor-respondência, da disposição e do pathos (espanto). Vivemos na 
cor-respondência na medida em que conseguimos operar junto 
com alguém, filosofar junto com ele. Filosofia seria num primeiro 
instante correspondermos com a tradição. O corresponder está 
numa disposição que representa o fato de estarmos abertos para 
que algo de fato seja, de que o dizer se funda na escuta do apelo. 
A disposição é uma abertura à correspondência. E, por fim nos 
defrontamos com o pathos que traduzido por espanto, é facilmente 
considerado, para uma parte da tradição filosófica69, o archè da Filo-
sofia. Assim, cor-responder é um falar e a linguagem está a serviço 
do pensamento e o pensamento da linguagem (HEIDEGER, 2006).

Mas qual relação se dá entre esse pensamento de Heidegger 
e a nossa compreensão do que seja a filosofia? Heidegger nos 
coloca em um caminho. É mais um caminho em busca de uma 
aproximação do que seja a filosofia. O caminho sugerido por 
Heidegger passa pela correspondência, pela disposição e pelo 
espanto. Mas, não correspondemos caminhando os mesmos 
passos e repetindo o caminhar. Corresponder, como o entende-
mos, não pode ser repetir, mas a correspondência exigiria que 
abríssemos novas veredas e outras trilhas e caminhássemos 
também por caminhos ainda não caminhados. Pensamos que 

69   A origem da filosofia, nos versos cordelístico do poeta e professor-filósofo Lindoaldo Cam-
pos: “Vem da admiração / Espanto/deslumbramento / Pelos mistérios do mundo / Em busca de 
fundamento / É um renascer constante / Que alguns sentem diante / Da vida em seu movimento” 
(Filosofia: o que é isso?, p. 04). Noutro verso o poeta assim poetiza: “O que devemos fazer? / 
Há destino ou liberdade? / A vida tem um sentido? / O que é mal e bondade? / Filosofia vem, 
portanto / do thaumazéin, o espanto / Perante a realidade”. (Espanto: o começo de tudo, p. 03). 
Por sua vez, em Crítica de alguns lugares-comuns ao se pensar a filosofia no ensino médio, Silvio Gallo e 
Walter Kohan afirmam que “[. . .] nem todos os filósofos gregos foram aristocratas e nem todos 
os filósofos aristocratas gregos filosofaram movido pelo espanto”. Depois afirmam que “Nos 
dias de hoje [sociedade do espetáculo] o espanto é mais um objeto de consumo, preso às leis do 
mercado, do que a expressão de uma subjetividade privilegiada admirada perante o espetáculo 
do mundo” (2000, p. 186; 187). 



213

Ensino de Filosofia

ensinar filosofia na Escola, nesse sentido, poderia nos levar a 
correspondemos à tradição filosófica. Entendemos, rompendo 
um pouco com a proposta de Heidegger, que não precisamos nem 
necessitamos corresponder apenas à tradição grega, pois nos 
parece necessário também caminhar e caminhar juntos com os 
alunos por outras tradições de pensamento70.

Um segundo elemento ou aspecto dessa segunda paisagem, 
foi o encontro com O que é Filosofia? (2016), de José Ortega y Gasset 
(1883-1955)71. Na sua crítica ao realismo (ser = mundo) idealismo 
(ser = sujeito), o filósofo espanhol aponta para um novo achado, 
para uma “nova realidade radical” para a qual não servem “os 
conceitos tradicionais de realidade e de ser” (2016, p. 209). Talvez 
aqui possamos esboçar com Ortega y Gasset traços de uma peda-
gogia do conceito72: um primeiro passo é aceitar que apesar de 
inadequados, os conceitos tradicionais continuam sendo usados, 
pois “[. . .] antes de descobri-lo e ao descobri-lo não temos outro”; 
em segundo lugar, “para formamos um conceito novo, antes pre-
cisamos ter e ver algo novíssimo” (2016, p. 209-2010).

No caso específico do filósofo espanhol, o novo que se des-
cortina é o “viver”:

Para os antigos, a realidade, ser, significava 
‘coisa’; para os modernos, ser significava ‘intimi-
dade, subjetividade’, para nós, ser significa ‘viver’ 
– portanto, intimidade consigo e com as coisas. 

70   Pensamos aqui, por exemplo, na filosofia latino-americana e africana. Para uma melhor 
crítica a Heidegger no horizonte da questão “O que é a metafísica?”, ver: Deleuze e Guatarri, 
2016, p. 113-125.
71   Para uma introdução à questão da educação em Ortega y Gasset: CARINO, Jonaedson. Ortega 
y Gasset e o problema da educação. Fórum educ. Rio de Janeiro, 12 (1) 35-50, jan./mar. 1988; 
DORNAS, Danilo Santos. O problema da educação na filosofia da razão vital de Ortega y Gasset. 
APRENDER - Cad. de Filosofia e Pisc. da Educação. Vitória da Conquista Ano II n. 2 p. 47-57 2004.
72   Aqui não cabe explicitar a diferença entre a compreensão de Ortega y Gasset e aquela de 
Deleuze/Guatarri sobre o “conceito”. Porém, cabe dizer apenas que utilizamos o termo “pedagogia 
do conceito” influenciados por Deleuze e Guatarri (2016, p. 18): “Os pós-kantiano giravam em torno 
de uma enciclopédia universal do conceito, que remeteria sua criação a uma pura subjetividade, 
em lugar de propor uma tarefa mais modesta, uma pedagogia do conceito, que deveria analisar as 
condições de criação como fatores de momentos que permanecem singulares”.



214

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

Confirmamos ter chegado a um nível espiritual 
mais alto porque, se olhamos para os nossos pés, 
para o nosso ponto de partida – o viver –, vemos 
que nele estão conservadas, integradas uma à 
outra e superadas, a antiguidade e a moderni-
dade. Estamos num nível mais algo – estamos 
no nosso nível –, estamos à altura dos tempos. 
(ORTEGA Y GASSET, 2016, p. 210).

Em terceiro lugar, se o que temos e vemos é “algo novíssimo”, 
então nos damos conta de que “Não nos servem os conceitos e 
categorias da filosofia tradicional – de nenhuma delas”. Assim, 
em quarto lugar, para Ortega é nossa tarefa e dever “conceber o 
que vemos com conceitos novos”. Mais ainda, não é só uma tarefa, 
mas uma “sorte” só comparada a dos gregos (ORTEGA Y GASSET, 
2016, p. 215. Grifos nossos):

Senhores, cabe a nós a sorte de estrear conceitos. Por 
isso, desde a nossa presente situação, compreen-
demos muito bem a delícia que os gregos devem 
ter sentido. São os primeiro homens a descobrir 
o pensar científico, a teoria – essa especialís-
sima e engenhosa carícia que a mente faz nas 
coisas, amoldando-se a elas numa ideia exata. 
Não tinham um passado científico às suas cos-
tas, não tinham recebido conceitos já feitos, 
palavras técnicas consagradas. Tinham diante 
de si o ser que haviam descoberto e à mão só 
a linguagem usual – ‘o português claro’ – e, de 
repente, acontecia de uma das humildes pala-
vras cotidianas se encaixar prodigiosamente 
naquela importantíssima realidade que tinham 
à frente. A palavra humilde ascendia, como por 
levitação, do plano vulgar da prosa, da conversa, 
e se envaidecia nobremente em termo técnico, se 
orgulhava como o palafrém do peso de soberana 
ideia, que oprimia suas costas. Quando se des-
cobre um novo mundo, as palavras necessárias 
arcam com grandes fortunas. 



215

Ensino de Filosofia

Um quinto e último aspecto dessa “pedagogia do conceito” 
que temos tentado esboçar nesse texto de Ortega y Gasset refere-se 
às palavras que dizem o conceito. Na citação anterior, o filósofo 
espanhol já nos dá indicações: “a linguagem usual”; “humildes pala-
vras cotidianas”; “a palavra humilde” e “as palavras necessárias”. 
Na página seguinte Ortega fala de “vocabulário trivial”; “palavra 
sem classe, sem passado científico” e “uma pobre voz vernacular”. 
O que acontece entre a palavra e o conceito é descrito como um 
movimento de descida da ideia à palavra: a ideia desce como chama 
sobre a palavra trivial ou a palavra pobre se incendeia com a luz 
da ideia e se torna um termo técnico. Para Ortega y Gasset o uso da 
palavra trivial e pobre “[. . .] é um sintoma a mais de que a sorte nos 
favoreceu e que chagamos pioneiros e novos a uma coisa intacta” 
(ORTEGA Y GASSET, 2016, p. 216).

Por fim, o último aspecto dessa pedagogia, mas não o sexto, 
mas um que resume e a partir do qual podemos nos apropriar 
da proposta de Ortega y Gasset está expresso nas seguintes pala-
vras (2016, p. 231): “Superar é herdar e acrescentar”. Já citamos 
anteriormente que no “viver” “[. . .] estão conservadas, integradas 
uma à outra e superadas, a antiguidade e a modernidade” (2016, 
p. 210). Nesse sentido, superar a antiguidade e a modernidade 
só é possível na medida em que a antiguidade e a modernidade 
também são conservadas, ou seja, o passado é transposto na 
medida em que negado e assassinado, mas também ressuscitado 
e revivido pelo “espírito”: matar, negar e nisso mesmo continuar 
a superar o passado:

Superar é herdar e acrescentar. Quando digo 
que necessitamos de conceitos novos, refiro-
-me ao que temos de acrescentar – os velhos 
perduram, mas com um caráter subalterno. Se 
nós descobrimos um novo modo de ser mais 
fundamental, é evidente que necessitamos de 
um conceito de ser desconhecido antes – mas, 
ao mesmo tempo, esse nosso conceito novíssimo 
tem a obrigação de explicar os antigos. (ORTEGA 
Y GASSET, 2016, p. 231).



216

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

A partir dessas considerações, chegamos à conclusão de que, 
primeiro, o ensino da filosofia deve se dar na necessária referência 
ao passado, não temos que “começar de novo”, mas devemos nos 
considerar “herdeiros”. Porém, segundo, essa herança sempre deve 
ser negada em nome de algo que temos e vemos como “novíssimo”. 
Terceiro, para dizer o “novo” não servem mais os conceitos e as 
categorias tradicionais, daí a tarefa de conceber e a sorte de estrear 
novos conceitos. Quarto, para dizer os novos conceitos não são 
necessárias novíssimas palavras, mas podemos utilizar a palavra 
mais trivial, mais vulgar, mais humilde73.

O novo que se descortinou para Ortega y Gasset foi o “viver”. 
“[.. .] viver é encontrar-me no mundo” (2016, p. 236) e “encontrar-se 
ocupado com algo do mundo. Eu consisto num ocupar-me com o 
mundo, e o mundo consiste em tudo aquilo de que me ocupo e em 
nada mais” (2016, p. 241). Com que se ocupa o filósofo? Com o que 
se ocupa o filósofo-professor? Para responder a essas questões é 
necessário diferenciar a “doutrina filosófica” do “ser da filosofia”. 
Segundo Ortega y Gasset até o momento, ou seja, a décima primeira 
e última aula proferida no dia 17 de maio de 1929, à resposta mais 
radical à pergunta “o que é filosofia?” ainda não tinha sido feita, 
porque havia definido nas aulas anteriores “o que é a doutrina 
filosófica” e teria avançado nela “até encontrar a vida”. De modo 
mais preciso, ele assim afirma: “[. . .] a doutrina filosófica, isso que 
está ou pode estar em livros, é só a abstração da autêntica realidade 
‘filosofia’ – é só seu resquício e seu corpo semimorto. [. . .] o ser da 
filosofia é o que faz o filósofo; o filosofar é uma forma do viver”. 
E, algumas linhas abaixo, conclui que “Tudo o que não seja definir 
a filosofia como filosofar e o filósofo como um tipo essencial de 
vida é insuficiente e não é radical” (2016, p. 244).

73   Fazemos referência aqui a uma frase de Deleuze (2013, p. 46) não para comparar os autores, 
mas apenas para referir esse elemento importante entre o conceito e a palavra que o diz: “Às 
vezes censuramo-nos por empregarmos palavras complicadas a fim de ‘parecer chique’. Isso 
não é maldoso, é idiota. Um conceito ora necessita de uma nova palavra para ser designado, ora 
se serve de uma palavra ordinária à qual dá um sentido singular”.



217

Ensino de Filosofia

Mais uma vez, e a partir desses segundos elementos e 
aspectos da segunda paisagem, pensamos na nossa vida como 
filósofo-professor de filosofia na Escola. Em primeiro lugar, com-
preendemos que no ensino da filosofia não podemos negar que 
somos herdeiros e, portanto, não podemos ensinar filosofia sem 
recorrer à tradição filosófica. Contudo, o recurso à tradição é para 
nega-la e supera-la, pois a doutrina dos filósofos é “sobra” daquilo 
que mais radicalmente é a filosofia. A superação da herança 
deve acontecer na aparição do novo, do novíssimo que temos e 
vemos. Se o ensino da filosofia na Escola deve ser filosófico e se 
o filosofar é uma forma de viver e, por isso mesmo, de estar no 
mundo, precisamos juntos com os alunos esperar, estar abertos 
a encontrar o novo num mundo em que quase tudo se repete, se 
replica e se espalha em um click. Nesse sentido, concordamos com 
Tomazetti (2013, p. 42) quando afirma que “[. . .] não ensinamos 
apenas ‘conteúdos’, ideias, informações, conceitos, sistemas, mas 
desejamos ensinar um gesto, uma relação, uma atitude filosó-
fica. Não se trata de ensinar apenas um discurso filosófico, mas 
também um modo de vida filosófico”.

Chegamos ao terceiro elemento da segunda paisagem: Gilles 
Deleuze e Félix Guattari com a obra O que é a Filosofia? (2016)74 e 
lá encontramos a seguinte inscrição: “talvez só possamos colo-
car a questão ‘O que é Filosofia?’ tardiamente, quando chega a 
velhice, e a hora de falar concretamente. [. . .] enfim: mas o que é 
isso que fiz toda a minha vida?”. Em seguida, define a filosofia 
como “a arte de formar, de inventar, de fabricar conceitos” e, 

74   Não pretendemos aqui trazer novidades sobre esse modo de pensar a filosofia e sobre como 
pensar a partir daí o seu ensino no Ensino Médio. De modo geral, sobre a relação entre Gilles 
Deleuze e a educação citamos dois textos: KOHAN, Walter Omar. Entre Deleuze e a educação: 
notas para uma política do pensamento. Educação e Realidade. 27 (2): 123-130 jul./dez. 2002. 
GALLO, Silvio. Deleuze & a Educação. Belo Horizonte, MG: Autêntica, 2003. Nesse último texto, 
o autor retoma e “desloca” alguns temas deleuzianos e os aproxima da filosofia da educação e do 
ensino de filosofia. Portanto, em nosso texto, resta-nos descrever o que vimos quando olhamos 
para esses elementos deleuzianos.



218

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

“criar conceitos sempre novos é o objeto da filosofia” (DELEUZE 
e GUATTARI, 2016, p.7; 8; 11).75 

Dessa forma, adentramos a sua proposta que é a construção 
e a invenção do conceito. Ora, se para eles a filosofia é criação e 
invenção dos conceitos, então, ela não pode ser nem contemplação, 
nem reflexão e nem comunicação. Os nossos autores elaboram 
uma proposta a partir do plano da imanência e o papel do filósofo 
é mergulhar no caos. É importante dizer também, que os planos 
de imanência são os mais variados possíveis porque as épocas são 
diferentes e experimentamos o devir.76

Ao olhar para esses elementos, pensamos um pouco sobre os 
impactos dessa filosofia para o Ensino Médio, encontramos o termo 
“resistência” (DELEUZE e GUATTARI, 2016)77. A filosofia precisa 

75   Em Conversações (2013, p. 45-46) Deleuze retoma a questão: “Volto à questão: o que é a filosofia? 
Porque a resposta a essa pergunta deveria ser muito simples. Todo mundo sabe que a filosofia 
se ocupa de conceitos. Um sistema é um conjunto de conceitos. Um sistema é aberto quando os 
conceitos são relacionados a circunstâncias, e não mais a essências. Mas, por um lado, os con-
ceitos não são dados prontos, eles não preexistem: é preciso inventar, criar conceitos, e nisso há 
tanta criação e invenção quanto na arte ou na ciência. Criar novos conceitos que tenham uma 
necessidade, sempre foi essa a tarefa da filosofia. É que, por outro lado, os conceitos não são 
generalidades à moda da época. Ao contrário, são singularidades que reagem sobre os fluxos de 
pensamento ordinários: pode-se muito bem pensar sem conceitos, mas dedes que haja conceito 
há verdadeiramente filosofia”.
76   “[. . .]: é de si mesmo que o filósofo extrai a necessidade de criar novos conceitos, e é da reor-
ganização interna de seu próprio pensamento que ele extrai essa substância. Assim, a filosofia 
nasce efetivamente na Antiguidade, na Grécia, mas esse quadro histórico, social e cultural não 
passa de prévia para a constituição do plano de imanência, espécie de fundo urdido por esses 
autores-encenadores que são os filósofos, à frente do qual o teatro conceitual é representado. ‘Para 
que a filosofia nascesse, foi preciso um encontro entre o meio grego e o plano da imanência do 
pensamento’. Motivo pelo qual, se for preciso escolher entre a história e sua razão determinante 
e a geografia e sua razão contingente, Deleuze e Guattari optam por esta última, e explicam o 
nascimento da filosofia, o que os leva a construir uma ‘geofilosofia’. O filósofo geógrafo visitará 
assim os territórios da filosofia, não para procurar a Razão na história, como fazia Hegel, mas 
como o viajante que Nietzsche propunha constituir o duplo ou a sombra do filósofo”. (HUISMAN, 
2000, p. 409).
77   Após afirmar que “O conceito de resistência deve ser compreendido sempre no âmbito das 
relações de poder, [. . .]”, Tomazetti (2013, p. 46) aponta relaciona a “resistência” com o ensino da 
filosofia: “Penso resistimos quando ficamos à espreita, à espera de oportunidades ou mesmo 
construímos tais oportunidades; resistimos quando insistimos em ensinar e tentar ensinar 
Filosofia como experiência de pensamento. De forma mais explícita: resistimos quando nos 
recusamos a permanecer na ordem da explicação, da exposição do foi produzido pelos filósofos 
e que compõe a tradição filosófica”.



219

Ensino de Filosofia

incentivar os alunos a resistirem. É preciso resistir àquilo “[. . .] que 
é uma ofensa ao pensamento” (DELEUZE, 2013, p. 46). Para Deleuze 
os ofensores são os regimes político, cultural e jornalístico. Assim, é 
preciso resistir com os alunos ao tempo presente que corre em alta 
velocidade; compreender e denunciar alguns processos políticos 
e econômicos como a globalização, o capitalismo etc. É preciso 
resistir ao exagero de informação que gera acúmulo de opiniões 
vazias que nos conduzem ao caos. Com a resistência, buscaríamos 
criar com os alunos um conceito novo que suscite um novo devir. 
O filósofo mergulha no caos e busca o conceito.

Afirmam Deleuze e Guatarri (2016, p. 130. Grifo dos autores):
Se a filosofia se reterritorializa sobre o conceito, 
ela não encontra sua condição a forma presente 
do Estado democrático, ou num cogito de comu-
nicação mais duvidoso ainda que o cogito da 
reflexão. Não nos falta comunicação, ao contrá-
rio, nós temos comunicação demais, falta-nos 
criação. Falta-nos resistência ao presente.

Dessa forma, ensinar filosofia na educação básica seria traçar 
o plano de imanência, identificar o que acontece e trabalhar junto 
com os alunos a necessidade de resistirmos aos doutrinamentos 
que possam surgir. Com a filosofia, a Escola seria o espaço em que 
seria possível disponibilizar tempo. O espaço/tempo escolar seria 
o momento oportuno para o mergulho no que acontece e, assim, 
com o conceito, criar um modo de resistência contra toda e qual-
quer tentativa de ideologia que por ventura tenha como intenção 
limitar os horizontes de compreensão da realidade, da vida, da 
sociedade, da cultura e da política.

Deveríamos construir nas Escolas um ambiente favorável, 
onde docentes e discentes fossem capazes de construir em suas 
vidas algo que realmente fizesse sentido e tivesse significado no 
tocante à existência e seus mais variados aspectos. A filosofia, 
portanto, seria nessa visão, um eterno devir. 



220

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

4. CONSIDERAÇÕES FINAIS

Enfim, estamos nos aproximando do término da nossa via-
gem. A inquietude que nos toma conta no momento é aquela de 
repensar a filosofia no Ensino Médio, haja vista nossa compreensão 
subjetiva do que seja a filosofia (primeira paisagem) e os vários ele-
mentos observados no caminho da Filosofia do Ensino de Filosofia 
(elementos da segunda paisagem). Nesse trajeto, deparamo-nos 
com momentos de escuridão e claridade, tempestade e calmaria, 
porque a discussão em torno da “Filosofia do Ensino de Filosofia” 
tem sido aquela de nos colocar frente ao nosso fazer filosofia no 
Ensino Médio. Nessa viagem, pensamos mais o nosso modo de 
ensinar filosofia do que qualquer outra coisa. Esse fato, acredi-
tamos ser o mais relevante de toda a jornada. Ele nos põe numa 
perspectiva de exercitar o pensamento, trazendo-nos algo novo, 
um acontecimento capaz de construir ou reconstruir nossa maneira 
de trabalhar a filosofia no ambiente escolar.

Ao final do roteiro da viagem, percebemos que o momento 
foi mais de vislumbres, ideias, boa vontade e questionamentos do 
que propriamente de tomada de decisões já agora. Esperamos que 
ao término desse processo, tenhamos edificado com mais lucidez o 
caminho que começamos a percorrer há anos e a meta seja aquela 
de buscarmos desde o primeiro momento - filosofar. Vários são 
os questionamentos, dentre eles destacamos alguns: estamos 
realmente filosofando em sala de aula? Conseguimos estimular 
os discentes a atrever-se a pensar filosoficamente? É correto ins-
titucionalizar a filosofia? Será que cobramos uma postura dos 
nossos alunos quando de fato nem nós mesmos filosofamos? Ao 
fazer essas interrogações, encontramos em Cerletti (2008, p. 81), 
o seguinte pensamento: “Filosofar depende, em última instância, 
de uma decisão subjetiva, e não apenas em relação ao querer ser 
filósofo, mas porque supõe colocar em ato um pensamento e isto 
implica a novidade de quem o tenta”. 



221

Ensino de Filosofia

Os elementos da segunda paisagem que aqui foram descritos 
são perspectivas, sem que tenhamos que fixar o olhar em apenas um 
deles, em alguns deles ou em todos eles. Com a filosofia, enquanto 
professores-filósofos, devemos criar a nossa própria relação e par-
tir daí sermos capazes de filosofar. Talvez essa seja a nossa maior 
angústia, ter o filosofar como modo de vida que levamos para a 
sala de aula. Com relação a essas reflexões anteriores, pensamos 
com Cerletti (2008, p. 8) que “o ensino da filosofia é basicamente, 
uma construção subjetiva, apoiada em uma série de elementos 
objetivos e conjunturais. Um bom professor de filosofia [. . .] será 
aquele que possa levar adiante, de forma ativa e criativa, essa 
construção”. A essa proposta acrescentaríamos que ela obteria mais 
êxito se conseguíssemos tomar o filosofar e levar nossos alunos a 
filosofarem, ou seja, essa forma ativa e criativa deveria “sobrevoar” 
o campo dos conteúdos, das pedagogias e das didáticas para que 
“Ensinar filosofia [fosse] dar um lugar ao pensamento do outro” 
(CERLETTI, 2008, p. 87).

Portanto, conforme o título do nosso trabalho - Exercícios 
de pensamento para não sermos indiferentes ao que fazemos em nome 
da filosofia na escola78 – chegamos à conclusão de que não existe a 
melhor forma de se fazer filosofia e filosofar na Escola, mas, com 
a filosofia, no chão da Escola sempre somos lançados em mar 
aberto. Ensinar filosofia é um desafio no qual nunca se tem um 
porto seguro, como bem disse Leibniz: “eu acreditava entrar no 
porto, mas.. . fui jogado novamente em pleno mar” (DELEUZE e 
GUATTARI, 2016, p. 30, apud LEIBNIZ, p. 12).

78   Duas notas nota sobre o título do artigo: a) Deleuze e Gautarro (2016, p. 133): “Pensar é expe-
rimentar, mas a experimentação é sempre o que se está fazendo [. . .]”; b) Tomazetti (2013, p. 42): 
“Precisamos elaborar uma perspectiva, uma proposta, uma saída que brote de nossos encontros 
com a Filosofia, que nasça de nossa própria relação com ela. É sempre necessário, então, recolar-
mos a pergunta de Walter Kohan (2002): o que corremos o risco de fazer em nome da Filosofia 
nas escolas de Ensino Médio?” 



222

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

REFERÊNCIAS

ANDRADE, Pedro Duarte de. Heidegger educador. APRENDER - Cad. 
de Filosofia e Psic. da Educação. Vitória da Conquista. Ano VI n. 10 
p. 57-72, 2008. Disponível em: <http://periodicos.uesb.br/index.php/
aprender/article/viewFile/4193/pdf_205>. Acesso em 21.09.2017. 

CAMPOS, Lindoaldo. Filosofia: o que é isso? Origem – Fundamentos – 
Períodos – Temas – Pensadores. Editor: Israel Maria dos Santos Segundo. 
Diagramação: Agostinho Francisco dos Santos (Coleção Filosofia em 
Cordel nº. 1 – ISBN: 978-85-917119-7-0)

CAMPOS, Lindoaldo. Espanto: o começo de tudo. Os filósofos pré-so-
cráticos. Editor: Israel Maria dos Santos Segundo. Diagramação: Agos-
tinho Francisco dos Santos (Coleção Filosofia em Cordel nº. 2 – ISBN: 
978-85-917119-8-7)

CARINO, Jonaedson. Ortega y Gasset e o problema da educação. Fórum 
educ. Rio de Janeiro, 12 (1) 35-50, jan./mar. 1988.

CERLETTI, Alejandro. O ensino de filosofia: como problema filosófico. 
Belo Horizonte: Autêntica, 2009.

DELLEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. O que é Filosofia? Rio de Janeiro: 
Editora 34, 2016.

DELEUZE, Gilles. Conversações. Tradução de Peter Pál Pelbart. 3ª Edição. 
São Paulo: Editora 34, 2013, 160

DORNAS, Danilo Santos. O problema da educação na filosofia da razão 
vital de Ortega y Gasset. APRENDER - Cad. de Filosofia e Pisc. da 
Educação. Vitória da Conquista Ano II n. 2 p. 47-57 2004.

GALLO, Silvio; KOHAN, Walter Omar. Crítica de alguns lugares-comuns 
ao se pensar a filosofia no ensino médio. In: ______. Filosofia no ensino 
médio. Petrópolis, RJ: Vozes, 2000.

GALLO, Silvio. Deleuze & a Educação. Belo Horizonte, MG: Autên-
tica, 2003.



223

Ensino de Filosofia

HEIDEGGER, Martin. Que é isto – a Filosofia? Petrópolis-RJ: Vozes, 2006.

HUISMAN, Denis. Dicionário de obras filosóficas. São Paulo-SP: 
Martins Fontes,2000.

KOHAN, Walter Omar. Entre Deleuze e a educação: notas para uma política 
do pensamento. Educação e Realidade. 27 (2): 123-130 jul./dez. 2002.

ORTEGA Y GASSET, José. O que é Filosofia? Campinas-SP: Vide Edi-
torial, 2016.

SILVA, Sônia Sena da. Estudos filosóficos no ensino básico: Quem se habilita a 
ministrar essas aulas? In: MATOS, Junot Cornélio; COSTA, Marcos Roberto 
Nunes (Orgs). Ensino de filosofia: questões fundamentais. Recife: 
Editora UFPE, 2014.

TOMAZETTI, Elisete M. Filosofia como disciplina: entre a instituição, 
a vigilância e o pensar filosófico. In: SÁ JÚNIOR, Lucrécio Araújo de; 
BIELLA, Jaime. (Organizadores). Filosofia no ensino médio: desafios 
e perspectivas. Natal, RN: Edufrn, 2013, p. 37-49. 

TOMAZETTI, Elisete M. Formação de Professor de Filosofia para o Ensino 
Médio: entre políticas e práticas, entre universidade e escola. In: MATOS, 
Junot Cornélio; COSTA, Marcos Roberto Nunes. Ensino de Filosofia: 
questões fundamentais. Recife: Ed. Universitária UFPE, 2014, p. 31-42.

VELASCO, Patrícia Del Nero. Possibilidades e perspectivas para o Ensino 
de Filosofia no Ensino Médio: um olhar a partir dos cursos de formação de 
professores. In: MATOS, Junot Cornélio; COSTA, Marcos Roberto Nunes. 
Ensino de Filosofia: questões fundamentais. Recife: Ed. Universitária 
UFPE, 2014, p. 43-54.



224

EDUCAÇÃO CONTRA A BARBÁRIE: UM 
DIÁLOGO COM WALTER BENJAMIN E 
THEODOR ADORNO79

Maria Angélica Cezario80

INTRODUÇÃO 

Este texto realiza aproximações entre as compreensões de 
barbárie, experiência e educação nas reflexões de Walter Benja-
min e Theodor Adorno. Alicerçados sobre prismas ideológicos 
próximos e vinculados a um mesmo movimento intelectual, 
Adorno e Benjamin participaram do Instituto de Pesquisa Social 
na cidade alemã Frankfurt, também conhecido como Escola 
de Frankfurt. Ao lado de Horkheimer, Marcuse, Habermas, 
dentre outros teóricos, fizeram elaborações pertinentes aos 
tempos atuais. Estudos sobre Theodor Adorno e Walter Benja-
min se justificam devido a necessidade de se pensar a barbárie 
experiência e educação na sociedade atual que, cada vez mais, 
mostra-se moldada pela racionalidade instrumental, incapaz 
de estabelecer a crítica sobre si mesma. 

Segundo a filósofa Olgária Matos (2009b), a Escola de Frank-
furt contraria o idealismo ingênuo e utópico, trazendo certa des-
crença quanto às mudanças do mundo contemporâneo. Tem como 
sustentáculo o desenvolvimento de uma teoria crítica da sociedade, 

79   Texto alterado em relação à publicação original com o título “Barbárie, experiência e educação: 
uma diálogo com Walter Benjamin e Adorno” na revista Pedagogia em Foco, Iturama (MG), v. 
13, n. 10, p. 8-22, jul./dez. 2018. 
80   Doutoranda em Educação pela Universidade Federal de Goiás (UFG) e docente do Instituto 
Federal de Ciência e Tecnologia de Goiás (IFG). E-mail: mangelicacezario@gmail.com. 



225

Ensino de Filosofia

não sendo composta por um único sistema filosófico acabado. 
Procura contribuição de teorias e epistemologias diversificadas, 
tais como Sociologia, Psicanálise, Filosofia, Arte, dentre outras 
áreas do conhecimento. 

Dadas as especificidades desse movimento intelectual, a 
primeira parte deste texto se destina a explicitar a origem do 
termo barbárie e o sentido que Adorno e Benjamin atribuíram a 
ele. Faz considerações a respeito das formas de desumanização, de 
violência e de frieza humana, as quais se mostram cada vez mais 
presentes na sociedade em face à influência da Indústria Cultural. 

A segunda parte evidencia a ideia de formação danificada, 
ou melhor, de semiformação, tal como Adorno intitulou o processo 
de se instruir as pessoas por meio dos produtos da indústria da 
cultura e da instrumentalização da informação. Nesse ponto, a 
semiformação é considerada produto cujo conteúdo é a cultura 
fabricada artificialmente, derivada de interesses comerciais. Por 
isso, essa formação precária se caracteriza como insuficiente por 
ser atender aos interesses mercadológicos, opostamente ao que se 
entende como uma formação humana crítica na visão de Adorno. 
Em razão disso, os conteúdos produzidos nessa lógica são verda-
deiros artefatos modelados em favor das relações de consumo e 
lucro, como o mercado do entretenimento revela. Consequente-
mente, não estabelece um compromisso com a formação para a 
emancipação e para a autenticidade.

Por fim, a terceira parte reflete sobre a educação como um 
antídoto e resistência para a barbárie, a qual deve estar delineada 
na experiência crítica e sensível, distante de pressupostos de uma 
formação de natureza pragmática e meramente instrutiva. Nessa 
perspectiva, torna-se pretensão do texto contribuir para reflexões 
críticas a respeito da educação como possibilidade de mudança na 
sociedade dominada pela Indústria Cultural. Por isso, as conside-
rações dos autores sobre a educação inspiram possibilidades de 
reflexão para a minimização e superação dessa situação. 



226

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

BARBÁRIE, CIVILIZAÇÃO E DESUMANIZAÇÃO

A respeito da relação entre barbárie e educação, Theodor 
Adorno participou de um programa radiofônico alemão na Divisão 
de Educação e Cultura em Hessenr durante o período de 1959 a 1969, 
cujos diálogos foram transcritos na obra Educação e Emancipação 
(1995). Por ser uma mídia de grande alcance, o rádio estrategica-
mente possibilitou a difusão de teses importantes e complexas após 
os trágicos eventos históricos da fundação do Partido Nacional dos 
Trabalhadores nas décadas de 20 e 30, o qual é conhecido como 
Partido Nazista, e a Segunda Guerra Mundial (1939-1945). 

Assim sendo, a escolha de Adorno em utilizar o rádio como 
meio de comunicação de grande alcance subverteu a sua função 
em relação ao que comumente era utilizado como meio de infor-
mação superficial para um público grande de pessoas, servindo 
de instrumento pedagógico crítico para difundir reflexões. Nesses 
debates, Adorno lançou sementes de esperanças de mudança, 
como também reflexões teóricas e práticas sobre a situação de seu 
tempo, porém de extrema relevâncias para os dias atuais. Antes de 
deslindar sobre os ricos diálogos constituídos dessas conversas, 
inicialmente convém destacar a origem do termo barbárie e sua 
significação etimológica e histórica. 

Segundo o Dicionário brasileiro de Língua Portuguesa 
Michaelis, o termo barbárie etimologicamente se origina da pala-
vra latina barbaries, servindo de referência para nomear as pessoas 
que não falavam a língua grega, ou seja, estrangeiros de outra 
língua, os incivilizados. Nessa mesma perspectiva, Marx e Engels 
(1998) também explicaram o sentido da palavra barbárie na obra O 
Manifesto Comunista, destacando que, com a decadência do Impé-
rio Romano, a barbárie se definiu como a evolução da burguesia, 
relacionando-se com o capitalismo em razão da expansão dos 
mecanismos de produção de mercadorias. 

A burguesia, pelo aperfeiçoamento rápido de 
todos os instrumentos de produção, pelos meios 



227

Ensino de Filosofia

de comunicação imensamente facilitados, arrasta 
todas as nações, até a mais bárbara, para a civi-
lização. [. . .] forçam o ódio intenso e obstinado 
dos bárbaros contra os estrangeiros a capitular 
(MARX; ENGELS, 1998, p. 16). 

Portanto, Marx e Engels (1998) compreenderam a barbárie 
como um estado do sujeito antes de ser civilizado. A civilização, nas 
teses dos autores, trouxe o aumento da produção e, consequente-
mente, a inferiorização do trabalho no campo em relação a atividade 
ocupacional da cidade, além de fomentar sentimentos sórdidos 
em relação àquele que é forasteiro supostamente não civilizados. 
Não obstante aos autores mencionados, Theodor Adorno (1995) 
acrescentou mais um elemento a essa questão ao destacar que a 
barbárie não somente ocorre fora da civilização, mas igualmente 
em seu interior na expressão das relações de dominação. Por isso, 
relacionou a barbárie com a ausência de reflexão humana, a qual 
é reforçada pelas dinâmicas do sistema de trocas entre as merca-
dorias ao promover a competitividade, a violência, a exploração 
econômica e as relações de dominação material e ideológica. É 
nesse sentido que Adorno (1995) compreendeu barbárie por, 

Entendo por barbárie algo muito simples, ou 
seja, que, estando na civilização do mais alto 
desenvolvimento tecnológico, as pessoas se 
encontrem atrasadas de um modo peculiar-
mente disforme em relação à sua própria civili-
zação do mais alto desenvolvimento tecnológico 
– e não apenas por terem sem sua arrasadora 
maioria experimentado a formação nos termos 
correspondentes ao conceito de civilização, mas 
também por se por encontrarem tomadas por 
uma agressividade primitiva, um ódio primi-
tivo, ou, na terminologia culta, um impulso de 
destruição, que contribui para aumentar ainda 
mais o perigo de que toda esta civilização venha 
a explodir [. . .]. (ADORNO, 1995, p. 155). 

Em razão disso, o pensador frankfurtiano pensou a barbárie 
como ato incivilizado, assim como Marx e Engels anunciaram, 



228

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

mas explanou seu sentido, elevando-o a manifestação de condutas 
humanas regressivas ao não serem solidárias e ausentes de ética, 
as quais expressam frieza e manifestação de atitudes mais rebai-
xadas e violentas. Nesse ponto, Adorno refletiu sobre a cultura e 
a necessidade de humanização dos sujeitos ao destacar que, con-
traditoriamente, quanto mais a humanidade avançou no sentido 
tecnológico, cultural e material, caminhou ao lado da barbárie, tão 
estruturada pela racionalidade instrumental desprovida de reflexão 
crítica. Na crítica adorniana, a barbárie inserida e difundida na 
cultura de massa, afetou as condições materiais de emancipação 
dos sujeitos, sendo problemática ao obstruir a autenticidade das 
pessoas, tornando-as prisioneiras das determinações impostas 
como ideologia ao impedi-las de pensar e agir autonomamente. 

EXPERIÊNCIA 

Não obstante às questões citadas, Walter Benjamin problema-
tizou a questão barbárie, mas realizou um diagnóstico não menos 
importante, porém diferente de Adorno, ao relacioná-la à decadência 
da experiência. Nesse ponto, também não compreendeu o avanço 
tecnológico e cultural como um símbolo de progresso e fim da bar-
bárie, uma vez que interrogou: “pois qual o valor de todo o nosso 
patrimônio cultural, se a experiência não mais se vincula a nós?” 
(BENJAMIM, 1994, p. 115). A pobreza denunciada na citação anterior 
não apresentou apenas uma limitação individual, mas se estendeu 
à cultura, caminhando ao lado de uma nova barbárie marcada pela 
precariedade da capacidade dos homens de fazer experiência. Por 
essa razão, insistiu que “sim, é preferível confessar que essa pobreza 
de experiência não e mais privada, mas de toda a humanidade, surge 
assim uma nova barbárie. Barbárie? Sim” (BENJAMIM, 1994, p. 115). 

Em razão dos aspectos mencionados, Benjamin (2007) obser-
vou os efeitos da Segunda Guerra Mundial, a qual os homens 
vivenciaram as mais desumanas formas de violência, sendo por 
isso que o pensador denunciou a falta de experiência como bar-



229

Ensino de Filosofia

bárie. Mas o que propriamente Benjamin relacionou ao destacar 
a barbárie como resultado da incapacidade dos homens de consti-
tuir experiência? Em primeiro lugar, é importante destacar que o 
ensaio “Experiência”, salientou que os indivíduos, por vezes, usam 
uma máscara chamada “experiência”, mas que essa nomenclatura 
não é adequada ao que realmente expressa. O autor assinalou o 
termo experiência acompanhado de aspas dando conotação de 
pseudoexperiência, a qual se contrapõe ao real sentido da palavra. 
Qualificou essa “experiência” como insuficiente, dado que é “[. . .] 
inexpressiva, impenetrável, sempre a mesma”, ao lado de uma 
falsa ideia de verdade (BENJAMIN, 2007, p. 21). 

Nesse ponto, Olgária Matos (2009a, on-line) dá destaque ao 
termo experiência como tendo origem na palavra alemã erfahrung, 
significando “atravessar uma região durante uma viagem por 
lugares desconhecidos”. Essa palavra também significa a vivência 
do novo, do inusitado, da implicação do sujeito no processo de 
ressignificação do mundo. Nesse sentido, experiência é processo 
resultante de uma elaboração sobre eventos que acontecem no 
mundo empírico, os quais surgem a partir das situações da vida 
humana, cuja narrativa constituída desses episódios se faz de 
maneira compartilhada. A experiência, nessas linhas conceituais, 
significa trajetória original, caminho inédito, ou seja, novidade. 
Também expressa a vivência do novo, do inusitado, da implicação 
do sujeito no processo de interpretação do mundo, gerando a autor-
reflexão, a sensibilização e a construção original da subjetividade. 

Diante de tais considerações, em segundo lugar, nas reflexões 
de Benjamin (1994) nem todas as situações cotidianas se tornam 
experiências, permanecendo no plano das vivências. Exemplo 
disso são os soldados que voltavam das trincheiras na Segunda 
Guerra Mundial sem narrativas a enunciar sobre um aconteci-
mento histórico tão avassalador. Os oficiais, que participaram 
da guerra e a violência e selvageria, ao retornarem, trouxeram 
silêncios pela incapacidade de narrar fatos, sendo no diagnóstico 
benjaminiano a essa situação o marco da decadência da experiência 



230

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

e surgimento da barbárie. Por isso, a ausência de narratividade e a 
capacidade de tecer elaborações dos fatos é efeito desse processo, o 
qual impossibilita que os homens deixem suas marcas na história, 
ora como narradores, ora como ouvintes, obstruindo a constituição 
da memória individual e comunitária. 

Diante a pobreza da linguagem e atrofiamento da capaci-
dade de fazer experiências, Adorno (2002) também atestou na obra 
Indústria Cultural e Sociedade que as mídias causaram um empobre-
cimento da linguagem, tornando-a técnica, oposta a linguagem 
narrativa advinda da experiência que Benjamin salientou. Nesse 
sentido, explicou que as mensagens das colunas publicitárias e 
nas páginas de anúncio dos jornais possuem rápida assimilação, 
por isso a língua assumiu um formato esvaziado, semelhante a 
uma forma fria e irrefletida de se comunicar. Como consequência 
da formação pela cultura de massa, constatou-se uma formação 
fragilizada, ou uma semiformação dos indivíduos, tendo como 
objetivo sustentar o modo de produção capitalista. Nessa pers-
pectiva, a Indústria Cultural manipula a cultura, a economia, as 
mercadorias e as relações sociais entre os homens, não formando 
genuinamente as pessoas; ao contrário, semiforma os indivíduos 
para que realizem a adesão irrefletida dos interesses econômicos. 
Por isso, na visão adorniana, a indústria da cultura é espelho da 
sociedade no capitalismo tardio, ofuscando as relações objetivas 
ao dar uma falsa sensação de esclarecimento quando circula suas 
informações e conteúdos de maneira unilateral. 

Sobre o reforço que a Indústria Cultural faz em relação a 
essa estrutura vigente, a produção de recursos e bens orientada 
para o lucro econômico elimina a possibilidade da experiência 
formativa, cujo processo educacional está em crise por que expres-
sar essas relações que reafirmam a dominação entre os homens. 
Ao contrário dessa lógica, objetivo da escola na visão adorniana 
deve ser “a desbarbarização da humanidade é o pressuposto 
imediato da sobrevivência. Este deve ser o objetivo da escola, 



231

Ensino de Filosofia

por mais restritos que sejam seu alcance e suas possibilidades” 
(ADORNO, 1995, p. 117). 

EDUCAÇÃO COMO POSSIBILIDADE DE 
EMANCIPAÇÃO 

No texto “Teoria da Semicultura”, Adorno (1996) mostrou 
que a semiformação é fetichizada por não conseguir mostrar as 
contradições da sociedade, impossibilitando que o indivíduo 
perceba de forma subjetiva e objetiva as relações de produção e 
consumo do atual sistema de troca de mercadorias. Tal processo 
opera a partir de uma noção de cultura que promover a adap-
tação da vida social, subjugando os indivíduos às estruturas já 
existentes, obstruindo o raciocínio autêntico e dinâmico. É nesse 
sentido que Adorno (1996, p. 03) destaca a semiformação como 
regressiva. 

Quando o campo de forças a que chamamos for-
mação se congela em categorias fixas — sejam 
elas do espírito ou da natureza, de transcendência 
ou de acomodação — cada uma delas, isolada, se 
coloca em contradição com seu sentido, fortalece 
a ideologia e promove uma formação regressiva. 

Destarte, a formação para a conformação representa uma 
involução, atuando de modo a manipular a consciência por meio 
de uma suposta cultura substancializada pela Indústria da Cultura 
de massa. A partir desse entendimento, depreende-se que a educa-
ção possui dupla face: pode servir de instrumento de alienação da 
realidade social, mas também ser propulsora de uma transgressão 
por causar uma ruptura na conformidade aos padrões sociais. 
Educar, nesse sentido, é promover a revinda ao que foi ofuscado 
pelos obscurantismos promovidos pela Indústria cultural, criando 
situações para que a experiência e a formação genuína se concreti-
zem, minimizando a possibilidade de retorno aos comportamentos 
regressivos humanos.



232

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

Considerando tais questões, a educação, tanto para Adorno 
quanto para Benjamin, pode ser importante na luta contra a barbá-
rie. Ambos compreenderam a educação como processo importante 
nesse combate contra os caminhos da desumanização e manipu-
lação ideológica dos sujeitos, cuja verdadeira formação pode ser 
um dos recursos para tal obtenção. Nas palavras de Adorno, essa 
luta pode ser representada pelo seguinte exemplo:

Com a educação contra a barbárie no fundo não 
pretendo nada além de que o último adolescente 
do campo se envergonhe quando, por exemplo, 
agride um colega com rudeza ou se comporta 
de modo brutal com uma moça; quero que por 
meio do sistema educacional as pessoas comecem 
a ser tomadas pela aversão à violência física. 
(ADORNO, 2002, p. 165).

Assim sendo, Adorno (2002) insistiu que “nessa medida e 
nos termos que procuramos expor, a educação para a experiência 
é idêntica à educação para a emancipação” (ADORNO, 2002, p. 
151). Isso significa que a crítica é alicerce para uma educação que 
contém o potencial de emancipação, a qual é antídoto e persistên-
cia contra a barbárie, sendo transgressora dos padrões comuns. 
Portanto, reafirmou que “[. . .] nesta direção se orientem toda a sua 
energia para que a educação seja uma educação para a contradição 
e para a resistência” (ADORNO, 2002, p. 183). Sobre a educação 
para a emancipação, para a resistência e para o reconhecimento 
das contradições sociais, Adorno no trecho abaixo destacou mais 
um importante ponto:

Qualquer debate acerca das metas educacionais 
carece de significado e importância frente a essa 
meta: que Auschwitz ao se repita. Ela foi a bar-
bárie contra a qual se dirige toda a educação. 
Fala-se da ameaça de uma regressão à barbárie. 
Mas não se trata de uma ameaça, pois Auschwitz 
foi a regressão; a barbárie continuará existindo 
enquanto persistirem no que tem de funda-



233

Ensino de Filosofia

mental as condições que geram essa regressão. 
(ADORNO, 1995, p. 119).

A proposta reflexiva de Adorno para a educação se estruturou 
a partir da criação de situações favoráveis que objetivam a eman-
cipação e a independência, combatendo a ideologia imposta pela 
indústria da cultura, a contamina a individualidade dos sujeitos 
com seus recursos ideológicos. Nesse sentido, uma educação crítica 
seria aquela que desenvolve a oportunidade de alterar e trans-
formar a estrutura social naturalizada, oferecendo indicações de 
possibilidades de mudanças na lógica das dinâmicas sociais. Diante 
das questões já postas, a verdadeira formação necessita recuperar 
o passado, promover a autenticidade e o realce das contradições 
sociais, caminho oposto ao da aceleração da informação posta 
pela Indústria Cultural. 

José Leon Crochik (2009) explica que, na perspectiva ador-
niana, a educação deve despertar nos educandos a capacidade de 
tecer reflexões sobre a imposição ideológica da cultura, salientando 
que, antes mesmo dos sujeitos se formarem para a autonomia, 
são assujeitados à heteronomia. A autonomia, por sua vez, não é 
alcançada apenas pela formação escolar e pelos aspectos subjetivos, 
pois também depende de aspectos econômicos do mundo objetivo. 
Nesse ínterim, a educação dispõe a possibilidade de oportunizar 
a emancipação dos sujeitos por meio de uma educação estetica-
mente política e esclarecedora das reais condições de sujeição 
dos indivíduos, inclusive de questionar sobre os mecanismos de 
dominação e exploração econômicos. Portanto, é imprescindível 
que a educação esteja fundada na crítica, cujo ideal maior é a 
formação para a autonomia, favorecendo a construção de uma 
consciência original. 

A partir dessas considerações, a educação vislumbrada 
por Adorno caminha do lado oposto ao comodismo e indolência, 
aproximando-se da renovação crítica e expectativa de mudança. 
Torna-se, por conseguinte, elemento de diferenciação da padro-
nização e recurso contra a barbárie ao verter o repúdio a toda 



234

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

forma de violência, seja física ou simbólica, pois é capaz de munir 
preventivamente as crianças pequenas de elementos intelectuais e 
reflexivos para contrapor à agressividade. Vale destacar que, para 
Adorno, a educação é apta a formar pessoas capazes de superar o 
jugo da dominação e obscurecimento da verdade. Por isso, a for-
mação na luta contra a barbárie não é apenas a socialização dos 
indivíduos; ao contrário, é a constituição de uma consciência que 
rejeita as formas de violência e desumanização. 

Pelos motivos supracitados, a condição de passividade e 
de aceitação irrefletida é alvo das críticas do autor, uma vez que, 
a educação é, pois, instrumento de formação e humanização de 
um sistema social que impulsiona para a agressividade, podendo 
contribuir para “[. . .] orientar esses traços contra o princípio da 
barbárie, em vez de permitir seu curso era direção à desgraça” 
(ADORNO, 2002, p. 158). Portanto, na educação é possível encon-
trar elementos para a reversão da decadência da experiência e 
possibilidade de formação para a independência e desbarbarização 
para que o horror não aconteça novamente e a desumanização e 
consumismo não sejam protagonistas na sociedade atual. Nesse 
sentido, experiência e educação se vinculam rumo à possibilidade 
de emancipação dos sujeitos pelo processo educativo ao serem 
favoráveis à constituição de uma consciência genuína.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A discussão sobre barbárie, experiência e educação se faz 
assunto importante na atualidade, dado que, na interpretação 
de Walter Benjamin e Theodor Adorno, a racionalidade técnica 
avançou no modelo de exploração do sistema de trocas entre as 
mercadorias e da difusão dos recursos ideológicos da Indústria 
Cultural, o qual se intensificou na sociedade atual. Nesse con-
texto, Adorno teceu considerações imprescindíveis a respeito 
da educação contra barbárie, as quais se atomizam com a noção 
de experiência de Benjamin para se pensar na fuga à frieza da 



235

Ensino de Filosofia

racionalidade técnica e os modos de subjugação dos sujeitos na 
sociedade. Assim sendo, a educação pode ser mais que um sistema, 
tornando-se um verdadeiro instrumento no combate e resistên-
cia aos comportamentos regressivos humanos, direcionando-se 
para um projeto crítico de sociedade. É na oposição e resistência 
contra a barbárie é possível surgir a possibilidade de construção 
de uma nova consciência crítica, a qual reconhece as formas de 
opressão e desumanização. Tal postura potencialmente é capaz 
de obstruir o avanço da violência na medida em que favorece a 
reflexão e construção da consciência sensível, contribuindo para 
o processo de desbarbarização da realidade.

Apesar de não haver possibilidades aplicadas de consta-
tar soluções imediatas para a extinção da barbárie e também da 
pobreza de experiência, as considerações dos autores citados nesse 
trabalho inspiram possibilidades de reflexão para a minimização 
dessa situação. Podem oportunizar elementos para a estruturação 
de uma formação comprometida com a conquista da autonomia, 
da sensibilização e favorável à humanização, transcendendo a 
formação como mera instrução sem criticidade. Torna-se, assim 
sendo, um convite aos educadores, aos alunos e aos estudiosos desse 
tema a tomar parte de possibilidades imprescindíveis de se pensar 
um processo potencialmente emancipatório, tão importante para 
formar sujeitos críticos em uma sociedade em que igualmente se 
almeja chegar a criticidade.  

Nesse sentido, enquanto existirem pessoas, pesquisadores, 
educadores e professores dispostos a estabelecerem críticas à 
sociedade levada pelo domínio das massas e aos sujeitos dani-
ficados que nela habitam, será possível haver transformações. 
Ainda existirá espaço para mudanças para que a formação, a 
experiência e a educação não se limitem à mera doutrinação 
ideológica, mas processos que viabilizam um pensar e fazer para 
além da vida administrada pela indústria cultural, tão difundida 
no sistema capitalista.



236

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

REFERÊNCIAS

ADORNO, T. Educação e Emancipação. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1995.

______. Teoria da Semicultura. Tradução de Newton Ramos-de-Oliveira, 
Bruno Pucci e Cláudia B. M. de Abreu. In: Revista Educação e Sociedade, 
n. 56, ano XVII, p. 388-411, dez. 1996. In: http://adorno.planetaclix.pt/
tadorno.htm. Acesso em: 24 jun. 2014.

______. Indústria Cultural e Sociedade. 5. ed. São Paulo: Paz e Terra, 
2002. (Coleção Leitura).

BARBÁRIE. In: DICIONÁRIO brasileiro da Língua Portuguesa Michae-
lis. Melhoramentos, 2015. Disponível em: https://michaelis.uol.com.
br/moderno-portugues/busca/portugues-brasileiro/barb%C3%A1rie/. 
Acesso em: 31 de março de 2020. 

BENJAMIN, Walter. Teses sobre o Conceito de História. In: ______. 
Magia e técnica, arte e política. Obras Escolhidas I. Trad. Sérgio Paulo 
Rouanet. São Paulo: Brasiliense, 1994. p. 222-232.

______. Reflexões sobre a criança, o brinquedo e a educação. Trad. 
Marcus Vinicius Mazzari. São Paulo: Duas Cidades; Ed. 34, 2007.

CROCHIK, José Leon. Educação para a resistência contra a barbárie. In: 
Especial Adorno pensa a Educação: biblioteca do professor. Ano II, 
Editora Segmento, 2009. p. 16-25.

MAAR, Wolfgang Leo. À guisa de introdução: Adorno e a experiência 
formativa. In: ADORNO, T. Educação e emancipação. 3. ed. Rio de Janeiro: 
Paz e Terra, 1995. p.11-28.

MARX, K; ENGELS, F. Manifesto Comunista. São Paulo: Boitempo, 1998.

MATOS, Olgária. Tempo sem experiência. TV Cultura, 08 de junho de 
2009a. Disponível em: <www.cpflcultura.com.br>. Acesso em: 8 mar. 2011.

______. T. W. Adorno: notas biográficas. In: Especial Adorno pensa a 
Educação: biblioteca do professor. Ano II, Editora Segmento, 2009b.



237

A METODOLOGIA DE OFICINA PEDAGÓGICA 
NAS AULAS DE FILOSOFIA DO ENSINO 
MÉDIO, NO INSTITUTO EDUCACIONAL 
AMAPÁ/PARÁ-IEAP81

Mauro Sérgio Soares Rabelo82

INTRODUÇÃO

A escolha do objeto de pesquisa foi motivada pela necessidade 
de compreender a importância das metodologias para o ensino 
da Filosofia, baseado em estudos e vivências, práticas, sobre as 
oficinas pedagógicas para o ensino médio.

A pesquisa concentrou-se no Instituto Educacional Amapá 
/ Pará – IEAP, que, através dos seus docentes, já desenvolvem ati-
vidades metodológicas, no formato de oficinas. Verificou-se que a 
aplicação dessas oficinas nas aulas da disciplina Filosofia, no ensino 
médio, possibilita um aprendizado dos conteúdos dessa disciplina, 
e o seu reaprendizado, numa perspectiva bem interessante. 

Adotou-se uma metodologia baseada na revisão bibliográfica 
articulada a pesquisa de campo, a fim de ampliar os debates sobre 
a utilização de oficinas nas aulas de filosofia, no ensino médio.

Espera-se que este trabalho possa ser uma contribuição, não 
só aos envolvidos diretamente ou indiretamente com a pesquisa, 

81  O presente capítulo é resultado do TCC do Curso de Pós-graduação de Filosofia no Ensino 
Médio, pela Universidade Federal do Amapá – UNIFAP
82   Mestre em Ciência da Educação - UNILOGOS. Graduado em Pedagogia e Gestão de Comércio 
Exterior. O Artigo foi o TCC do Curso de Pós-graduação em Filosofia para o Ensino Médio – 
UNIFAP - E-mail: maurorabelo2008@hotmail.com



238

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

como também aos outros que encontram na prática das oficinas 
de filosofia a sua importância devida e sua significação na vida 
social e profissional.

1. ASPECTOS HISTÓRICOS DO ENSINO DE 
FILOSOFIA NO ENSINO MÉDIO, NO BRASIL

Ao longo da história do Brasil, e, de modo particular, o ensino 
de Filosofia, não podemos deixar de sublinhar o importante papel 
de Portugal, como modelo de educação no período colonial, o qual 
exerceu forte influência. Conforme CARTOLANO: 

A filosofia foi no Brasil, desde os tempos coloniais, 
um luxo de alguns senhores ricos e ilustrados: do 
colono branco que aqui chegara e que constituíra 
a classe dominante da colônia, conservando os 
hábitos o Brasil aristocráticos da classe dirigente 
da metrópole (CARTOLANO, 1985, p. 20).

Dando um grande salto histórico, a partir da década de 1940, 
iniciou-se um processo educativo inovador na Universidade de São 
Paulo (USP). Efetivaram-se novas práticas no ensino da disciplina 
Filosofia, não obstante as influências ainda exercidas pela Igreja 
Católica e o Império. A marca da influência da Igreja Católica está em 
que o ensino de Filosofia era ministrado por religiosos - embora os 
professores laicos que se formavam nas novas universidades brasi-
leiras começassem também a dar lições nas salas de aula, mas ainda 
carecia de uma legislação que definisse sua condição legal e pedagógica. 

No processo de instauração da ditadura Militar no Brasil, em 
1964, a Filosofia deixou de fazer parte do currículo do ensino médio, 
e no ano de 1968, era ainda uma disciplina optativa. A partir de 1971, é 
completamente excluída do currículo escolar. A substituição do ensino 
de Filosofia por outras disciplinas mais convenientes aos interesses 
do Governo Militar daquele período teve forte impacto na construção 
do conhecimento em diferentes níveis da educação. 



239

Ensino de Filosofia

Criaram-se, desse modo, algumas situações 
para justificar a ausência da filosofia no currí-
culo, como a inclusão de outras disciplinas que 
teriam o conteúdo correspondente ao da filosofia. 
As disciplinas criadas foram: educação moral e 
cívica (EMC), organização social e política brasi-
leira (OSPB) e estudos dos problemas brasileiros 
(EPB), está apenas prevista para o nível superior. 
(ALVES, 2002, p. 38).

Com o fim do regime militar brasileiro, o debate acerca 
do retorno da Filosofia para o ensino médio é aberto e, em 1982, 
através do Parecer n. 342/82, do Conselho Federal da Educação, 
a disciplina passa a constar, embora opcionalmente, no sistema 
curricular brasileiro. 

Na promulgação da nova Lei 9.394/96 – Lei de diretrizes 
e Bases da Educação no Brasil – em seu artigo 36, é assegurado 
lecionar conteúdos filosóficos no ensino médio, mas não assegu-
rava a obrigatoriedade do ensino de Filosofia - na prática, pouca 
coisa se alterou do Parecer de 1982. Conforme PAIM, a situação da 
disciplina de Filosofia a ser ministrada nas escolas permanecia a 
mesma, onde a LDB/96 determinava:

Que, no final do ensino médio, os alunos tenham 
domínio dos conhecimentos filosóficos e socio-
lógicos necessários ao exercício da cidadania, no 
entanto, as Diretrizes Curriculares Nacionais 
para o ensino médio (resolução CEB/CNE n. 3/98), 
aprovadas pelo Conselho Nacional de Educação 
em 1998, e os Parâmetros Curriculares para o 
ensino médio (PCNem) de 1999, elaborados pelos 
responsáveis governamentais, estipularam a 
obrigatoriedade da Filosofia de um modo trans-
versal. Deste modo, se os conteúdos e os temas 
filosóficos forem tratados pela escola numa 
transversalidade multidisciplinar, é possível 
cumprir a LDB e a Filosofia, enquanto disciplina, 
não se fazer presente na grade curricular. De todo 
o modo, já não há, nessa altura, uma exclusão do 
ensino disciplinar de Filosofia. Cabendo, no caso 



240

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

do ensino público, aos Estados e aos Municípios 
decidirem pela sua disciplinaridade ou transver-
salidade. Por sua vez, no caso do ensino privado, 
cada escola poderia optar pela decisão que mais 
lhe servisse curricularmente. (PAIM, 1979, p. 48).

Os educadores mostraram-se descontentes com as soluções 
da LDB de 1996, e por um período de mais ou menos três anos, 
fizeram tramitar na Câmara e no Senado Federal um Projeto de 
Lei Complementar ao artigo 36, sugerindo a obrigatoriedade das 
disciplinas de Filosofia e Sociologia no ensino médio.

O projeto foi vetado em outubro de 2001, pelo Presidente 
Fernando Henrique Cardoso, alegando que uma alteração dessa 
natureza implicaria um esforço orçamental, e que o número de 
professores formados nessas disciplinas era insuficiente para fazer 
frente às novas exigências. Existia por parte do poder público e dos 
legisladores, uma forte bandeira por manter os conhecimentos 
filosóficos, como disciplina transversal no ensino médio.

Agora, a tarefa (ensino) da Filosofia no Bra-
sil ter-se-á que (re) inventar e (re) construir, à 
semelhança, aliás, do que aconteceu quer com a 
fundação histórica do Brasil quer com a imple-
mentação e o desenvolvimento de todo o seu 
sistema educativo. (CHAUI, 2000, p. 37).

1.1 A LEI N. 11.684, DE 02 DE JUNHO DE 2008

A partir de 2 de junho de 2008, com a Lei n. 11.684, o ensino 
da disciplina Filosofia torna-se obrigatório em todas as séries do 
ensino médio, trazendo orientações a respeito do tipo de aluno 
que essa formação filosófica deve despertar, e qual o cuidado que 
o docente deve ter ao ministrar a aula dessa disciplina. 

Para se formar cidadãos através do ensino de 
filosofia será necessária certa obstinação do pro-
fessor para que este possa fazer um trabalho 
exitoso com seus alunos, no tocante a formação 



241

Ensino de Filosofia

intelecto/cidadã desses sujeitos. A interdisci-
plinaridade é necessária, como prevê inclusive 
a Resolução nº 03/98, acerca da importância 
dos conteúdos a serem ministrados de forma 
interdisciplinar no ensino médio, inclusive no 
que tange aos conhecimentos de Filosofia para 
o exercício da cidadania. (LIMA, 2005, p. 35).

1.2 OS PARÂMETROS CURRICULARES 
NACIONAIS (PCNS)

A partir dos Parâmetros Curriculares Nacionais (PCN’s), 
buscava-se no estudo da Filosofia despertar habilidades nos alunos 
que deveriam ser trabalhadas pelos docentes durante o processo 
de aprendizagem dos conteúdos em sala de aula. E para a aplica-
ção em sala de aula das orientações dos Parâmetros Curriculares 
Nacionais (PCN’s), os professores de Filosofia deveriam, em suas 
atividades diárias, fazer articulações entre os textos filosóficos e 
as argumentações vindas dos alunos. 

Ler textos filosóficos de modo significativo; ler, de 
modo filosófico, textos de diferentes estruturas 
e registros; articular conhecimentos filosóficos 
e diferentes conteúdos e modos discursivos nas 
ciências naturais e humanas, nas artes e em outras 
produções culturais; contextualizar conhecimentos 
filosóficos, tanto no plano de sua origem específica 
quanto em outros planos; elaborar por escrito o 
que foi apropriado de modo reflexivo e; debater, 
tomando uma posição, defendendo-a argumen-
tativamente e mudando de posição face aos argu-
mentos mais consistentes. (BRASIL, 1999, 44).

Dessa forma, o ensino da disciplina Filosofia para alunos do 
ensino médio assume o papel pedagógico de desenvolver no aluno 
atitudes investigativas, interrogativas, de tal modo que perguntem 
o que, como e o porquê da vida. O que é e como é o pensar e por 
que há o pensar? 



242

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

2.  CONCEPÇÃO DE METODOLOGIA NO ENSINO 

A concepção etimológica da palavra “metodologia”, de origem 
grega, tem raízes na palavra methodos, que significa META - objetivo, 
finalidade e HODOS - caminho, intermediação. Por sua vez, LOGIA 
quer dizer conhecimento, estudo. Sendo assim, “metodologia” sig-
nificaria o estudo dos métodos, dos caminhos a percorrer, tendo em 
vista o alcance de uma meta. Assim, Nérice (1987, p. 27) apresenta um 
ponto de vista sobre o tema: “Os métodos e metodologias de ensino 
são destinados a efetivar o processo de ensino, podendo ser de forma 
individual, em grupo, coletiva ou socializada-individualizante”. A 
metodologia de ensino é uma parte da pedagogia que se ocupa dire-
tamente da organização da aprendizagem dos alunos. 

3. DISCUTINDO A VIABILIDADE DAS OFICINAS 
PEDAGÓGICAS COMO METODOLOGIA DE 
ENSINO-APRENDIZAGEM DA DISCIPLINA 
FILOSOFIA NO ENSINO MÉDIO

3.1 A OFICINA PEDAGÓGICA DE FILOSOFIA. O 
QUE É?

Esta pesquisa discute a viabilidade da proposta metodoló-
gica das oficinas pedagógicas de filosofia, cujo objetivo é facilitar 
a apreensão efetiva do conhecimento, a partir do conjunto de 
acontecimentos vivenciais no dia-a-dia, onde a relação teoria e 
prática constitui o fundamento desse processo pedagógico.

Dessa forma, é fundamental a efetivação das oficinas peda-
gógicas de Filosofia, para os alunos que estudam essa disciplina, 
pois, de acordo com Gallo: 

é necessário que os alunos sejam capazes de resol-
ver problemas filosóficos através da experiência 
educativa com a Filosofia, através dos vieses inte-
lectual e humanístico, objetivando a construção do 
pensamento crítico. (GALLO, 2012, p. 35).



243

Ensino de Filosofia

As oficinas pedagógicas de filosofia no ensino médio vêm 
com a perspectiva de despertar nos alunos o gosto por conheci-
mento, que exige a paixão pelo hábito da leitura e da observação 
do saber de cada indivíduo. A partilha de experiência nas oficinas 
pedagógicas, o trabalho em grupo, torna essa ferramenta de uma 
importância única para o despertar desses alunos, num processo 
de ensino-aprendizado compartilhado.

Nas oficinas pedagógicas, educadores e educandos são atores 
na produção do conhecimento. Porquanto, faz-se mister que para 
um grupo de alunos que tem dificuldades em participar em ativida-
des educativas, com interesse, é necessário que haja metodologias 
apropriadas para esses alunos, a fim de buscarem o conhecimento; 
e isso tem que fazer parte da rotina do professor.  

Aprender é uma aventura criadora, algo, por 
isso mesmo, muito mais rico do que meramente 
repetir a lição dada. Aprender para nós é cons-
truir, reconstruir, constatar para mudar, o que 
não se faz sem abertura ao risco e à aventura do 
espírito (FREIRE, 1998, p. 77).

A metodologia das oficinas pedagógicas está marcada por 
um movimento dialético, que se refere ao uso da dialética/dialo-
gicidade na relação educador e educando. As oficinas constituem 
espaços de interação e troca de saberes, que ocorrem através de 
dinâmicas, atividades coletivas e individuais. Tais práticas pro-
porcionam ao educando o incentivo de expor seus conhecimentos 
sobre a temática em questão, assim como também assimilar novos 
conhecimentos acrescidos pelos educadores.

As oficinas são realizadas através de vários momentos: 

•	 Inicialmente, tem-se uma dinâmica de acolhida e entrosa-
mento, para facilitar o conhecimento mútuo e a interação 
entre os participantes. 

•	 Posteriormente, tem-se a reflexão de um tema específico, 
de interesse do grupo, que busca refletir a realidade, e suas 
inter-relações nos níveis individual, grupal e coletivo.



244

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

No processo de realização de uma oficina pedagógica em sala 
de aula, acontece uma troca de conhecimento e experiência. E nessa 
experiência segundo FREIRE (1987, p. 28). “Ninguém educa ninguém, 
ninguém educa a si mesmo, os homens se educam entre si”. As oficinas 
pedagógicas traduzem-se em experiências, tanto para alunos quanto 
para professores, se educarem através da troca de experiência.  

3.2 OFICINAS PEDAGÓGICAS DE FILOSOFIA: 
UMA PRÁTICA INOVADORA EM SALA DE AULA

Introduzir a Filosofia na sala de aula é mostrar suas parti-
cularidades em face de outras disciplinas; isso revela um grande 
desafio para os professores, em virtude da falta de conhecimentos 
metodológicos e pedagógicas. Na sua obra, “Convite à Filosofia”, 
Marilena Chauí nos estimula a entender a importância para o 
aluno do ensino da filosofia:

A Filosofia consistiria na atitude de não aceitar 
como óbvias e evidentes as coisas, as ideias, os 
fatos, as situações, os valores e os comportamentos 
de nossa existência, sem antes havê-los investi-
gado e compreendido. Com isso, a primeira carac-
terística da atitude filosófica seria a de natureza 
negativa: consiste em dizer não ao senso comum, 
aos preconceitos, juízos, fatos e ideias das expe-
riências cotidianas. (CHAUÍ 1995, p. 24).

A oficina, como qualquer ação pedagógica, pressupõe pla-
nejamento, mas é na execução que ela assume características 
diferenciadas das abordagens centradas no professor e no conhe-
cimento racional apenas. Ao se ensinar filosofia para alunos do 
ensino médio, Gallo reforça a seguinte proposta:

Ao filosofar como ato/processo, pois se trata 
de conteúdos vivos, os conteúdos devem ser 
transmitidos, mas também se deve transmitir 
o processo de produção filosófica, ‘assim, ensinar 



245

Ensino de Filosofia

filosofia é ensinar o ato, o processo de filosofar’, 
(GALLO, 2007, p.16).

A partir dessa proposta pedagógica inovadora em sala de 
aula no ensino médio, ASPIS (2004, p. 52) enfoca que “a filosofia 
é formadora no sentido do desenvolvimento do homem como ser 
que busca compreensão, ser que questiona e cria saídas”.  

As técnicas e os procedimentos utilizados nas oficinas são 
bastante variados, incluindo trabalhos em duplas e em grupo para 
promover a interação entre os participantes, sempre com foco em 
atividades práticas, devido as ações pedagógicas serem ferramentas 
focadas em objetivos concretos. 

As oficinas pedagógicas aplicadas ao ensino da disciplina Filo-
sofia no ensino médio, desmistificam a ideia de vê-la como “chata”, que 
reprova muitos alunos, etc., devido ao desinteresse em estudá-la com 
prazer. Espera-se que essa metodologia das oficinas ofereça um novo 
horizonte ao professor, na articulação da própria maneira de ensinar, 
e instigar o aprender do aluno nessa área específica do conhecimento 
filosófico. “Aprender a aprender”, princípio fundamental nas práticas 
das oficinas. Nesse sentido, Gadotti afirma que

Não basta aprender, pois o conhecimento é poli-
valente. Importa muito mais aprender a aprender 
e aprender a viver junto participar em projetos 
comuns. Aprender tornou-se, sobretudo fazer 
uma grande viagem ao interior do ser, com auto-
nomia, saber cuidar de si, dos outros, das coisas 
(GADOTTI, 2003, p.113).

4. A EXPERIÊNCIA NO INSTITUTO 
EDUCACIONAL AMAPÁ / PARÁ - IEAP

Um grupo de professores do Município de Afuá-PA, foi a 
semente fundadora do Instituto Educacional Amapá / Pará – IEAP, 
criado em 2012.  Sendo oriundos das áreas ribeirinhas, e conhe-
cedores das realidades em que essa população vive, esses profes-



246

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

sores sentiram a necessidade de buscar mudanças inovadoras, 
que se faziam necessárias para transformar uma realidade de 
forma coletiva.   Assim, procuraram desenvolver uma proposta 
pedagógica que valorizasse as características da região, utilizando 
metodologias lúdicas em sua proposta curricular. 

A instituição visa oportunizar uma educação de qualidade 
aos ribeirinhos, sem retirá-los de sua própria realidade, inte-
grando humanidade e natureza.  Esse objetivo torna-se mais forte 
em virtude das enormes distâncias que separam os ribeirinhos 
amazônicos dos principais centros urbanos. 

O projeto político pedagógico (PPP, p. 5) de 2012, do Instituto 
Educacional Amapá / Pará – IEAP tem a seguinte linha de trabalho: 
“. . . buscar o crescimento educacional e profissional do homem 
do campo”. Tem a missão de oferecer uma proposta de educação 
inovadora, quando oportunizar aos ribeirinhos uma educação 
inserida em sua própria realidade. 

Tão importante ainda, por que o Município de Afuá – PA, 
oferta somente o ensino fundamental, e médio de forma modular 
e que se dá de forma precária. Consequentemente, a maioria dos 
jovens conclui apenas o ensino básico, sendo obrigados a se deslo-
carem da região onde residem para os principais centros urbanos 
- as cidades de Santana ou Macapá, no Estado do Amapá – a fim 
de buscarem melhores condições de estudos e de vida. 

Localizado no Município de Afuá, o Instituto Educacional 
Amapá / Pará – IEAP, fundamentou sua proposta pedagógica com 
metodologias que valorizassem as condições culturais e sociais do 
aluno ribeirinho, visando oportunizar a esse aluno a sua continui-
dade de seus estudos no seu próprio habitat.

   No Instituto Educacional Amapá / Pará – IEAP está dando 
passos largos nessa caminhada tão importante na vida de qualquer 
indivíduo, onde o aluno passa a ter acesso a novas ferramentas 
metodológicas para trabalhar as disciplinas, como a de Filoso-
fia através das oficinas pedagógicas, ferramenta facilitadora de 
aprendizagem dos conhecimentos filosóficos. 



247

Ensino de Filosofia

5. METODOLOGIA

A pesquisa optou por uma abordagem metodológica de 
caráter bibliográfico e exploratório, articulado a uma perspectiva 
qualitativa, como forma de tratar da temática da importância da 
leitura para os alunos do ensino fundamental. Buscou-se caracte-
rizar, resgatando uma prática do Instituto, o problema, o objeto, os 
pressupostos, as teorias e o percurso metodológico. Nas palavras 
de Leite, a pesquisa bibliográfica:

É a que é realizada através do uso de livros e de 
documentos existentes na Biblioteca. É a pesquisa 
cujos dados e informações são coletados em obras 
já existentes e servem de base para a análise e a 
interpretação dos mesmos, formando um novo 
trabalho científico. (LEITE, 2008, p. 47).

 Nesse contexto, objetivou-se explorar a escola-campo a fim 
de coletar informações junto aos professores e alunos, através de 
entrevistas, enfatizando a temática em questão. 

Organizou-se uma série de entrevistas com alunos e profes-
sores do Ensino Médio do IEAP, tendo como base questionários 
abertos, cujas respostas foram posteriormente catalogadas como 
forma de amostragem da citada pesquisa. Após a coleta, os dados 
foram tabulados em uma planilha do Excel, objetivando a obten-
ção de percentuais relativos à resposta de cada item. Esses dados 
foram organizados através de gráficos.

5.1 RESULTADOS E DISCUSSÃO

Perguntou-se, inicialmente, se realmente a disciplina de 
filosofia é importante para a educação dos alunos no Instituto 
Educacional Amapá / Pará - IEAP.



248

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

PESQUISA REALIZADA COM OS ALUNOS DO 
ENSINO MÉDIO, DO INSTITUTO EDUCACIONAL 
AMAPÁ / PARÁ – IEAP.

GRÁFICO 1 - Para a sua formação, você considera importante estudar a disciplina 
de filosofia no ensino médio?

FONTE: Alunos (as) do Ensino Médio, do Instituto Educacional Amapá 
/ Pará - IEAP

Na segunda pergunta aos alunos, por essa ser uma escola 
inserida numa zona ribeirinha da Amazônia, questionou-se se os 
educandos já conheciam o método de oficinas pedagógicas. 



249

Ensino de Filosofia

GRÁFICO 2 - Você conhece a metodologia de ensino, através das oficinas 
pedagógicas?

FONTE: Alunos (as) do Ensino Médio, do Instituto Educacional Amapá / 
Pará – IEAP

Com a terceira pergunta, buscou-se saber se os alunos per-
cebiam a importância do professor buscar sempre novas metodo-
logias para a sua prática didática em sala de aula. 



250

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

GRÁFICO 3 - Você percebe a importância do (a) professor (a), utilizar novas 
metodologias pedagógicas para ensinar a filosofia no ensino médio?

FONTE: Alunos (as) do Ensino Médio, do Instituto Educacional Amapá 
/ Pará – IEAP

Na quarta pergunta, ao questionarmos os alunos a respeito 
da utilização das oficinas pedagógicas de Filosofia para auxiliar 
no entendimento dos textos filosóficos e seus autores, o resultado 
obtido foi positivo. 



251

Ensino de Filosofia

GRÁFICO 4 - Você compreende com mais clareza os textos e os pensadores da 
filosofia, com a utilização de metodologia interativa em sala de aula, como as 
oficinas pedagógicas de grupo?

FONTE: Alunos (as) do Ensino Médio, do Instituto Educacional Amapá / 
Pará – IEAP



252

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

GRÁFICO 5 - Na realidade social onde sua escola está inserida, você entende a 
necessidade de estudar a disciplina Filosofia com objetivos práticos para a sua 
vida cotidiana? 

FONTE: Alunos (as) do Ensino Médio, do Instituto Educacional Amapá 
/ Pará – IEAP

As respostas dos alunos do ensino médio do Instituto Edu-
cacional Amapá / Pará – IEAP confirmam, em sua grande maioria, 
que valoriza a importância de estudar filosofia, pois compreende-
ram que, com a metodologia de oficinas implantada na instituição, 
esses conhecimentos têm grande relevância para suas atividades 
do cotidiano. 



253

Ensino de Filosofia

PESQUISA REALIZADA COM OS PROFESSORES 
DO ENSINO MÉDIO, DO INSTITUTO 
EDUCACIONAL AMAPÁ / PARÁ – IEAP.

GRÁFICO 6 - Com a aplicação de oficinas pedagógicas nas aulas de filosofia, os 
alunos mostraram mais interesse pelo conteúdo dessa disciplina?

FONTE: Professores (as) do Ensino Médio, do Instituto Educacional Amapá /
Pará – IEAP



254

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

GRÁFICO 7 - Você avalia que as aulas de filosofia na forma das oficinas pedagó-
gicas, tornam-se mais úteis para o dia a dia dos alunos?

Fonte: Professores (as) do Ensino Médio, do Instituto Educacional Amapá / 
Pará – IEAP.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Na pesquisa de campo realizada com os alunos do Instituto 
Educacional Amapá / Pará - IEAP, sobre a utilização da prática da 
oficina pedagógica de filosofia no ensino médio, constatou que há 
viabilidade como método didático-pedagógico. E dessa forma, via-
biliza também a compreensão da Filosofia, por parte dos alunos, 
como instância investigativa e racional; saber fundamental na 
formação intelectual do indivíduo, estimulando a sua consciência 
crítica. O olhar de caráter filosófico proporciona aos estudantes a 
capacidade de atentar para a realidade através de uma visão mais 
crítica, mais ampla, um olhar mais ativo ao invés de passivo.

Com as oficinas pedagógicas de filosofia, foi evidenciado 
que para os alunos do Instituto Educacional Amapá / Pará - IEAP, 
essa metodologia instigou a apreciarem a disciplina de Filosofia, 



255

Ensino de Filosofia

e mostraram nas aulas desses conteúdos, o quanto é importante 
para a sua vida diária e sua formação como cidadão. 

REFERÊNCIAS 

ALVES, Dalton José. A Filosofia no ensino médio: Ambigüidades e 
contradições na LDB. Autores Associados. Campinas – SP. 2002.

BRASIL. Parâmetros curriculares nacionais para o ensino médio. 
Brasília, 1999.

CARTOLANO, Maria Teresa Penteado. Filosofia no ensino de 2º Grau. 
São Paulo: Cortez: Autores Associados,1985.

CHAUÍ, Marilena. Convite à filosofia. 4. ed. São Paulo: Ática, 1995.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática 
educativa. 8ª ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1998.

GADOTTI, Moarcir. Saber aprender: um olhar sobre Paulo Freire. In: 
LINHARES, Célia; TRINDADE, Maria Nazaré. (Orgs.) Compartilhando o 
mundo com Paulo Freire. São Paulo: Cortez: Instituto Paulo Freire, 2003.

GALLO, S. Metodologia do ensino da filosofia: uma didática para o 
ensino médio. Campinas/SP: Papirus, 2012.

LEITE, Francisco Tarciso. Metodologia Científica: métodos e técnicas 
de pesquisa: monografias, dissertações, teses e livros. Aparecida – 
SP: Idéias & Letras, 2008.

LIMA, M. A. C. A prática de ensino de Filosofia num contexto de rees-
truturação capitalista: construção de uma experiência problematizadora 
com o ensino (tese de doutorado). Belo Horizonte: PPGE – UFMG, 2005.

PAIM, A. O estudo do pensamento filosófico brasileiro. Rio de Janeiro: 
Tempo Brasileiro,1979.

PINA, Professor. Parâmetros Curriculares Nacionais (PCNs) e o 
ensino de Filosofia no Ensino Médio. Net, Rio de Janeiro, ago. 2016. 
Disponível em: < http://professorpina.com/Parametros-Curriculares-



256

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

-Nacionais-e-o-ensino-de-Filosofia-no-Ensino-Medio.asp >. Acessado 
em 30 mar. 2018.

MINISTERIO DA EDUCAÇÃO. A Lei nº 11.684/08 altera o art. 36 da Lei 
no 9.394, de 20 de dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e 
bases da educação nacional, para incluir a Filosofia e a Sociologia 
como disciplinas obrigatórias nos currículos do ensino médio. 
Net, Brasília, jun. 2008. Disponível em: <http://portal.mec.gov.br/pro-
grama-saude-da-escola/323-secretarias-112877938/orgaos-vinculados-
-82187207/12768-filosofia-e-sociologia-no-ensino-medio-sp-1870990710 
> . Acessado em: 27 mar. 2018.



257

FILOSOFIA DA DIFERENÇA: 
APONTAMENTOS EM TORNO DA 
APRENDIZAGEM DO PENSAMENTO 
EM FILOSOFIA

Américo Grisotto83

1. PARA INÍCIO DE CONVERSA...

Há, pelo menos, duas maneiras para o exercício da apren-
dizagem em filosofia. A primeira, por meio de um processo de 
adaptação, supondo ser necessário um ajuste do pensamento aos 
planos teóricos postos pela tradição. E a outra, pela recriação do ato 
pelo qual essa tradição foi efetuada. Em que pese a segunda opção, 
os pensamentos funcionariam como acontecimentos e suporiam 
encontros afetivos. São eles que poderão inaugurar, na perspec-
tiva do aprendiz em filosofia, uma nova imagem do pensamento. 

Por este viés, tal investimento traz consigo a exigência da 
superação de pelo menos três teses: a da existência de uma forma 
verdadeira de pensar, universalmente compartilhada; aquela 
segundo a qual somos desviados do pensamento por forças estra-
nhas a ele (corpo, paixões, interesses sensíveis); e, por fim, a da 
constatação de que basta um método para pensar bem, para que 
reencontremos a verdade do pensamento (DELEUZE, 1976, p. 85-86). 

Desse modo, a possibilidade de uma nova imagem do pen-
samento se justifica pela criação de novos sentidos e valores, o 
83   Professor Adjunto no Departamento de Filosofia na Universidade Estadual de Londrina (UEL). 
Doutor em Educação na área de Filosofia e História da Educação pela Universidade Estadual de 
Campinas (UNICAMP), 2010. Mestre em Educação na área de Filosofia e História da Educação 
pela Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP), 2002.



258

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

que implica que pensar não é o exercício natural de uma facul-
dade, pelo contrário, depende de forças que se apoderam desse 
ato, presentes nos corpos, nas paixões, nos interesses sensíveis, 
produzindo acontecimentos, exercendo-lhe uma violência, lan-
çando-o num devir ativo84. Por esse motivo, não será um método, 
como suposição da boa vontade no pensamento, que concederá ao 
aprendiz o que pensar. Essa situação lhe será melhor propiciada 
pela cultura, o que os gregos chamavam de Paidéia, como violência 
seletiva, operando por forças “estranhas” que se exercem sobre o 
pensamento, coagindo-o (DELEUZE, 1976, p. 88-89). 

No entanto, considerando o legado filosófico do Ocidente, foi 
o processo simplesmente adaptativo que dominou e esteve perene 
na cena filosófica. Por meio dele, aquele que deseja embrenhar-se 
no pensamento filosófico não pode caminhar a passos livres, mas 
sob tutela. E, caso haja também o desejo de se expressar, deve 
se amparar em fundamentos. O que meramente ocorre, de fato, 
é a higienização e purificação dos reais interesses e desejos do 
aprendiz – em fidelidade a uma imagem verídica do pensamento. 

Vale ressaltar, contudo, que uma imagem veraz não é uma 
entidade em si, é uma criação. Pois, segundo Deleuze (1992, p. 157), 
“a verdade não é algo preexistente, a ser descoberto, mas deve ser 
criada em cada domínio. [...] Dizer ‘a verdade é uma criação’ implica 
que a produção da verdade passa por uma série de operações que 
consistem em trabalhar uma matéria”. 

Mas, para entender como uma determinada visão se fixou no 
pensamento filosófico, é preciso considerar que toda obra filosófica 
é mais uma estetização da existência e menos uma investigação 
sobre a veracidade do mundo. Talvez, por isso, não seja tão comum 
olhá-la pelo viés da criação, mas pela consistência de suas verdades. 

Assim sendo, por apostar na diversidade das criações do 
pensamento filosófico, é preciso desconsiderar que algo preexis-
84   Fenômeno de dupla captura, de evolução não paralela, núpcias entre dois reinos, que são 
sempre contra a natureza, pois o que cada um se torna, muda menos do que aquele que se torna 
(DELEUZE; PARNET, 1998, p. 14-15). Os devires são encontros, direções, orientações, vetores, 
entradas e saídas com os quais nos deparamos.



259

Ensino de Filosofia

tente, a ser descoberto, possa ser o melhor caminho e fomento do 
ato de pensar. E, ao mesmo tempo que deseja se livrar da lealdade 
canina ao passado, não o julga suficientemente neutro a ponto de 
descartá-lo, sem lançar mão da ideia de que é ainda no seu interior 
que são possíveis novas mudanças. Por esse prisma, o aprendiz em 
filosofia será solicitado pelo pensamento frente à tradição muito 
mais pela potência dos retratos filosóficos que poderá criar do que 
por via da assimilação dos seus sistemas.

Para Deleuze (2006, p. 18), trata-se de uma nova utilização 
da história da filosofia – em contraste com o velho estilo –, segundo 
a qual o pensamento pode receber acréscimos, servindo-se das 
renovações presentes nas artes. Assim, o trabalho do aprendiz 
não seria propriamente o da contemplação, do já criado no pen-
samento, mas o da criação, em que a história da filosofia, sem ser 
a reprodução da própria filosofia, pode desempenhar um papel 
semelhante ao da colagem em pintura. Nessa versão, por exemplo, 
uma resenha de história da filosofia poderia ter uma existência 
dupla e comportar, como duplo ideal, a pura repetição do texto 
antigo e do texto atual, um no outro.

Então, pelo que foi argumentado, constatamos que a abor-
dagem filosófica, dividindo-se em duas faces, pode tanto ser 
indiferente à inventividade do pensar, enxergando-a apenas 
sob a ótica do raciocínio calculado, quanto aproveitar-lhe as 
fissuras, reconhecendo na herança histórica a matéria-prima 
capaz de engendrar novidades nas costas da própria tradição. 
Ou seja, uma possível alternativa para a filosofia e sua apren-
dizagem encontra-se na contra efetuação dos seus registros, 
tendo em vista a construção e a experimentação de novas ideias 
e deslocamentos, e não propriamente na compreensão e na 
operacionalização dos seus estatutos. É como se estivéssemos 
enxergando na tradição do pensamento filosófico muito mais 
um movimento ensejando novas composições e novos recomeços 
do que sua consolidação.



260

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

Nesse sentido, a aprendizagem em filosofia, porque refratária 
aos consensos, compreende a possibilidade do inusitado85. Por esse 
motivo, o ensino tanto pode surtir efeito – e, neste caso, o aprendiz 
retira dele elementos que lhe são úteis para o pensamento –, quanto 
suscitar a indiferença, o que coloca o professor de filosofia em uma 
situação bastante atípica: poderá muito pouco como aquele que 
impõe, mas muito mais como intercessor no pensamento filosófico 
que começa, de modo que não venha a trair a própria filosofia, com 
sua forma contundente e incomum de se manifestar.

Por esta ótica, a visão de mundo tende a corroborar olhares 
interessados, acolhidas e escolhas afetivas, jamais adaptação. Sua 
existência se justificará como meio e exercício para criações. E outra 
será a maneira de se relacionar com o vasto legado do pensamento. 
Não haverá mais o que explicitar, abarcar, entender86. Antes de 
tudo, será preciso adentrar e dispensar atenção aos encontros, pois 
a herança do pensamento, longe de dar uma descrição dos fatos 
como eles são no mundo, são signos que podem ser encontrados, 
decifrados, sugerindo novos encaminhamentos, ou seja, uma vez 
problematizados, salvaguardam a vida e o pensamento onde estes 
se encontram, engendrando-lhes novos movimentos. Neles não 
encontramos certezas. É de sua natureza um fora absoluto, sem o 
qual o pensamento filosófico jamais ganharia novo fôlego.

Para Deleuze e Parnet (1998, p. 11), é por esse motivo que se 
deve tratar um livro filosófico como se escuta um disco, como se 
vê um filme, como se recebe uma canção – qualquer tratamento do 
livro que reclamasse para ele um respeito especial, uma atenção 
de outro tipo, vem de outra época e o condena definitivamente, 
porque nele não há o que compreender, mas em que se envolver.

Pela maneira inventiva com que enxergam o sentido canô-
nico da tradição, esses novos movimentos impulsionam sentidos 

85   Inusitado: o não usado; o não usual; o incomum, o estranho (FERREIRA, 1999, p. 1131).
86   De acordo com Deleuze e Parnet (1998, p. 12), “não há questão alguma de dificuldade nem 
de compreensão: os conceitos são exatamente como cores, sons ou imagens, são intensidades 
que convém ou não, que passam ou não passam. Pop’filosofia. Não há nada a compreender, a 
interpretar”. 



261

Ensino de Filosofia

insuspeitos para o ato de pensar, que não aqueles já postos pela 
racionalização e recognição filosóficas. Por isso, a relação com o 
legado do pensamento não acontece em termos da sua significação, 
mas pelo viés daquilo em que pode vir a se transformar.

Segundo esse enfoque, o aprendiz em filosofia encontra-se 
muito mais na pele do artista do que do hermeneuta. Em suas com-
binações e interpretações filosóficas, configura-se a experiência 
de pensar nos domínios de uma nova versão. Trata-se de um novo 
impulso filosófico a ser oferecido à aprendizagem e que deve sua 
inspiração ao trabalho experimental, ensaístico, o que significa 
dizer que há que se reconhecer, por um lado, a natureza dinâmica 
e, por outro, vacilante e atípica desse processo.

A esse respeito, a produção filosófica de Foucault é bastante 
significativa. Para ele (2001, p. 14), seus trabalhos são o protocolo 
de um empenho longo, hesitante, exigindo retomadas e correções. 
Consistem num “exercício filosófico”, cuja articulação possibilita 
saber em que medida a atividade do pensar pode liberar o pen-
samento daquilo que se pensa silenciosamente, de maneira a 
pensá-lo de outra maneira.

Por isso, a opção deste pensador pelo ensaio. Na forma como 
Foucault (2001, p. 13) o entende, este consiste numa experiência modi-
ficadora de si no jogo da verdade, o que difere, por exemplo, de uma 
apropriação de outrem para fins de comunicação. Por meio dessa 
estratégia, é dado àquele que aprende o direito de explorar o que 
pode ser mudado no seu próprio pensamento, justamente quando, 
no exercício de um saber, lida com coisas que lhe são estranhas.

Trata-se de uma tática que vê na filosofia “um corpo vivo, 
[. . .] um exercício de si, no pensamento”. Por esse motivo, “seus 
estudos de ‘história’, pelos campos que tratam e pelas referências 
que assumem, [.. .] não são trabalhos de ‘historiador’” (FOUCAULT, 
2001, p. 13), mas ensaios, experimentações filosóficas.

Em sintonia com esta perspectiva, o que se deseja da aprendi-
zagem do pensamento filosófico é que se sirva menos do exercício 
de verdades comuns a todos e passe a investir muito mais em novas 



262

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

abordagens, em criações, de modo que propostas diferenciadas 
insurjam e liberem as forças do pensamento.

Justamente a esse propósito é que se defende que o ato de 
reter um determinado conteúdo deve ser visto com menos impor-
tância do que aquele de uma aprendizagem interessada e aberta 
a outras possibilidades.

Nas salas de aula, grandes bocados de história da filosofia e 
de concepções filosóficas são apresentadas, porém, na maioria das 
ocasiões, esses ensinamentos vêm atrelados a certa moralização 
e ao entendimento a priori das relações com mundo, com as pes-
soas e com a vida e cujo vínculo pode vir muito mais a endossar a 
ortodoxia da instituições, inclusive educacionais, reforçando os 
imperativos a que a filosofia terá que se submeter, do que colocar 
em pauta o que é mais notável, isto é, o livre pensar.

Revirando as páginas do atual contexto das propostas de 
ensino e sem descaracterizar seus méritos, o que se almeja na 
aprendizagem em filosofia é lançar um olhar diverso sobre a tra-
dição e o fomento de seus saberes.

De outro modo, quanto a este aspecto, seria de se esperar a 
questão: por que, nesta pesquisa, o foco é sobre a aprendizagem 
filosófica e não sobre o ensino de filosofia? Ensaiando uma resposta, 
é porque a aprendizagem em filosofia tenderia a radicalizar uma 
relação externa com o pensamento, contra efetuando-se frente 
àquilo que pode ser ensinado. Assim, podemos afirmar que o ensino 
de filosofia parece ser de segunda ordem em relação à aprendi-
zagem em filosofia. Ou antes, a aprendizagem em filosofia, por 
ser intransferível no modo como opera, é uma espécie de ensino 
filosófico de si mesmo pelos acontecimentos que nos tomam no 
pensamento; caso contrário, não passaria de uma proposição, de 
um conhecimento. Só ensina filosofia aquele que aprende filosofia; 
que, de alguma forma, a toma para si, conjugando pontos notáveis 
de seu corpo “[. . .] com os pontos singulares da Idéia objetiva para 
formar um campo problemático” (DELEUZE, 2006, p. 237).



263

Ensino de Filosofia

Em se tratando do que propõe o professor, ou quem se arvore 
a esse papel, por mais diversificadas que sejam as estratégias, não 
significa que guardem em si algo de efetivo para a aprendizagem 
do pensamento. E, ainda, não há ensino, se não houver, por parte 
do professor um processo de aprendizagem no pensamento, per-
mitindo partilhar francamente o que ensina. Considerando a 
figura do aprendiz, do que lhe é ensinado, podem ser retirados 
elementos para o seu pensamento. Sem dúvida, a tarefa do que 
se ensina em filosofia é de grande importância, mas não significa 
necessariamente que a aprendizagem ocorra.

Cardoso Junior (2004, p. 16-17), em seu artigo Pensar a Peda-
gogia com Deleuze e Guattari: amizade na perspectiva do aprender, 
salienta, sob a ótica de um tipo especial de amizade, que o ato 
pedagógico é de fundamental importância na relação professor e 
aluno através do ensino, mas que há também um outro aspecto essencial 
dessa amizade, o processo que é próprio do aprendiz, entre ele e o 
pensamento e sua produção. De acordo com este autor:

[...] conectar um corpo e um objeto através de uma 
idéia, essa é a principal razão pela qual podemos 
dizer, com Deleuze, que o aprender envolve um 
tipo especial de amizade. Vis-à-vis, ensinar sig-
nifica criar condições ou, antes, deixar correr cer-
tas intensidades para que um corpo e uma idéia, 
uma sensação e um conceito possam encontrar-se 
sob circunstâncias que nunca se repetem. Aluno e 
professor estão em um mesmo movimento, eles 
desconhecem para onde vão, como se remassem 
um barquinho à deriva no grande mar entre o 
não-saber e o saber. Não reconhecer o destino 
é o que torna a aventura do aprender o lugar da 
confiança. [...] Em todo caso, a complicação dos 
campos problemáticos do aprender constitui e 
envolve de tal forma a relação de amizade entre 
professor e aluno que é impossível que não se crie 
nesse âmbito uma terra da confiança, mesmo 
que esta sofra impasses, enguiços, aviltamentos e 
traições de toda ordem. Deleuze, sintetizando, de 



264

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

modo bem-humorado, o que procuramos demons-
trar acerca da diferença entre saber e aprender, 
diz: ‘nunca se sabe de antemão como alguém vai 
aprender - que amores tornam alguém bom em 
Latim, por meio de que encontros se é filósofo, em 
que dicionários se aprende a pensar’ (DELEUZE, 
1988b, p. 270). Embora a amizade entre professor 
e aluno seja um elo pedagógico, também é verdade 
que o aprender implica uma solidão própria a uma 
‘estética da existência’, no sentido foucaultiano do 
termo, pela qual ‘aprendemos’ a nos dobrar sobre 
nós mesmos, em busca de um governo de si que 
lance novos modos de existir (FOUCAULT, 1984, p. 
28 e 31). Ser feliz com ‘essa’ solidão é a lição básica 
de uma pedagogia que vibra com o pensamento de 
Deleuze e Guattari.

Desse modo, embora se ensine filosofia, é somente por meio 
de um processo de envolvimento, experimentação etc., entre o 
aprendiz e o pensamento, que a aprendizagem filosófica pode 
ocorrer. Ensinar é sempre possível, mas a aprendizagem, por ser 
intransferível e exclusivamente vinculada àquele que aprende, só 
acontece se o aprendiz tomar o que se ensina para si, ou melhor, 
ser tomado pelo que ensina; e, neste aspecto, o que foi ensinado já 
se torna, por n caminhos, outra coisa. Trata-se de uma relação vital 
com o pensamento, forjada numa solidão povoada por encontros, 
para usar uma expressão de Deleuze, cabendo somente ao aprendiz 
tirar-lhe proveito e o que lhe é de direito: reinventar o seu ponto 
de vista no pensamento, a sua própria forma de pensar.

2. CRÍTICA À RACIONALIZAÇÃO A PARTIR DE 
CONTEÚDOS HISTÓRICOS 

No processo da aprendizagem em filosofia, cujo material 
de manuseio é o legado do pensamento, o que se deseja de todo 
aprendiz, através de um longo processo que se impõe de estudo e 
pesquisa, é que intervenha por meio da criação. Os signos pelos 



265

Ensino de Filosofia

quais foi tomado e a que se submete e as singularidades que elege 
em seu plano de imanência lhe são únicas, o que lhe permite a 
inserção de aspectos peculiares nos problemas que inventa e nas 
construções conceituais que constrói. Esta iniciativa distingue-se 
daquela do demiurgo platônico, que organiza o caos a partir de 
modelos vindos do mundo das ideias eternas, pois experimenta 
a contínua manifestação dos devires em seus fluxos. A propósito, 
cada refluxo traz uma nova possibilidade subjacente que, por sua 
vez, subentende o próprio ato de criar.

Nesse sentido, mais do que se servir de um conteúdo e a ele 
se submeter em sua forma e significado, parece mais interessante a 
iniciativa de que sofra transformações, em que aquele que aprende 
filosofia, num mesmo golpe de apreciação crítica e criação, produza 
o novo em meio ao que lhe solicitam como matéria de adaptação 
e reflexão filosófica em si mesmas.

Isto se justifica porque o procedimento de conceber, mecani-
camente, significantes e significados, outorgando-lhes a condição de 
modelo representativo, simplifica em demasia o seu manuseio, impe-
dindo, de fato, o que possa emergir e surpreender na relação com eles.

Aproximando-se desse posicionamento, Hermosillo (apud 
CERLETTI, 2004, p. 34-35), sugere que a constituição da subjetivi-
dade na instituição escolar pode encontrar um espaço interessante 
na invenção da aula. Ela argumenta que, quando o mestre dá lugar 
à subjetividade, pode surgir algo de inesperado, tanto para ele 
professor, quanto para o aluno. Trata-se de estabelecer relações 
inéditas entre conhecimentos e pessoas, em que os conteúdos são 
“pré-textos” para novas criações. A partir dessa perspectiva, o 
trabalho com o pensamento filosófico, mesmo que no âmbito do 
espaço institucional, pode sofrer uma transformação e tal abor-
dagem não consiste na apreensão de um sentido, mas na busca de 
sua constituição. Em confronto a tudo quanto deseja domesticar, 
este novo movimento percorre outros rumos e permite decisões 
subjetivas. Desse modo, se, de um lado, há a aposta no subjetivo, por 
outro, aposta-se igualmente na autoeducação, ou na indispensável 



266

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

aprendizagem. Por esse viés, a socialização dos atores acontece 
por meio de diversos aprendizados, permitindo que a educação 
seja autoria, constituindo-se não apenas como autoeducação, mas 
também como processo de invenção de si mesmo no pensamento.

Assim, o material filosófico, científico, artístico, tomado 
como pré-texto, faria irromper, no seu interior, um plano intensivo 
e inventivo, dando condições para o funcionamento de um pro-
cedimento, sugerindo fortalecimentos e impulsos da capacidade 
criativa, o que significa dizer que não atribuiria importância exclu-
siva às proposições gerais, à encadeamentos dados a priori87, bem 
como ao acatamento incondicional por parte daquele que aprende.

Como efeito, é preciso considerar que fronteiras necessitam 
ser atravessadas. A pedagogia pautada em conteúdos88 enxerga o 
trabalho com o pensamento sob um viés de um conjunto orga-
nizado de proposições89, que pretende sugerir aos professores a 
maneira como tais oferecimentos devem ser implementados, de 
forma que sejam compreendidos e apreendidos.

Na prática, esta pedagogia, ao sentenciar conteúdos, atribui 
um sentido aos fatos passados e ao próprio pensamento, ou seja, 
abona formas de pensar que se concretizam como estratégias de 
um determinado ato educativo e que tende a projetar o exercício 
do professor e das instituições criadas para esse fim na escolha, 
disposição e apreensão dos conteúdos segundo uma visão de mundo 
bastante específica.

Nesse contexto, uma ponderação desse enfoque recai na 
necessidade de colocar em xeque a ideia de que a melhor forma 
de se servir do pensamento em filosofia seja a da aquisição, via 
87   A exclusão de um processo, ou algo que se encontra nele.
88   Segundo o dicionário Aurélio, a palavra conteúdo, como substantivo, significa “[. . .] aquilo que 
se contém nalguma coisa” (FERREIRA, 1999, p. 50), isto é, tem seu particípio arcaico no verbo 
conter “[Do lat. Continere]. 1. Ter ou encerrar em si. 2. Compreender; incluir. 3. Manter dentro de 
certos limites; deter; controlar; 4. Manter sob controle; reprimir; sofrear. 5. Refrear-se, repri-
mir-se, moderar-se. 6. Manter-se por força de contenção; conservar. 7. Consistir; encerrar-se, 
resumir-se, cifrar-se” (FERREIRA, 1999, p. 54).
89   Este tipo de pedagogia encontra-se baseada em conhecimentos, representações ou recognições, 
fato este a não propiciar processos que oportunizem criações.



267

Ensino de Filosofia

conteúdos, de verdades comuns a todos. Essa abordagem deixa de 
explorar as múltiplas entradas na prática do pensamento e que, 
no caso da filosofia, compreendem, principalmente, possiblidades 
outras, que a simples memorização e apreensão.

3. APRENDIZAGEM EM FILOSOFIA: DAS 
POSSIBILIDADES DE CRIAÇÃO

Ainda que desanimadora às vezes, sempre foi esta 
a intenção, apagar a linha que separa o incontro-
vertível do inventado. A história, revisada e rein-
terpretada de modo incessante, é vista diante deste 
tipo de exame simplesmente como um outro tipo 
de ficção. Torna-se perigosa se for vista como pos-
suidora de qualquer outra verdade além desta. Mas 
é uma ficção que devemos habitar. Não existindo 
nenhum território que não seja subjetivo, podemos 
viver apenas sobre o mapa. A única questão que 
nos resta é: qual mapa escolhermos, se vivemos 
nos teimosos textos do mundo ou os substituímos 
por uma nossa linguagem mais forte. A tarefa não 
é impensável11 (MOORE, 2003, p. 275).

Toda criação requer um material de trabalho e as condições 
que o propiciam. Assim, a aula, por ser estratégica e por ir além do 
ensino propriamente dito, compõe um dos vetores operacionais 
para que a aprendizagem filosófica possa receber os elementos 
necessários com os quais trabalhar.

Nesse sentido, dois aspectos se sobressaem. Um primeiro, no 
qual se recorre à totalidade da história da filosofia e ao encadea-
mento de seus atores, apreendendo os sistemas e pensamentos. 
E outro, ainda em aberto, que aposta na experimentação como 
prática do pensamento, porque, a rigor, oferecer elementos para 
a aprendizagem filosófica não traz consigo um modelo que lhe 
seja próprio, talvez aproximações apenas.

Assim, se muitas das iniciativas forjadas até o momento 
investem e oferecem condições e possibilidades para que a apren-
dizagem no campo filosófico se efetue no



268

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

primeiro aspecto, é no segundo que novas possibilidades 
podem ser criadas e que encontram na aula um lugar importante 
de operacionalização. Ou seja, os dois tipos de encaminhamento, 
embora não deixem de culminar na composição do trabalho filosó-
fico, oferecem ressonâncias distintas em termos dos impactos e dos 
efeitos que produzem. Respectivamente, encontram-se situados 
– um, no âmbito de um posicionamento indiferenciado quanto às 
criações filosóficas e outro, enfaticamente comprometido com elas.

Tomando o rumo do que está ainda por ser explorado nas estra-
tégias de aula, contrastando com a versão conteudista e historiográfica, 
Foucault, pelo que já foi mencionado anteriormente, traz em sua obra 
uma contribuição notável no modo como trabalha os acontecimentos 
passados, sugerindo que seu uso pode ser bastante intenso e preciso. 
Para ele (2003, p. 176), quanto aos acontecimentos históricos, nada 
tem serventia pelo lado das narrativas codificadas. Caso se queira 
fazer algo desses acontecimentos em termos de um sentido, de uma 
utilização, de uma eficácia política, não se pode fazê-lo concretamente 
senão sob a condição de que se esteja ligado, de um modo ou de outro, 
aos combates que se desenrolam no seu domínio90.

Desta forma, pode-se entender porque, paralelamente aos 
seus primeiros estudos dedicados à história, Foucault desenvolveu 
um trabalho arqueológico e genealógico. Neste aspecto foi possível 
notar, na suposta tranquilidade e no apaziguamento dos episódios 
já transcorridos, a existência de combates, de linhas de força, pontos 
de enfrentamento, tensão, embate. Por esse viés, o que salta aos 
olhos e ganha a cena no contato com a história diz respeito aos 
problemas, às jogadas, às apostas e aos seus efeitos políticos. Essa 
forma problematizadora com que Foucault trabalha, de atribuir 
maior vivacidade e movimento aos episódios históricos, revirando 
seus modos de expressão, traz à superfície algo mais do que o plano 
indiferenciado dos acontecimentos do passado. Destarte, a questão 
não é propriamente trabalhar os conteúdos da história, mas trazer 

90   Ainda que Foucault não faça, nesse momento, referência particular à história da filosofia, 
seus argumentos certamente podem ser utilizados para pensar esta questão.



269

Ensino de Filosofia

à tona seus embates e problemas, e se permitir envolver com eles 
mediante as questões da atualidade, do presente.

Para este pensador, há na história um elemento espacial, 
heterogêneo e estratégico dos campos de batalha, o qual não deixa 
de ser encontrado também nas obras filosóficas. Por isso, na sua 
maneira de entender, um autor importante e digno de reverência 
como Marx não existiu. Ou seja:

Esta espécie de entidade que se construiu em 
torno de um nome próprio e que se refere às vezes 
[. . .] à totalidade do que escreveu e às vezes a um 
imenso processo histórico que deriva dele. Fazer 
Marx funcionar como um ‘autor’, localizável 
em um manancial discursivo único e suscetível 
de uma análise em termos de originalidade ou 
coerência interna, é sempre possível. Afinal de 
contas, tem-se o direito de ‘academizar’ Marx. 
Mas isso é desconhecer a explosão que ele pro-
duziu (FOUCAULT, 2003, p. 187).

Isto significa que, se a obra de Marx fosse lida geopoliticamente, 
trazendo à tona o processo tático de suas análises, nela não ficariam 
ignoradas facetas de seu pensamento como, por exemplo, “[...] o que 
escreveu sobre o exército e seu papel no desenvolvimento do poder 
político” (FOUCAULT, 2003, p. 188). Para Foucault (2003, p. 188), 
“são coisas muito importantes que praticamente foram deixadas em 
alqueive, em proveito dos incessantes comentários sobre a mais-valia”.

Desse modo, o tempo da história, como relato, narrativa de 
acontecimentos que se sucederam periodicamente91, pervertido geo-
graficamente92, ou analisado geopoliticamente, para usar a expressão 
foucaultiana, pode propiciar o encontro com situações novas que, 
91   Esta sucessão, dado à tentativa de aglutinar uma infinidade de eventos, ganha a característica de 
simultaneidade, no sentido de reunir tudo num ponto, o que não permite a percepção de aspectos 
vivos residentes nos detalhes; ou, para usar o vocabulário de Foucault, nos enfrentamentos, nos 
conflitos, nos problemas etc. e seus efeitos políticos. 
92   Geografia entendida, aqui, como acontecimentos que só podem ocorrer no espaço. No caso 
da filosofia, no espaço textual, onde o sentido não se encontra posto e onde a superfície dispersa 
na totalidade dos detalhes, não mais desaparecem. Tal aspecto encontra-se presente na leitura 
histórica de Foucault e pode propiciar encontros com aspectos inusitados, ainda não vislumbrados 
nos textos, ou na tradição filosófica.



270

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

até então, foram colocadas à margem, o que as tornaria muito mais 
matéria de problematização do pensamento do que do seu desfecho.

Embora esta forma de trabalhar a aprendizagem filosófica 
não traga a segurança dos moldes estabelecidos e conteudistas, 
guarda uma relação singular que se constitui em um sentimento ale-
gre e perspicaz, ainda obscuro, de estar nas malhas de uma afecção.

Na versão de Deleuze (2006, p. 203), o que há no mundo 
são signos que forçam a pensar, e estes são objetos de encontros 
fundamentais e não de recognições. A particularidade que os 
encontros revelam é que só podem ser sentidos. Se o sentido na 
recognição é o que nunca pode ser sentido, pois só toma o que pode 
ser apreendido por outras faculdades, sob a ótica dos encontros é 
possível que se sinta diferentemente.

Por esse motivo, o ponto central do trabalho com o pensa-
mento filosófico, em oposição ao processo de recognição, acontece 
por encontros com o ser do sensível93, que se constitui muito mais 
pelas vias estratégicas de uma geografia e pelos acontecimentos 
que propicia, do que pela narrativa dos fatos históricos. Antes de 
haver progressão e linearidade nos pensamentos em filosofia, o 
que existem são espaços, tipos, relevos, paisagens, cores, sono-
ridades, intensidades, modos, ou seja, muito mais elementos do 
sensível, oferecendo o que pensar aos aprendizes, do que conteúdos 
historicizados da razão a serem compreendidos e apreendidos.

Em seu livro Lógica do sentido, Deleuze (2003, p. 6-7) con-
firma este aspecto, ao dizer que os encontros resultam de efeitos 
de superfície; estes, como na física dos estóicos, são misturas de 
corpos, cujo resultado gera e origina incorporais.

Desse modo, é possível supor, a título de exemplo e segundo 
elementos da física estoica, um encontro entre o vento e o lago. Quando 
a superfície do vento se encontra com a superfície do lago, provoca-lhe 
um ondular. Este não é nem o lago nem o vento, mas o efeito resultante 
da relação entre ambos. Trata-se de um acontecimento extremamente 

93   Em Diferença e repetição, Deleuze (2006, p. 203) irá dizer deste elemento do ser do sensível, ou 
seja, de tudo quanto só pode ser sentido no pensamento opondo-se à recognição. 



271

Ensino de Filosofia

singular e fugidio, pois o modo de intensidade do vento em confronto 
com o modo de superfície do lago pode trazer incontáveis movimentos 
do ondular incorporal do lago, jamais repetindo, de forma idêntica, 
os movimentos ondulares já ocorridos.

O legado do pensamento no campo da arte, da filosofia, da 
ciência possui seus corpos. Em filosofia, estes estão presentes nos 
escritos dos filósofos, em seus livros e textos. Estes corpos encon-
tram na pessoa dos leitores tantos outros corpos, cujos encontros 
podem gerar os tais efeitos de superfície, de que nos fala Deleuze, 
inspirando-se na física dos estoicos.

Para Deleuze (2003, p. 5), esses encontros podem gerar acon-
tecimentos, incorporais. Não se trata nem de ações nem de paixões, 
mas de resultados de paixões e de ações, presentes em determinados 
efeitos do encontro dos corpos, ocasionando um odiar, um sorrir, um 
confirmar, um pensar, um sentir etc., todos únicos e momentâneos.

Se um artista, diante de o ondular de um lago, capta-lhe o 
instante nos traços de uma pintura e um cientista o organiza em 
conhecimento, aquele aprendiz em contato com a filosofia toma-o 
afetivamente como um ponto de vista conceitual no pensamento. 
Na lógica dos acontecimentos, este não é nem o pensar daquele que 
acessa o texto filosófico, nem o pensar do filósofo que se encontra 
no texto, mas um efeito que resulta do encontro entre ambos, 
tendendo a gerar o novo, a criação em filosofia.

Por esta maneira de entrar em contato com o legado do 
pensamento, não há o que compreender, apreender, em termos 
de uma totalidade do conhecimento. De outro modo, a radicali-
zação do entendimento passa pelo envolvimento e pelos efeitos 
que possa provocar.

Através dos acontecimentos no corpo dos textos filosóficos 
encontram-se presentes paisagens, cores, sons do pensamento em 
forma de ideias, conceitos, problemas, oferecendo ao pensamento, em 
termos afetivos, o que pensar ou o que experimentar, cujos resultados 
podem trazer algo de singular. Esse movimento ultrapassa o sentido 
do já pensado. Assim, muda a ótica com que se pensava e também 



272

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

a ótica do pensador que se lê. Isso tem consequências bastante par-
ticulares na maneira como vemos e pensamos o presente. Se tudo o 
que conhecemos, ou melhor, o que pensamos, se faz pela herança de 
construções, o movimento de repensá-las atualmente não consiste 
nem no que pensamos, nem no que pensam os filósofos, mas em 
contra efetuações de superfície, em acontecimentos que podem surgir 
desses encontros e gerar o novo..

Dessa maneira, aprender filosofia consiste em estar à espreita 
do que pode vir a ocorrer no contato com seus registros, o que significa 
ressaltar muito mais o que há de problemático na relação com o pen-
samento do que seus aportes. Em nome do que a história da filosofia 
não dispõe, outra pode ser a relação com o pensamento filosófico, sob 
a obliquidade sensível de um hesitar, de um romper, de um proble-
matizar, de um mudar, de um pensar na criação de outra perspectiva 
que não a da repetição subalterna dos modos já postos do filosofar.

Tendo em conta o contato com corpos do pensamento, adentrar 
a história da filosofia não significa encontrar a solução para os proble-
mas, compreender o significado das ideias e apreender os conceitos, 
mas encará-los sob novos enfoques. 	 Contra qualquer decisão que 
simule uma origem verídica do pensamento, o contato com a produção 
dos filósofos ocorrerá se houver encontros. A heterogeneidade dos 
acontecimentos, que forçam o pensamento a operar, diz muito mais 
do que a matriz ilusória de um começo verídico. Aliás, a afetividade e 
o envolvimento que ela exige trazem consigo um antídoto aos pres-
supostos. Dado seu caráter intensivo, não reclama filiações, preenche 
um tempo e espaços vazios. Não busca uma origem, inaugura um 
começo. Devido a sua dimensão parricida, rejeita submeter-se.

Justamente neste sentido, Douailler (2003, p. 28-30), em seu 
texto A filosofia que começa: desafios para o ensino da filosofia no próximo 
milênio, irá dizer que o contato com a filosofia acontece muito mais 
pelo seu poder de começo do que por um prolongamento sapiencial 
específico. No seu interior o que pode vir a ocorrer é uma série des-
contínua de recomeços. Estes não se efetuam por sua pureza, mas 
procedem por arrombamento, violência, ruptura com um sistema 



273

Ensino de Filosofia

de representações e de conhecimentos preexistentes. O poder de 
começo de toda filosofia pode ser chamado de um segundo nascimento, 
na medida em que se exerce na inteligência já nascida, e não se dá 
para o seu mundo já existente, mas para outra vida que vive, graças 
ao pensamento com o qual se entrou em contato, o que significa outra 
vida deste próprio mundo. Assim, a questão, para o pensamento em 
filosofia, consiste em experimentar a capacidade que nosso próprio 
mundo tem de diferir de si mesmo, sob a ação de um segundo nascimento, 
o que implica tanto a diferenciação de um mundo, quanto a de um 
sujeito em relação a si mesmo. A filosofia que começa não cessa de 
ultrapassar, de dentro e de fora, os lugares e as formas mantidas. Não 
cessa de impedir a sedimentação de sua biblioteca fixada em Platão, 
em Kant e de enriquecê-la para recomeçar com Platão e Kant, de modo 
a se manter, sempre, na expectativa de seus começos.

Neste aspecto, se um segundo nascimento traz a insegurança 
da ausência de um modelo estável, em contrapartida pode desem-
bocar em novos meios de expressão do pensamento, instaurando 
novas dobras em sua herança. E isso porque a ausência e, mesmo, 
a refutação dos modelos trazem em si a potência de aguçar a exi-
gência plástica do pensar, contra efetuando os aportes teóricos. 

Assim, embora Platão tenha frequentado a escola da ironia, 
da maiêutica e da dialética, fez desses ensinamentos algo à sua 
maneira. Enfrentando outros problemas, transportou os ensina-
mentos socráticos para outro terreno, em que um novo começo 
foi possível (DOUAILLER, 2003, p. 28-30).

Por esse motivo, quando o professor trabalha a filosofia 
pelo viés da sua história, destacando, por exemplo, as etapas do 
pensamento e não o movimento que as tornou possível, acaba por 
diminuir-lhe a potência. Ao simplesmente historicizá-la, negli-
gencia os movimentos mais concretos dos corpos do pensamento, 
a partir dos quais os encontros, os acontecimentos e as elaborações 
do pensamento são possíveis. 

Por este motivo, a infinidade de imagens de pensamento da 
filosofia tem pouco a ver com a generalização e escapa às harmoni-



274

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

zações. Caso queiram se tornar vivas, terão que apostar na vida do 
pensamento que nasce em novas experiências do que significa pensar.

4. FINALIZANDO...

Diante dos procedimentos filosóficos que insistem na repe-
tição do mesmo, fica a questão: o que é possível fazer para que 
a história da filosofia não impeça novos recomeços? Ou ainda, 
o que é possível fazer, para que a filosofia não despotencialize 
aqueles que a acessam, continuando intocada, ensejando apenas 
a conformidade com seus pensamentos?

Inspirado em Deleuze (2006, p. 18), este modo de trabalho 
com os textos filosóficos se propõe a fazer da história do pensa-
mento colagem em pintura, como imaginar um Hegel barbudo, 
um Marx filosoficamente sem barba, uma Gioconda com bigode, 
ou como recontar um livro filosófico do passado como se fosse um 
livro imaginário. Produzir uma imagem virtual da filosofia, uma 
dobra imaginária, ao mesmo tempo fiel e infiel.

O próprio Deleuze realizou tais modificações como aquelas 
que se observou no Deus de Spinoza, em Spinoza et le problème de 
l’expression (1968), transformando-o numa “máquina” que nada 
mais faz do que maquinar os indivíduos, bem como quando rea-
lizou modificações no eterno retorno de Nietzsche, em Nietzsche e 
a Filosofia (1976), sugerindo não mais o eterno retorno do mesmo, 
mas o da diferença, ou seja, sem deixar de salientar a característica 
seletiva desse acontecimento. Já na sua utilização da história da 
filosofia, ele se permitiu outra fantasia, aquela de ajustar a filoso-
fia localmente, em formato condizente com novos pensamentos.

Esse movimento de utilizar a história da filosofia, permi-
tindo-lhe outra conjectura, reelaborando-a sob novos enfoques, 
possibilita refazer a história do pensamento, pervertendo sua 
disciplinarização, o que significa renunciar a fixar seus termos, 
retraçando-os segundo um novo vocabulário e abdicando de suas 
palavras de ordem.  Assim, “trair” o espírito de uma determinada 



275

Ensino de Filosofia

filosofia pode torná-la inventiva. Como se mencionou anterior-
mente, a maior parte dos que trabalham com a filosofia, ao con-
trário, se deixa prender pelas armadilhas de um modelo.

O que se pode criar no contato com uma determinada filo-
sofia não são leituras cada vez mais abrangentes de um mesmo 
pensamento, mas o que se começa a pensar diferentemente. Por 
esse motivo se faz necessária a contração dos largos planos da 
sua história em pontos mais estratégicos, em que dizem mais os 
fragmentos que se recolhem e selecionam, as contendas do pensa-
mento com a qual nos envolvemos, e nem tanto o encadeamento, 
enfileiramento dos sistemas através dos séculos.

Como afirmou tantas vezes Deleuze, o desejo delira sobre os 
corpos e sempre sobre uma superfície de contato. Nesse passeio 
desejante, sempre é possível encontrar, selecionar coisas que nos 
fazem pensar, porque de fato somos tomados por elas, enquanto 
outras, por serem desinteressantes no momento, ou por portarem 
uma semente futura, devem ficar para uma retomada.

Assim sendo, as possibilidades de que aconteçam mudan-
ças no pensamento através da aprendizagem passam a existir no 
coração mesmo da história da filosofia. Este fôlego criativo supõe 
um movimento, que, ao transformar o poder de agir, faz retornar 
as forças da história da filosofia sobre ela mesma. Esse papel de 
transformação, nos dizeres de Deleuze (2006, p. 18) e a que nos 
referimos antes, é “[. . .] análogo ao da colagem em pintura”, em 
que “a história da filosofia é a reprodução da própria história da 
filosofia”, comportando “[.. .] um verdadeiro duplo”, a partir do qual 
as construções do desejo e da emancipação, feitas dos mesmos 
materiais da história da filosofia, a reagenciam, ou a agenciam 
diferentemente, seletivamente.

REFERÊNCIAS

CARDOSO JUNIOR, Hélio Rebello. Pensar a Pedagogia com Deleuze e 
Guattari: amizade na perspectiva do aprender. In: COLÓQUIO FRAN-



276

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

CO-BRASILEIRO DE FILOSOFIA DA EDUCAÇÃO, 2. , 2004, Rio de 
Janeiro. Anais.. . Rio de Janeiro, RJ: UERJ, 2004.

CERLETTI, Alejandro. A. Ensinar filosofia: da pergunta filosófica à pro-
posta metodológica. In: KOHAN, Walter Omar. (Org.). Filosofia: cami-
nhos para seu ensino. Trad. Ingrid Muller Xavier. Rio de Janeiro: DP&A, 
2004, p 19-42.

DELEUZE, Gilles. Spinoza et le problème de l’expression. Paris: Les 
Éditions de Minuit, 1968.

______. Nietzsche e a filosofia. Trad. Edmundo Fernandes Dias e Ruth 
Joffily. Rio de Janeiro, RJ: Rio, 1976.

______. Lógica do sentido. 4. ed. Trad. Luiz Roberto Salinas Fortes. São 
Paulo: Perspectiva, 2003.

______. Conversações. Trad. Peter Pál Pelbart. Rio de Janeiro, RJ: 34, 1992.

______. Diferença e repetição. 2. ed. Trad. Luiz Orlandi e Roberto 
Machado. Rio de Janeiro: Graal, 2006.

DELEUZE, Gilles; PARNET, Claire. Diálogos. Trad. Eloísa Araújo Ribeiro. 
São Paulo, SP: Escuta, 1998.

DOUAILLIER, Stéphane. A filosofia que começa: desafios para o ensino 
da filosofia no próximo milênio. In: GALLO, Sílvio; CORNELLI, Gabriele; 
DANELON. (Org.). Filosofia do Ensino de Filosofia. Petrópolis: Vozes, 
2003, p. 17-30.

FERREIRA, Aurélio Buarque de Holanda. Novo Aurélio Século XXI: o 
dicionário da língua portuguesa. 3. ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1999.

FOUCAULT, Michel. Poder e Saber. In: Ditos e Escritos IV. Trad. Vera Lucia 
Avellar Ribeiro. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2003, p. 223-240.

______. História da sexualidade: o uso dos prazeres. 9. ed. Trad. Maria 
Thereza da Costa Albuquerque. Rio de Janeiro, RJ: Graal, 2001. (v. 2).

MOORE, Alan. Voice of the fire. East Sussex, United Kingdom: Top 
Shelf, U. S. 2003.



277

SOBRE O ORGANIZADOR 

ADEMIR APARECIDO PINHELLI MENDES - possui doutorado 
em Educação pela Universidade Federal do Paraná; mestrado em 
Educação pela Universidade Federal do Paraná; graduação em 
Filosofia pelo Instituto Vicentino de Filosofia; graduação em licen-
ciatura em Filosofia pela Universidade de Passo Fundo; graduação 
em licenciatura em Pedagogia pelo Centro Universitário Interna-
cional . Atualmente é professor titular do Programa de Mestrado e 
Doutorado Profissional em Educação e Novas Tecnologias do Centro 
Universitário Internacional e do Quadro Próprio do Magistério - 
Secretaria de Estado da Educação do Paraná. Líder do Grupo de 
Pesquisa Educação, Tecnologia e Sociedade. Tem experiência na 
área de Educação, com ênfase em Educação e Novas Tecnologias, 
atuando principalmente nos seguintes temas: Educação e Novas 
Tecnologias; Educação, Tecnologia e Sociedade. Ensino de Filoso-
fia. Currículo. Ensino Médio. Formação de professores. Políticas 
Educacionais. É pesquisador da FAMPECT - Fundação Wilson 
Picler de Amparo à Educação, Ciência e Tecnologia. 
Contato: ademir.m@uninter.com 



278

ÍNDICE REMISSIVO

APRENDIZADO 20-95-99-101-178-229-235

APRENDIZAGEM 9-10-11-16-18-22-23-58-60-61-62-65-66-75-86-89-91-
96-97-98-99-100-101-102-103-106-112-139-153-154-189-193-194-195-196-
197-198-233-234-239-249-251-252-253-254-255-256-258-259-262-267

APRENDIZAGEM ESCOLAR 9

AULAS DE FILOSOFIA 27-32-33-34-36-57-81-100-112-118-119-189-229

BNCC 16-193-194-196-197-198

COMPORTAMENTO 9-17-23-153-178-181

CONSTRUÇÃO DE SI 42-44-49-51-52-53

CURIOSIDADE 68-69-70-71-72-74-75-76-77-78-79-80-81-82-96-101-
103-157-192-196

CRIATIVIDADE 68-69-70-71-72-74-76-77-80-81-82-99-100-102-105-106

CRÍTICA 37-54-62-75-81-89-96-99-100-104-115-117-122-126-129-131-166-
169-180-181-186-195-202-204-205-216-217-220-225-227-246-256-257

DESCONSTRUÇÃO 161-162-168-171-174-175-176

DIDÁTICA 36-61-86-112-120-143-144-150-151-152-154-155-156-157-188-
193-195-213-241

DOCENTE 16-19-29-59-61-73-80-111-116-118-120-121-143-151-154-
156-190-232-

DOCÊNCIA 110-112-120-121-187

EDUCAÇÃO 10-11-14-15-16-18-19-21-22-23-24-34-42-58-59-60-61-62-
68-69-70-71-72-73-74-75-76-77-84-85-86-87-88-90-91-92-93-95-96-97-
99-101-103-111-113-114-115-117-119-121-122-127-143-144-145-146-147-148-



279

Ensino de Filosofia

152-156-157-178-179-180-181-187-188-189-190-193-195-196-198-200-211-
216-217-218-223-224-225-226-227-230-231-238-239-258

EDUCAÇÃO BÁSICA 72-84-85-86-87-88-92-111-113-122-143-144-148-
178-179-187-190-193-195-198-200-211

EDUCAÇÃO ESCOLAR 10-11-14-15-15-16-18-19-23-107-158

EMANCIPAÇÃO 32-96-97-106-217-218-220-223-224-225-226-267

ENSINO DE FILOSOFIA 26-27-30-31-33-35-36-38-42-43-50-53-54-57-
58-59-62-65-66-68-69-72-77-82-84-89-90-95-96-97-98-100-102-106-
110-111-112-113-114-115-117-126-127-137-140-143-146-150-151-152-154-155-
156-157-192-193-194-195-197-198-201-203-209-212-230-231-232-254

ENSINO MÉDIO 26-27-33-34-38-42-43-57-58-59-62-63-65-66-81-87-
92-110-111-112-113-114-115-116-117-118-122-128-143-145-147-148-150-152-
155-157-188-189-193-198-201-210-212-229-230-231-232-233-234-235-
236-237-239-240-242-243246

ÉTICA 9-10-11-16-18-20-23-24-25-30-33-38-49-60-63-65-70-74-95-
97-101-119-153-161-166-167-175-198-202-220 

ESPAÇO 11-16-21-35-47-48-58-60-75-81-97-106-113-115-122-130-131-
134-136-140-152-158-200-211-227-235-257-261-262-264

EXPERIÊNCIA 16-27-31-32-33-37-38-53-54-57-63-73-75-77-84-87-90-
96-100-105-106-110-116-118-119-120-121-127-131-138-140-149-156-161-
162-163-167-168-170-171-172-176-201-202-216-217-220-221-222-223-
224-226-227-234-235-236-237-253-266-269

FILOSOFAR 26-27-28-30-31-33-34-36-38-54-69-72-80-91-92-96-100-
102-106-111-116-119-140-144-152-153-155-180-193-194-195-196-197-198-
201-204-208-209-212-213-236-264

FORMAÇÃO ÉTICA 9-10-11-16-18-20-23-24-38-97-198 

FORMAÇÃO HUMANA 59-68-73-74-82-96-157-217

 LINGUAGENS 35-58



280

Ademir Aparecido Pinhelli Mendes (org.)

MEDIADOR 64-65-66-77-98-99-101

MÉTODO 14-19-22-33-64-69-77-85-95-99-100-102-103-106-116-175-
193-194-195-196-246-249-250

METODOLOGIA 64-77-78-84-85-89-92-229-234-235-237-239-244-246 

NOVAS PERSPECTIVAS 23-84-192

OBSTÁCULO 14-118-178

OFICINA PEDAGÓGICA 229-234-236-246 

PENSAMENTO 13-14-17-22-23-27-28-31-32-33-37-45-46-47-48-49-52-
53-58-59-65-71-73-80-85-86-87-89-90-91-100-101-102-104-105-106-111-
114-116-117-118-120-123-137-139-140-153-161-162-163-164-165-166-176-
168-169-170-171-174-175-180-181-185-193-194-195-196-204-205-209-
210-211-212-213-234-249-250-251-252-253-254-255-256-257-258-259-
261-262-263-264-265-266-267

PENSAR 10-14-29-30-31-32-33-37-42-43-44-50-54-68-69-71-72-73-
74-77-78-79-80-82-85-86-87-88-89-90-91-92-95-99-100-112-113-115-
117-120-122-138-152-155-162-163-164-170-171-174-175-184-193-194-195-
196-198-201-206-212-216-220-226-227-233-249-250-251-253-254-255-
256-258-262-263-264-265-266-267

PRÁTICA DOCENTE 111-116-143

PRÁTICAS PEDAGÓGICAS 57-60-91-98-106-119 

PROBLEMATOLOGIA 10-17-19-21-23

PROFESSOR DE FILOSOFIA 32-43-63-88-99-106-114-118-119-151-200-
209-213-252

 REFLEXÃO 18-22-23-26-28-31-34-35-37-45-46-53-65-80-85-87-99-
103-104-106-111-112-114-116-117-119-120-122-123-152-154-155-161-162-
186-188-200-201-210-211-217-219-220-221-227-235-257

TECNOLOGIAS DIGITAIS 29-37-57-58-59-60-61-62-66

THEODOR ADORNO 73-216-218-219-226



281

Ensino de Filosofia

VALORIZAÇÃO 21-58-77-110-118-121-178-184

WALTER BENJAMIN 26-220-226



Este livro foi composto em 
Vollkorn 11 pt pela Editora Bagai. 

www.editorabagai.com.br      /editorabagai      /editorabagai


