
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Esse Terreiro Tem História”: 

Ensinando História e 

Cultura Afro-Brasileira por 

meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

Leonardo de Jesus Tavares 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

3 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

4 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

5 

 

Contando uma História de 

resistência e superação 
 

Apresento nesse texto algumas passagens da 

história de vida de minha tia, uma verdadeira fonte 

de inspiração na sua atitude de honrar a religião dos 

orixás – candomblé. Pessoa extremamente simples, 

dona de uma humildade e uma tranquilidade que 

saltam aos olhos, seu nome, Teresa Maria. 

Nas próximas páginas apresento meus 

esforços para concentrar em poucas palavras os 

acontecimentos da vida de dona Teresa, e a história 

da sua relação com o candomblé. Mesmo sendo o 

relato de vida de uma líder religiosa, não pretendo 

fazer desse texto propagandista, nem tampouco 

estabelecer proselitismo; o objetivo primordial do 

trabalho é colaborar para estabelecer uma visão 

positivada e acima de tudo, incitar o respeito 

religioso. 

 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

6 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

7 

 

Antes de nascer eu já existia 
 

Existem algumas pessoas que possuem uma 

energia pessoal tão grande que conseguem nos 

marcar de uma forma que não conseguimos prever. 

Esse conjunto de histórias que virão a seguir, fazem 

parte de uma experiência de vida com uma dessas 

pessoas, alguém que ensina sem dizer que está 

ensinando, uma pessoa que não desperdiça as 

palavras, ao contrário, valoriza cada palavra, cada 

frase. 

Os povos africanos tradicionais consideram a 

palavra a manifestação mais próxima entre o ser 

humano e Deus. Palavra é uma força fundamental 

que emana do próprio Ser Supremo, o criador de 

todas as coisas. A palavra é o instrumento da 

criação1. Por ser algo tão divino, o uso das palavras 

                                                           
1 Trecho extraído do capitulo A tradição Vida, de Hampâté Bã: 
“... a Palavra, Kuma, é uma força fundamental que emana do 
próprio Ser Supremo, Maa Ngala, criador de todas as coisas. 
Ela é o instrumento da criação.” (BÃ, 1980, p. 170) 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

8 

 

não deveria ser desperdiçado para destruir, nem 

fazer surgir sentimentos negativos sobre ninguém.  

Entre os povos africanos existiam alguns 

grupos que ficavam responsáveis por repassar os 

ensinamentos. Eram os conhecedores das tradições, 

ou conhecedores-tradicionalistas. De todos os 

ensinamentos, o domínio da palavra era o mais 

importante e valorizado, por ser a capacidade de 

falar, aquilo que nos aproxima a divindade da 

criação.  

Outro grupo importante para os povos 

africanos eram os griots. Eles reuniam a população 

para contar e recontar as histórias que davam 

sentido a sociedade, as histórias que permitiam 

entender a forma de pensar e de agir dos africanos. 

Os griots lidavam mais com o envolvimento entre o 

público e as histórias, diferente dos conhecedores 

que precisavam ser mais rigorosos e firmes com as 

palavras, pois era a forma de manter contato com as 

divindades. 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

9 

 

No Brasil essas duas funções se misturaram 

– conhecedor e griot – fazendo surgir algo 

exclusivamente brasileiro. Apenas na cultura afro-

brasileira aqueles que transmitem os ensinamentos 

religiosos, também organizam a forma de celebrar 

publicamente a representação das histórias das 

divindades. 

A seguir, apresento a história de uma mulher, 

que reúne as características marcantes de 

conhecedora e griot da tradição religiosa do 

candomblé, uma mãe-de-santo do candomblé, 

brasileira, negra, moradora de favela no Rio de 

Janeiro, que construiu sua vida na religião através de 

um ato de gratidão e amor por um filho. 

A função legitima da palavra é construir. 

Construir comunicação positiva entre as pessoas, 

construir harmonia onde antes havia desencontro de 

ideias.  Então, as palavras que apresento nessa 

história falam sobre a vida de uma mulher negra, e 

sobre a tranquilidade e sabedoria que ela 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

10 

 

desenvolveu para enfrentar os desafios que 

aconteceram em sua vida. Seu nome: Teresa Maria 

Tavares da Rocha, mas eu prefiro chama-la da forma 

que aprendi com meu pai: dona Teresa. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

11 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

12 

 

Como poderia alguém “existir 

antes de nascer”? 
 

Durante a década de 1930, os pais de dona 

Teresa – Lindaura e José (Zé Mulato) – desejavam o 

nascimento de uma menina, para formar um casal 

com o filho já nascido – Eugênio. A vontade do casal, 

foi ganhando força pois dia após dia da gravidez os 

“mais antigos” do local olhavam a barriga de 

Lindaura e afirmavam: “dessa vez viria uma menina!” 

Em janeiro de 34, chegou o momento do 

parto. Quando chegou “a Hora”, o pai – José – estava 

no trabalho, onde recebeu a notícia e foi diretamente 

registrar a criança. Confiante de que seria uma 

menina, registrou o nome de Teresa Maria, e só 

depois do registro realizado foi para casa. 

A criança nascida era um menino, e havia 

nascido morto. A tristeza tomou conta de todos. 

Marido, esposa e filho, lamentaram o destino 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

13 

 

daquela criança, mas se apoiaram para superar 

aquela tristeza grande.  

Dois anos mais tarde, uma nova gravidez, e a 

esperança se confirmou, a tão esperada menina 

enfim nasceu. O ano era 1936, aquela menina que 

estava nascendo, já existia para aqueles pais. Era 

bem claro para eles, que mesmo antes de nascer 

Teresa já existia. E foi assim que Teresa veio ao 

mundo. Já existia na vida de sua família, dois anos 

antes de nascer, pelo desejo que todos tinham pela 

sua vida. 

Aquela família ainda teria mais um membro, o 

caçula de três irmãos – José Filho – que se tornou 

futuramente o meu pai. Em outro momento contarei 

sobre as histórias de meu pai, por que agora o 

momento é de dona Teresa. 

 

 

 

 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

14 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

15 

 

Sentir o vento sagrado dos 

orixás 
 

Entre a infância e a adolescência, mesmo 

sendo praticante do catolicismo, dona Teresa viveu 

momentos de contato com energias dos orixás.  

Foram, ao todo quatro acontecimentos, que tiveram 

relação com as energias de axé dos orixás presentes 

na vida de dona Teresa.  

Aos 3 anos de idade – no ano de 1939 – a 

pequena dona Teresa, brincava com os vários cães 

criados no quintal de sua casa, e por um dia parou 

de se comunicar normalmente. Os pais correram 

com a criança para uma rezadeira local, que realizou 

um banho de ervas na menina que voltou a 

normalidade.  

Aquela rezadeira, falou aos pais que a sua 

filha tinha dentro de si as energias de axé – as forças 

dos orixás de candomblé – e que em seu caminho 

ainda aconteceriam outros três eventos relacionados 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

16 

 

aos orixás que protegiam a menina. Porém o pai de 

dona Teresa não permitiu que sua filha começasse a 

participar do candomblé. 

Zé Mulato – o pai de Teresa – sabia que as 

populações negras sempre sobreviveram lutando 

contra um preconceito intenso em relação as coisas 

de sua cultura. Ele mesmo, um homem que gostava 

das rodas de samba, sabia a violência que o controle 

policial exercia sobre sambistas negros e pobres, 

que eram tratados como marginais. 

Por mais que Zé Mulato não fosse um homem 

preconceituoso sobre as coisas da cultura negra, ele 

sabia que existia um peso de violência e preconceito 

sobre todas as atividades relacionadas ao povo 

negro, e principalmente sobre os praticantes do 

candomblé – religião dos orixás. Ele apenas 

desejava afastar sua filha desse tipo de experiência 

com o preconceito, já que contra o preconceito 

relacionado a sua pele – negra – ele possivelmente 

não seria capaz de proteger sua criança.  



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

17 

 

A pequena dona Teresa seguiu sua vida, nos 

anos seguintes, sem ser levada a nenhum terreiro de 

candomblé. Aos 7 anos (no ano de 1943), esteve 

durante um dia inteiro caminhando nas margens da 

Baia de Guanabara, onde existia a Ilha de Saravatá. 

Naquele dia, a menina dona Teresa banhou-se nas 

águas – ainda não poluídas – e só foi encontrada a 

noite, depois de muita busca e preocupação de toda 

sua família. No início da noite, dona Lindaura e seu 

Zé Mulatinho encontraram a menina nas areias da 

praia, descansando e totalmente encharcada, por ter 

passado o dia todo nadando. 

Dona Lindaura passou a levar e trazer a filha 

da escola em todos os dias, para evitar que 

desaparecesse novamente. Os anos se passaram, 

dona Teresa seguia estudando e passou a ajudar em 

casa, com trabalho de empregada doméstica nas 

casas de famílias ricas. 

No ano de 1950, dona Teresa aos 14 anos de 

idade trabalhava como empregada doméstica em 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

18 

 

uma residência no bairro de Brás de Pina. Nesse 

período de sua vida, dona Teresa foi novamente 

tomada pelas forças de axé. Ao retornar para casa, 

tomou o caminho de uma pequena trilha, que levava 

às matas próximas à Baía de Guanabara. 

Caminhando, foi entrando cada vez mais na floresta, 

e mesmo nesse ambiente onde os animais 

selvagens ofereciam um grande perigo, a jovem 

dona Teresa seguia, mata a dentro. 

Encontrada por um caçador de tatus, a 

menina estava cheia de folhas das arvores, e com o 

corpo machucado pelas plantas espinhentas, esteve 

caminhando durante uma noite e um dia inteiro, e já 

estava entrando na segunda noite de caminhada 

pelo interior da mata. Aquele caçador levou dona 

Teresa para casa, onde ela foi cuidada pela sua 

esposa e filha. Com banho tomado e roupas novas, 

almoçou e foi levada para a estação de trem, de onde 

retornou para casa. 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

19 

 

Aos dezessete anos, aconteceu mais um 

evento com as energias de axé, na vida de dona 

Teresa. O ano era 1953, em uma tarde de compras 

para a residência onde trabalhava, ela seguiu em 

direção a um cemitério, onde passou um dia inteiro 

caminhando. No horário de fechar as portas do 

cemitério, a menina foi encontrada pelo zelador do 

local, que se assustou com a cena da menina 

dormindo no chão de terra, mais assim mesmo 

acordou dona Teresa. Colocada no transporte, 

chegou na casa dos patrões sem saber explicar o 

que havia acontecido. 

Esses eventos ocorridos com dona Teresa, 

representavam energias – o axé – de três orixás: 

Iemanjá, a orixá maternal, presente nas aguas do 

mar, Oxóssi, o orixá caçador, presente nas florestas, 

entre a mata e os animais; e Omulu: o orixá curador, 

capaz de tratar das doenças do corpo e da alma, e 

que representa a possibilidade de vida e de morte. 

Dona Teresa tinha em si, desde sempre, essas três 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

20 

 

forças de axé. Em pouco tempo, ela iria receber a 

missão de zelar pelas energias espirituais dos orixás 

de candomblé, através de um acontecimento 

traumático em sua família. 

Nos meses seguintes, esses outros eventos 

não voltaram a acontecer. Dona Teresa seguiu a 

vida, e como uma jovem católica, foi buscar 

tranquilidade entre suas orações. A vida seguiu seu 

ritmo normal de acontecimentos; dona Teresa casou-

se com Moacir da Rocha, e logo vieram os filhos. 

Celeste Helena – nascida em 1959 – e José Ronaldo 

– nascido em 1961 – formaram o casal de filhos. Até 

que em 1965, chegou mais um menino, Osvaldo, que 

rapidamente foi apelidado de Dinda.  

  

 

 

 

 

 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

21 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

22 

 

Um abraço de amor e esperança 
 

Osvaldo, o Dinda, era um menino com saúde 

perfeita, e muito alegre. Porém, aos dois anos de 

idade, as suas pernas paralisaram repentinamente. 

A paralisia se espalhava por todo o corpo da criança, 

que não conseguia sustentar a cabeça, e ainda 

apresentava dificuldade para respirar. 

Dona Teresa e seu Moacir levaram o pequeno 

Dinda para o socorro no Hospital Getúlio Vargas – 

bairro da Penha – onde o médico em uma rápida 

avaliação sobre a situação da criança, identificou que 

se tratava de poliomielite, também conhecida como 

paralisia infantil, uma doença que causava 

problemas no sistema nervoso de muitas crianças, e 

que, segundo o médico, não tinha cura. O tratamento 

era muito difícil, e possivelmente a criança ficaria 

paralitica. 

A solução seria dar condições para a criança 

viver usando um aparelho que ajudaria o pulmão a 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

23 

 

funcionar: o pulmão de aço. Fora isso nada mais 

poderia ser feito pela medicina para recuperar a 

criança. 

O amor de mãe e o desespero falaram mais 

alto, e dona Teresa aceitou que seu filho fosse 

colocado no “pulmão de aço”, uma assustadora 

máquina que envolvia todo o corpo do menino, 

deixando apenas a cabeça para o lado de fora. Ao 

olhar o filho caçula naquela condição, o coração de 

dona Teresa não aguentou e ela decidiu que levaria 

o filho para casa. 

Pai e mãe retiraram o menino da máquina, e 

buscaram ajuda na fé, dentro da igreja de São 

Sebastião, em Parada de Lucas. Naquele local onde 

a religião católica se manifesta, ocorreu o contato 

que uniria definitivamente dona Teresa com o 

candomblé. A zeladora da Igreja, observou a criança 

coberta pela manta, colocada sobre o altar, com os 

pais ajoelhados e chorando muito. 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

24 

 

A zeladora perguntou se a criança estava 

morta, e dona Teresa respondeu chorando que ele 

estava muito doente, e que o médico disse que não 

teria cura para a doença dele. Sensibilizada com o 

desespero do casal, aquela senhora deu um longo 

abraço em dona Teresa, um abraço cheio de amor e 

esperança. 

Depois de receber aquele abraço, a senhora 

indicou para dona Teresa e seu Moacir o caminho de 

um terreiro localizado entre parada de Lucas e 

Vigário Geral, onde eles deveriam falar com a mãe-

de-santo dona Darci.  

A caminhada longa, foi feita a pé e com muita 

pressa. Carregando o menino no colo, subiram o 

caminho que levava ao barracão de dona Darci, e 

esperaram para falar sobre o problema de saúde que 

o seu filho estava passando. Ao escutar com 

atenção, mãe Darci pediu que trouxessem a criança 

para o interior do barracão, e mandou que todos que 

esperavam fossem embora, por que os problemas 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

25 

 

deles, fossem de trabalho, de casamento, ou 

qualquer outra coisa, eram menores do que o que ela 

iria lutar para conseguir. Ela iria lutar para salvar a 

vida de uma criança. 

Colocado sobre a mesa, no centro do terreiro, 

os trabalhos para Obaluaê – manifestação do poder 

de cura das doenças – foram realizados com muita 

dedicação e fé, tudo com a participação de dona 

Teresa e seu Moacir, e depois de tudo terminado, 

Osvaldo recuperou a firmeza no corpo, caminhou, 

pulou, correu e brincou como era antes da doença.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

26 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

27 

 

Como explicar o inexplicável ? 
 

Depois que seu filho se recuperou totalmente 

dos sintomas da paralisia, dona Teresa e seu Moacir 

retornaram ao Hospital onde o médico afirmou que 

não existiam chances de cura para o menino. Ao ver 

o casal, o médico primeiramente pensou que eles 

estavam indo avisar que a criança tinha morrido, 

após ter sido retirada do pulmão de aço sem a 

autorização médica. As palavras de acusação, 

culpando de irresponsáveis por terem retirado a 

criança do ambiente hospitalar já começavam a sair 

da boca do médico, quando de repente, surgiu no 

pátio do hospital, pulando pelo corredor, o filho que 

o casal havia retirado do hospital, totalmente 

recuperado dos sintomas da paralisa infantil que ele 

apresentava dias antes. 

O médico reagiu, com espanto, mas 

rapidamente perguntou se aquele era um irmão 

gêmeo da criança doente. Dona Teresa afirmou que 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

28 

 

não. Aquele era o filho que ali esteve adoentado, e 

que o médico afirmou que: ou morreria, ou ficaria 

paralisado para sempre. O espanto do médico, 

contrastava com a felicidade de dona Teresa ao 

apresentar o filho plenamente recuperado. O fato era 

que não havia explicação para algo tão 

extraordinário. 

Depois de ter seu filho curado daquela grave 

doença, dentro de um terreiro de candomblé, dona 

Teresa desenvolveu uma gratidão enorme com essa 

religião. A aproximação se deu pela gratidão até que 

o candomblé, e a missão de zeladora foi se tornando 

parte fundamental de sua vida. 

 

 

 

 

 

 

 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

29 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

30 

 

Tocada pelo axé dos orixás 
 

Nos meses seguintes a cura de seu filho, dona 

Teresa continuou levando a criança para o terreiro 

de dona Darci, onde recebia uma atenção especial 

com orações e banhos de ervas. O sentimento de 

gratidão fez com que dona Teresa fosse se 

envolvendo nas funções do terreiro, até que um dia, 

dona Darci veio até dona Teresa, e revelou o 

significado de acontecimentos da sua infância, 

revelados na leitura do jogo de búzios. 

Dona Darci lembrou dos eventos da praia, da 

mata e do cemitério e de quando esteve doente sem 

razão aparente na infância, e disse que eram 

demonstrações da relação que ela possuía com o 

axé dos orixás, mesmo sem ser praticante de 

candomblé. Ela tinha sido, desde a infância, tocada 

pelo axé dos orixás e que essa seria uma missão que 

ela deveria realizar. 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

31 

 

Agradecida pela cura alcançada em seu filho 

Osvaldo, Dona Teresa abraçou a missão espiritual 

que se transformou na marca de sua vida. Iniciou-se 

no candomblé, como forma de agradecer aos orixás 

do candomblé por terem recuperado a saúde do filho, 

e dedicou todo o resto de sua vida na missão de zelar 

pelas energias de axé dos orixás. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

32 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

33 

 

O olhar que ensina 
 

Entre as coisas marcantes que existem na 

tradição afro-brasileira, o aprendizado – as formas de 

se aprender – são o que mais desperta curiosidade. 

Na maioria das manifestações da tradição afro-

brasileira, o que se tem para aprender não é 

ensinado de forma sistemática, com o formato 

tradicional professor-aluno. Muitos dos 

ensinamentos aprendidos dentro das religiões de 

matriz-africana ocorrem pela observação. Um 

exemplo desse procedimento de aprendizagem, 

pode ser demonstrado em uma passagem da 

formação de dona Teresa, ainda na função de mãe-

pequena da casa onde se iniciou. 

A leitura do jogo de búzios é uma das 

atividades mais cheias de mistério entre os rituais 

das religiões de matriz africana. Mistura de 

interpretação de dados (o resultado do cálculo das 

quedas dos búzios no tabuleiro) juntamente com 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

34 

 

uma sensibilidade espiritual (percepção e 

capacidade de visualizar os arquétipos da pessoa 

que vem se consultar), na formação de dona Teresa 

a interpretação do jogo de Búzios não foi ensinada.  

Dona Teresa, recebeu o nome de Mireuá 

dentro do terreiro onde fez sua iniciação. E nos anos 

em que atuou como mãe-pequena do terreiro, esteve 

responsável por várias funções, mas a leitura de 

búzios esteve sempre na responsabilidade da 

ialorixá do terreiro. Mesmo sem receber o 

ensinamento sobre a leitura do jogo de búzios, dona 

Teresa sempre tentou observar, para tentar entender 

minimamente o funcionamento dos búzios. 

Certa vez, antes mesmo de cumprir a 

obrigação dos sete anos, Dona Teresa, foi indicada 

para fazer o jogo de búzios de uma pessoa que 

buscava consulta no terreiro. Mesmo sentindo um 

pequeno receio de realizar algo que não lhe haviam 

ensinado ainda, dona Teresa seguiu na direção da 

mesa, para lançar os búzios e interpretar as quedas 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

35 

 

de acordo com um sopro de intuição que tomava sua 

consciência. 

A cada queda, o que lhe vinha a consciência 

era repassado aquela mulher, que respondia 

positivamente ao que lhe era transmitido sobre 

características pessoais e as ansiedades que 

haviam lhe levado até aquele terreiro. Nessa primeira 

consulta, dona Teresa conseguiu fazer uma 

orientação completa sem nenhum tipo de auxílio 

para a leitura dos búzios, e aumentou ainda mais o 

respeito que tinha entre o povo daquela casa de axé. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

36 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

37 

 

Sabe por que eu chamo sua tia 

de “Dona” ? 
 

Dona Teresa.  

Vamos passar na casa de dona Teresa esse 

final de semana.  

Dona Teresa disse que a gente tem que 

passar lá, hein! 

Foi assim que eu sempre ouvi quando se 

falava dela na minha casa. Meu pai – irmão dela – 

sempre se referiu dessa forma sobre ela. Eu ficava 

pensando quais seriam os motivos que fariam um 

irmão tratar a irmã com tanta reverência.  

Por mais que pareça estranho quando se fala, 

não era um “dona” com características autoritárias e 

nem de superioridade de um sobre o outro. Nada 

disso. Era uma forma até carinhosa de tratamento 

entre irmão mais novo e irmã mais velha. Porém, por 

se tratar de irmãos com seis anos de diferença entre 

si, não havia uma distância tão grande de criação 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

38 

 

que justificasse a opção pelo termo “dona”. Mas certa 

vez, meu pai me respondeu sobre a razão do uso 

dessa expressão. 

Disse meu pai: 

̶  Chamo sua tia de “dona” porque ela impõe 

respeito. E não é por que eu sou irmão dela que eu 

não tenho que demonstrar meu respeito por ela e 

pelo que ela faz.  

Quando meu pai falou isso comigo, eu tinha 

talvez 6, ou 5 anos, estava pensando que teria que 

chamar minha irmã mais velha de “dona” e por isso 

perguntei. Ele me disse que não chamava de “dona” 

por obrigação, era algo natural que ele sentia 

necessidade de fazer, mesmo sendo sua irmã, 

mesmo não tendo uma grande diferença de idade.  

-- O que sua tia faz é muito grande, ela lida 

com forças da natureza que ajudam as pessoas a se 

sentir melhor.  

A partir daquele momento, eu comecei a achar 

bonita a forma como meu pai tratava com respeito e 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

39 

 

admiração a sua irmã – minha tia – dona Teresa. O 

significado daquelas palavras, ficaram eternamente 

em mim. Passei a me esforçar para entender que 

forças da natureza eram essas, e como poderia uma 

pessoa tão fisicamente frágil lidar com essas forças 

tão poderosas.  

Com o passar dos anos, fui descobrindo que 

as tais forças da natureza das quais meu pai se 

referia eram as manifestações do axé, os orixás. 

Pela observação fui capaz de perceber que Dona 

Teresa, sempre calma, tranquila e com uma fala 

serena, era portadora de uma energia pessoal 

enorme. Essa energia transbordava através da fala, 

uma capacidade de envolver as pessoas no assunto, 

e desenvolver mais e mais aspectos dentro de uma 

conversa que só tinha início, e nunca fim.  

A Oralidade é o que eu consigo determinar 

como a característica mais marcante de dona 

Teresa. Cada momento de conversa com ela sempre 

foi uma grande possibilidade de construir 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

40 

 

autoconhecimento e equilíbrio de energia. 

Aborrecimento se dissolve em tranquilidade, raiva se 

dissolve em superação.  

Ainda mais tarde, depois de amadurecer com 

a passagem dos anos, fui capaz de perceber que 

essa tranquilidade que sempre transbordou de Dona 

Teresa, se chamava Axé – energia vital. O Axé que 

se revela em Dona Teresa, não é ruidoso, é discreto 

e calmo assim como sua portadora. Mas mesmo 

dentro dessa discrição é capaz de impactar aqueles 

que com ela tem contato. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

41 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

42 

 

 

Esse terreiro tem História. 
 

A primeira vez que eu vi dona Teresa sob 

efeito da força dos orixás foi em uma saída de santo, 

no terreiro em Cordovil/RJ, onde minha família 

paterna havia morado. Este terreiro também foi onde 

meus pais viveram no início do casamento, até 

quando eu nasci. Vivi alguns meses nesse local, que 

foi transformado no terreiro de dona Teresa. 

Era um espaço grande, bem distribuído, com 

acesso à natureza daquela parte montanhosa de 

Cordovil. Um local muito adequado para se trabalhar 

com o axé dos orixás. Haviam muitas rochas na 

subida que levava até o terreiro. Eram rochas 

organizadas harmonicamente em formato de 

escada. Eu ainda criança subia aquela escadaria de 

pedra como se fosse uma aventura, um desafio a ser 

superado. 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

43 

 

Outro aspecto que me despertava 

encantamento era a parte interna do terreiro – que 

chamávamos de barracão. O teto forrado por uma 

tela de pipoca, cuidadosamente bordada. Aos meus 

olhos aquela quantidade de pipoca, fazendo um 

bordado no alto da casa despertava enorme 

curiosidade. As pipocas eram uma referência para 

Obaluaê - um dos orixás da cabeça de dona Teresa. 

O ìtòn2 “Obaluaê tem as feridas transformadas 

em pipoca por Iansã” explica o momento em que as 

feridas de varíola que cobriam o corpo do orixá foram 

transformadas em pipoca pelos ventos de Iansã: “... 

Iansã chegou então bem perto dele e soprou [...] 

Nesse momento de encanto e ventania, as feridas de 

Obaluaê pularam para o alto, transformadas numa 

chuva de pipocas, que se espalharam brancas pelo 

barracão ...” (PRANDI, 2001, p. 207). A pipoca 

                                                           
2 Ìtòn (ou Itã / Itan): São os ensinamento de princípios éticos e 
morais necessários para a aprendizagem da vida. A essas 
narrativas orais, deu-se o nome de Itan, vocábulo que tem como 
significado conto, história. (FREITAS; SOUZA, 2012, p. 01). 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

44 

 

representa a cura das doenças que cobriam o corpo 

do jovem orixá. A ideia de ter as pipocas sobre a 

cabeça, fazia uma relação com curar cada um que 

por ali passasse, realizando uma chuva de pipocas 

sobre as suas cabeças. 

Outro local fascinante dentro daquele terreiro, 

era o altar dos atabaques. Eram três, e estavam 

dispostos sobre uma armação de madeira onde 

ficavam com a base encaixada, e igualmente 

distanciados entre si. 

O som daqueles instrumentos me despertava 

um encantamento indescritível. Desde a primeira vez 

que ouvi as músicas cantadas e tocadas, fiquei 

absorvido pela forma como se transmitia sons com 

tanta velocidade e harmonia. Na minha opinião, cada 

pessoa que adentra um espaço de candomblé se 

sente impactada com um aspecto do local, de minha 

parte, o que mais impactou foram os batuques, a 

sonoridade dos atabaques.  

 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

45 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

46 

 

A vida em Carapebus:  

Mudança de ares necessária. 
 

Com o passar dos anos e o avanço da 

violência, dona Teresa teve que se retirar da 

comunidade de Cordovil, onde morou por anos e era 

reconhecida e respeitada como importante mãe-de-

santo local. A criminalidade crescente causou 

diversos eventos de perigo para a família, fazendo 

com que a decisão de se mudar para o interior do 

Estado do Rio de Janeiro fosse tomada. 

A localidade de destino para dona Teresa e 

sua família foi a cidade de Carapebus, região vizinha 

a cidade de Macaé. Carapebus é a cidade natal de 

Moacir da Rocha, esposo de dona Teresa. Cidade 

tranquila, com oportunidades de emprego para os 

filhos e netos, foi a opção que trouxe tranquilidade 

para o coração de toda a família. 

A transferência do terreiro para Carapebus foi 

um processo que teve que ser acelerado, pois a 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

47 

 

criminalidade não permitiu que os rituais fossem 

realizados com o tempo que se exige para mover o 

axé de um local para outro. Mesmo assim, os rituais 

básicos foram realizados, e uma nova casa de axé 

foi construída no quintal da casa onde dona Teresa 

e sua família foram residir. 

Nesse novo espaço, cercado de natureza, e 

com uma tranquilidade típica de cidade do interior, 

dona Teresa continua realizando sua missão 

espiritual iniciada na juventude. Hoje, aos 82 anos, 

permanece rigorosamente cumprindo suas 

obrigações com os orixás. Diariamente realiza as 

orações de agradecimento pela saúde e proteção de 

seus familiares.   

Passei a entender essa forma de estabelecer 

contato com as forças da natureza através da 

oração, como algo que também era desenvolvido 

entre os “conhecedores-tradicionalistas” da tradição 

africana. Nessa forma de relação com a natureza, o 

ser humano desenvolve a capacidade de conectar-



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

48 

 

se com tudo a sua volta, internalizando energias 

através de reflexão, meditação e oração3.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
3 O escritor malinense Amadou Hampâté Bâ descreve as 
características da atuação dos homens de conhecimento (os 
conhecedores-tradicionalistas): “... para os homens de 
conhecimento (silatigui para os fulas, doma para os bambaras), 
[...] o homem se ligava de maneira muito sutil e viva a tudo que 
o cercava. [...] Esteja à escuta [...] Tudo fala, tudo é palavra, 
tudo procura nos comunicar um conhecimento ...” (BÂ, 2013, p. 
27) 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

49 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

50 

 

 

Agora é hora de fazer com as próprias mãos;  

 

Operação... 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

51 

 

PROPOSTA DE ATIVIDADE DIDÁTICA 

 

O trabalho acima apresentado foi baseado na 

realização de uma entrevista com uma 

personalidade considerada marcante para o tema do 

enfrentamento ao racismo. Essa personalidade – a 

mãe-de-santo Dona Teresa Tavares – passou por 

uma entrevista semi-estruturada (programada com 

questões diretas relacionadas a questões que 

precisam respondidas dentro do trabalho) e sua 

narrativa de vida foi transformada no texto de 

contação de História que foi apresentado acima. 

Esse trabalho teve como objetivo expor o 

protagonismo de uma líder religiosa brasileira, negra, 

de habita as camadas humildes da sociedade, e que 

se dedicou durante 50 anos à tarefa de dar apoio 

espiritual as pessoas que lhe procurassem. No caso 

de Dona Teresa o conforto espiritual foi o apoio 

oferecido, mas existem outras pessoas que 

conhecemos em nossa vida comum que nos dão 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

52 

 

apoio, fortalecendo nossa vontade para alcançar 

objetivos, nos aconselhando em momentos de 

dúvida, orientando quando algum tipo de dificuldade 

nos deixa receosos sobre qual caminho seguir. 

No caso desse trabalho a personalidade que 

foi entrevistada teve uma relação intensa com a 

construção de valores positivos sobre Respeito 

Religioso, um tema fundamental em nossos tempos. 

Compreender e respeitar a diversidade cultural que 

forma o nosso país é fundamental para a construção 

da sociedade que pretendemos, com menos ódio, e 

mais compreensão e respeito. 

 

O objetivo da atividade que será estimular 

estudantes na realização de atividades relacionadas 

a Narrativas de Vida. A temática desse trabalho foi 

estimular o desenvolvimento do respeito religioso. 

Seja você de qual religião for, é importante saber que 

a religiosidade é uma característica individual, que 

deve ser respeitada por todos. O Brasil tem passado 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

53 

 

por um crescimento de ações de violência para com 

praticantes de religiões de matriz africana 

(candomblé, umbanda) que tem contribuído para que 

pessoas que praticam essas religiões se sintam com 

receio – medo – de declarar sua religião para seus 

amigos, nos ambientes escolares, nos treinamentos 

esportivos, etc.  

As religiões de matriz africana se formaram no 

Brasil devido a experiência histórica chamada Tráfico 

Negreiro, onde milhões de seres humanos africanos 

foram sequestrados na África e enviados para o 

nosso continente (América) sendo escravizados. 

Esses africanos trouxeram sua cultura religiosa e 

aqui quando os diversos povos africanos se reuniram 

eles construíram a religiosidade que mantinha 

ligação com a África, seu local de origem.  

As pessoas que tem uma forte ligação com a 

História dos ancestrais africanos encontram nas 

religiões de matriz africana uma forma de se 

relacionar com a História dos antepassados. Mesmo 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

54 

 

quem não tem esse tipo de relação com os 

antepassados africanos e a história da tradição 

negra precisa aprender o Respeito Religioso, nas 

relações com as diversidades. Para conviver em 

sociedade devemos respeitar as diferenças, as 

escolhas e as opções de todas as pessoas. 

 

 

Agora é a sua vez. Você também pode 

entrevistar uma personalidade de resistência. 

 

O leitor desse trabalho está convidado a 

pensar sobre duas características presentes no 

texto: como identificar e lutar contra o racismo 

religioso; e o papel de pessoas que estimulam o 

respeito a diversidade na formação da sociedade 

que queremos. 

 

A primeira etapa pode ser chamada de: Quero 

saber o que significa esse Racismo Religioso. 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

55 

 

Se você ainda não ouviu falar sobre essa 

ideia, leia o texto de Wanderson Flor do Nascimento 

“Fenômeno do Racismo Religioso: Desafios para 

os povos tradicionais de Matrizes africanas” 

publicado em: 

http://revistaeixo.ifb.edu.br/index.php/RevistaEixo/ar

ticle/viewFile/515/279 

Depois de ler o artigo de Wanderson Flor, 

(peça ajuda ao seu professor sobre as dúvidas em 

palavras e conceitos existentes no artigo) discuta 

com seus colegas de turma que também leram as o 

livro “Esse terreiro tem História” sobre como 

devemos nos comportar em situações de ataque 

contra o direito de pratica religiosa – é importante 

lembrar que os ataques mais constantes não são os 

que envolvem violência física, e sim os que envolvem 

violência verbal. 

 

A segunda etapa pode ser chamada de: 

“Conhecendo alguém especial” 

http://revistaeixo.ifb.edu.br/index.php/RevistaEixo/article/viewFile/515/279
http://revistaeixo.ifb.edu.br/index.php/RevistaEixo/article/viewFile/515/279


“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

56 

 

Nesse momento do trabalho, você irá pensar 

nas pessoas de suas relações, e identificar alguém – 

um parente, um professor, um vizinho, um treinador 

de esportes, etc – que seja uma referência de 

comportamento: alguém que tenha trocado 

ensinamentos, falado sobre o respeito com as 

diversidades/diferenças entre as pessoas (sejam 

raciais, religiosas, sexuais, etc).  

Ao identificar uma personalidade que marcou 

sua vida, você já pode realizar uma atividade de 

entrevista semi-estruturada (entrevista com roteiro 

fechado). Para iniciar a entrevista você deve 

responder sozinho a seguinte pergunta: “Qual 

motivo torna essa pessoa especial em minha 

vida?” 

Depois de ter claro a resposta da pergunta 

acima, você deverá preparar um roteiro simples de 

perguntas (uma dica: faça perguntas que o 

entrevistado tenha facilidade de entender, não faça 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

57 

 

rodeios, ir direto ao ponto é fundamental para 

recolher boas respostas). 

 

 

 

A Entrevista 

Inicie pedindo para o entrevistado falar o 

nome completo;  

1: O senhor (senhora) acha que existem 

diferenças entre pessoas por causa da cor da pele? 

2: O senhor (senhora) já passou por algum 

tipo de preconceito? 

3: Na sua opinião, é correto atacar pessoas 

por causa da sua diferença de escolha religiosa? 

4: O senhor (senhora) já foi atacado (de forma 

física ou apenas com palavras) devido a sua 

religiosidade? 

5: O senhor (senhora) poderia falar sobre o 

que entende por Respeito Religioso 

 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

58 

 

Após recolher as respostas da entrevista 

(preferencialmente em um gravador de voz, ou 

aplicativo de gravação de voz para celular) faça a 

transcrição – escreva em papel as perguntas 

seguidas das respostas, exatamente do jeito como 

foram respondidas – e salve a gravação em um 

arquivo em pelo menos dois locais (pen-drive e cd). 

Nesse momento, você deverá analisar as 

respostas da sua entrevista e perceber se o 

entrevistado apresentou ideias que estimulam o 

respeito religioso. A proposta desse trabalho é, 

fortalecer ideias que são definidas com a expressão 

Respeito Religioso, levando os leitores do material 

educacional à repensarem seus valores e opiniões a 

respeito da diversidade cultural de matriz africana.  

 

 

Ficha de controle e registro da atividade 

Nome da Instituição de Ensino 

Professor: 

Disciplina: 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

59 

 

Ano/Série/Turma: 

Ensino Fundamental ou Ensino Médio 

Quantidade de Alunos: 

Tema: 

Objetivo Geral: 

Número de aulas:  

 

Aula 1:  
Quero saber o que significa esse Racismo 
Religioso. 

Tempo de aula:  
150 minutos (3 tempos de aula) 

Objetivo específico:  
Estimular os estudantes a perceberem o 
significado da expressão “Racismo Religioso” e os 
resultados desse fenômeno na sociedade. 

Recursos didáticos:  
O artigo “Fenômeno do Racismo Religioso: 
Desafios para os povos tradicionais de Matrizes 
africanas” de Wanderson Flor do Nascimento 

Elemento disparador (motivação) –  
A leitura do livro “Esse terreiro tem História”. 

Desenvolvimento da aula:  
Após ouvirem a contação das Histórias do livro 
“Esse terreiro tem História” os estudantes serão 
convidados a realizar um processo de construção 
de ideias para identificar ações racistas, tendo 
como foco o racismo contra as religiões de matriz 
africana. Com a leitura do artigo de Wanderson 
Flor, alguns debates serão estimulados sobre as 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

60 

 

opiniões sobre o que os alunos pensam sobre as 
religiões de matriz africana e sobre a violência 
contra os praticantes dessas religiões. 

Avaliação:  
O docente deverá avaliar o envolvimento dos 
estudantes com a tarefa, e perceber se eles 
entenderam a questão do direito a liberdade religiosa. 

 

Aula 2:  
Conhecendo alguém especial 

Tempo de aula: 
Atividade externa, que possivelmente levará entre 
40 minutos e 1 hora. 

Objetivo específico: 
Estimular os estudantes a realizarem um trabalho 
de Narrativa de vida, através do método da 
entrevista semi-estruturada. 

Recursos didáticos:  
Celular (com aplicativo de gravador de Voz); 
Pen-Drive, e CD-R gravável; 
Caderno de anotações; 
Lápis, caneta e borracha. 

Elemento disparador (motivação) –  
A leitura do livro “Esse terreiro tem História”, 
demonstrando que o material foi realizado a partir 
de um entrevista semi-estruturada para recolher 
narrativas de vida da protagonista do livro: a mãe-
de-santo Dona Teresa Tavares. Demonstrar para 
os estudantes que eles também podem colher 
Narrativas de Vida através de uma entrevista. 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

61 

 

Desenvolvimento da aula: 
A preparação da atividade deve ser feita em sala 
de aula, com o professor indicando os 
procedimentos técnicos para a entrevista (deixar a 
pessoa falar a vontade, não interromper as 
respostas, não dar opinião sobre o que for falado, 
manter sempre mais de um gravador disponível). 

Avaliação:  
Recolher as entrevistas e apresentar em sala de 
aula para todos os alunos, e discutir o significado 
das ideias dos entrevistados sobre o respeito 
religioso. 

 

Referência: 
# Apresentar trechos do filme “Frost / Nixon”, de 
Ron Howard; para demonstrar como o método da 
entrevista deve seguir um esquema fechado. 
 
# Apresentar trechos dos filmes “O fio da Memória” 
e “Jogo de Cena”, de Eduardo Coutinho, chamar a 
atenção para a forma como o diretor/entrevistador 
deixa sempre o entrevistado responder as 
perguntas no tempo que for necessário, sem 
apressar nem completar nenhuma ideia. 

 

 

 

 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

62 

 

O texto possui referências a elementos cultura 

africana: dessa forma optei por utilizar na 

nomenclatura dos capítulos os números yorubá: 

1 ǫkan 2 méjì 

3 męta 4 męrin 

5 márún 6 méfà 

7 méje 8 męjǫ 

9 męsàán 10 męwàá 

 

Outros elementos da cultura africana utilizados no 

texto foram os símbolos utilizados pelos povos Tchokwe, 

que habitam regiões entre Angola e Zâmbia. São 

símbolos de tradição oral que servem para memorizar as 

Histórias. O nome desse tipo de desenho é sona (plural de 

lusona – forma no singular). Foram utilizados 6 sona 

nesse texto. Segue abaixo, uma lista com a descrição 

desses sona:  

 

 

Cama do grande chefe; foi utilizado 

na abertura do livreto. Maiores 

informações no link 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

63 

 

 Coroa (Toucado) de mulher; foi utilizado 

no rodapé do texto, simbolizando o poder de 

rainha da protagonista. Ver link: 

 

 

 

Machado; marcação do rodapé das 

páginas. Instrumento do orixá Xangô, 

provedor da justiça. 

 

 

 

Mesa giratória; imagem utilizada no 

início dos capítulos. Possui um padrão 

de linhas que nunca se encontram. 

 

 

 

Ventre do Leão; imagem que delimita o início 

da sessão Atividades. Representa o trajeto de 

um feixe luminoso. Maiores informações no link: 

 

 

 

Motivo tradicional do Gana: utilizado nos 

marcadores de parágrafo. Representa 

simetria rotacional. Link abaixo: 

 

Links para obter maiores informações: 

https://www.obaricentrodamente.com/2015/11/a-
arte-de-contar-historias-em-desenhos.html 
https://www.matematicaefacil.com.br/2016/08/mate
matica-continente-africano-sona-desenhos-
matematicos-areia.html 

https://www.obaricentrodamente.com/2015/11/a-arte-de-contar-historias-em-desenhos.html
https://www.obaricentrodamente.com/2015/11/a-arte-de-contar-historias-em-desenhos.html
https://www.matematicaefacil.com.br/2016/08/matematica-continente-africano-sona-desenhos-matematicos-areia.html
https://www.matematicaefacil.com.br/2016/08/matematica-continente-africano-sona-desenhos-matematicos-areia.html
https://www.matematicaefacil.com.br/2016/08/matematica-continente-africano-sona-desenhos-matematicos-areia.html


“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

64 

 

Bibliografia: 

BÂ, Amadou Hampâté. A tradição viva. In: KI-
ZERBO, Joseph (Org.). História Geral da África, vol. 
I: Metodologia e Pré-História da África. Brasília: 
UNESCO, São Paulo: Ática, 2010. p. 167-212. 

BÂ, Amadou Hampâté. Amkoullel, o menino fula. São 
Paulo: Palas Athena Editora, 2013. 

BENISTE, José. Dicionário Yorubá – Português. Rio 
de Janeiro: Editora Bertrand Brasil, 2016. 

JAGUN, Marcio de. Vocabulário temático do 
candomblé. Rio de Janeiro: Litteris Editora, 2017. 

MUNANGA, Kabengele (org.) Superando o Racismo 
na escola. 2ª edição revisada. Ministério da 
Educação, Secretaria de Educação Continuada, 
Alfabetização e Diversidade, 2005. Nacional. 

NAPOLEÃO, E. Vocabulário yorùbá: para entender a 
linguagem dos orixás. Rio de Janeiro: Pallas, 2010. 

RAMOS, Ana Cláudia. Contação de Histórias: um 
caminho para a formação de leitores? Londrina: 
Dissertação de Mestrado, 2011. 

RÉGIS, Sávia Augusta Oliveira. Pretagonizando a 
contação de Histórias africanas e afro-brasileiras: 
caminhos pedagógicos para a construção do 
pertencimento afro. Dissertação (Mestrado) – 
Universidade Federal do Ceará, Faculdade de 
Educação, Programa de Pós-Graduação em 
Educação, Fortaleza, 2017. 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

65 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

“[...] Às vezes, corações que “creem” em Deus 
São mais duros que os ateus. 

Jogam pedras sobre as catedrais 
Dos meus deuses iorubas [...] 

 
Altay Veloso (música: Defesa do Alabê) 

 

 

 

 

 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

66 

 

 

 

 

Sobre o Autor: 

 

 Licenciatura Plena em História pela Fundação de 
Educação de Duque de Caxias (FEUDUC), 
concluída em 2004. 
 

 Docente da disciplina História na Secretaria 
Estadual de Educação do Rio de Janeiro 
(SEEDUC), na Unidade Escolar: CIEP Brizolão 
324 - Mahatma Gandhi, desde 2010; 
 

 Docente da disciplina História na Secretaria 
Municipal de Educação do Rio de Janeiro (SME-
RJ), na Unidade Escolar: Ginásio Carioca 
Aldebarã, desde 2012. 
 

 Mestrando em Ensino de História pela 
Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro 
(UFRRJ), dentro do programa de Mestrado 
Profissional em Ensino de História 
(PROFHISTORIA), turma 2016-18. 

 

 

 

 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

67 

 

 

 

 

 

 

 

Agradecimentos ao ilustrador da capa dessa obra: Roberto 

Sandim Pegler Alvim, (docente da disciplina Matemática na 

Secretaria Municipal de Educação do Rio de Janeiro - SME-RJ, 

na Unidade Escolar: Ginásio Carioca Aldebarã), que me honrou 

com um desenho realístico (realizado entre os dias 7 e 9 de 

dezembro de 2018) sobre uma fotografia antiga da 

protagonista da minha dissertação de Mestrado – a Mãe-de-

santo Dona Teresa Tavares.  

Gratidão pela estupenda colaboração artística que elevou o 

nível visual desse trabalho. “Valeu demais!!!” 

 

 

 

 

 

 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

68 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

69 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

70 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

71 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



“Esse Terreiro Tem História”:  
Ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por meio de um estudo sobre o 

Candomblé 

72 

 

 

 

 

 

 

 

 


