
Cultura Imaterial e Formação 
Docente: o Congo e a Folia de 
Reis na Serra-ES.
Nadia Juliana Rodrigues Serafim
Aldieris Braz Amorim Caprini



Cultura Imaterial e 
Formação Docente: 
o Congo e a Folia de 
Reis na Serra-ES.
Nadia Juliana Rodrigues Serafim
Aldieris Braz Amorim Caprini

1a edição
Vitória, 2020

Nadia Juliana Rodrigues Serafim

CRÉDITO CAPA

Copyright © 2020 by Instituto Federal do Espírito Santo Depósito legal na Biblioteca 
Nacional, conforme Decreto Nº 1.824, de 20 de dezembro de 1907. O conteúdo dos 
textos é de inteira responsabilidade dos autores.

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação Biblioteca Nilo Peçanha do Instituto
Federal do Espírito Santo – Campus Vitória

Código Nadia, Juliana Rodrigues Serafim.

Cultura Imaterial e Formação Docente: o Congo e a Folia de Reis na Serra-ES / 
Nadia Juliana Rodrigues Serafim, Aldieris Braz

Amorim Caprini. – Vitória, ES : Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia do
Espírito Santo, 2020.

70 p. : il. ... cm. (Série se houver; número)

ISBN: 000-00-0000-000- (ebook).

• Cultura Imaterial. 2. Formação - docente. 3. Diversidade étnico-racial.
4. Educação. I. ..................................................... II. Instituto Federal do Espírito Santo.

III. Título.
CDD – 000.000

Editora do IFES
Instituto Federal de Educação, Ciências e Tecnologia do Espírito Santo 

Pró-Reitoria de Extensão e Produção
Av. Rio Branco, 50, Santa Lúcia, Vitória – Espírito Santo – CEP 29056-255. Tel.(27) 3227-5564
E-mail: editoraifes@ifes.edu.br
 
Programa de Mestrado Profissional em Ensino de Humanidades (PPGEH)
Av. Vitória, 1729 – Jucutuquara, Vitória – Espírito Santo – CEP 29040-780
 
Capa e editoração
Ananda Miranda
 
Imagem da Capa
Nadia Juliana Rodrigues Serafim
 
Produção e Divulgação
Programa de Mestrado Profissional em Ensino de Humanidades (PPGEH) / IFES



Instituto Federal do Espírito Santo
 
JOSÉ JADIR PELA
Reitor
 
ANDRÉ ROMERO DA SILVA
Pró-Reitor de Pesquisa e Pós-Graduação
 
RENATO TANNURE ROTTA DE ALMEIDA
Pró-Reitor de Extensão e Produção
 
ADRIANA PIONTTKOVSKY BARCELOS
Pró-Reitora de Ensino
 
LEZI JOSÉ FERREIRA
Pró-Reitor de Administração e Orçamento
 
ADEMAR MANOEL STANGE
Pró-Reitor de Desenvolvimento Institucional Diretoria do
Campus Vitória
 
HUDSON LUIZ CÔGO
Diretor Geral
 
MÁRCIO ALMEIDA
CÓ Diretor de Ensino
 
CRISTIAN MARIANI LUCAS DOS SANTOS
Diretor de Extensão
 
ROSENI DA COSTA SILVA PRATTI
Diretora de Administração
 
MÁRCIA REGINA PEREIRA LIMA
Diretora de Pesquisa e Pós-Graduação
 
LEONARDO BIS DOS SANTOS
Coordenador do PPGEH

Nadia Juliana Rodrigues Serafim
Licenciada em História pela Universidade Federal do Espírito 
Santo. Atua como professora no Ensino Básico do município 
da Serra, mestranda em Ensino de Humanidades pelo Instituto 
Federal do Espirito Santo.

E-mail: nadiarserafim@yahoo.com.br

Aldieris Braz Amorim Caprini
Licenciado em História pela Faculdade São Camilo-ES (2002), 
Mestre em História pela Universidade Federal do Espírito Santo 
(2007), Doutor em Educação pela PUC/SP (2014), Pós-Doutor 
em Educação pela USP (2017). Atua como professor do Instituto 
Federal do Espírito Santo (IFES). Membro do Instituto Histórico e 
Geográfico do ES e do Instituto Histórico e Geográfico de Iconha. 
Desenvolve estudos e pesquisas na área da Educação nos temas 
formação de professores, currículo e diversidade étnico-racial.

So
br

e 
os

 a
ut

or
es



6 7

Índice

Apresentação • 10

Introdução • 11

1º Encontro - Formação de professores e a educação para 
as relações étnico-raciais • 14

2º Encontro - Lugar, lugares, historicidades e gentes: 
afrodescendência e patrimônio cultural no municipio  
da Serra • 26

3º Encontro - Cultura imaterial: compondo memórias, 
pertencimentos e patrimônios • 45

4º Encontro - Na Serra, dezembro e janeiro anunciam 
congo e folia: peculiaridades da cultura imaterial na 
comunidade de Nova Almeida • 57

Considerações finais • 74



8 9

Por debaixo de uma aparência que tudo 
uniformiza, busca a realidade da própria 

cultura na variação e na diferença entre formas 
reais com que categorias diversas de sujeitos 
vivem coletivamente a experiência cotidiana 

da produção, da apropriação e da atribuição 
de significados aquilo que fazem, criam, crêem, 

transformam, dizem de si e se acreditam ser: 
bens materiais, símbolos e valores com que 

tecem a trama de suas próprias vidas. 

Carlos Rodrigues Brandão



10 11

Esse e-book foi elaborado como fomento aos processos de formação de 
professores dos anos iniciais na Serra. Esse material educativo compõe parte 
dos objetivos da pesquisa com o título: “Cultura Imaterial e Formação 
Docente: o Congo e a Folia de Reis na Serra-ES.”, que foi desenvolvida 
no mestrado profissional em Ensino de Humanidades (PPGEH), do Instituto 
Federal do Espírito Santo (IFES), sob orientação do professor Dr. Aldieris Bráz 
Amorim Caprini, dentro da linha de pesquisa – Formação de professores. 
Priorizamos no percurso da pesquisa a metodologia participante, assim, esse 
material educativo, que faz parte das exigências do mestrado profissional, 
foi produzido de forma colaborativa com professores dos anos iniciais do 
município da Serra, que também avaliaram as suas possibilidades como 
ferramenta educativa. O seu conteúdo foi pensado visando a contribuir 
para reflexões críticas e renovação das práticas docentes na educação 
básica, por meio de experiências educativas, perspectivando valorizar a 
Cultura Imaterial, constituída nos movimentos do Congo e da Folia de Reis. 
Busca-se fazer emergir, a partir do conhecimento dessas culturas, questões 
envolvendo diversidades étnicas e raciais na escola.

Nadia Juliana Rodrigues Serafim
Aldieris Braz Amorim Caprini

A
pr

es
en

ta
çã

o

Nesse início de percurso, reafirmamos que esse material educativo se constitui 
como resultado de uma pesquisa de mestrado que abordou a cultura imaterial 

da Serra, por meio da análise do Congo e da Folia de Reis do bairro Nova Almeida, na 
formação continuada de professores do município. Sabe-se do desafio de ter a Serra 
como lócus da pesquisa, pois isso significa se enveredar por um caminho sinuoso no
campo social e cultural. 

Percebemos que a nossa realidade social, marcada pelas desigualdades, acaba por 
difundir e reforçar a ideia da existência de “culturas inferiores” ou “não culturas”. 
Brandão (2007) afirma que nos habituamos a comparar e construir valores 
hierárquicos entre as culturas humanas, tomando uma “principal” como referência. 
No caso do Brasil, temos a cultura eurocêntrica como marca histórica que, por força 
ideológica e física, atravessou as outras culturas aqui constituídas, sobretudo por ter 
sustentado séculos de escravidão humana. Essa realidade impôs um alijamento e 
deturpação da cultura imaterial de origem popular, oriunda dos afrodescendentes 
e indígenas, o que gerou um entendimento embaçado, estereotipado de nosso 
Patrimônio cultural (SEGALA, 2005). Além disso, estudos comprovam que 

Introdução



12 13

convivemos com as permanências do racismo em suas diversas formas dentro e fora 
da escola (MUNANGA, 2005). O que justifica que a nossa luta contra o preconceito 
e o racismo na escola deve estar viva e inserida em seu cotidiano. Nesse sentido, 
pretendemos, com este material educativo, contribuir com a práxis de docentes 
atuantes na Educação Básica, por meio de reflexões e problematizações em torno do 
reconhecimento e apropriação da Cultura Imaterial local, a partir das expressões do 
Congo e da Folia de Reis, enfocando nas potencialidades dessas culturas para tratar 
das questões étnico-raciais na educação escolar. Perspectivamos fazer emergir as 
implicações que as produções culturais têm para as transfigurações dos sujeitos em 
suas memórias, identidades e pertencimentos.

Nesse trabalho temos como principais temas e referências teóricas:

Para realizar uma análise da Educação para Relações Étnico-raciais na formação 
docente, por meio da cultura imaterial, nos orientamos pelos trabalhos de Munanga
(2005), Lino Gomes (2018) (2012) e Petronilha Silva (2007). Esses autores nos 
orientam a uma luta constante contra o preconceito e o racismo na escola. Nas 
temáticas: Formação de professores e emancipação nos direcionamos por teóricos 
como Freire (1996) (1997), Nóvoa (1992) e Caprini (2014). Para investigar de forma mais 
aprofundada as constituições em torno do patrimônio cultural imaterial, trazemos 
Nogueira; Nascimento (2012), Arantes (2009) e Abreu (2014). Para compreender a 
complexidade das culturas em sua diversidade e descontinuidades, buscamos apoio 
nos trabalhos de Canclinni (2006). Visando a empreender um estudo da cultura 
imaterial/ popular, por meio das configurações do Congo e da Folia de Reis, baseamo-
nos nas pesquisas de Brandão (1977) (1984). No trato com as memórias coletivas e 
pertencimentos, trazemos as contribuições de Nora (1993) e Le Goff (2003).

Desenvolvemos esse e-book nos  
seguintes capítulos:

No primeiro capítulo, trazemos algumas 
concepções sobre a educação para relações 
étnico-raciais e formação de professores 
no Brasil, relacionando o assunto à cultura 
e emancipação humana. No segundo 
capítulo, analisamos o panorama histórico 
da Serra e seus desdobramentos étnicos e 
culturais, vislumbrando as historicidades e 
resiliência dos sujeitos em suas produções 
culturais. No terceiro capítulo, trabalhamos 
os conceitos de cultura imaterial, memória 
coletiva, pertencimentos e patrimônio 
cultural. Reservamos para o quarto capítulo 
a apresentação de análises sobre o Congo e 
Folia de Reis em Nova Almeida, incluindo 
algumas narrativas dos participantes dessas 
culturas. Ao longo da narrativa dos capítulos, 
apresentamos algumas experiências e 

performances formativas que ocorreram com professores, no Centro de Formação 
Prof. Pedro Valadão Perez na Serra, a partir do curso de extensão “Educação para as 
Relações Étnico-Raciais nos Anos Iniciais do Ensino Fundamental: Literatura Infantil 
Afro-Brasileira e Patrimônio Cultural Imaterial”. O curso foi ofertado principalmente 
para professores e professoras dos anos iniciais do município. Cerca de 15 professoras 
frequentaram o curso, contribuindo de forma significativa para as análises temáticas, 
reflexões e avaliações que constituíram esse material educativo.
 
No decorrer do texto, traremos algumas narrativas realizadas pelos sujeitos 
que contribuiram para este trabalho. Contudo, respeitando a ética da pesquisa, 
substituiremos seus nomes por pseudônimos ligados a cultura imaterial. Salientamos
que não temos o propósito de apresentar este material educativo como “modelo” de 
ações a serem seguidas nas formações, respeitando as especificidades dos lugares e 
dos sujeitos. Buscamos sim, com esta ferramenta educativa, contribuir para novas 
reflexões e práxis educativas na formação docente, tendo em vista a temática da 
Cultura Imaterial.



14 15

1º Encontro
Objetivo:

Produzir reflexões e debates sobre relações étnico-raciais, ensino 
e formação professores no Brasil, a partir da problematização dos 
contextos cotidianos com os professores.

LEITURAS

FORMAÇÃO DE PROFESSORES E A EDUCAÇÃO PARA AS  RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS

Se atentarmos para experiências educativas entre os po-
vos indígenas, quilombolas e habitantes de outros territó-
rios negros, veremos que não é somente com a inteligên-
cia que se tem acesso a conhecimentos. Que é com o corpo 
inteiro – o físico, a inteligência, os sentimentos, as emo-
ções, a espiritualidade – que ensinamos e aprendemos que 
descobrimos o mundo.

Petronilha Beatriz Gonçalves e Silva.

Para falar sobre Educação escolar em nossa sociedade, faz-se é necessário ter em 
mente que as pedagogias desenvolvidas nas escolas do Brasil deixaram evidentes, 
em suas formações educacionais, construções pedagógicas pensadas dentro da ló-
gica da manutenção do status quo das elites, nas quais as classes populares foram 
alijadas do processo emancipatório (SAVIANI, 2007).

Paulo Freire, precursor no estudo de ideias pedagógicas voltadas para Educação 
Popular no Brasil, sobretudo na obra Pedagogia do Oprimido (1997), defendeu a 
projeção de uma educação que não produza abandonos propositais de uma cultura 
em detrimento de outra considerada “ideal”. Para ele, é preciso que a educação 
considere em seu processo, além das produções humanas tradicionais, as produções 
populares, tendo por legítima a cultura oriunda da população historicamente 
oprimida em nossa sociedade, oferendo aos sujeitos a oportunidade de refletirem e 
transcenderem aos desfavorecimentos de sua condição social. Freire desconstruiu 
em seus estudos a ideia clássica de uma educação que venha de “cima para baixo”, 
servindo apenas para um processo de memorizar e transferir conhecimentos, 
reproduzindo e agravando as desigualdades já existentes.

Ao educador democrata lhe cabe também ensinar mas, para ele ou ela, 
ensinar não é esse ato mecânico de transferir aos educandos o perfil do 
conceito do objeto. Ensinar é sobretudo tornar possível aos educandos 
que, epistemologicamente curiosos, vão se apropriando da significação 
profunda do objeto somente como, apreendendo-o, podem aprendê-lo 
(FREIRE, 2001, p.37).

Freire trouxe uma concepção de ensino-aprendizagem na qual o educador como 
mediador do processo educacional reconhece o educando enquanto sujeito so-
cial, que possui a sua autonomia, bem como o educador possui a dele. Embora 
tenhamos transcendido alguns formatos pedagógicos excludentes, lamentavel-
mente, ainda observa-se nas escolas e em cursos de formação de professores res-
quícios de modelos educacionais tradicionais e excludentes. Esses paradigmas 
reforçam a necessidade de produção de práxis educativas que ultrapassem as 
produções de um sistema social de exploração, para que os sujeitos possam usu-
fruir de um efetivo ensino-aprendizado. 



16 17

E quanto à Educação para as Relações Étnico-Raciais (ERER)?
Balizamo-nos pela “escola freireana” no sentido de criar movimentos dialógicos 
no “chão da escola”, onde os sujeitos possam conhecer sobre si e os outros, no e 
com o mundo, em seus múltiplos significados, constituindo-se no coletivo como 
agente transformador de sua realidade. Mas, além disso, buscamos uma escola 
que considere em seus movimentos de ensino-aprendizagem as relações étnicas e 
raciais, reconhecendo a historicidade e legitimidade dos afrodescendentes que lhe 
compõe, forjando práticas educativas que combatam as inúmeras performances 
racistas e preconceituosas que ocorrem em seu cotidiano. Esse panorama dramático 
é confirmado por Kabengele Munanga:

Não precisamos ser profetas para compreender que o preconceito 
incutido na cabeça do professor e sua incapacidade em lidar 
profissionalmente com a diversidade, s mando-se ao conteúdo 
preconceituoso dos livros e materiais didáticos e às relações 
preconceituosas entre alunos de diferentes ascendências étnico-
raciais, sociais e outras, desestimulam o aluno negro e prejudicam seu 
aprendizado. O que explica o coeficiente de repetência e evasão escolar 
altamente elevado do alunado negro, comparativamente ao do alunado 
branco (MUNANGA, 2005, p.16).

A contribuição de Munanga toca em uma problemática complexa, oriunda de nossa 
formação social que priorizou a cultura, o pensamento eurocêntrico, processo que 

atinge a formação de nossas mentali-
dades. Sabemos que não consiste em 
tarefa fácil o combate a pensamentos 
e ações racistas, sobretudo dentro da 
escola, que como aparelho oficial do 
Estado recebe dele uma série de ins-
trumentos carregados dessa ideolo-
gia. Conforme Munanga (1999), essa 
carga ideológica está relacionada à 
forte influência do chamado deter-
minismo biológico, que teve os seus 
conceitos difundidos entre o final do 
século XIX e início do XX. Tal men-
talidade levou os brasileiros a um 
pensamento hierárquico das etnias, 
colocando o branco como superior ao 
negro, e impôs uma suposta demo-
cracia racial, pautada na ideia de mes-
tiçagem e superação da raça negra, 
“[...] eles acreditavam na inferiorida-
de das raças não brancas, sobretudo a 
negra e na degenerescência do mesti-
ço (MUNANGA, 1999, p .52)”.Figura 1 – “A redenção de Cam” pintura brasileira de 1895 

de Modesto Brocos. A obra representava a ideologia de 
embranquecimento da população brasileira.
 
Fonte: pt.wikipedia.org

A figura ao lado (figura 1), está dentro do contexto citado por Munanga. A obra faz 
alusão ao mito de Cam, personagem bíblico, filho de Noé. Cam teria desobedecido 
seu pai, que o amaldiçoou. Esse mito, veio a ser útil para ideologia escravagista, que 
relacionou a maldição com a cor da pele. No quadro observamos que a “redenção” 
está ligada ao processo progressivo de embranquecimento da população brasileira. 
Relacionando essas questões com a cultura afro-brasileira, Nogueira e Nascimento 
(2012) afirmam que esse imaginário se refletiu como barreira para compreensão e 
reconhecimento dessas culturas enquanto patrimônio. “Portanto, nesse momento 
da nascente história das ciências no Brasil (final do século XIX), povos indígenas e 
populações negras, aos olhos desses cientistas, não eram portadores de memória, 
cultura e patrimônio cultural” (NASCIMENTO; NOGUEIRA, 2012, p.68).

A formação de professores no Brasil também recebe toda essa carga ideológica. Isso 
acarreta, por vezes, a   omissão, nos conteúdos escolares, do estudo da história e cultura 
afro-brasileiras e, para agravar a situação, a negação da existência de preconceitos 
e racismos no Brasil. Entretanto, as muitas lutas dos movimentos sociais, mais 
especificamente dos movimentos negros brasileiros da segunda metade do século 
XX, retiraram o “véu” que encobria o problema, pressionando o Estado a legitimar 
seu enfrentamento, fato observado na conquista das Leis 10.639/03 e 11.645/08, que 
tornaram obrigatório o ensino da história e cultura dos afro-brasileiros e indígenas 
(MUNANGA, 2001, p.35).

Figura 2- Mãos segurando o globo terrestre destacando
continente africano.

Fonte: http://www.acordacultura.org.br

Nilma Lino Gomes (2012) afirma que essa nova realidade contribui para que ocor-
ram algumas transformações nos currículos oficiais, profundamente marcados 
por preconceitos e exclusões da cultura e historicidades afro-brasileira. Esse pro-
cesso ocorre no currículo oficial por consequência do processo colonial, escra-
vagista e eurocêntrico, vigente no Brasil até o final do século XIX, ou seja, com 
pouco mais de cem anos de “mudança”. No caminho contrário às formulações 
racistas e tendenciosas realizadas até a primeira metade do século XX, em torno 
do entendimento do que era ser negro em nossa sociedade,direcionamo-nos pe-
las conquistas do movimento negro e pelas pesquisas atuais, por isso, buscamos 
a resposta nos estudos e escritos de Lino Gomes (2001) para a seguinte pergunta: 
o que é ser negro no Brasil?

(...) afirmo que ser negro, no Brasil, possui uma complexidade maior e 
não se restringe a um dado biológico. É uma postura política. É decla-
rar explicitamente o vínculo com uma cultura ancestral, com a origem 
africana recriada e ressignificada em nosso país. No Brasil ser negro é 
torna-se negro (GOMES, 2001, p.89).



18 19

Considerando a afirmação da autora,  tomamos aqui uma posição política do ser negro 
como um desbravamento íntimo e social, de direitos, direito a ser e a ter: cultura, 
educação, patrimônio, etnia. Diante do que temos apresentado, questionamos: o 
que compreendemos por Educação para Relações Étnico-Raciais (ERER)? Petronilha 
Silva (2007) nos responde assim:

A educação das relações étnico-raciais tem por alvo a formação de ci-
dadãos, mulheres e homens empenhados em promover condições de 
igualdade no exercício de direitos sociais, políticos, econômicos, dos 
direitos de ser, viver, pensar, próprios aos diferentes pertencimentos ét-
nicoraciais e sociais. Em outras palavras, persegue o objetivo precípuo 
de desencadear aprendizagens e ensinos em que se efetive participação 
no espaço público. Isto é, em que se formem homens e mulheres com-
prometidos com e na discussão de questões de interesse geral, sendo 
capazes de reconhecer e valorizar visões de mundo, experiências his-
tóricas, contribuições dos diferentes povos que têm formado a nação, 
bem como de negociar prioridades, coordenando diferentes interesses, 
propósitos, desejos, além de propor políticas que contemplem efetiva-
mente a todos (SILVA, 2007, p. 490).

Julgamos que nossa investigação vem contribuir, mesmo que de forma indireta, 
com as perspectivas da ERER, por refletir e debater sobre a diversidade da cultura 
imaterial local, nas perspectivas do Congo e da Folia de Reis, na formação de 
professores, problematizando questões voltadas para esse campo. Falar de cultura 
imaterial na Serra, por meio do Congo e da Folia de Reis, é falar das gentes que 
produzem essas culturas, é falar do povo negro presente nas periferias do município, 
que com insistência e (re) existência, fazem 
ecoar de seus guetos socioculturais suas 
vozes. Portanto, tratar do Congo e da Folia 
na formação docente é apontar para uma 
escola que tem necessidade de superar 
algumas práticas pedagógicas pautadas 
nos estereótipos ou na invisibilidade das 
culturas populares em seus sujeitos, é 
problematizar questões já cristalizadas na 
escola, como a detratação da cultura afro-
brasileira em velhas frases como “congo é 
macumba”, “macumba é do diabo”, “isso 
não é cultura” etc.

Caprini (2017, p.30) vai dizer que: “Possuímos 
uma cultura popular, comunidades e 
espaços de vivência de onde os alunos são 
oriundos e, muitas vezes, essa realidade é 
desconsderada ou negligenciada na escola, 
inclusve o aluno sofrendo discriminação”. 
Depreendemos que pautas envolvendo 
diversidade étnica e cultura imaterial 
na formação docente vêm possibilitar a 

Figura 3 – Instrumento musical do Congo da Serra.

Fonte: arquivo pessoal.

aproximação dos sujeitos presentes na escola da apropriação de seus territórios, da 
rua, do coletivo, quiçá deles próprios, em suas identidades e pertencimentos.

Dando continuidade ao debate, demonstraremos a seguir algumas concepções teóri-
cas em torno da formação docente no Brasil, apontando uma crítica de Freire (2001, 
p.37) que escreveu o seguinte: “Em lugar de apostar na formação dos educadores o 
autoritarismo aposta nas suas “propostas” e na avaliação posterior para ver se o “pa-
cote” foi realmente assumido e seguido. Do ponto de vista coerentemente progres-
sista, portanto democrático, as coisas são diferentes”. A critica do autor nos parece 
bem atual, pois, não tão diferente, ainda presenciamos a imposição de propostas 
oriundas de politicas educacionais vindas de “cima para baixo”, desconsiderando o 
diálogo com a comunidade escolar, descoladas dos contextos educativos. Embora 
tenhamos avançado, essas ações governamentais  ainda vêm sendo colocadas como 
prioridades, em detrimento de investimentos na Formação Inicial e Continuada de 
docentes. Em Freire, explicitamos uma primeira ideia sobre a concepção da forma-
ção continuada de professores. Ele assinalou que:

A melhora da qualidade da educação implica a formação permanente 
dos educadores. E a formação permanente se funda na prática de ana-
lisar a prática. É pensando sua prática, naturalmente com a presença 
de pessoal alta-mente qualificado, que é possível perceber embutida na 
prática uma teoria não percebida ainda, pouco percebida ou já percebi-
da mas pouco assumida (FREIRE, 2001, p.37).

Em consonância com o autor, acreditamos que um sistema educacional que não 
investe em ações formativas de qualidade, e que não leve em consideração nas 
suas formulações as práticas docentes, acaba por “enxugar gelo”, não contribuindo 
para uma efetividade educacional. De acordo com as considerações expostas, a 
ação docente é sinuosa e complexa, por mediar o processo em que nos tornamos 
humanos, sujeitos sociais com diferentes habilidades e necessidades, por isso não 
pode estar estagnada. Apropriar-se dessa realidade significa abrir passagem para que 
estudantes, sobretudo das escolas públicas, tenham acesso a um ensino-aprendizado 
humanizado e emancipatório. Uma outra contribuição teórica vem de Antonio Nóvoa 
(2002), quando aponta que o percurso histórico da profissão docente foi adquirindo 
um caráter “solitário” em suas práticas. Conforme o autor:

[...] os professores desenvolveram identidades “isoladas”, por referen-
cia aos “seus” alunos e as “sua” sala de aula, mais tarde ligadas por fortes 
dinâmicas associativas e sindicais. Tem faltado uma dimensão coletiva, 
não no sentido corporativo, mas no sentido de colegialidade docente” 
(NÓVOA, 2002, p. 48).

Com essa constatação, o autor reforça que a formação docente deve possibilitar aos 
docentes realizarem reflexões de si, em suas práticas, frente as experiências coletivas, 
fazendo do processo formativo uma práxis essencialmente coletiva, permitindo, 
dessa forma, que o docente: “tende refazer uma identidade profissional que valorize 
o seu papel como animadores de redes de aprendizagens, como mediadores culturais 
e como organizadores de situações educativas (NÓVOA, 2002, p. 23)”. Nóvoa 



20 21

(2002, p.57) também afirma que “o professor é a pessoa. E uma parte importante 
da pessoa é o professor”, com isso, demonstra que as vivencias profissionais e 
pessoais do professor estão imbricadas, sendo, portanto, inseparáveis, por isso, 
devem ser consideradas e trabalhadas na formação. Como reforço para essa 
defesa, observemos os registros de Lino Gomes e Petronilha Silva (2002, p.14):

Ao articular as questões levantadas por autores que privilegiam a 
relação entre a formação de professores, os saberes, os valores, a cultura 
e as histórias de vida, vemo-nos diante de um processo complexo, 
ultrapassa a simples questão curricular. É dentro dessa perpectiva e 
dessa postura política e profissional que a articulação entre formação 
de professores/as e diversidade étnico-cultural pode ser entendida 
como um importante desafio para o campo da educação e como 
mais uma competência pedagógica a ser construída e praticada pelos 
educadores e educadoras. Ela diz respeito à identidade do professor e 
da professora, enquanto agentes pedagógicos e políticos, com direitos 
e deveres não só de executar políticas educacionais, mas de participar 
de sua concepção e avaliação.

Direcionamo-nos por Freire (1997), quando afirma que a emancipação do sujeito, 
ocorre quando esse, de forma gradativa toma consciência de si, enquanto sujeito 
oprimido, dentro de um movimento coletivo com seus pares, comprometendo-se 
com uma práxis transformadora. Sendo assim, vislumbramos que uma formação 
dentro dos parâmetros analisados vem contribuir para a emancipação de docentes 
e consequentemente de estudantes, além de possibilitar aos docentes um maior 
comprometimento com a transformação social.

Pe
rc

ur
so

s
Ex

pe
riê

nc
ia

s c
ol

et
iv

as



22 23

Título: música e debate de texto

Objetivo: refletir sobre as construções sociais e étnicas no Brasil, analisando suas 
consequências dentro do cotidiano escolar, apontando para relevância do estudo da 
educação para relações étnico-raciais na formação docente.

Descrição: nesse movimento usamos, como provocação e sensibilização à temática 
proposta, uma escuta perceptiva da música Identidade, do cantor e compositor Jorge 
Aragão. Distribuímos a letra e ouvimos por mais de uma vez a canção. Houve muita 
empatia com o momento, e de forma natural as docentes cantaram e bateram palmas, 
contudo, enfatizamos que cada público reage de uma forma. Com a letra da música 
em mãos, realizamos um breve debate, envolvendo as questões raciais dentro do 
contexto social brasileiro. A partir dessa etapa, propomos a formação de grupos de 
cinco professoras para leitura e debate de um texto sobre formação contínua de 
professores e educação para relações étnico-raciais, propondo como foco que as 
professoras-cursistas, norteadas por suas vivencias na escola, refletissem sobre a 
relevância da educação para relações étnico-raciais na formação docente como forma 
de combater racismos, desigualdades e preconceitos na escola. Ao final, cada grupo 
escolheu uma relatora para falar do posicionamento do coletivo após o debate.

Material: papel A4 (impressão de música e texto), computador e caixa de som. 

Figura 4 – Grupo de professores debatendo o texto em 24 de agosto 2019.

Fonte: arquivo pessoal.

NARRATIVAS

A faculdade não fomenta isso, não esclarece isso para os professores, e nós somos for-
madores dessas crianças que estão aos nossos cuidados na escola e às vezes, a gente não 
se sente capaz.Dançadeira

O negro antes de ser feito escravo ele foi livre, as mulheres negras antes de serem feitas 
escravas eram princesas, rainhas e os negros reis. Então isso ficou esquecido na histó-
ria sempre se lembra do negro como escravo e serviçal, [...] isso precisa ser trabalhado 
na escola, nós precisamos trabalhar isso. Ficou escondido, abafado, como se nós não 
fossemos nada, nós não somos nada? Nós somos quem construiu esse país, essa nação. 
Casaca 

Fazer com que o outro entenda toda essa dimensão é complexo, é você fazer com que ele
saia da bolha social dele. Princesa

REFLEXÕES

As leituras e análises apontam, entre outras questões, para dois fatores importantes: 
o primeiro está ligado à necessidade de desnaturalização de uma cultura racista na 
formação docente. O segundo, para relevância de se manter uma pauta contínua 
envolvendo temáticas relacionadas à educação para relações étnico-raciais, nos pro-
cessos formativos de professores, favorecendo um reconhecimento da legitimidade 
da história e cultura de afro-brasileiros, uma vez que temos ainda muitos desafios 
a serem transcendidos em nossas escolas, onde educandos ainda são prejudicados 
constantemente por atitudes racistas e preconceituosas.

SUGESTÕES

Vídeo: Relações Étnico-Raciais - Prof. Dr. Kabengele Munanga. Endereço eletrônico:
https://www.youtube.com/watch?v=7FxJOLf6HCA

Projeto educativo: “A Cor da Cultura” projeto que conta com diversos materiais
educativos e artigos envolvendo a cultura afro-brasileira. Endereço eletrônico:
www.acordacultura.org.br

REFERÊNCIAS

BRASIL. Lei 11.645 de 10 de Março de 2008. Altera a Lei no 9.394, de 20 de dezem-
bro de 1996, que por sua vez foi modificada pela Lei no 10.639, de 9 de janeiro de 
2003,estabelecendo as diretrizes e bases da educação nacional, para incluir no 
currículo oficial da rede de ensino, a obrigatoriedade da temática “História e Cultura 
Afro-Brasileira e Indígena” nos estabelecimentos de ensino fundamental e de ensi-
no médio, públicos e privados.

CAPRINI, Aldieris Braz Amorim. A formação docente em história na vertente 
do multiculturalismo crítico em instituições de ensino superior no Espírito 
Santo: Desafios e Perspectivas. São Paulo, 2014. Tese (Doutorado em Educação) - 
Pontifícia Universidade Católica de São Paulo.

https://www.youtube.com/watch?v=7FxJOLf6HCA
http://www.acordacultura.org.br


24 25

CAPRINI, Aldieris Braz Amorim. Formação contínua na perspectiva da 
diversidade étnico-racial: diálogo entre o Instituto Federal do Espírito Santo 
e os docentes da educação básica da rede pública. Relatório. (Pós-Doutorado 
em Educação). Programa de Pós-Graduação em Educação. Universidade de São 
Paulo (USP), 2017. p. 16-28.

CARDOSO, Marcos Antonio. Patrimônio Cultural Negro-Africano: Desafios 
comtemporaneos. Patrimônio cultural, territórios e identidades / organizadores: 
João Carlos Nogueira e Tânia Tomázia do Nascimento. Florianópolis : Atilènde, 
2012.200
p.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. 25 ª ed. (1ª edição: 1970). Rio de Janeiro: 
Paz e Terra. GATTI, Bernadete (1997).

FREIRE, Paulo. Política e educação: ensaios / Paulo Freire. 5ª Ed. São Paulo: 
Cortez, 2001.

GOMES, Nilma Lino; SILVA, Petronilha Beatriz Gonçalves. O desafio da 
diversidade. Experiências étnico-culturais para a formação de professores. 
Belo Horizonte: Autêntica, p. 13-33, 2002.

GOMES, Nilma Lino. Relações étnico-raciais, educação e descolonização dos 
currículos. Currículo sem fronteiras 12.1 (2012): 98-109.

GOMES, Nilma Lino. Educação cidadã, etnia e raça: o trato pedagógico da 
diversidade. Racismo e anti-racismo na educação: repensando nossa escola. São 
Paulo: Selo Negro, p. 83-96, 2001.

GOMES, Nilma Lino. Cultura negra e educação. Revista Brasileira de Educação, n. 
23, p. 75-85, 2003.

MUNANGA, Kabengele. Políticas de ação afirmativa em benefício da 
população negra no Brasil: um ponto de vista em defesa de cotas. Sociedade e 
cultura, v. 4, n. 2, p. 31-43, 2001.

MUNANGA, Kabengele. Superando o Racismo na escola. 2ª edição revisada/ 
[Brasília]: Ministério da Educação. Secretaria de Educação Continuada, 
Alfabetização e Diversidade, 2005.

MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil: identidade 
nacional versus identidade negra. Editora Vozes, 1999.

NOGUEIRA, João Carlos; NASCIMENTO, Tânica Tomázia do. Patrimônio Cultural 
e Cultura Afro-brasileira: Conflitos e mediações. Patrimônio cultural, territórios e 
identidades / organizadores:João Carlos Nogueira e Tânia Tomázia do Nascimento. 
Florianópolis:Atilènde,2012. 200 p.

NÓVOA, Antonio. Imagens do futuro presente. Lisboa: Educa, 2009.

NÓVOA, Antonio. Formação de professores e trabalho pedagógico. Educa, 
2002.

SAVIANI, Dermeval. História das idéias pedagógicas no Brasil. Campinas: 
Autores Associados, 2007.

SILVA, Petronilha Beatriz. Aprender, ensinar e relações étnico-raciais no 
Brasil. Educação, v. 30, n. 63, p. 489-506, 2007. 



26 27

LEITURAS

LUGAR, LUGARES, HISTORICIDADES E GENTES: AFRODESCENDÊNCIA E PATRI-
MÔNIO CULTURAL NO MUNICÍPIO DA SERRA

O homem, como um ser histórico, inserido num 
permanente movimento de procura, faz e refaz 
constantemente o seu saber.
Paulo Freire

O município da Serra fica na região metropolitana do Espírito Santo, explicitamente 
constituído pela diversidade cultural e étnica, assim como outras cidades do estado. 
O município originou-se a partir de aldeamentos jesuíticos no período colonial, sen-
do povoado nesse período principalmente por indígenas e africanos, que historica-
mente tiveram suas vidas atravessadas pelas arbitrariedades do sistema escravista, 
trazido pelos europeus no século XVI, vigente até o final do século XIX no Brasil. 
Contudo, foram inúmeras as formas de resistências construídas por esses povos que, 
mesmo em posição social desvantajosa, não deixaram de se reinventar em seus en-
frentamentos para transcender as condições que lhe foram violentamente impostas.
Ressaltamos as culturas afro-brasileiras e ameríndias, como fortes características 
dessas resistências. 

2º Encontro
Objetivo:

Produzir novas leituras em torno da história da Serra, focando na valorização 
de sua diversidade étnica e cultural, para análise das tramas, envolvendo o 
contexto local e as realidades que atravessam o cotidiano escolar.

Figura 5 - Vila da Serra em 1875 - Biblioteca Nacional. 

Autor: Albert Richard Dietze.
Fonte: www.patrimoniofotograficodaserra.blogspot.com

Os patrimônios culturais da Serra são notoriamente originados dessas culturas, ha-
vendo uma diversidade étnica em seus aspectos materiais e imateriais. Todavia, mui-
tos desses patrimônios são praticamente desconhecidos por boa parte da população 
local. Quando falamos de patrimônio cultural imaterial, estamos falando de um pa-
trimônio popular, que nitidamente recebe uma herança desses povos. No caso do 
Congo, sabemos que esse tem sua gênese na cultura afro-brasileira, tanto quanto a 
Folia de Reis que, mesmo tendo suas origens na cultura europeia (BRANDÃO, 1984), 
irá receber novos elementos aqui no Brasil, e no entrelace com as culturas dos povos 
aqui estabelecidos, compõe-se como uma cultura popular. As Folias de Reis se esta-
belecem como culturas fora dos velhos padrões, sendo forjadas nas margens sociais, 

http://www.patrimoniofotograficodaserra.blogspot.com


28 29

ficando por muito tempo excluídas, daí a sua importância como mais um elemento 
nessa analise, que tem finalidade de refletir junto aos professores sobre a importân-
cia e legitimidade do patrimônio cultural, para desconstrução de padrões pré-estabe-
lecidos e fomento de novas práxis educativas.

A população atual da Serra é composta, em sua maioria, por afrodescendentes. Os 
dados do senso de 2010 do IBGE (Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística) com-
provaram essa realidade, mostrando que 67% dos habitantes do município se decla-
raram negros ou pardos. O Plano Municipal de Assistência Social da Serra 2014/2017 
vai apontar que:

Do total da população em extrema pobreza do município, 2.445 (19,9%) 
se classificaram como brancos e 9.771 (79,5%) como negros. Dentre es-
tes últimos, 1.163 (9,5%) se declararam pretos e 8.608 (70,1%) pardos. 
Outras 70 pessoas (0,6%) se declararam amarelos ou indígenas.

Tais dados apontam a exclusão da população negra dos recursos básicos da socieda-
de, estando esse público à margem de inúmeros direitos, entre eles o direito à saú-
de, à educação e à cultura ficando, por consequência dessa realidade, mais exposto a 
racismos e preconceitos. Embora pareçam distantes, essas fissuras sociais resvalam 
certeiras na educação e no acesso aos bens culturais. O ambiente escolar se torna um 
local de inúmeras tensões sociais, como a reprodução de racismos com o público ne-
gro e preconceitos relacionados aos patrimônios culturais imateriais do município, 
permeados pelas culturas afro-brasileiras. Essas culturas são pouco trabalhadas na 
educação formal, o que também contribui para as permanências de visões detratadas 
relacionados à cultura indígena e afro-brasileira (MUNANGA, 2005). Com um rico ar-
cabouço natural, a Serra possui um extenso litoral, afluentes de água doce e monta-
nhas, como o Mestre Álvaro (figura 6) importante patrimônio natural local, que mar-
ca a paisagem da cidade com seus 833 metros de altitude. 

Figura 6 – Montanha “Mestre Álvaro” Serra.

Autor: Albert Richard Dietze.
Fonte: serra.es.gov.br

O município teve suas origens no período colonial, na região próxima ao Mestre 
Álvaro, aproximadamente em 1556, a partir dos Aldeamentos jesuíticos, tendo por 
fundadores de sua primeira aldeia, nomeada de “Nossa Senhora da Conceição”, 
o padre Brás Loureço e o cacique indígena Maracajaguaçu, este ultimo foi um 
personagem central na história do munícipio pois, forçado pelas circunstâncias, 
veio com seu povoado do Rio de Janeiro, conforme nos apresenta Nara Saletto: 

A revolta dos tamoios e o fortalecimento dos franceses desequilibraram 
totalmente a correlação de forças contra os maracajás. Em 1555, derro-
tado e cercado pelos inimigos, Maracajaguaçu teve de pedir proteção 
aos portugueses. Enviou um de seus filhos ao Espírito Santo com um 
apelo para que viessem buscar sua parentela, e a promessa de que se 
tornariam cristãos. Vasco Coutinho, que vivia em grandes dificuldades 
com os índios da região, não podia perder essa oportunidade de trazer 
aliados valiosos, e rapidamente mandou uma expedição com quatro 
navios bem armados, que chegou quando a aldeia estava no fim de sua 
resistência e conseguiu transportar Maracajaguaçu e sua gente para 
Vitória. Instalaram-se na Serra, formando uma aldeia, onde os jesuítas 
logo iniciaram a catequese (SALETTO, 2011, p.29).

Os Jesuítas possuíam a sua sede na Igreja de São Tiago em Vitória, fundando diversos 
aldeamentos nas outras regiões do estado. Na Serra estavam as aldeias de São João 
(atual Carapina), Nossa Senhora da Conceição (Serra/Sede) e Reis Magos - atual Nova 
Almeida, bairro em que nossa pesquisa se ancorou, buscando dois exemplares im-
portantes do patrimônio cultural imaterial do município, o Congo e a Folia de Reis. 

Mapa 7 – Mapa da Baía de Vitória 1631 com registro do aldeamento de Reis Magos na Serra.

Fonte: Prefeitura Municipal de Vitória – http://legado.vitória.es.gov.br (Acesso em 26 de Mar.2019)

http://legado.vitória.es.gov.br


30 31

O mapa que apresentamos acima (mapa 7) é um exemplar do período colonial, de 
autoria do cartógrafo português João Teixeira Albernaz, podemos observar à direita 
do mapa a menção ao aldeamento de Reis Magos, região atual de Nova Almeida - Serra. 
Ainda sobre as fundações da Serra Mário Aristides Freire (2006) autor do clássico a  
“A Capitania do Espírito Santo” assim relata:

A esse tempo, com os padres Brás Lourenço e Fabiano de Lucena 
trabalhavam apenas quatro noviços e irmãos, aproveitados em 
trabalhos de horta e encargos da cozinha. Conseguira o padre Fabiano 
reunir cerca de mil índios em uma aldeia, onde ergueu um templo a 
Nossa Senhora da Conceição; não devia ficar muito longe, pois, levado 
em almadia, por meninos do colégio, diariamente visitava (FREIRE; 
ACHIAMÉ; NEVES, 2006, p.82).

Os relatos expostos até aqui dão conta da forte contribuição indígena no povoamento 
da região no período colonial. Não podemos deixar de ratificar o submetimento 
dos indígenas e posteriormente dos povos africanos ao regime de escravidão 
imposto pelos portugueses, que não pouparam estes povos de inúmeras violências 
e genocídios. Sendo assim, intentamos deixar enfatizado que a historicidade da 
Serra foi delineada por diversas lutas travadas pelos povos indígenas, africanos e 
afrodescendentes. As muitas fugas e revoltas contra as violências da escravidão  
demonstram esse panorama, que foi uma realidade praticamente em todas regiões 
brasileiras, esse fator minou gradativamente o regime de escravidão. Ao analisar 
as origens dos povos africanos trazidos para o Espírito Santo, Cleber Maciel (2016) 
retratou a realidade de luta dos negros no território da Serra, vejamos o que diz o 
historiador sobre o assunto:

Também é necessário destacar que os historiadores são unânimes 
em afirmar que a Capitania do Espírito Santo era uma das que mais 
fazia contrabando de escravos. Além disso, eles afirmam que é quase 
impossível, nos dias atuais, apontar com absoluta certeza a origem 
dos negros capixabas. Entretanto, suspeita-se que por causa das 
revoltas de escravos acontecidas em São Mateus, Guarapari, Serra e 
na área de Itapemirim foi muito significativa a presença de sudaneses 
Mulçumanos nessas regiões. (MACIEL, 2016, p.64).

Maciel (2016) também afirmou que até o século XIX a localidade possuía economia 
voltada para produção agrícola (cana/açúcar e mandioca/farinha), tendo a presença 
de um grande número de africanos e afrodescendentes submetidos ao regime de es-
cravidão. Salientamos que à cada tentativa de apagamento cultural e até mesmo hu-
mano a que esses povos foram sujeitados, esses, foram erguendo novos significados
a suas produções e ritmo de vida, deixando uma marca indelével na cultura serrana,
nos seus rostos e jeitos, nos seus patrimônios culturais. Por esse motivo, defendemos
um estudo da cultura imaterial pautado na herança étnica da Serra, na formação con-
tinuada de professores, como forma de aproximar os educadores e educandos das 
vivencias com um patrimônio cultural há muito invisibilizado, distorcido e cerceado 
por preconceitos.

Figura 8 – Fotografia de quadro com pintura do artista plástico serrano, 
Walter Assis1. Paisagem representando a Serra antes do século XX. Acervo 

do museu histórico da Serra.

Fonte: arquivo pessoal.

As historicidades do povoamento da Serra contam com a presença de diferentes 
etnias e costumes, que constituíram seu hibridismo cultural (CANCLINI, 2006), no 
entanto, mesmo com essa característica, seu repertório cultural não deixa de ter suas 
peculiaridades. Por exemplo, quando falamos em Congo na Serra, estamos falando 
de “Congos” não só no sentido dos vários bairros onde se movimentam essa cultura, 
mas de seus detalhes, de suas similaridades e diferenças, o mesmo fenômeno ocorre 
com as “Folias de Reis”.

O município da Serra possui variados patrimônios históricos e culturais, apresentamos 
alguns deles: Congo, Igreja Nossa Senhora da Conceição, Ciclo Folclórico e Religioso 
de São Benedito, Folia de Reis, Museu-residência Histórico da Serra e o espaço 
multicultural Casa do Congo, Igreja e Residência Reis Magos, Sitio Histórico e cultural 
de Queimado, Sítio Histórico e Arqueológico de Carapina etc. Elencamos esses 
patrimônios para melhor explicitar a amplitude da diversidade cultural serrana. 
Muitos dos patrimônios culturais reconhecidos da Serra possuem suas raízes nas 
contribuições culturais e étnicas de afrodescendentes, que são maioria no município.

Para falar sobre o povo negro e suas raízes culturais no município, pedimos licença para 
discorrer um pouco mais sobre história do munícipio, mais especificamente sobre um 
fato ocorrido no século XIX, nomeado classicamente de “Insurreição do Queimado”. 
O ocorrido, permeia as memórias e identidades, podemos dizer, capixaba, pois, por 
sua relevância transpõe-se a história local. Foi em 1849, na chamada Freguesia de São 
José do Queimado, pertencente à cidade de Vitória na época. Embora fizesse parte de 
Vitória nesse período, o território e povoado do Queimado sempre estiveram mais 
correlacionados à Serra. 

1	 Walter Francisco de Assis artista plástico, negro, morador de Putiri-Serra, foi um impor-
tante expoente de representações paisagísticas e de fatos antigos da Serra, como o da “revolta de 
Queimados”, suas pinturas representavam principalmente o período de imposição da escravidão 
africana e afrobrasileira na Serra.



32 33

Narra-se que no final da primeira metade do século XIX, o Frei Gregório José 
Maria de Bene, natural da Itália e atuante na província, ao chegar na localidade, 
que possuía cerca de 3.000 habitantes e um porto, vislumbrou a construção de 
uma igreja no local. 

Figura 9 – Fotografia de quadro com pintura de Walter Assis. Paisagem representando a 
Freguesia de São José do Queimado. Acervo do museu histórico da Serra.

Fonte: arquivo pessoal.

Para tal, obteve o auxilio dos negros escravos da região (trabalhavam aos domingos 
e dias santos) por meio de uma espécie de acordo firmado com o padre, no qual os 
seus senhores lhes dariam a liberdade, após a inauguração da igreja, que foi erguida 
em homenagem a São José.  No entanto, a tal promessa não se cumpriu, e os negros, 
liderados por Elisiário, Chico Prego, João Monteiro e João Pequeno colocaram em 
prática um já articulado plano de Revolta caso não conseguissem a liberdade. A 
Revolta evidenciou a força, astúcia e união dos negros da região, que se valeram 
da construção da igreja e de uma possível promessa para fortalecer suas tramas 
cotidianas de resistências, conseguindo a participação de cerca de 200 pessoas na 
revolta, conforme Lavínia Cardoso (2008), que realizou uma pesquisa de mestrado 
sobre essa temática. Mesmo a forte repressão do Estado, que além de castigar, prender 
e condenar à morte alguns dos revoltosos, buscou apagar das memórias tais feitos do 
povo negro, não foi suficiente para impedir que a revolta ecoasse pela Província do 
Espírito Santo, provocando medo nos senhores de escravos
(DAEMON, 2010, p.377).

De acordo com Lavínia Coutinho Cardoso (2008), a Revolta ocorrida em Queimados 
será tratada com maiores detalhes e se tornará mais conhecida, a partir da obra 
clássica - Insurreição do Queimado de 1884, do historiador e abolicionista capixaba 
Afonso Cláudio. Pesquisando a partir de fontes e obras de diversos autores sobre 
Revolta do Queimado, Lavínia Cardoso assim compõe:

A rede de ações que antecede o dia 19 de março de 1849 se traduz no 
que denominamos espaços de liberdade, a definir-se como uma espé-
cie de “sincopa” libertária, na medida em que busca negociar a liberda-

de e exercitar o diálogo como forma de fazer ou de promover políticas 
cotidianas emancipatórias (CARDOSO, 2008, p.18).

Dedicamo-nos até aqui à história da Revolta de Queimado por saber a importância 
desse fato para a memória dos que vivem ou convivem na Serra. Nela se alicerça 
parte importante do patrimônio cultural imaterial e material do Espírito Santo, 
como o Sítio Histórico do Queimado, onde se sustentam as ruínas da antiga igreja. 
Embora esse não seja o nosso objeto de estudo, não poderíamos deixar de apresenta-
lo, pois representa um elemento imprescindível para tratar da cultura e patrimônio 
afrodescendente da Serra. 

Figura 10 – Ruinas da Igreja de São José no Sítio Histórico de Queimado Proteção legal resolução nº4 1992
do Conselho Estadual de Cultura Inscrição no Livro do Tombo Histórico sob o nº183 do Conselho Estadual de Cultura.

Fonte: www.serra.es.gov.br

Toda complexidade do processo histórico de africanos e afrodescendentes no Brasil 
nos trazem percepções como: Primeiro, que é indiscutível que as disparidades sociais 
e racismos que existem hoje  foram gestados por um processo colonizador arbitrário, 
fundamentado na escravização de seres humanos. Bem sabemos, pelos estudos 
históricos, que essa era a realidade na Serra e em todas regiões do Brasil, o que, por 
si só, aponta para a necessidade que temos hoje de compreender mais a fundo as 
constituições sócio culturais afro-brasileiras, trabalhando o tema com afinco no 
processo educacional, como já previsto na lei 10639/03, a fim de combater ideias e 
atitudes racistas e preconceituosas. Além disso, justifica a necessidade de avanço nas 
politicas públicas para o enfrentamento às desigualdades sociais. 

A segunda percepção tem a ver com as diversas nuances de resistência do povo 
negro, que não se deixou desumanizar dentro do processo escravista idealizado pelo 
branco. Sendo assim, temos além das lutas aqui retratadas como fugas, suicídios, 

http:// www.serra.es.gov.br


34 35

organização de quilombos e revoltas (MACIEL, 2016), a cultura afro-brasileira como 
símbolo da persistência negra no território brasileiro, sendo incontestável a sua 
influencia e predominância em nossa constituição enquanto sujeitos. Diante do que 
discutimos, e sabendo ser o município da Serra correspondente a esse panorama, por 
ter calcada em seu coletivo as afro-brasilidades, queremos tratar de um patrimônio 
cultural que não omite essas origens, como tem ocorrido ao longo de nossa história. 
O trabalho com a história afro-brasileira em seus diversos formatos, ainda se mostra 
insuficiente (MUNAGA, 2005). Na Serra, por exemplo, esse desafio está posto nas 
escolas. Emanuel de Assis (2017) constatou essa realidade em sua pesquisa de 
mestrado, que versou sobre educação, patrimônio e relações étnico-raciais, com 
professores e estudantes da Serra, no Sítio Histórico de Queimado. Observemos o 
que Emanuel de Assis (2017, p.92) relata sobre a resposta que os alunos de uma escola 
do município deram ao seguinte questionamento:

Você acha que a história dos negros no Espírito Santo é preservada e 
valorizada? Alguns alunos afirmaram que sim, e as justificativas foram 
de que há festas e museus em referência à população negra no estado 
e as escolas ensinam a temática. Questionamos quanto a forma como é 
ensinado e alguns alunos disseram que nem todas as escolas trabalham 
o assunto como deveriam e outros disseram que este trabalho é sufi-
ciente para conhecer a história dos negros. [...] Outros alunos, a grande 
maioria, discordaram sobre esta preservação e valorização. Uma aluna 
afirmou que “o mundo de hoje as pessoas não valorizam o que o povo 
africano sofreu e com tudo isso o preconceito ainda rola”, ideia compar-
tilhada por outro aluno, que afirmou que ainda hoje há escravização e 
matança do povo negro, o que segundo ele, comprova que não há res-
peito e valorização da história e cultura dos negros.

Compreendendo as problemáticas que acompanham o ensino da cultura e história 
afro-brasileira, e a desvalorização dos patrimônios dessa origem queremos, por meio 
do estudo e partilha de vivencias educativas sobre a cultura imaterial, junto aos 
professores do município, fazendo um recorte no Congo e na Folia de Reis, contribuir 
para desconstrução de uma série de características pejorativas e preconceituosas 
relacionadas a cultura afro-brasileira e popular, tidas como “menores”, como “não” 
patrimônios culturais ou demonizadas. No próximo tópico, iremos explanar sobre os 
delineamentos do Congo e da Folia de Reis.

CONGO

Por agora, vamos analisar algumas características gerais do Congo, para em seguida 
fazer o mesmo exercício com a Folia de Reis. A cultura do Congo, que possui variações 
em diversas regiões o Brasil, ocorre na Serra certamente com algumas peculiaridades, 
e sua historicidade remonta o período colonial.

Possuímos um registro histórico do século XIX sobre Congo da Serra, especificamente 
da região de Nova Almeida, no livro de Levy Rocha (2008), que biografou sobre a 
viagem de Dom Pedro II ao Espírito Santo em 1860. Ao passar pela região, o imperador 
registrou em sua caderneta o que viu, por meio escritos e desenhos, como fazia em 
outras regiões que visitava no Brasil. Assim expos: “Dança de caboclos com as suas 

cuias de pau de [regos] para esfregarem outro pau pelo primeiro” (ROCHA, 2008, 
p.163). Os registros realizados também deixaram transparecer algumas características 
relevantes do Congo em Nova Almeida, como a presença de índios e negros em 
suas composições, o que ratifica o hibridismo cultural e religioso dos patrimônios 
culturais da Serra. 

O ritual dos ancestrais consistia em formarem um círculo, acocorados, 
e ao mesmo tempo em que seguiam o ritmo da música, marcado pelos 
tambores, reco-recos e o chocalhar de uma cabaça contendo sementes, 
batiam com as mãos espalmadas nos peitos e nas coxas, fazendo care-
tas e trejeitos e produzindo sons guturais que mais pareciam guinchos. 
Os pretos juntaram à orquestra um outro instrumento de percussão, o 
ferrinho ou triângulo; modificaram a coreografia e incorporaram canti-
gas entoadas em coro e solo. O instrumento que chamou a atenção de S. 
M. I., a ponto de merecer do seu lápis de desenhista um rápido bosque-
jo, a cassaca, casaca, ou reco-reco de cabeça, era típico e sui generis do 
folclore capixaba(ROCHA, 2008, p.164).

Figura 11 – Casaca, instrumento do Congo.

Fonte: arquivo pessoal.

Figura 12 - Desenho da casaca feito por Dom Pedro II em 1860

Fonte: livro, Viagem de Dom Pedro II ao Espírito Santo.



36 37

Analisando a figura e os escritos registrados, percebemos, nas origens das apresen-
tações do Congo, a presença marcante das religiosidade ameríndia e afro-brasileira, 
que mesmo sendo “proibidas” para época, tinham nos momentos festivos a possibi-
lidade de burlar os entraves impostos pelo catolicismo (REIS, 2002). A cultura tra-
vestida de oficial guardava em si, um histórico de permanências e ressignificações 
das religiosidades africanas, sedimentando as religiões de matriz africana no Brasil, 
como o candomblé e na umbanda.

Desde esse período o Congo foi adquirindo várias nuances no município, sendo pro-
duzido nas realidades das gentes e dos lugares, em diversos arranjos e significados, 
que no fim das contas faziam sobreviver as negritudes afro-serranas. Na página ses-
senta e três do “Atlas Folclórico do Brasil – Espírito Santo” do início da década de oiten-
ta, ao falar dos números de grupos de congos registrados no estado (provavelmente 
existiam outros) entre 1960 a 1970, a Serra aparecia como o município com maior 
número, possuindo 9 grupos de Congo, de um total de 34 espalhados pelos municí-
pios do estado. Esses grupos estavam localizados em: Pitanga, Jacaraípe, Campinho, 
Manguinhos, Carapina Grande e Nova Almeida.

Na atualidade percebemos que o Congo, reconhecido em 2014 como patrimônio cul-
tural imaterial do Espírito Santo, segue seus movimentos mesmo que a contragosto 
de algumas lideranças governamentais, sendo sustentando verdadeiramente pelas 
práticas de mulheres e homens, produtores dessas culturas, que buscam passar para 
outras gerações seu legado cultural. Temos como exemplo o Congo Mirim, presente 
em alguns grupos do município como os de Nova Almeida e Serra Sede.

Alguns nomes ficaram marcados 
como lideranças nas resistências do 
Congo Serrano, entre eles, elencamos 
os mestres de congo Zé Maria, Nelson, 
José Bento e Antônio Rosa, fundador 
da Associação das Bandas de Congo 
da Serra2 em 1986, importante ins-
trumento em defesa dessa cultura no 
município. Em conversa com alguns 
moradores de Nova Almeida que, por 
motivos éticos, não citaremos os no-
mes percebemos nas entrelinhas dos 
diálogos uma realidade de “desam-
paro” com essas culturas, por vezes, 
exploradas somente como atrativos 
turísticos, questão que vamos expor 
em capítulos posteriores.

2	 A sede social da Associação das Bandas de Congo da Serra, localiza-se na rua Benedicta do
Nascimento, Nº 305, Bairro São Domingos, CEP 29177-510 Serra/ES. Endereço eletrônico: 
http://www. abcserra.org.br/contato.html

E o que vem a ser o Congo afinal? Mesmo admitindo a insuficiência dos conceitos 
para explanar tamanha riqueza cultural, trazemos a composição de Cleber Maciel 
(2016), que assim o define:

Congos são grupos que utilizam instrumentos sonoros muito simples, 
feitos de madeira oca, barris, taquaras, pele de cabra ou de boi, latas ou 
outros materiais. Podem ser tambores, bumbos, cuícas, chocalhos, fer-
rinhos ou triângulos de ferro e pandeiros. Ao som desses instrumentos, 
as vozes, finas e grossas, claras ou fanhosas, de homem e de mulher 
cantam antigas ou novas musicas, nas quais são feitas referências a fa-
tos do passado, como a escravidão, a guerra do Paraguai, os santos da 
devoção popular, os Orixás relacionados aos elementos da natureza, 
como o mar, as estrelas, o vento, a chuva ou ao ser humano, cobrindo 
desde amor e morte até fatos políticos e sociais (MACIEL, 2016, p.151).

Marina Miranda (2007) desvelou em sua pesquisa alguns enredos sobre os congos serra-
nos, e esses vêm ao encontro do que temos discutido aqui, assim, nos aponta que:

O arrastado do pau de guanandi, do “pau de São Benedito” puxado pela 
boiada enfeitada com tiaras de flores campestres, matiza um cenário 
em que se destacam os “homens” ajudando arrastar o mastro cente-
lhando em marcas o asfalto social, del mitando os espaços políticos cul-
turais na ocupação do poder pelo povo tomando a ”praça”, ocupando a 
cidade em um modo de produção particular, através de ressignificações 
recorrentes de produtos culturais étnicos, legitimando-se no mastro o 
poder da sociedade capixaba, praticada no congo da Serra (MIRANDA, 
2007, p.177).

No Congo se dança, se canta, tocam-se instrumentos, se liga com o divino, com santos 
e orixás, na fluidez de um hibridismo religioso, cultural e étnico. A roda, a caminhada, 
o coletivo, a diversão e a luta são expressões focais, da resiliência e (re) existências do 
patrimônio cultural e religioso desse povo. Não podemos deixar de recordar aqui que 
as religiões de matriz africana  sofreram séculos de perseguições no Brasil, tendo suas 
práticas proibidas até a primeira metade do século XX, e que mesmo nos tempos atu-
ais, essas religiões sofrem com constantes ataques ideológicos e físicos, como os que 
ocorreram com a destruição de terreiros de umbanda no Rio de Janeiro e em
outros locais do Brasil3.

FOLIA DE REIS

Falando agora Sobre a Folia de Reis na Serra, queremos antes, fazer uma observação
já mencionada anteriormente: a Folia tem sua gênese no catolicismo ibérico e foi tra-
zida ao Brasil pelos portugueses, no entanto, como cultura popular, irá receber por 

3	 Conforme o DataLabe, 59% dos registros desse tipo de ocorrência no disque 100, entre
2011 e 2018, foram contra religiões de matriz africana. Consultado em junho/2019: 
http://www.generonumero.media/terreiros-na-mira/

Figura 13 – Congo mirim de Nova Almeida em 6 de janeiro de 2019.

Fonte: arquivo pessoal.



38 39

aqui novos elementos culturais dos povos aqui estabelecidos, como indígenas e afro-
-brasileiros, variando conforme a região (BRANDÃO, 1984). 

Para entendermos basicamente como se constitui a Folia de Reis, trazemos outra 
contribuição de Brandão, que vem apontar que “A Folia de Reis é um grupo precatório 
de cantores e de instrumentistas, seguidos de acompanhantes, e viajores rituais, 
entre casa de moradores rurais, durante um período anual de festejos dos “três Reis 
Santos”, entre 31 de dezembro e 6 de janeiro” (BRANDÃO, 1977, p.4). Essa cultura terá 
aspetos diferentes conforme o coletivo que lhe dá vida, incluindo nelas várias de suas 
produções, o autor cita moradores rurais porque conforme com a suas pesquisas, essa 
região foi o principal local de propulsão das Folias. No entanto, o mesmo Brandão 
(1984, p.43) confirma a presença de Folias em áreas urbanas, principalmente nas 
periferias das cidades,como é o caso da Folia de Reis que acontece em Nova Almeida-
Serra, essa localidade é um caso singular, pois mesmo fazendo parte da área urbana, 
guarda “ares” de antiga vila.

Em diversos municípios do Espírito Santo, possuímos uma diversidade nas 
representações das Folias de Reis. Na atualidade, observamos que em algumas 
localidades do estado essa tradição cultural recebeu muitos elementos da cultura 
afro-brasileira. Isso foi constatado na pesquisa Goltara (2010) sobre Folias de Reis 
no sul do estado, que demonstrou um contexto híbrido, envolvendo elementos da 
cultura e religiosidade afro-brasileira e católica. Registros antigos sobre apresentações 
de Folias no Espírito Santo, antes do século XX, também nos apontam para esse 
contexto. Em seus estudos, Maciel (2016, p.150) relatou a existência de registros 
antigos, do século XIX, de um tal “Pagode de Reis” em Cachoeiro de Itapemirim, 
realizado pelos negros do local. 

Marina de Mello e Souza (2001, p. 249) nos afirma que: “A eleição de reis por 
comunidades de africanos e seus descendentes foi costume amplamente 
disseminado na América portuguesa”. Esse traço vai estar para além da organização 
do trabalho, revoltas e quilombos, mas irá se incorporar aos rituais religiosos do 
catolicismo praticado pelos negros, principalmente nas irmandades. Os negros irão 
“cavar” nessas práticas, ocasiões para manter e reinventar parte da herança cultural 
africana.

Salientamos que a Folia de Reis de Nova 
Almeida, cultura imaterial que iremos 
estudar, na atualidade não demonstra 
possuir uma base principal na cultura 
afro-brasileira, como ocorre em outros 
locais do Espírito Santo. Por lá essa 
cultura ainda possui muitos elementos 
do catolicismo tradicional, embora receba 
também contribuições da cultura afro. O 
giro da saia e da folia, o batido do tambor 

Figura 14 – Apresentação da Folia de Reis em Nova Almeida 
6 de janeiro 2019.

Fonte: arquivo pessoal.

e o coro manhoso, que ocorrem nas apresentações em Nova Almeida, não deixam 
dúvidas sobre a presença da cultura afro-brasileira.  As Folias de Reis da Serra foram 
relacionadas no Atlas Folclórico do Brasil – Espirito Santo de 1982, que registrou dois 
grupos de Folia no  município: Um grupo em Nova Almeida, fundado em 1973 e 
outro em Jacaraípe, fundado em 1977, este tendo por Mestra Rosa Maria Nascimento, 
registro raro e importante, ratificando a participação e liderança (mesmo que pouco 
registradas) das mulheres na cultura popular, em ambientes por vezes centralizados 
na figura do homem.

As datas de fundação referidas nesse documento, marcando o início dessas Folias na 
Serra, provavelmente não correspondem a uma realidade prática, pois, conversando 
com antigos moradores do bairro Nova Almeida, pudemos observar, pelos relatos, que 
desde inicio do século XX já havia no local comemorações festivas de Folias de Reis.  
Essa constatação nos faz pensar na não linearidade dessas culturas que, por inúmeros 
motivos, como falta de apoio do poder público ou proibição pelos governantes locais 
ou pela igreja, podem ter interrompido de tempos em tempos essas apresentações. 
Por isso, em nosso entendimento, essas interrupções não significam um “fim” para 
essas culturas, mas talvez, um tempo em que as coletividades constroem novas 
resistências e significações. Diferente do Congo, que possui uma expressividade 
maior na Serra, com vários grupos espalhados, notamos que a Folia Reis ocorre de 
forma menos ampliada, mas não menos importante, enquanto forte expressão da 
cultura popular no município, reconhecida pela lei municipal nº 4.469 de 2016, 
como Patrimônio Cultural Imaterial da Serra.



40 41

Pe
rc

ur
so

s
Ex

pe
riê

nc
ia

s c
ol

et
iv

as

Título: tear Social

Objetivo: refletir coletivamente sobre propostas para transformação social, tendo 
em vista a opressão histórica de afro-brasileiros e indígenas.

Descrição: diante do tema estudado, realizamos uma .experiência coletiva, na qual 
propomos para o grupo uma análise de uma fotografia de 1950, a imagem era de 
uma mulher, moradora da Serra, aparentemente em condições de pobreza, próxima 
a um tear manual de esteira. A partir da análise dessa imagem, abrimos um debate 
em torno dos avanços e retrocessos das condições histórico-sociais do povo negro 
no município, pensando em como transcender as disparidades sociais. Após esse 
primeiro momento, o grupo foi convidado a participar de um movimento, em que 
cada componente pegou um papel fechado dentro de uma caixa em que estavam 
escritos assuntos relacionados às diversas politicas públicas e questões sociais 
envolvendo: diversidade cultural e étnica, história e educação. Logo em seguida, 
foram distribuídas fitas a cada dupla, cada componente da dupla pegou na ponta de 
uma fita esticando-a, ficando de frente com a colega. Cada professora falou sobre o 
assunto sorteado na caixa e em seguida escolheu outra colega para falar do próximo 
assunto, trocando de lugar com a colega para tecer. Após a exposição realizada pelas 
docentes, o assunto era escrito nas fitas com uma caneta. Como resultado foi formado 
uma tessitura única.

Material: fita, caneta de tecido, caixa, papel e tesoura. 

Figuras 15 e 16  - Experiência  coletiva     “tear social” 
em 28 de setembro de 2019.

 Fonte: arquivo pessoal.



42 43

NARRATIVAS

Eu ouvia dizer que só veio para o Brasil o que era o resto e aquilo que não prestava.
Rainha

Quantos de nossos acessos que antes só o branco tinha, incomoda. Fita

Muitos tem condições sociais de sobreviver, viver e vencer, outros não tem condições e 
as vezes passam despercebidos por nós, as vezes o aluno chega na escola com atitude de 
rebeldia e agente apenas reprime.  Estandarte

Eu faço parte dessa cultura e eu posso transformar essa cultura. Foliã

Figuras 17 e 18 – Experiência coletiva “tear social” 
em 28 setembro de 2019.

Fonte: arquivo pessoal.

 REFLEXÕES

As disparidades histórico-sociais que atingem sobretudo a população negra serviram
e servem a quem? Como nós educadores podemos descortinar essa realidade e po-
tencializar transformações na escola? É importante conhecer a história local em seus 
diversos ângulos e sujeitos?

As Leis 10.639/2003 e 11.645/2008 tornaram obrigatório o ensino da história e cul-
tura afro-brasileira e indígena nas escolas. Nesse sentido, trazemos como sugestão 
a inserção progressiva de trabalhos e estudos críticos em torno da história local, em 
nossas práticas com os educandos, possibilitando que eles visualizem, no percurso 
das reflexões, a diversidade étnica e cultural do município, reconhecendo-se nesse 
processo. Esse exercício traz à cena as historicidades dos sujeitos que compõem o 
universo escolar, que em sua maioria são afrodescendentes, e ainda sofrem com a 
retenção de seus direitos. 

SUGESTÕES

Filme: Queimado, a Revolução dos Escravos – de João Carlos Coutinho. Disponível
em: https://www.youtube.com/watch?v=EfiXub2mZdY

Fotos antigas do município da Serra: http://patrimoniofotograficodaserra.blogs-
pot.com/

REFERÊNCIAS

ASSIS, Emanuel Vieira de. Liberdade, liberdade, liberdade! A luta da população 
negra em Queimado perspectivas libertárias para o ensino em relações étnico-ra-
ciais. 2017. Dissertação de Mestrado. Instituto Federal do Espírito Santo.

BRANDAO, Carlos Rodrigues. A folia de reis de Mossâmedes. Ministério da Edu-
cação e Cultura, Departamento de Assuntos Culturais, Fundação Nacional de Arte-
-FUNARTE, Campanha de Defesa do Folclore Brasileiro, 1977.

BRANDAO, Carlos Rodrigues. O que é Folclore. São Paulo, Brasiliense, 1984.

CANCLINNI, Nestor Garcia. Culturas Híbridas: estratégia para entrar e sair da mo-
ernidade. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo: 2006.

CENSO DEMOGRÁFICO 2010. Características gerais da população, religião e pessoas 
com deficiência. Rio de Janeiro: IBGE, 2012. Disponível em: <https://censo2010.ibge 
gov.br/agsn2/> . Acesso em: mar. 2019.

CARDOSO, Lavínia Coutinho. Revolta Negra na Freguesia de São José do Queima-
do: escravidão, Resistência e Liberdade no Século Xix na Província do Espírito Santo 
(1845 1850). 2008. Dissertação de Mestrado. Universidade Federal do Espírito Santo.

DAEMON, Basílio, 1834-1893. Província do Espírito Santo: sua descoberta, história 
cronológica, sinopse e estatística / Basílio Daemon; coordenação, notas e transcrição 
de Maria Clara Medeiros Santos Neves. – 2.ed. – Vitória : Secretaria de Estado da Cul-
tura; Arquivo Público do Estado do Espírito Santo, 2010. FREIRE, Mário Aristides; 

https://www.youtube.com/watch?v=EfiXub2mZdY
 http://patrimoniofotograficodaserra. blogspot.com/
 http://patrimoniofotograficodaserra. blogspot.com/
https://censo2010.ibge gov.br/agsn2/
https://censo2010.ibge gov.br/agsn2/


44 45

FREIRE, Mário Aristides; ACHIAMÉ, Fernando; NEVES, Reinaldo Santos. A capi-
tania do Espírito Santo: crônicas da vida capixaba no tempo dos capitães-mores, 
1535-1822. Flor & Cultura Editores, 2006.

GOLTARA, Diogo Bonadiman. Santos guerreiros: relatos de uma experiência 
vividas nas jornadas das folias de reis do sul do Espírito Santo. Brasília, 2010. Disser-
tação de mestrado – Departamento de Antropologia da Universidade de Brasília.

INSTITUTO NACIONAL DO FOLCLORE. Atlas Folclórico do Brasil – Espírito Santo. 
Rio de Janeiro, FUNARTE, 1982.

MACIEL, Cleber. Negros no Espírito Santo / Cleber Maciel; organização por Osval-
do Martins de Oliveira. –2ª ed. – Vitória, (ES): Arquivo Público do Estado do Espírito 
Santo, 2016.

MIRANDA, M. R. (2007). Leituras de imagens: da casaca à Konshaça: media-
ções na particularidade do enredo cultural serrano, na formação de professores em 
educação a distância. 2007 (Doctoral dissertation, Dissertação (Mestrado em educa-
ção)–Programa de Pós- Graduação em Educação da Universidade Federal do Espírito 
Santo, Vitória).

PREFEITURA MUNICIPAL DA SERRA. SECRETARIA DE AÇÃO SOCIAL. Plano Mu-
nicipal de Assistência Social. Serra, 2014 / 2017. Disponível em: http://www.serra.
es.gov.br/site/download/1473101924757- plano-municipal-20142017-final.pdf

REIS, João José. Tambores e temores: a festa negra na Bahia na primeira metade 
do século XIX. Carnavais e outra f (r) estas. São Paulo: Editora da Unicamp, p. 101-
155, 2002.

ROCHA, Levy. Viagem de Dom Pedro II ao Espírito Santo. Vitória: Governo do 
Estado do Espírito Santo, 2008.

SALETTO, Nara. Donatários, colonos, índios e jesuítas: O início da colonização 
no Espírito Santo / Nara Saletto. - 2. ed. rev. - Vitória: Arquivo Público do Estado do 
Espírito Santo, 2011.

SOUZA, Marina de Mello. História, mito e identidade nas festas de reis negros 
no Brasil–séculos XVIII e XIX. Festa: cultura e sociabilidade na América portu-
guesa, v. 1, p. 249-260, 2001.

3º Encontro
Objetivo:

Este encontro foi constituído com o objetivo de fazer emergir as implicações 
e aproximações entre as diversas culturas imateriais e as escolas da Serra. 
Entre as culturas, ressaltamos as práticas com o Congo e a Folia de Reis, como 
possibilidade para um trabalho de reconhecimento das culturas invisibilizadas. 
Além disso, analisamos as práticas educativas em torno dos patrimônios 
culturais imateriais, como potencializadoras de transfigurações nos sujeitos 
em suas memórias, identidades e pertencimentos.



46 47

LEITURAS

CULTURA IMATERIAL: COMPONDO MEMÓRIAS, PERTENCIMENTOS  
E PATRIMÔNIOS.

Eu quero desaprender para aprender de novo. 
Raspar as tintas com que me pintaram. 
Desencaixotar emoções, recuperar sentidos.

Rubem Alves

Dialogar sobre culturas imateriais brasileiras pode se mostrar algo muito complexo, 
tendo em vista a nossa realidade social, marcada por inúmeras desigualdades e 
preconceitos e em que a diversidade de culturas e etnias, propositalmente, não tem 
o seu verdadeiro reconhecimento. Consideramos que se faz necessário fomentar 
condições para que os indivíduos conheçam e se reconheçam nas suas culturas. Muito 
mais que construir pontes ligando-nos as nossas raízes em suas ressignificações, 
acreditamos na necessidade de reparar as arestas culturais, exteriorizando a 
legitimidade da cultura popular. Fazendo ruir gradativamente o estranhamento 
pejorativo em relação à cultura do “outro”, sobretudo, em nosso processo educacional, 
favorecendo a vivências dos sujeitos componentes da comunidade escolar, com as 
culturas para além dos muros da escola.

Ao nos enveredar pelo conceito de Cultura, estamos nos direcionando para um 
campo de amplas tensões e inúmeros significados. Na atualidade, o debate sobre 
essa temática se faz uma necessidade, tendo em vista os refluxos sócio-políticos 
brasileiros, que vêm reforçando as ideias conservadoras presentes nas entrelinhas 
de nossa sociedade. Vamos então a pertinente pergunta: o que é cultura?

Contestando a visão tradicional 
compartimentada de cultura, que 
estabeleceu lugares separados para o 
“culto” e o “popular”, Nestor Canclini 
(2006) aponta para as características 
fluidas, intercambiantes da cultura, no 
cenário de instabilidades do mundo 
contemporâneo. O autor defende a 
existência de uma hibridação cultural, em 
que as diversas culturas se relacionam em 
um campo conflituoso e em constante 
transformação, Canclini ainda constata o 
avanço desenfreado da expansão urbana 
com uma das causas dessa realidade. No 
campo de nossa investigação, centralizada 
na cidade de Serra, mas especificamente 
no bairro Nova Almeida, contemplamos 

justamente uma mescla cultural entre os desordenamentos urbanos e os resquícios 
rurais de uma antiga vila, não havendo a mínima possibilidade de separação dessas 
nuances. Entretanto, com isso, não deixamos de reconhecer a existência de algumas 
particularidades no interior das culturas que ali se constituem, como o Congo e da 
Folia de Reis.

Nossa ancoragem de compreensão de cultura se constitui também pelos estudos de 
Brandão (2009) (1977) que, como antropólogo, preconizou outro “olhar” para as pes-
quisas em torno da cultura popular brasileira, abrindo passagem para novos diálogos 
em torno das produções culturais em seus sujeitos. Para Brandão (2009, p.718):

A cultura é e está, portanto, nos atos e nos fatos através dos quais nos 
apropriamos do mundo natural e o transformamos em um mundo hu-
mano, assim como nos gestos e nos feitos com que nos criamos a nós 
próprios ao passarmos de organismos biológicos a sujeitos sociais, ao 
criarmos socialmente nossos próprios mundos e ao dotá-los e a nós 
próprios – nossos diversos seres, nossas múltiplas vidas e nossos infini-
tos destinos – de algum sentido.

Em consonância com Brandão, cogitamos a cultura em nossa dinâmica com o outro e
a natureza, compreendendo que, dentro dessas relações, forjamos aos poucos nossa
humanidade nos apropriando do mundo cultural. 

Avançando em nossa argumentação teórica, queremos expor aqui, por meio dos 
posicionamentos de Brandão (2009, p.717) a concepção de Cultura Imaterial:

Em uma dimensão algo mais imaterial, o acontecer da cultura não está 
tanto em seus produtos materializados – como a casa e as ferramentas 
com que indígenas da Amazônia ou operários do Rio de Janeiro cons-
troem uma choupana de palha ou um edifício de concreto –, mas na 
tessitura de sensações, saberes, sentidos, significados, sensibilidades e 
sociabilidades com que pessoas e grupos de pessoas atribuem social-
mente palavras e ideias, visões e versões partilhadas ao que vivem, 
criam e fazem ao compartirem universos simbólicos que elas criam e 
de que vivem.

Figura 19 – Estandarte e instrumento que compõe o  
Congo de Nova Almeida.

Fonte: arquivo pessoal.

Figura 20 – Populares empurrando o barco em 
homenagem aos Santos no anoitecer do dia 20 
de janeiro de 2019 em Nova Almeida.

Fonte: arquivo pessoal.



48 49

Essa referência de cultura imaterial destaca movimentos que antecedem o patrimônio 
cultural tangível. Ao nosso ver, esses movimentos percorrem os labirintos das ideias 
e invenções humanas. Contudo, a gênese da cultura imaterial está ligada ao burilar 
das produções coletivas humanas junto à natureza, na realidade material em seu 
entorno, ou seja, relaciona-se ao concreto, as vivências dos sujeitos em seu meio, 
como já apontamos em Brandão (2009, p.718) que nos diz que a cultura ocorre 
quando “[...] nos apropriamos do mundo natural e o transformamos [...]”. Nesse 
quesito, orientamo-nos pelas premissas do materialismo histórico dialético, teoria 
que nos aponta para uma investigação partindo das realidades, da multiplicidade da 
natureza, da vida que forma a consciência dos homens, que se movimentam, pensam 
e produzem com o concreto, num enlace constante e reciproco de transformação 
(RODRIGUEZ, 2014).

Assumimos a perspectiva conceitual da cultura imaterial para análise das culturas 
do Congo e da Folia de Reis, em detrimento do conceito de folclore, conceito 
muito recorrente na análise das culturas populares, até 1960. Consideramos que 
o conceito de folclore se mostra insuficiente para tratar da complexidade, e das 
particularidades, presentes nas culturas imateriais, principalmente as de origem 
popular. Defendemos que trabalhar essas culturas sob a concepção do folclore, seria 
correr o risco de inclinação à elementos colecionistas, esvaziados e, por vezes, até 
caricatos, problemáticas apresentadas até pouco tempo pelos estudos do folclore, 
que de um anos para cá, têm passado por uma revisão (ROCHA, 2009).

Ao abordar o assunto, o antropólogo Gilmar Rocha (2009) vai expor que os estudos 
do folclore abarcaram a cultura popular do Brasil desde início do século XX. No 
período modernista conduzido por Mario de Andrade, o folclore foi um campo 
de estudos marcante. Apesar disso, o conceito passa a ser questionado a partir da 
década 60, período de novos estudos acadêmicos em torno da cultura popular que, 
a partir desse momento, começa a ser analisada de forma independente em relação 
ao folclore. Conforme Rocha (2009, p.222), “As críticas ao caráter colecionador, 
descontextualizado, a-crítico e descritivo das pesquisas folclóricas constituem 
seu “calcanhar de Aquiles”[...] Acrescente-se a isso a crítica teórica segundo a qual 
os estudos folclóricos não ultrapassavam o nível das “teorias nativas”. O autor 
também explana que os novos estudos em relação a cultura irão contribuir para a 
desconstrução da visão dicotômica e hierárquica em relação as produções culturais 
dos grupos sociais, possibilitando um novo panorama nos estudos das produções 
coletivas de origem popular, em suas peculiaridades e legitimidades. Assim sendo, 
ratificamos aqui nossa primazia pela cultura imaterial, reconhecendo as criações, 
peculiaridades e apropriações, que as coletividades humanas possuem em suas 
produções culturais.

Diante do que expomos, convém indagar: como constituímos o patrimônio cultural
no Brasil?

O reconhecimento do patrimônio cultural imaterial brasileiro é algo muito recente. 
O debate em torno desse reconhecimento foi intenso, estendendo-se no decurso da 
metade do século XX. O legado de reconhecimento social dos patrimônios culturais 
no Brasil privilegiou as elites eurocêntricas que primaram por suas produções 
materiais, como forma de legitimarem sua ocupação/dominação social, deixando à 
margem as produções culturais ameríndias e afro-brasileiras. A antropóloga Marcela 
de Souza (2010, p.174) expõe essa questão da seguinte maneira:

O Decreto no 3.551/2000, que instituiu a figura do Registro de “bens 
culturais de natureza imaterial” e criou o Programa Nacional do 
Patrimônio Imaterial, é apresentado como uma inovação e, ao mesmo 
tempo, uma continuação (i.e., uma extensão) da política de proteção 
do patrimônio cultural brasileiro, cujas origens, quase míticas (trata-
se afinal de nosso modernismo), são retraçadas até o projeto de Mário 
de Andrade nos anos 30, que desembocou na criação do Instituto do 
Patrimônio Histórico e Artístico Nacional (IPHAN). A preocupação com 
as dimensões imateriais, e não elitistas, da(s) cultura(s) do país — com 
as lendas e as músicas indígenas e “populares”, por exemplo — estaria 
já lá: se a concepção “pedra e cal” do patrimônio cultural, privilegiando 
a proteção de igrejas, palácios e casasgrandes tão caras às “elites 
europeizadas” e à sua concepção da cultura como “alta Cultura”, foi a 
que se impôs e permaneceu dominante todos esses anos[...]

	
O conceito em torno do patrimônio cultural foi sendo questionado e transformado 
desde as suas primeiras concepções. Conforme o supracitado, as origens das 
elaborações do conceito no Brasil ocorreram na primeira metade do século XX, 
e seguiram as tendências das formações/criações para um Estado nacional, 
amealhando os considerados patrimônios históricos-culturais a serem preservados 
pelo recém-criado IPHAN (Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional), 
que priorizou os bens materiais. De acordo com Arantes (2009a, p.427), “o patrimônio 
é uma realidade instituída pelo Estado”. Dessa forma, o que temos constituído por 
patrimônio cultural, de forma nenhuma ocorre involuntariamente, ao contrário, 
suas formulações seguirão em sua essência, interesses dos arranjos do nosso sistema 
econômico, político e social. Dentro desses questionamentos, Canclini (1999, p.17) 
afirma que as manipulações em torno dos patrimônios têm como pano de fundo a 
tentativa de homogeneização social, para não deixar transparecer as desigualdades 
sociais existentes.

A Constituição de 1988, em seu Artigo 216, reconhece as produções imateriais dentro 
do bojo dos patrimônios culturais, como observamos no exposto seguinte: “Consti-
tuem patrimônio cultural brasileiro os bens de natureza material e imaterial, toma-
dos individualmente ou em conjunto, portadores de referência à identidade, à ação, 
à memória dos diferentes grupos formadores da sociedade brasileira”.

A inclusão dos bens imateriais não fora algo que ocorrera involuntariamente, mas 
fora resultado de um contexto de lutas sociais. Arantes (2009b) aponta que, a 
partir do final de 1970, tivemos uma efervescência dos movimentos sociais no 

Figura 21 – Participante da festa do Congo 
puxando a corda do barco em Nova Almeida 20 
de janeiro 2019

Fonte: arquivo pessoal.



50 51

as tradições que um grupo de indivíduos preserva em respeito à sua 
ancestralidade, para as gerações futuras.

De acordo com o autor, compreendemos a relevância de se trazer perspectivas de 
valorização da rica cultura imaterial afro-brasileira, acreditamos que essas ações 
vêm possibilitar novos olhares sobre as questões que envolvem esse patrimônio no 
Brasil, desconstruindo preconceitos e estereótipos. A partir do que temos discutido 
sobre cultura imaterial, sentimo-nos à vontade em sinalizá-la como uma abordagem 
compatível e importante para o currículo escolar, pois se apresenta como alternativa 
para fomentar a memória coletiva e o pertencimento dos sujeitos que compõem a 
comunidade escolar.

Em relação às memórias, conforme o historiador Jacques Le Goff (1990, p.368) 
“[...] a memória coletiva foi posta em jogo de forma importante na luta das forças 
sociais pelo poder. Tornarem-na senhores da memória e do esquecimento é uma 
das grandes preocupações das classes, dos grupos, dos indivíduos que dominaram 
e dominam as sociedades históricas”. Fica claro, a partir dos constructos do autor, 
que nossa memória individual, em seus aspectos psicológicos e sociais, está em 
constante movimento com o coletivo, sendo constituída dentro de nossas relações 
sociais, compondo com a memória coletiva da comunidade em que vivemos. Outra 
análise sobre a memória coletiva vem de Pierre Nora (1993) nos aponta que muito 
do que temos ou conhecemos hoje, nos chamados por ele de “lugares de memória”, 
como museus, monumentos, festas comemorativas etc., são na verdade memórias 
artificiais, oriundas da apropriação realizada pela história oficial das memórias 
coletivas. Esses lugares só existem pela agoniação ou inexistência das memórias 
enquanto práticas sociais. Para Nora (1993, p.12): “Os lugares de memória são antes 
de tudo restos”.

Apropriar-se da própria memória é uma ação essencial e contínua dos grupos. 
O patrimônio cultural, fundamentado nas tradições coletivas, é atravessado por 
inúmeras adversidades, como a falta de apoio do poder público e as investidas do 
mercado. Acreditamos que a memória coletiva, constituída nas culturas imateriais, 
pode fortalecer os sujeitos em seu reconhecimento social, por meio de suas memórias 
e pertencimentos, funcionando como um movimento contínuo dos elementos de 
resistência de uma comunidade. Compreendendo que a cultura imaterial, forjada na 
externalidade da escola, em seus arredores ou não, pode não estar tão longe quanto 

se imagina, no sentido em que os 
sujeitos que compõem o espaço 
escolar são atravessados por ela, em 
suas experiências com o mundo, na 
compreensão de si, enquanto gente 
em seus pertencimentos sociais. 

Brasil, em prol de direitos e politicas públicas para mulheres, negros, indígenas, 
crianças e outras “minorias”. Foi na esteira desse processo  que ocorreram as lutas 
dos povos pelos direitos à participação e reconhecimento cultural, conforme 
Arantes (2009b, p.57):

As agências brasileiras de preservação (nos planos federal, estadual 
e municipal) passaram a enfrentar, paulatina e progressivamente, 
demandas com vistas à proteção e valorização das artes e ofícios 
próprios das classes populares, em particular depopulações afro-
brasileiras e nações indígenas.

Regina Abreu (2003) ratifica que esses novos contextos sociais irão fundamentar o 
início de uma série de transformações relacionadas ao patrimônio e à cultura popular. 
Conforme a autora, esse período alavancou a “Recomendação para a Salvaguarda da 
Cultura Tradicional e Popular”, documento elaborado pela UNESCO (Organização 
das Nações Unidas para a Educação, Ciência e Cultura), em 1989, que fundamentou o 
conceito de Patrimônio Imaterial, ratificado pela UNESCO, em Paris, no ano de 2003, 
na “Convenção de Salvaguarda do PatrimônioImaterial”, a qual estabeleceu como 
Patrimônio Imaterial.

[...] As práticas, representações, expressões, conhecimentos e técni-
cas - junto com os instrumentos, objetos, artefatos e lugares culturais 
que lhes são associados - que as comunidades, os grupos e, em alguns 
casos, os indivíduos reconhecem como parte integrante de seu patri-
mônio cultural. Este patrimônio cultural imaterial, que se transmite de 
geração em geração, é constantemente recriado pelas comunidades e 
grupos em função de seu ambiente, de sua interação com a natureza e 
de sua história, gerando um sentimento de identidade e continuidade e 
contribuindo assim para promover o respeito à diversidade cultural e à 
criatividade humana. [...]

Acrescentamos a esses escritos a análise de Antônio Cardoso (2012), que discorre 
sobre reconhecimento social do patrimônio cultural afro e retrata a amplitude da 
importância desses patrimônios em nossa formação humana. Cardoso (2012, p.22) 
considera que:

O patrimônio cultural negro é algo para nós fundante da nossa pró-
pria humanidade, na medida em que ele está entretecido com o con-
tinente africano, considerando o fato de que historicamente a Áfri-
ca nos legou não somente os primeiros humanos, mas também os 
saberes primordiais, os valores civilizatórios presentes nas religiões 
e culturas africanas e os conhecimentos, como a agricultura, como 
condição primeira para a reprodução da vida; um sistema de cura; 
a medicina; a tecnologia, o saber da forja ancestral do ferro que deu 
origem à metalurgia e as técnicas para a extração do ouro; a primeira 
universidade, a filosofia. O patrimônio cultural imaterial é uma con-
cepção de patrimônio cultural que abrange as expressões culturais e 

Figura 22 – Instrumentistas da Folia de Reis em  
Nova Almeida 6 de janeiro 2019.

Fonte: arquivo pessoal.



52 53

Pe
rc

ur
so

s
Ex

pe
riê

nc
ia

s c
ol

et
iv

as

1º  Experiência coletiva

Título: roda de conversa

Objetivo: compartilhar um projeto envolvendo a educação escolar e o Congo 
Mirim de Nova Almeida, procurando analisar a importância do trabalho com a 
cultura imaterial para o fortalecimento das memórias coletivas e pertencimentos 
dos sujeitos.

Descrição: o momento se compôs em uma roda de conversa com compartilhamento
de ideias, a ação foi direcionada pela relevante contribuição da Prof.ª Elinete Antunes
do Nascimento, coordenadora do Congo Mirim de Nova Almeida, carinhosamente 
conhecida por “tia Neném”, que compartilhou suas experiências com o Congo Mirim 
nas escolas em que atuou. As professoras cursistas envolveram-se de forma fluida no 
movimento, escutando de forma sensível, dialogando ideias e vivências ligadas ao 
cotidiano escolar e a cultura do Congo na Serra.

Material: datashow, computador e caixa de som.

NARRATIVAS

[...] cresci vendo o Congo passar, meu pai participava do Congo, tocava instrumento [...] 
Princesa

Há tempos atrás eu nem tinha interesse em conhecer, o que me levou a me interessar 
um pouco foi meu filho participar de uma aula de campo na escola.  Casaca

Figura 23 – Grupo de professoras reunidas para foto após 
participação na roda de conversa.

Fonte: arquivo pessoal.



54 55

2º Experiência coletiva

Título: vivências com o brincar enquanto produção cultural imaterial.

Objetivo: a experiência coletiva teve por principal proposta a produção de estudos 
e práticas sobre brincadeiras, considerando-as enquanto produções culturais que 
fomentam culturas lúdicas, aprendizagens e pertencimentos, nos sujeitos presentes 
na escola. Esse exercício também objetivou analisar formas de preservação e 
ressignificação do brincar enquanto patrimônio cultural imaterial.

Descrição: a ação foi desenvolvida com a colaboração das professoras Ana Flávia 
Souza Sofiste e Elisa Barcellos da Cunha. Após apresentação e análise de conceitos 
ligados ao tema, foi proposto as docentes cursistas, a participação em experimentos 
educativos com brincadeiras tradicionais, como: pular corda, cirandas, caça ao 
tesouro e outras ações lúdicas. O grupo participou ativamente das brincadeiras e 
aprendizagens, que ocorreram na área interna e externa do centro de formação, essa 
experiência coletiva foi produtiva e prazerosa dentro do nosso processo formativo.

Material: corda, tesoura, bola, papel, envelopes, pincel, caneta e papel A4. 

Figura 24 - Práticas brincantes com as docentes cursistas.

Fonte: arquivo pessoal.

REFLEXÕES

Como os sujeitos podem reconhecer e se apropriar de suas culturas, se corremos o risco 
da não abordagem dessas produções em ambientes focais para fruição educacional, 
como as escolas? Como dar maior visibilidade às culturas imateriais locais em nossas 
escolas, fortalecendo a memória coletiva e pertencimentos dos sujeitos?

Acreditamos que um estudo crítico e reflexivo em torno dessas culturas, na formação 
docente, nos encaminha para a desconstrução de ideias pejorativas, que veem as 
culturas populares, como o Congo e Folia de Reis, por exemplo, como “não” culturas. 
O processo formativo nessa área pode contribuir para ampliação dos horizontes do 

ensino, fomentando novas aprendizagens na escola, uma vez que passa a considerar
como legítima as culturas produzidas pelos sujeitos nas imediações da escola, 
nas periferias do município. Além disso, aponta para um conhecimento humano 
desamarrado das hierarquias que foram historicamente impostas.

SUGESTÕES

Para saber mais sobre cultura e patrimônio cultural:
 
Vídeos:
 
Patrimônio Cultural Imaterial – Prof. Antônio Augusto Arantes. Endereço eletrônico:
https://www.youtube.com/watch?v=XLfwi0IvPu8

Educação e Cultura (parte 2) – Prof. Dr. Carlos Rodrigues Brandão. Endereço eletrônico: 
https://www.youtube.com/watch?v=V34m19s3qmw

REFERÊNCIAS

ABREU, Regina. Dez anos da Convenção do Patrimônio Cultural Imaterial: 
ressonâncias, apropriações, vigilâncias. E-cadernos ces, n. 21, 2014.

ABREU, Regina; CHAGAS, Mário. Memória e patrimônio: ensaios contemporâne-
os. DP & A, 2003.

ARANTES, Antonio A. O patrimônio cultural e seus usos: a dimensão urbana. 
Revista Habitus- Revista do Instituto Goiano de Pré-História e Antropologia, v. 4, n. 
1, p. 425-435, 2009a.

ARANTES, Antônio Augusto. A salvaguarda do patrimônio cultural imaterial 
no Brasil.In: Inovação cultural, patrimônio e educação / Angel Espina Barrio, Anto-
nio Motta, Mário Hélio Gomes, organizadores. – Recife: Fundação Joaquim Nabuco, 
Editora Massangana, 2009b.

BRANDAO, Carlos Rodrigues. A folia de reis de Mossâmedes. Ministério da Edu-
cação e Cultura, Departamento de Assuntos Culturais, Fundação Nacional de Arte-
-FUNARTE, Campanha de Defesa do Folclore Brasileiro, 1977.
______. O que é Folclore. São Paulo, Brasiliense, 1984.
______. Vocação de criar: anotações sobre a cultura e as culturas populares. Cad. Pes-
qui. [online]. 2009, vol.39, n.138, pp.715-746.

CANCLINNI, Nestor Garcia. Culturas Híbridas: estratégia para entrar e sair da mo-
dernidade. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo: 2006.

CARDOSO, Marcos Antonio. Patrimônio Cultural Negro-Africano: Desafios com-
temporaneos. Patrimônio cultural, territórios e identidades / organizadores: João 
Carlos Nogueira e Tânia Tomázia do Nascimento. Florianópolis : Atilènde, 2012.200 
p.

https://www.youtube.com/watch?v=XLfwi0IvPu8
https://www.youtube.com/watch?v=V34m19s3qmw


56 57

LE GOFF, Jacques. História e Memória. Tradução Bernardo Leitão; 5ª edição; Cam-
pinas, São Paulo: Editora da Unicamp, 2003.

MUNANGA, Kabengele. Políticas de ação afirmativa em benefício da popula-
ção negra no Brasil: um ponto de vista em defesa de cotas. Sociedade e cultura, v. 
4, n. 2, p. 31-43, 2001.

NOGUEIRA, João Carlos; NASCIMENTO, Tânica Tomázia do. Patrimônio Cultural 
e Cultura Afro-brasileira: Conflitos e mediações. Patrimônio cultural, territórios e 
identidades/organizadores: João Carlos Nogueira e Tânia Tomázia do Nascimento. 
Florianópolis: Atilènde, 2012. 200 p.

NORA, Pierre et al. Entre memória e história: a problemática dos lugares. Projeto 
História: Revista do Programa de Estudos Pós-Graduados de História, v. 10, 1993.

RODRIGUEZ, Margarita Victoria. Pesquisa social: contribuições do método mate-
rialista históricodialético. In: CUNHA, Célio da; SOUZA, José Vieira de; SILVA, Maria 
Abádia. O método dialético na pesquisa em educação. São Paulo: 2014.

ROCHA, Gilmar. Cultura popular: do folclore ao patrimônio. Mediações-Revista de 
Ciências Sociais, v. 14, n. 1, p. 218-236, 2009.

SILVA, Marcos Rodrigues da. A religiosidade de matriz Africana como Patrimô-
nio Histórico Cultural das Populações Afro-brasileiras. Patrimônio cultural, 
territórios e identidades/ organizadores: João Carlos Nogueira e Tânia Tomázia do 
Nascimento. Florianópolis: Atilènde, 2012. 200 p.

SEGALA, Ligya. Identidade, educação e patrimônio: o trabalho do Laboep. Re-
vista do IPHAN, v.3, 2005.

SOUZA, Marcela Stockler Coelho de. A cultura invisível: conhecimento indígena e 
patrimônio imaterial. Anuário Antropológico, n. I, p. 149-174, 2010. 

4º Encontro



58 59

NA SERRA, DEZEMBRO E JANEIRO ANUNCIAM CONGO E FOLIA: PECULIARIDADES  
DA CULTURA IMATERIAL NA COMUNIDADE DE NOVA ALMEIDA.

Somos  seres  simbólicos criadores de teias, tramas,
redes e sistemas de regras de relações, de códigos
de conduta, de gramáticas de relacionamentos,
assim como de contos, cantos, mitos, poemas,
ideias, ideologias, visões de mundo, religiões.
Carlos Rodrigues Brandão

Já fizemos referência nesse trabalho aos vários grupos de Congo espalhados pelas 
localidades da Serra. A maior parte desses grupos se apresenta em festividades 
populares no município, principalmente homenageando os Santos padroeiros 
desses grupos, dentre esses, São Benedito, São Sebastião, Nossa Senhora do Rosário 
e São Pedro, suas expressões envolvem características culturais profanas e religiosas.

Na Serra, a maior parte dessas festividades do Congo se concentra entre dezembro e 
janeiro, período em que ocorrem algumas comemorações de destaque no município, 
havendo apresentações em vários locais, como nos bairros Serra Sede e Nova 
Almeida, este ultimo será nosso recorte local para analisarmos a cultura imaterial no 
município. Quanto a Folia de Reis, essa possui um calendário atrelado às festividades 
natalinas, por isso ocorre nesse mesmo período do ano. No decorrer deste capítulo, 
iremos apresentar algumas narrativas de participantes dessas culturas em Nova 
Almeida, porém, por motivos éticos, no lugar dos nomes usaremos palavras ligadas 
aos diversos significados de cultura.

A grande extensão e diversidade natural, cultural e étnica da Serra dão as suas 
inúmeras regiões e bairros um caráter peculiar. Nova Almeida é um desses lugares, 
em que visualizamos traços singulares, por lá, as características citadinas ainda 
não submergiram completamente o “ar” vilanesco desse antigo recanto da Serra. 
Cercada pela exuberância natural manifestada por suas falésias, rio e mar, Nova 
Almeida transita entre ser um bairro periférico da Serra, com todos os problemas 
urbano e sociais de uma cidade, e ser um ponto turístico de extrema relevância 
para o município.

Nova Almeida surge em uma região limítrofe entre o território da Serra e Fundão, de 
um aldeamento jesuítico nomeado de Reis Magos no século XVI. O aldeamento foi 
erguido em uma elevação nas proximidades do rio Reis Magos, a partir da mudança 
de local de um antigo aldeamento (Aldeia Velha), onde hoje se encontra o bairro Santa 
Cruz, pertencente a Fundão. Fontes históricas dão conta de que a localidade possui 
uma forte representatividade (FREIRE; ACHIAMÉ; NEVES, 2006), haja vista que ali 
foram erguidas, sob o comando dos jesuítas, entre o final desse mesmo século e início 
do XVII, o conjunto de igreja e residência Reis Magos. Outra demonstração de seu 
vulto está no grande número de indígenas habitando na região nesse período, cerca 
de 3000, conforme Vania Moreira (2017). A autora também afirma que os indígenas
chegaram a exercer diversas funções de destaque na aldeia. Posteriormente, teremos
a presença marcante de africanos e afrodescendentes no local.

Figura 25 – Vista do bairro Nova Almeida pela janela 
do monumento/igreja Reis Magos.

Fonte: arquivo pessoal.

Figura 26 - Igreja Reis Magos em Nova Almeida,
tombada pelo Instituto do Patrimônio Histórico 
e Artístico Nacional em 1943.

Fonte: http://portal.iphan.gov.br/

É justamente nesse espaço/lugar surpreendente que ressoam os sons, as vozes dos 
sujeitos em suas culturas e resistências, por isso, priorizamos dois de seus elementos 
culturais, para o estudo do patrimônio cultural imaterial da Serra.

Eu acompanho o Congo por muito tempo, eu tenho paixão pelo Congo.
(Cultivo, Nova Almeida - Serra 12 de dezembro de 2018)

A nosso ver, essas culturas resistem justamente pela “paixão” transcendente das 
gentes que a compõem, gentes que se engendram no chão dos territórios culturais 
que, mesmo nos embates expelidos pela desvalorização e preconceitos relacionados 
ao patrimônio cultural popular, insistem no decurso agarrados à “corda e ao mastro”. 

Não podemos deixar de mencionar que o Congo e a Folia de Reis, em Nova Almeida, 
implicam-se, enquanto culturas, ocorrendo em um mesmo período do ano entre os 
dias 25 de dezembro, 6 e 20 de janeiro. No dia 6 de janeiro em especial, no Congo, 
ocorrem o ritual de derrubada/cortada do mastro, que segue em cortejo para um 
local onde ficará guardado para outros momentos da festa do Congo. Nessa mesma 
data, na Folia de Reis, os componentes se apresentam na igreja e nas casas, havendo 

http://portal.iphan.gov.br/


60 61

atuações de participantes da Folia de Reis no Congo e vice-versa. Todo esse processo, 
que ocorre no entorno da igreja matriz, Reis Magos, pode parecer simples, mas visto
de perto (estivemos participando/analisando enquanto pesquisadores), demonstra 
em seus sujeitos, que há uma linha muito tênue entre essas duas representações da 
cultura popular da Serra.

O Congo de Nova Almeida, no século XX, teve como principal mestre fundador 
Nelson Ramos. Seu legado foi seguido por seu aprendiz, mestre José Bento, principal 
nome no processo de revitalização do Congo adulto e mirim, e da Folia de Reis em 
Nova Almeida no início dos anos dois mil.

Na atualidade, o Congo de Nova Almeida 
está sendo coordenado por duas mulheres, 
assinalamos esta característica como 
relevante, tendo em vista que a dinâmica 
do patriarcado, historicamente, legou às 
mulheres um lugar secundário nas diversas 
áreas de nossa sociedade. Mesmo com 
a intensa participação feminina nessas 
culturas, é raro vê-las em posição de 
destaque, por isso, abrimos esse parêntese 
para deixar marcada a importância do papel 
feminino nas persistências das culturas 
populares no Brasil. Recordamos que dados 
da década de 1970 registrados no Atlas 
Folclórico do Brasil – Espírito Santo, também 
citam algumas raras lideranças femininas.

As festividades do Congo são marcadas por 
alguns momentos-chave, ocorrendo em 
diferentes datas entre dezembro e janeiro, 
tendo o desfecho no final da chamada 

quaresma, ritual católico que compreende um período de 40 dias após a quarta-feira 
de cinzas. Os movimentos do Congo de Nova Almeida, assim como em outros locais 
da Serra, foram gerados a partir da historicidade negra, fazendo alusão à tradicional 
história do naufrágio de um navio negreiro na costa de Nova Almeida. Nesse episódio 
os negros teriam se salvado segurando em um mastro, clamando pelo Santo Preto.

Apresentamos abaixo um trecho dessa história, que subsiste principalmente pelas 
oralidades dos populares, não possuindo muitas comprovações documentais, 
uma vez que as história dos povos africanos e afrodescendentes era registrada 
principalmente pelos relatos orais, e transmitida ao longo das gerações. Ressaltamos 
que a história oficial era escrita de forma unilateral, baseada nos relatos e documentos 
da elite europeia, ignorando a história dos outros povos aqui estabelecidos. Estando 
enraizada na cultura popular dos serranos, a história que versa sobre o naufrágio de 
um navio negreiro possui muita importância. Entre as suas diversas significações, 
citamos o sincretismo cultural e religioso que se funde no Brasil colonial, a partir da 
religiosidade africana e do catolicismo europeu. Segue a história:

Figura 27 – Festa do Congo no dia 20 de Janeiro 
de 2019 início do percurso para “fincada do mastro”.

Fonte: arquivo pessoal.

Em 1856, quando havia comércio de escravos para o Brasil, na viagem do 
navio vindo da África nas imediações das praias de Nova Almeida, deuse 
o naufrágio do navio, só restando 25 tripulantes que eram escravos e que 
se salvaram agarrados ao mastro que se desligou do barco, abraçado gri-
tando pelo santo preto e pôr Deus que os salvassem, e este milagre eles 
receberam. Acontece que esses escravos se espalharam nas fazendas que 
existiam na época e nos engenhos de cana de açúcar em vários lugares do 
município da Serra, como: em Putiri; Cachoeirinha; Hestes; Perinheiro; 
Pindaíbas; Muribeca; Queimado e lá viveram trabalhando para os senho-
res. Neste meio tempo eles lembraram que tinha uma promessa a pagar 
ao santo preto, criando uma banda de batuque ou banda de Congo feito 
com oco de pau e bambu, isto com permissão dos senhores. Com nome do 
santo preto que depois vieram, a saber, que era São Benedito, eles residiam 
em propriedades diferentes, isto é, no Município da Serra. 

Fonte: Site da Associação de Bandas de Congo da Serra–ES. Endereço ele-
trônico: http://www.abcserra.org.br/historia.html)

Na realidade, africanos e afro-brasileiros, em condição de escravidão, terão nessas 
narrativas e religiosidades, a oportunidade de se unir em coletividades, fazendo 
subsistir suas culturas e suas tramas (SOUZA, 2001). Daí o sentido e a importância 
dessas historicidades dentro do arcabouço de resistência cultural da negritude 
serrana.

Eu vim do mar
Eu vim correndo da tempestade
Vim louvar São Benedito no meio dessa cidade

São Benedito é Santo
Santo da proteção
Vim louvar São Benedito
No meio da multidão

Canção de Congo. Fonte: CD - Congo o canto da alma- volume 1- 2003/
Associação de Bandas de Congo da Serra.

O grupo de Congo (adulto) de Nova Almeida 
é formado basicamente por cerca de 35 
componentes, entre instrumentistas, mestres 
e rainhas. Nos dias de apresentações, os grupos 
de Congo do entorno também costumam marcar 
presença, participando da caminhada, como 
Congo de Jacaraípe por exemplo. Os momentos 
do Congo local irão se constituir propriamente 
em quatro, conforme explicitaremos. 

Figura 28 – Dançarinas do Congo no início do percurso
para “fincada do mastro”, dia 20 de janeiro de 2019.

Fonte: arquivo pessoal.

 http://www.abcserra.org.br/historia.html


62 63

No inicio de janeiro, ocorre a Cortada do Mastro. Nesse movimento, os grupos de 
Congo adulto e do Congo Mirim saem pelas ruas que circundam a igreja dos Reis 
Magos, acompanhados de inúmeros populares, carregando o mastro cortado, 
tocando e cantando músicas tradicionais do Congo, as dançadeiras e rainhas 
ostentam os estandartes em devoção a São Benedito e São Sebastião, santos 
guias do Congo de Nova Almeida. O som das casacas e dos tambores guiam 
os movimentos dançantes circulares das dançarinas do Congo, que ostentam 
o “giro” das saias, contagiando a multidão que as acompanha. Esse primeiro 
momento termina com a entrega do mastro, para ser guardado na casa de um 
antigo componente do grupo.

Ô tindolelê ô tindolalá
Deixa a caixa batê
Deixa o Congo rolar

Trecho de canção de Congo - Fonte: CD - Congo o canto da alma- volume
1- 2003/Associação de Bandas de Congo da Serra.

Em 19 de janeiro, ocorre a Escondida do Mastro. O mastro é levado para ser 
“escondido” em um local. O cortejo festivo do Congo acompanha o percurso até 
determinado ponto do bairro. Após esse momento, o mastro continua sendo 
levado somente por alguns participantes do Congo.

No terceiro momento, em 20 de janeiro, ocorre a culminância da cultura congueira 
de Nova Almeida, onde acontece a Fincada do Mastro em frente à igreja matriz. Nesse 
dia, os componentes do grupo adulto e mirim do Congo saem às ruas novamente, 
dessa vez, para uma caminhada mais longa. Agora, além do mastro e estandartes dos 

Figura 29 – Mastro sendo carregado durante a
cortada do mastro em 6 de janeiro de 2019.

Fonte: arquivo pessoal.

Figura 30 – Dançarina do grupo Congo com
estandarte em 6 de janeiro de 2019.

Fonte: arquivo pessoal.

santos, temos mais um elemento central, um barco, em homenagem a São Benedito 
e a São Sebastião, que é carregado exaustivamente pelos populares, apenas com 
auxilio de rodas e uma corda. 

Eu gosto do Congo desde pequena é uma terapia para mim, acho que é minha vida.
(Semente, Nova Almeida - Serra 27 de dezembro de 2018)

O barco é movido da frente da igreja ladeira abaixo, circulando pelas principais vias 
do bairro, acompanhado pelos batuques e vozes das gentes do Congo e por uma 
multidão de populares. Ao fim de uma caminhada de mais de três horas, o mastro 
é fincado em frente a igreja matriz. O ciclo festivo do Congo se fecha em um quarto 
momento, a Retirada do Mastro, que é realizado após a quaresma, no sábado de 
Aleluia, que não possui data fixa. Salientamos que, embora possua certa religiosidade 
em sua essência, resguardando características das religiões de matriz africana e do 
catolicismo, o Congo de Nova Almeida demonstra estar mais ligado às tradições 
culturais do lazer, da dança, e da diversão.

Eu não vejo ninguém de vela acesa fazendo oração, como acontece no 
Congo de Serra Sede.

(Cultivo, Nova Almeida - Serra 12 de dezembro de 2018)

Embora possuam um grande vulto, enquanto patrimônios culturais do município, 
a cultura do Congo e da Folia de Reis, em seus participantes, enfrentam grandes 
adversidades, entre elas, a desvalorização enquanto cultura, os escassos 
investimentos governamentais e os preconceitos relacionados à cultura afro-
brasileira, proveniente de moradores, autoridades públicas e até mesmo pela 

comunidade escolar. Obtivemos essas informações nos diálogos com a comunidade, 
mas os estudos teóricos (MUNANGA, 2005) demonstram que isso ocorre devido a 
uma série de problemas que circundam as relações étnicas e raciais brasileiras.

Figura 31 – Barco em homenagem a São Sebastião e São Benedito sendo 
carregado durante a Fincada do mastro em 20 de janeiro de 2019.

Fonte: arquivo pessoal.



64 65

Teve um que estava quase desistindo porque falaram 
com ele que era macumba. Eu observo que os 

professores não são chegados ao Congo, é uma coisa 
séria para manter esse Congo aqui.

(Cultivo, Nova Almeida - Serra 12 de dezembro de 
2018)

Existe uma outra questão que não podemos deixar 
de expor: o uso desses patrimônios culturais pelos 
poderes públicos apenas com interesses políticos e 
econômicos, quando são usados apenas como atrativo 
turístico, mascarando as realidades de desigualdades 
sociais que assolam os sujeitos que compõe esses 
patrimônios, e a falta de investimentos públicos em 
sua essência cultural (CANCLINI, 1999). Em Nova 
Almeida, observamos esse contexto, sobretudo nas 
apresentações Congo e Folia de Reis em 6 de janeiro, 
data em que também se comemora a fundação do local. 
Nesse período, a administração municipal investe de 
forma maciça em propagandas e shows4, deixando 

a desejar nos investimentos relacionados aos patrimônios culturais que nomeiam as 
festividades, que sobrevivem principalmente de doações e investimentos pessoais 
de seus participantes. Esse contexto, emergiu nas entrelinhas de nossos diálogos com 
moradores do bairro.

A pesquisa de Ubirajara Nascimento (2014), que investigou, junto aos moradores 
de Nova Almeida, as políticas públicas municipais relacionadas ao ciclo festivo do 
bairro, também confirma essa situação. O autor assim expõe:

Interessante destacar que houve casos de entrevistados que disseram 
que as atividades relacionadas ao ciclo folclórico tem carência de recur-
sos financeiros, onde há casos de indivíduos que direcionam parte de 
sua renda para a manutenção de algumas atividades. [...] O ideal é que 
as manifestações e ações afetas ao patrimônio material e imaterial da 
comunidade de Nova Almeida fossem sustentáveis, de maneira a poder 
perpetuar sua existência. (NASCIMENTO, 2014,p.70)

Nascimento (2014) nos aponta um outro problema relacionado ao ciclo cultural e 
religioso de Nova Almeida: a falta de autonomia dos participantes e moradores do 
bairro na gestão dessas culturas. Fora visto em sua investigação que os movimentos 
culturais, por vezes, são direcionados por forças governamentais, como exemplo o 
autor cita a mudança de data da comemoração da Festa de São Benedito de dezembro 
para janeiro. Essas e outras ações acabam deixando à margem os sujeitos dos saberes 
e fazeres culturais.

É necessário estimular um modelo de luta social que tenha um 

4	 Propaganda do evento no ano 2019. Endereço eletrônico: https://www.portaltemponovo.
com.br/folia-de-reis-congo-e-shows-nos-462-anos-de-nova-almeida/ Acesso em janeiro de 2019.

Figura 32 – Populares puxando o barco com
a corda, 20 de janeiro de 2019.

Fonte: arquivo pessoal.

novo instrumento de emancipação, que estimule a sensibilização 
dos que residem na região, de maneira que possam ser agentes 
transformadores das relações políticas, sociais e culturais existentes. É 
preciso haver novas lideranças surgidas no território de maneira que 
estes, conhecedores da realidade e das tradições, possam ser os novos 
intelectuais orgânicos que possam interagir de maneira coletiva em prol 
do desenvolvimento e a implementação de políticas públicas voltadas 
as carências locais, neste caso, afeto ao Ciclo Folclórico Religioso da 
comunidade de Nova Almeida. Desta maneira, é preciso estimular 
a superação da alienação, promover ações com foco na emancipação 
do cidadão quanto à dependência governamental e que possa então, 
desenvolver um pensamento crítico que viabilize a elaboração de 
políticas públicas efetivas para a localidade (NASCIMENTO, 2014, p.32).

Concordamos com Nascimento (2014), quanto a uma forma de emancipação cultural 
que venha a conceder empoderamento social aos sujeitos que fazem e compõe 
essas culturas, por meio do fomento à consciência critica, possibilitando que os 
mesmos possam, de forma coletiva, transcender as imposições e pressões externas. 
Ratificamos esse posicionamento nas palavras de Brandão (2009, p.742):

Não devemos duvidar de que sempre “algo pode ser feito pelas nossas 
culturas populares”. Mas, desde que de dentro para fora. Desde que 
deixadas as decisões sobre o acontecer de uma cultura própria nas mãos 
de seus criadores, usuários locais e atores do que criam e colocam “em 
cena”para si mesmos e para os outros. Os “seus outros” e os “nossos outros”.

Reportando-nos acerca de outra importante cultura imaterial de Nova Almeida, 
trazemos a Folia de Reis à cena. Sabemos ser secular a Folia de Reis que ocorre 
nesse local, reduto do município serrano, entretanto temos poucas comprovações 
documentais dessa subsistência. Antigos moradores, aqueles que contam com 
mais de 60 anos de idade, relatam conhecer essa expressão cultural desde criança. 
Lembrando que os processos culturais imateriais subsistem principalmente pela 
cultura oral, sendo transmitidas pelos mais velhos ao longo das gerações. Entretanto, 
como já salientamos, tanto o Congo quanto à Folia de Reis, não possuem um percurso 
linear em sua existência, reconfigurando-se de tempos em tempos.

Podemos captar essa inconstância na obra de Moura (2006, p.31) que versa sobre esse 
importante bairro, que luta pela preservação de sua cultura. Vejamos o que afirma 
Moura (2006), sobre a revitalização da Folia de Reis no local nos primeiros anos do 
século XXI:

Afonso Furtado, que depois se tornou amigo de Zé Bento (liderança do 
Congo-Mirim em Nova Almeida), era apenas mais um visitante da Igreja 
e Residência dos Reis Magos, que Zé Bento sempre protegeu, quando 
lançoulhe um desafio. “Como uma igreja dedicada aos Reis Magos não 



66 67

tem uma Folia de Reis?” Zé Ben-
to, juntamente com a família, e 
ainda Baiana, Maria Joaquina, 
Dorzila, Dona Dília, Nely, Mar-
lete Pinheiro, Roberto Augusto 
dentre outras pessoas, aceitaram 
o desafio e fundaram a Folia de 
Reis de Nova Almeida há seis 
anos. (MOURA, 2006, p.31).

A Folia de Reis está mais ligada aos aspectos 
religiosos do catolicismo popular, contudo, não 
podemos dizer que não possui alguns traços da 
cultura afro-brasileira. Esses traços podem ser 
observados nos movimentos dançantes, nas vestes 
e nas vozes que rezam e cantam toadas. Além disso, 
as culturas se mostram híbridas, seus contornos são 
observados nos intercâmbios entre participantes 
do Congo e da Folia de Reis.

“Gosto da Folia de Reis, é como uma família pra 
gente, nós somos uma família.”

(Saber, Nova Almeida – Serra, 8 de maio de 2019.)

A Folia de Reis é composta por cerca de 15 componentes, entre tocadores de violão, 
triangulo e sanfona, reis (três) e rainhas. Convém mencionar que essa Folia não 
possui o personagem, “palhaço”. O grupo se reúne no dia 6 de janeiro, do lado de fora 
da igreja, faz prévias das toadas populares e rezas entre si, enquanto dentro da igreja 
ocorre uma missa. O pano de fundo vem da tradição histórica cristã, dos três Reis 
Magos, no episódio em que presenteiam e anunciam o nascimento do Cristo.

O primeiro momento ocorre com a entrada do grupo de foliões na igreja. No final da 
missa, uma pequena parte das pessoas vai embora, mas a maioria permanece dentro 
da igreja para receber os foliões, que adentram a igreja, tendo a frente a rainha com 
o estandarte e os três reis, representando os reis Magos, que caminham cantando 
e tocando.

Ai, andar andei!
Ai, como eu andei!
E aprendi a nova lei:
Alegria em nome da rainha.
E folia em nome de rei!

Trecho de canção entoada na Folia Reis em Nova Almeida.
Fonte: https://www.letras.mus.br/baiano-os-novos-caetanos/1272051/

Após essa breve apresentação, os foliões saem da igreja, mantendo a mesma forma-
ção, tocando e cantado, acompanhados pelo povo, em direção à praça central. Nesse 
local, fica o palco central para exibição de shows em comemoração à fundação do 
bairro. Foliões se apresentam e são apresentados brevemente nesse palco. Em segui-
da, cantam-se os parabéns, homenageando a fundação do local, em uma espécie de 

Figura 33 – Componentes da Folia de Reis 
se reunindo.

Fonte: arquivo pessoal.

momento cívico.

Após a apresentação no palco, os foliões seguem para as casas, com rezas e cantos. 
Parte do percurso é feito de carro, devido à idade avançada de alguns componentes e 
a distância de algumas casas que, por tradição, recebem o grupo da Folia de Reis. Nas 
casas (escolhidas previamente) são distribuídos lanches e bebidas aos foliões, como 
uma espécie de oferta, diferenciando-se das doações em espécie (destinadas a ma-
nutenção do grupo, à igreja ou a comunidade), que eram realizadas pelos moradores 
nas antigas apresentações.

Santos Reis aqui chegaram, ai, ai
Cansados de viajar, ai, ai
Vieram pedir uma oferta, ai
Veja lá se pode dar, ai ai
Deus menino hoje nasce, ai ai
Santos reis pedem justiça, ai, ai/ aos que governam a nação ai, ai
Porquê existem cofres cheios, ai/e há marmitas sem feijão, ai, ai
Santos reis vão despedindo-se ai, ai/ mas prometem aqui voltar ai, ai
Juntos com Jesus menino, ai
Para todos abençoar ai, ai

Canção interpretada pelos foliões quando entram nas casas.
Fonte: https://www.ouvirmusica.com.br//moreno-moreninho/884075/

Alguns trechos da canção acima reforçam o caráter de ato político dessas culturas, 
que demonstram, além de uma resiliência cultural e religiosa, uma resiliência social: 
“existem cofres cheios, aí, e há marmitas sem feijão”.

Fizemos alguns delineamentos das apresentações da Folia de Reis e do Congo, para 
melhor evidenciar o enraizamento desses patrimônios culturais no coletivo serra-
no, em seus pertencimentos e em suas identidades. Essas expressões nos inclinam a 

Figuras 34 e 35– Entrada do grupo de Folia de 
Reis na igreja, 6 de janeiro de 2019.

Fonte: arquivo pessoal.

https://www.letras.mus.br/baiano-os-novos-caetanos/1272051/


68 69

2º Experiência coletiva

Título: aula de campo com roda de conversa e visita educativa.

Objetivos: tivemos como primeiro objetivo a realização de um encontro com 
experiência de campo, entre as docentes cursistas e participantes do Congo e da Folia 
de Reis, em Nova Almeida, para uma escuta sensível de suas narrativas, almejando 
conhecer mais sobre as historicidades e peculiaridades desses movimentos culturais.

Um segundo objetivo foi de efetuar uma visita educativa ao Monumento Reis Magos, 
com exposição e compartilhamento sobre a história de Nova Almeida, ressaltando 
as principais características do monumento e suas implicações para as culturas que
ocorrem no bairro.Pe

rc
ur

so
s

Ex
pe

riê
nc

ia
s c

ol
et

iv
as

pensar na necessidade que temos de desbravar a essência desses patrimônios, fazen-
do irromper sua importância, enquanto patrimônio calcado na base cultural brasilei-
ra e no conhecimento científico. Almejamos que fique evidente que o tema precisa 
ser considerado dentro de uma Educação que perspective os sujeitos em suas cultu-
ras, em sua plenitude humana, uma educação desenlaçada das hierarquias sociais 
excludentes. Aproximar esse diálogo da escola, por meio da formação de professores, 
é dar um “passo” a mais no sentido emancipatório da comunidade escolar.
1º Experiência coletiva

Título: roda de conversa com experiência do sensível

Objetivos: trazer discussões em torno do reconhecimento das culturas e etnias em
suas diversas produções.

Descrição: a experiência foi conduzida com a importante colaboração da Professora
Marina Rodrigues Miranda, que propôs ao grupo que se organizasse suas cadeiras 
em uma roda. No centro da roda foram distribuídos artefatos das culturas indígenas 
e afro-brasileiras. Em momentos anteriores ao encontro, solicitamos que as docentes 
trouxessem uma pequena quantidade de terra dos locais que considerassem impor-
tante em suas vidas, dessa forma, com um punhado de terra na mão, as docentes 
compartilharam suas experiências, enquanto educadoras que são atravessadas por 
questões étnicas e culturais.

Material: imagens e artefatos culturais. 

Figura 36 – Docentes cursistas participando de oficina.

Fonte: arquivo pessoal.



70 71

Descrição: Em uma sala do Monumento Reis Magos, realizamos uma roda 
de conversa com participantes do Congo e da Folia de Reis. As contribuições 
dadas por esses sujeitos sobre saberes e fazeres culturais foram valiosas para o 
grupo, possibilitando alguns desvelamentos dos percursos dessas culturas, dos 
enfrentamentos que os sujeitos empreendem para manter essas produções. Além 
disso, aproximou os diálogos dessas culturas em seus sujeitos, dos contextos 
escolares, que emergiram pelas narrativas das professoras presentes. As professoras 
expuseram os desafios encontrados no contexto escolar, como os distanciamentos, 
preconceitos e estereótipos para com as produções culturais de origem popular. 
Também expuseram a relevância da temática para formação dos professores, e dos 
educandos, e a necessidade enfrentamento desses desafios para transformação dessas 
práticas. Fechamos essa experiência coletiva com uma visita educativa aos espaços 
do monumento Reis Magos. Esse outro instante fluido e precioso, ocorreu com a 
visitação ao monumento direcionada pela significativa contribuição do professor 
Henrique Sepulchro. O grupo refletiu de forma crítica sobre as características do 
lugar, compartilhando conhecimentos que transcenderam ao belíssimo patrimônio 
material a nossa vista, o “olhar” voltou-se para as diversidades étnicas, memórias e 
histórias que atravessaram a construção, e as implicações desse movimento para 
composição do Congo e da Folia de Reis na localidade.

Material: garrafas com água e protetor solar.

NARRATIVAS

Eu fico pra morrer quando falam: fulano não tem cultura [...] cultura a gente já nasce
dentro dela.  Cantoria

É banalizar a cultura daquela região, simplesmente colocam tudo num balaio sacodem 
e: está aí.  Foliã

Eu sendo branca me incomodava, porque eu tenho irmãos negros, minha irmã é negra, 
meu esposo é negro e eu, em uma família de negros, percebia que meu tom de pele pre-
valecia por eu ser branca, aquilo me incomodava. Vozes

Eu tive a oportunidade de ressignificar esse conteúdo e trazer a temática para a sala de 
aula fazendo esse curso.  Andança

Eu estou aprendendo muito estou levando para uma turminha de 1º ano aqui na Serra, 
vou levar essa experiência para resto da vida está sendo maravilhoso.  Rainha 

Figura 37 – Roda de Conversa entre docentes e 
participantes do Congo e Folia de Reis.

Fonte: arquivo pessoal.

Figura 38 – Vista do bairro Nova Almeida pela
janela do monumento Reis Magos.

Fonte: arquivo pessoal.

Figura 39 – Grupo de professoras em visita
educativa ao monumento Reis Magos.

Fonte: arquivo pessoal.

Figura 40 – Grupo de professoras em visita
educativa ao monumento Reis Magos.

Fonte: arquivo pessoal.

Figura 41 – Grupo de professoras em visita
educativa ao monumento Reis Magos.

Fonte: arquivo pessoal.



72 73

REFLEXÕES

Analisando a importância que o Congo e a Folia de Reis de Nova Almeida têm para 
os sujeitos que vivem na Serra, acreditamos na relevância dessa temática para a 
comunidade escolar do município. Contudo, alguns apontamentos realizados pelas 
docentes, durante a formação, demonstram que a cultura imaterial ainda é pouco 
tratada nas escolas. Esse cenário demonstra a grande necessidade de fomento de 
ações formativas para o reconhecimento dessas culturas, sobretudo nos espaços 
formais de educação, como a escola. Podemos sim, perspectivar por essas práticas, 
uma educação mais democrática, que busque valorizar a diversidade étnica e cultural 
nas produções populares. Reconhecendo a cultura dos antepassados dos povos 
remanescentes, possibilitando dessa forma, o fortalecimento de nossa identidade, 
sedimentando a construção de uma sociedade mais justa e humanizada.

SUGESTÕES

Que tal ver e escutar o Congo e a Folia de Reis de Nova Almeida e saber mais sobre as
culturas imateriais da Serra?

Vídeos:  Banda do Congo de São Benedito e São Sebastião de Nova Almeida – Híbri-
dos rituais/festas. Endereço eletrônico: https://hibridos.cc/po/rituals/festas-de-no-
vaalmeida/

Youtube: https://www.youtube.com/watch?v=ORW2O78XgI4

Folia de Reis de Nova Almeida. Híbridos rituais/festas. Endereço eletrônico: https://
hibridos.cc/po/rituals/festas-de-nova-almeida/

Youtube: https://www.youtube.com/watch?v=lBOs_ttY36Q

Sob o signo do Congo – Endereço eletrônico: https://www.youtube.com/watch?-
v=hpYACmUJorM

Site: Associação das Bandas de Congo da Serra: http://www.abcserra.org.br/

REFERÊNCIAS

BRANDAO, Carlos Rodrigues. A folia de reis de Mossâmedes. Ministério da 
Educação e Cultura, Departamento de Assuntos Culturais, Fundação Nacional de 
Arte-FUNARTE, Campanha de Defesa do Folclore Brasileiro, 1977.

______. O que é Folclore. São Paulo, Brasiliense, 1984.

______. Vocação de criar: anotações sobre a cultura e as culturas populares. Cad. 
Pesqui. [online]. 2009, vol.39, n.138, pp.715-746.

CANCLINNI, Nestor Garcia. Culturas Híbridas: estratégia para entrar e sair da 
modernidade. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo: 2006

CARDOSO, Marcos Antonio. Patrimônio Cultural Negro-Africano: Desafios 

contemporaneos. Patrimônio cultural, territórios e identidades/organizadores: João 
Carlos Nogueira e Tânia Tomázia do Nascimento. Florianópolis: Atilènde, 2012.200 
p.

FREIRE, Mário Aristides; ACHIAMÉ, Fernando; NEVES, Reinaldo Santos. A 
capitania do Espírito Santo: crônicas da vida capixaba no tempo dos capitães-
mores, 1535- 1822. Flor & Cultura Editores, 2006.

INSTITUTO NACIONAL DO FOLCLORE. Atlas Folclórico do Brasil – Espírito 
Santo. Rio de Janeiro, FUNARTE, 1982.

MACIEL, Cleber. Negros no Espírito Santo / Cleber Maciel; organização por 
Osvaldo
Martins de Oliveira. –2ª ed. – Vitória, (ES): Arquivo Público do Estado do Espírito 
Santo, 2016.

MIRANDA, M. R. (2007). Leituras de imagens: da casaca à Konshaça - 
mediações na particularidade do enredo cultural serrano, na formação de 
professores em educação a distância. Dissertação (Mestrado em educação) – 
Programa de Pós-Graduação em Educação da Universidade Federal do Espírito 
Santo, Vitória, 2007.

MOURA, Aurélio Carlos Marques. Nova Almeida/ texto Aurélio Carlos Marques 
de Moura; fotos Rodger Hedu Savaris. – Serra: Secretaria Municipal de Turismo, 
Cultura, Esporte e Lazer. Set/2006.50p. (Coleção Mestre Álvaro, Volume II).

MUNANGA, Kabengele. Políticas de ação afirmativa em benefício da 
população negra no Brasil: um ponto de vista em defesa de cotas. Sociedade e 
cultura, v. 4, n. 2, p. 31-43, 2001.

______. Superando o Racismo na escola. 2ª edição revisada/[Brasília]: Ministério da 
Educação. Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade, 2005.

MOREIRA, Vânia Maria Losada. Espírito Santo indígena: conquista, trabalho, 
territorialidade e autogoverno dos índios, 1798-1860/Vânia Maria Losada. Vitória: 
Arquivo

NASCIMENTO, Ubirajara Corrêa. Impactos das políticas públicas municipais de 
cultura sobre o ciclo folclórico religioso da comunidade de Nova Almeida, 
Serra/ES, a partir da década de 1990. Dissertação (Mestrado em políticas 
públicas e desenvolvimento) - Escola Superior de Ciências da Santa Casa de 
Misericórdia de Vitória – EMESCAM, Vitória, 2014.

ROCHA, Levy. Viagem de Dom Pedro II ao Espírito Santo. Vitória: Governo do 
Estado do Espírito Santo, 2008.

SILVA, Marcos Rodrigues da. A religiosidade de matriz Africana como 
Patrimônio Histórico Cultural das Populações Afro-brasileiras. Patrimônio 
cultural, territórios e identidades/organizadores: João Carlos Nogueira e Tânia 
Tomázia do Nascimento. Florianópolis:Atilènde, 2012.200 p.

SOUZA, Marina de Mello. História, mito e identidade nas festas de reis 
negros no Brasil–séculos XVIII e XIX. Festa: cultura e sociabilidade na América 
portuguesa, v. 1, p. 249-260, 2001.

https://hibridos.cc/po/rituals/festas-de-novaalmeida/ 
https://hibridos.cc/po/rituals/festas-de-novaalmeida/ 
https://www.youtube.com/watch?v=ORW2O78XgI4 
https:// hibridos.cc/po/rituals/festas-de-nova-almeida/ 
https:// hibridos.cc/po/rituals/festas-de-nova-almeida/ 
 https://www.youtube.com/watch?v=lBOs_ttY36Q 
http://\
http://\
http://www.abcserra.org.br/ 


74 75

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Em nosso percurso, foi possível confirmar a necessidade de fazer adentrar nos es-
paços escolares brasileiros elementos culturais de matriz afrodescendentes e, com 
prioridade, naqueles lugares que contam com alguns desses patrimônios imateriais, 
enraizados e preservados em sua cultura. Ao enveredar pelos caminhos do Congo 
e da Folia de Reis que se conservam e se apresentam no município da Serra, confir-
mou-se, por meio deste trabalho, amparado pelos autores referenciados, que, mes-
mo as escolas das localidades em que há a preservação da cultura herdada pelos po-
vos advindos dos países africanos, existem dificuldades para inserir o conhecimento 
acerca da multiplicidade dos aspectos da riqueza cultural existentes nesses patrimô-
nios imateriais.

Nas formações de professores, com os quais partilhamos as experiências para compor 
este material, reafirmam-se a necessidade de aproximação de temáticas voltadas ao 
patrimônio cultural imaterial na educação formal. Além disso, percebemos a urgência 
de trabalhos e materiais educativos que tragam reflexões em torno das relações 
étnicas e culturais na escola, tendo em vista, que observamos nos estudos teóricos e 
nas diversas narrativas docentes, a persistência de preconceitos e racismos em nossa 
sociedade. Assim, essas e outras questões, permitem-nos apontar a necessidade 
de uma política de formação mais intensa, levando em conta a cultura imaterial 
como perspectivas formativas aos professores, considerando em seu processo, os 
anseios, práticas, vivencias ou até mesmo as trajetórias pessoais docentes. Enfim, 
constatou-se, principalmente com os sujeitos que colaboraram com essa pesquisa, 
que a cultura que se apresenta nesses locais pode, em muito, contribuir para uma 
produção formativa mais humanizadora e qualificadora das ações curriculares. Dessa 
forma, almejamos que esse material educativo possa alavancar nossas performances 
formativas com essa temática na formação docente, constituindo-se como mais uma 
ferramenta na luta por uma Educação efetivamente emancipatória.


