
PRODUTO EDUCACIONAL 

 

 

 

ÁLVARO VIEIRA PINTO  

E  A  

EDUCAÇÃO TECNOLÓGICA 

 

 

 

 

 

 

Breno Augusto da Costa 

Orientador: Prof. Dr. Adriano Eurípedes Medeiros Martins 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Uberaba-MG 

2019 



BRENO AUGUSTO DA COSTA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ÁLVARO VIEIRA PINTO E A EDUCAÇÃO TECNOLÓGICA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Produto educacional apresentado ao 

Programa de Pós-Graduação em Educação 

Profissional e Tecnológica – PROFEPT do 

Instituto Federal de Educação, Ciência e 

Tecnologia do Triângulo Mineiro – Campus 

Avançado Uberaba Parque Tecnológico, 

como requisito para obtenção do título de 

Mestre em Educação Profissional e 

Tecnológica. 

 

 

 

Linha de Pesquisa: Práticas Educativas em Educação 

Profissional e Tecnológica 

 

Orientador: Prof. Dr. Adriano Eurípedes Medeiros Martins 

 

 

 

 

 

 

 

 

Uberaba (MG) 

2019 



Sumário 

Apresentação ........................................................................................................... 4 

1) Evento: “II Encontro Álvaro Vieira Pinto do Triângulo Mineiro: o lugar da 

Psicologia na realidade nacional” ............................................................................ 5 

2) Livro: “Álvaro Vieira Pinto pensador da Pátria Grande” ................................... 7 

Álvaro Vieira Pinto pensador da Pátria Grande ....................................................... 7 

Referências ............................................................................................................ 18 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Apresentação  

Conforme as exigências do Mestrado Profissional em Educação 

Profissional e Tecnológica (ProfEPT/IFTM), é necessário que o postulante ao título 

de mestre apresente um produto educacional desenvolvido paralelamente a esta 

dissertação. 

Partindo de seu encontro com o pensamento de Álvaro Vieira Pinto, o autor 

percebeu a convergência e ascendência desse filósofo sobre o pensamento 

decolonial. Convergência, pois, conforme foi demonstrada ao longo de sua 

dissertação, as reflexões vieiristas partem de uma atitude que foi defendida como 

sendo decolonial, já que temas como colonialidade, giro decolonial, libertação, 

epistemicídio e insurgência epistêmica foram tratados por ele, ainda que lançando 

mão de diferentes substratos conceituais. Foi ressaltado, que a decolonização dos 

estudos de educação e filosofia da tecnologia – tomando esse termo na primeira 

acepção assinalada por Vieira Pinto – receberá grandes contribuições vindas de seu 

pensar, bem como o entendimento que a obra “A Sociologia dos Países 

Subdesenvolvidos” guarda fecundas contribuições ao pensamento decolonial e suas 

diferentes linhas reflexivas.  

Quanto à sua ascendência, o autor se referiu, especialmente à influência 

exercida por ele sobre Paulo Freire, um dos expoentes fundamentais do pensamento 

decolonial. Foi citada também a proximidade entre Vieira Pinto e outro exponente 

basilar do pensamento libertador, o pensador latinoamericano Frantz Fanon, que foi 

brevemente abordada por alguns autores (FREITAS, 1998; ORTIZ, 1994), mas que 

é muito maior do que tem sido considerada. O autor inferiu que provavelmente, na 

ocasião em que Sartre visitou o Brasil, em 1960, o pensador brasileiro pode ter 

tomado conhecimento de Fanon por meio do filósofo francês, já que os temas 

tratados nesse encontro, nacionalismo e colonialismo, eram do interesse de ambos 

(GONZATTO & MERKLE, 2016). 

Com base nessa convergência entre o pensamento de Álvaro Vieira Pinto e 

o pensamento decolonial o autor considerou que uma das possibilidades de produto 

seria discutir seu pensamento e mostrar sua proximidade com autores que se 

devotaram a pensar e executar a libertação nacional.  

Para tanto desenvolveram-se dois produtos educacionais. 



1) Evento: “II Encontro Álvaro Vieira Pinto do Triângulo Mineiro: o lugar 

da Psicologia na realidade nacional” 

No primeiro deles, um encontro científico, foi feito com o objetivo geral de 

discutir o lugar da Psicologia, enquanto ciência e profissão, na realidade brasi leira à 

luz das reflexões de Álvaro Vieira Pinto. Como objetivos específicos o evento teve 

como:  

(a) apontar a necessidade da democratização da Psicologia e da 

decolonização dos saberes psicológicos;  

(b) realizar um exame decolonial da Psicologia considerando seu 

compromisso ético com as questões étnicas, culturais, linguísticas, religiosas e 

epistemológicas emergentes na sociedade brasileira;  

(c) examinar as contribuições do pensamento de Álvaro Vieira Pinto à 

Psicologia;  

(d) propor a (re)consideração do papel social da Psicologia e do 

entendimento acerca dos aspectos psicológicos que permeiam questões sociais, 

proporcionando uma abordagem crítica das diferentes formas de produção do 

sofrimento psíquico e opressão e tendo como horizonte a libertação nacional;  

(e) abordar a questão da técnica da Psicologia e da Psicologia na era da 

técnica;  

(f) examinar a articulação entre o referencial oferecido por Álvaro Vieira 

Pinto e as reflexões sobre a medicalização da sociedade;  

(g) discutir a psicologia perante as seis interpelações da filosofia da 

libertação proposta por Enrique Dussel 

O evento foi feito com base na justificativa de que ao mesmo tempo em 

que o número de profissionais psicólogos aumenta, novas demandas de atuação 

surgem, entretanto em muitos casos existem poucas ressonâncias entre a prática 

cotidiana e o aparato conceitual hegemônico da Psicologia. Considerando a 

imperiosidade da democratização da Psicologia e de uma abordagem decolonial dos 

saberes psicológicos, ou seja, da criação de um saber brasileiramente referenciado, 

é necessário a (re)discussão da distância entre realidade nacional e a ciência 

psicológica, bem como a formação em Psicologia. A Psicologia conforme no Brasil 

tem sido feita é cravada pelo eurocentrismo, o que justifica um questionamento de 

seu papel prático e a luta pelo compromisso ético com a multiplicidade étnica, 



cultural, linguística, religiosa e epistemológica do povo brasileiro. Desde muito a 

Psicologia, enquanto ciência e profissão, tem sido utilizada para a manutenção da 

exploração dos brasileiros, por isso é necessário repensar seu papel social, 

questionando e rompendo com estratégias de dominação e atuando em conjunto em 

prol da democracia e dos direitos humanos. A população em geral possui 

representações muito opacas sobre o papel social da Psicologia, o que compromete 

a possibilidade de uma atuação psicológica pautada no social e na promoção da 

emancipação humana. Ademais é preciso uma visão sobre os aspectos psicológicos 

que permeiam as questões sociais, o que proporcionará uma abordagem crítica das 

diferentes formas de produção do sofrimento psíquico e opressão e tendo como 

horizonte a libertação nacional, mais do que o simples empoderamento 

individualista. Serão enfatizadas a abordagem crítica da Psicologia na educação, 

destacando sua relevância e a importância de questionar e romper com o discurso 

medicalizante hegemônico; e da Psicologia na “era da técnica”, considerando a 

questão tecnológica no horizonte da Psicologia e os desdobramentos da “revolução 

digital” para a atuação da psicologia à luz das reflexões de Álvaro Vieira Pinto.  

O evento foi ocorreu na 1ª semana de setembro de 2019 (02/09/2019 a 

06/09/2019) e foi realizado com a parceria, a qual o autor gostaria de manifestar sua 

extrema gratidão, do Conselho Federal de Psicologia, por meio de um edital de 

apoio a eventos. Folders de divulgação utilizados, a programação e fotos retiradas 

no evento podem ser encontradas na Plataforma Educapes: 

(http://educapes.capes.gov.br/handle/capes/559963).  

Uma das contribuições do evento para a psicologia, enquanto ciência e 

profissão, centra-se na realização de um debate profícuo sobre a situação da 

psicologia na realidade brasileira. Uma discussão muito presente foi acerca da 

impossibilidade de uma psicologia efetiva sem que haja um compromisso com uma 

produção científica autóctone, isto é, demanda-se um maior comprometimento da 

psicologia não apenas com as questões nacionais, mas também com uma busca 

rigorosa por uma ciência e profissão autenticamente brasileiras. Abordou-se a 

necessidade de pensar mais a presença do decolonial para uma psicologia realmente 

crítica e comprometida com os direitos humanos e a humanização das condições de 

existência dos seres humanos. 

 

http://educapes.capes.gov.br/handle/capes/559963


2) Livro: “Álvaro Vieira Pinto pensador da Pátria Grande” 

Para a realização do segundo produto educacional, um livro, foi elaborado, 

na dissertação, um capítulo especialmente devotado a pensar a obra de Vieira Pinto 

como um pensador da Pátria Grande. De acordo com esta proposta parte I da 

dissertação será tomada como referência central de seu texto, que terá também 

como capítulo o seguinte texto, intitulado “Álvaro Vieira Pinto e a Pátria Grande”. 

Nele aponta-se a importância de ressaltar como o filósofo brasileiro pode contribuir 

para essa discussão fundamental ao movimento de libertação dos oprimidos, que 

cifra-se na solidariedade entre os povos. 

Álvaro Vieira Pinto pensador da Pátria Grande 

Entendemos que a concepção de solidariedade entre os povos de Álvaro 

Vieira Pinto nos permite colocá-lo no horizonte dos estudos dos pensadores da 

Pátria Grande. Tomaremos como referência, especialmente, parte da obra 

“Consciência e Realidade Nacional” (1960, vol. II, pp. 507-518), já que contém um 

texto devotado ao tema. Salientamos que, em “A Sociologia dos Países 

Subdesenvolvidos” e “O Conceito de Tecnologia”, outros aportes podem ser 

encontrados, embora não tão adensados como na obra em questão. 

O tema da solidariedade entre os povos aparece no segundo volume da 

obra, na carta de princípios de uma política nacionalista, como que sintetizando-os. 

Nesse texto, o filósofo também se devota à realização de esclarecimento 

importantíssimo acerca de sua concepção de nacionalismo: ela, de nenhuma forma, 

é xenófoba ou fascista, mas guarda em si, como traço essencial, a identificação 

solidária com os países em condição semelhante. 

Vieira Pinto inicia o texto apontando que a tarefa nacional de conquista da 

plena autonomia “não se realiza num espaço histórico vazio, nem se reduz a um 

combate singular entre ele [o país subdesenvolvido] e uma potência dominante, que 

o subjuga” (1960, vol. II, p. 507), indicando que trata-se de uma façanha nacional, 

mas que estabelece relações com o cenário mundial, onde determinadas nações se 

empenham igualmente na luta pela libertação, enquanto outras, acrescentaríamos, 

devotam-se à manutenção dessa realidade desumana. 

O filósofo aponta a importância da solidariedade com as nações que se 

encontram em situação semelhante à brasileira e que deve ser estabelecido apoio 



entre elas, sendo conveniente a criação de vínculos de amizade e auxílio a ser 

concretizado na forma de blocos de forças de atuação em assembleias 

internacionais para a defesa de interesses comuns. Um índice para o acerto de tal 

medida cifra-se no empenho que as potências imperialistas e os sabotadores 

nacionais a seu serviço realizam contra a formação de tais blocos. Em seguida, é 

apontada a busca pela descolonização empreendida pelas nações africanas, visando 

a autonomia política e independência econômica e que, diante disso, é “dever 

estreitar os laços de solidariedade com tais nações, e com as demais do mundo 

periférico, para travar em conjunto a luta que é de todas contra os mesmos 

adversários” (1960, vol. II, p. 507). 

Álvaro Vieira Pinto esclarece que “o nacionalismo não se confina em 

considerar o processo histórico particular do País, mas o inclui no curso do 

processo mais geral, o da totalidade das áreas subdesenvolvidas que buscam melhor 

modo de existência” (1960, vol. II, p. 508), se, continua o autor, o caso brasileiro 

foi tomado com evidência, é que os aspectos internos de nossa realidade mereciam 

ser tratados com maior amplitude, o que não significa desconhecimento do quadro 

mundial. 

Na sequência, o filósofo assinala que o seu pensamento era orientado pela 

teoria dialética do processo histórico, o que o levava a tomar o nacionalismo não 

como fundamento para mera declaração abstrata de solidariedade aos povos que 

lutam pelo desenvolvimento, mas sim como uma proposição prática nas quais as 

possibilidades concretas de ação deveriam ser apreciadas, o que decorre da 

aplicação desse princípio teórico. Portanto, quais são os modos concretos que tal 

solidariedade ganha corpo? “Não se trata de solidariedade em geral, mas daquela 

que as circunstâncias permitem que objetivamente se trave e opere feitos úteis 

reais” (VIEIRA PINTO, 1960, vol. II, p. 508). Há que se considerar, para tal, os 

grupos particulares das diferentes nações em cada tempo, bem como a fase de 

desenvolvimento que elas se encontram. Seria um engano, assevera o filósofo, 

conclamar os povos em prol de uma união em abstrato, ou apelar para a união dos 

trabalhadores, sem considerar que há distintos graus de desenvolvimento e de 

autonomia que tais coletividades têm acesso. É necessário, antes de tudo, criar 

condições materiais de união dos povos, sobretudo, dos trabalhadores. Vieira Pinto 

afirma que: 



o processo da realização objetiva da unidade dos povos e das classes, na 

parte do mundo onde nos achamos, acha-se inteiramente submetido ao 

sistema vigente, corporificando na dominação imperialista, e evolui em 

função das relações que as áreas periféricas são obrigadas a manter com 

os centros dominantes” (1960, vol. II, p. 509). 

 

O filósofo conclui essa reflexão dentro de seu texto assinalando que, ao 

considerar que os países subdesenvolvidos são cativos da mesma influência 

espoliadora, ainda que em condições distintas, será pelo teor, e, acrescentaríamos, a 

qualidade, da liberdade que cada qual conquistou que definirá a apreciação das 

possibilidades de se associar com as outras nações de igual situação. 

Em seguida, ele propõe a descrição de três fases principais de possibilidade 

de solidariedade entre os povos, considerando as respectivas condições de 

desenvolvimento dos países. A primeira etapa: 

 

correspondendo à etapa primitiva do desenvolvimento econômico, 

mostra-nos que o jugo imperialista e colonialista se exerce aí com tal 

rigor que impõe a completa reclusão do país em si mesmo, obriga-o a ter 

como única relação externa, a que o prende à nação dominante (VIEIRA 

PINTO, 1960, vol. II, p. 509). 

 

O país em estado de colonialismo recrudescido encontra-se enrodilhado 

pela metrópole graças às manobras de exploração e dominação a que é submetido. 

Por assim dizer, não há sentido, assevera Vieira Pinto, em falar-se de relações 

internacionais nesse caso; trata-se de eufemismo, pois as únicas relações que a 

nação colonizada estabelece são voltadas à metrópole. A solidariedade entre os 

povos, portanto, é impossibilitada pela falta de soberania e de consciência da 

própria realidade que tais nações enfrentam. Entre o país subdesenvolvido e o 

dominador há contato, mas não solidariedade; entre os países colonizados sequer 

existe contato, pois uma das estratégias de dominação é a separação,  o que 

impossibilita as alianças solidárias. 

Em seguida, o filósofo afirma que a mesma impossibilidade ocorre entre os 

grupos oprimidos das nações dependentes, pois essa dimensão do processo histórico 

que poderíamos chamar de “interesses dos trabalhadores” lhe permanece oculta à 

consciência. 

A razão disso é simples: as massas agonizam em tal trama de pobreza que 

seu campo de existência é devotado à busca pela garantia da mais básica 

subsistência. Vieira Pinto afirma que: 



 

a possibilidade de concretizar-se a união entre povos e a solidariedade 

entre classes trabalhadoras depende da natureza da contradição principal 

que no momento afeta essas comunidades: quando a contradição 

principal da nação é representada pelo imperialismo, tal nação se acha 

isolada na oposição que trava com o poder dominante, e não dispõe de 

condições para se elevar ao ponto de conceber em sua consciência o 

ideal da solidariedade de suas classes proletárias com as das demais 

nações. Somente quando a contradição principal de uma sociedade deixa 

de ser o imperialismo, passando a ser de modo inequívoco a contradição 

entre classes, é que se torna exequível a solidariedade internacional  do 

seu proletariado (1960, vol. II, p. 510). 

 

Eis, segundo o filósofo, a chave de explicação da passividade das massas. 

Ele encerra a discussão da primeira etapa afirmando que tal fato, o da 

impossibilidade de solidariedade entre os trabalhadores provenientes de nações com 

alto grau de exploração e submissão colonial, escapou aos teóricos metropolitanos. 

Acrescentaríamos que, dada a colonialidade que marca os intelectuais dos países 

subdesenvolvidos, os tabeliões das ideias (2005, Vol. I, p. 45), tal pensamento 

pouco dialetizado, na verdade, uma fórmula poético-abstrata, encontra grande 

difusão em nossos campos intelectuais. 

Em relação à segunda etapa, aquela que, segundo o filósofo, nos 

encontramos, assim como os países em vigoroso surto de progresso e 

industrialização, rumando à plena autonomia, tudo quanto foi dito anteriormente 

deve ser atenuado. Nesse momento, Vieira Pinto defende que o nacionalismo 

contenha – como item de alta relevância – a prática de relações externas com todos 

os países, independentemente de suas estruturas sociais, e “de deliberada formação 

de blocos continentais ou intercontinentais entre nações empenhadas em igual 

desforço econômico, para em conjunto derrotar os planos das nações imperialistas” 

(1960, vol. II, p. 512). Em seguida, assinalou que não só o Brasil  havia adquirido 

condições políticas para exercer tal papel, como também que, naquele momento, era 

crescente a consciência dos trabalhadores no que se refere à sua natural  comunhão 

de interesses e sentimentos com as massas dos demais países. Foi aventado por ele, 

devendo surgir em breve, “um sistema concreto de união entre os povos periféricos, 

especialmente os do nosso continente, e de congraçamento das classes  

trabalhadoras, para apressar o fim do imperialismo em todo o mundo” (1960, vol. 

II, p. 512). 

O filósofo também coloca que a polaridade centro-periferia, fundamental 

para a dominação imperialista, deve ser contra-atacada através da interatuação dos 



povos asiáticos, africanos e, especialmente, os do nosso continente, que vivem 

situação semelhante à nossa. Esse movimento, que deve fazer de toda periferia 

como que um único centro de ação, fortalece a tal ponto que a metrópole 

exploradora perde seu principal sustento. 

Também é citado um dos estratagemas dos países imperialistas. Agindo 

como um perverso demiurgo, eles configuram as economia das nações exploradas 

de formas a se harmonizarem da melhor forma possível para facultar a exploração. 

Basta que uma economia se mostre empenhada em alguma forma de superação do 

imperialismo, que logo recebe sanções ou outras medidas que afetem a exportação 

dos produtos coloniais e, em breve, sua economia esfacela-se até chegar à beira da 

ruína. Vieira Pinto afirma, esclarecendo ainda mais seu conceito de nacionalismo, 

que tal conceito deve ser interpretado: 

 

como o procedimento pelo qual nos integraremos num internacionalismo 

autêntico, o das nações em luta pela humanização da vida de suas 

populações. O nacionalismo, ao afirmar-se e consolidar-se nos seus 

princípios, conduz, assim, a identificar-se com um internacionalismo que 

não o destrói, não revoga nenhuma de suas teses, não substitui nenhum 

dos seus ideais, antes encontra nessa nova etapa a plena realização 

daquilo que pregava (1960, vol. II, p. 513). 

 

Depois, o autor destaca que o Brasil, seguindo tais princípios nacionalistas, 

trilhará caminho diverso das atuais nações dominantes. Enquanto essas precisaram 

fazer-se imperialistas, enriquecendo-se às custas do empobrecimento das colônias, 

o Brasil terá seguido um esforço distinto de apropriação dos próprios recursos e 

realização de um trabalho para si libertador. Ainda esclarecendo o nacionalismo, 

afirma Vieira Pinto que este “aparece como fenômeno internacional constante 

porque é a resposta dada por toda nação atrasada à agressão partida do mesmo 

adversário de todas elas, o centro dominante” (1960, vol. II, p. 514), sendo a 

uniformidade dessa resposta explicada pela origem também uniforme do estímulo. 

A terceira etapa corresponde à situação das nações em condição de 

desenvolvimento superior à do Brasil e limita-se àquelas que, à época eram 

denominadas de “mundo livre”, ou seja, as grandes nações capitalistas ocidentais. 

Nelas, a contradição principal é o conflito entre grupos distintos no seio de uma 

mesma sociedade, portanto, é-lhes facultado a possibilidade de solidariedade 

internacional. O filósofo afirma que não se tratam de nações submetidas ao 

imperialismo, pelo contrário: são nações imperialistas ou que se beneficiam dele, 



como se fossem sócias. Claro está que, não lutando contra o julgo imperialista, as 

preocupações dos trabalhadores desses países permitem-lhes vibrar até o fundo da 

alma com o “vós não tendes nada a perder a não ser vossos grilhões”.  

Em seguida, Vieira Pinto expõe outro embuste criado pelos exploradores: a 

“política de boa vizinhança”, que atua com a função de “transportar para o plano 

ético o fato material, econômico, da exploração dos povos fracos” (1960, vol. II, p. 

515), sendo veiculada pelas nações dominantes com a finalidade de “conquistar o 

plácido assentimento de seu domínio” (1960, vol. II, p. 516), pois arrogam o direito 

de manter a situação de opressão imperialista através de diferentes expedientes 

moralistas cultivados. 

O filósofo denuncia que o país subdesenvolvido é tratado como se sofresse 

constantemente a ameaça de desgarrar-se das boas companhias políticas – recorde-

se aqui, especialmente, daquele período polarizado pela chamada Guerra Fria. Por 

isso são usadas diferentes intervenções políticas e militares de proteção ao nicho de 

enriquecimento das nações desenvolvidas. Segundo o autor, “a noção imperialista 

de ‘vizinhança’ foi cunhada, muito de indústria, para fundir num único bloco, 

pequenos países da mesma área geográfica, e impor-lhes um tipo de solidariedade 

de exclusiva conveniência do centro dominante” (1960, vol. II, p. 517), sendo que 

tal vizinhança é marcada mais pela comodidade de exploração do que qualquer 

outra razão. 

Vieira Pinto encerra o texto afirmando que uma política externa de 

solidariedade entre os povos configura um poderoso instrumento de emancipação 

econômica. Mas, para alcançar as condições de manejo, é preciso um mínimo de 

autodeterminação. O filósofo conclui o texto afirmando que todo passo à frente no 

caminho do desenvolvimento econômico se acompanha de algum progresso na 

consciência das massas, levando-as a cerrar fileiras com as demais populações do 

mundo ainda submetidas à opressão. Verifica-se, assim, que o nacionalismo, 

orientado pela correta teoria da história, não conduz ao isolamento do País, à 

ridícula beatitude consigo mesmo, não o afasta da comunidade universal, mas 

precisamente prepara-o para se incorporar a essa comunidade, na forma que se 

avizinha, a de um mundo sem ódios e sem guerras, possuído em comum por uma 

nova humanidade, para sempre libertada do terror e da exploração (1960, vol. II, p. 

518). 



O texto de Álvaro Vieira Pinto, apesar de breve, traz um rico aporte 

reflexivo que tentaremos explorar – pelo menos, em suas linhas gerais. Poderíamos 

iniciar nossa discussão a partir da categoria crítica de totalidade, categoria 

fundamental em seu pensamento e que lhe permitiu superar diversas limitações que 

travaram as reflexões de outros pensadores dos nossos problemas nacionais. 

Salientaríamos, por exemplo, o caso das críticas dirigidas aos desenvolvimentistas 

por Ramón Grosfoguel (2008). O sociólogo porto-riquenho afirma que os debates 

sobre o desenvolvimento que ocorreram na Latinoamérica entre os anos 1945-1990 

foram apenas uma forma de perduração da modernidade europeia. Tomando como 

referência a ideia de que o ser humano era livre e autodeterminado, transplantou-se 

tal noção ao contexto político, entendendo que cada Estado-nação poderia se 

autodeterminar e desenvolver-se se desejado fosse. Grosfoguel assevera que 

nenhum projeto radical na Latinoamérica pode funcionar e, nesse caso, citemos 

como exemplo o projeto de autonomia política, sem desmantelar a colonialidade  e 

suas relações de hierarquização colonial e racial.  

Retornando ao nosso foco de discussão, consideraremos o conceito de 

totalidade de Álvaro Vieira Pinto, o qual permite ao pensador crítico considerar 

“qualquer problema particular da realidade sob o ângulo de percepção do todo de 

que participa e que o engendra” (1969, p. 327), facultado, assim, “a noção exata da 

relação da sua sociedade com as demais, especialmente as desenvolvidas, que a 

utilizam e alienam” (1969, p. 329). 

A partir da totalidade é oferecida a explicitação do imperialismo como 

sendo a contradição primária da nação brasileira, o que permite a superação do 

raciocínio desenvolvimentista “feudalmaníaco” em dois sentidos. Em primeiro 

lugar, por denunciar, claramente, a exploração econômica do país subdesenvolvido 

como sendo a explicação de sua condição (1960; 1969; 2008); em segundo lugar, 

porque propõe a superação da ideologia dos modelos (2008). A totalidade também é 

fecunda na ciência da educação, pois permite apreender a educação enquanto “ato 

social que implica o ambiente íntegro da existência humana, o país, o mundo e 

todos os fatores culturais e materiais que influem sobre ele [educando]” (1982, p. 

63). Poderíamos acrescentar outros tantos exemplos, entretanto, nos contentaremos 

em parafrasear Vieira Pinto quando diz que a reflexão sobre a totalidade é um dos 

piores receios do opressor, pois por meio dela o oprimido pode conscientizar-se de 

sua opressão e caminhos de libertação (1969). 



Sobre a realidade brasileira, realidade de subdesenvolvimento e subjugação 

internacional, perdura estruturalmente a mesma situação, apesar de passadas quase 

seis décadas desde a publicação de “Consciência e Realidade Nacional” – por isso, 

e outros motivos também, consideramos mais do que imperiosa a (re)discussão do 

pensamento de Álvaro Vieira Pinto no horizonte do Brasil atual. A categoria crítica 

de totalidade traria, aqui, grande contribuição ao explicitar quais os fundamentos 

econômicos, com foco nas trocas internacionais, para a manutenção do quadro de 

subalternidade do povo brasileiro. 

O filósofo é preciso ao apontar que o acerto da noção de solidariedade 

entre os povos – e, aqui, assinalamos especialmente proposições como a Pátria 

Grande – pode ser aferida pela forma amarga como reagem os imperialistas e seus 

cônsules a ela. Poderíamos apontar como a reunião de Bandung, em 1955, a reunião 

do Cairo em 1957 e a conferência de Belgrado, em 1961, geraram desconforto entre 

os setores dominadores, assim como hoje a ideia de um Mercosul forte provoca 

arrepios nos timoratos e decadentes exploradores. Enfatizamos aqui a necessidade 

de se considerar que os países exploradores e o escol corrompido, os consulares do 

imperialismo, agem em conjunto, conforme já tivemos a oportunidade de tratar 

anteriormente. 

Nesse texto, Vieira Pinto também nos oferece um esclarecimento sobre seu 

conceito de nacionalismo, mostrando que não se trata de um conceito exclusivista, 

totalitário ou xenófobo, conforme abordado com maior minudência em outro 

trabalho (COSTA & MARTINS, 2019), mas, sim, de busca por melhores condições 

de existência das massas. E é essa busca que impulsiona a solidariedade com povos 

que amargam condições semelhantes.  

Álvaro Vieira Pinto realiza mais do que uma rigorosa aplicação da teoria 

dialética do processo histórico nas suas reflexões. Sua postura intelectual nos 

permite vislumbrar a antecipação do giro colonial, em que a diferença colonial é 

ressaltada em sua crueza. Conclamar em abstrato “trabalhadores do mundo, uni-vos. 

Vós não tendes nada a perder a não ser vossos grilhões” tem uma incrível força 

poética, carrega inegável apelo afetivo, entretanto, conforme discutimos na 

dissertação, seus efeitos práticos são extremamente questionáveis. Fanon chega à 

conclusão de que, enquanto o trabalhador a que se referia o autor dessa frase não 

tem nada a perder, tendo eventualmente tudo a ganhar, o trabalhador do país 

colonizado tem tudo a perder (2005, p. 130), mostrando as particularidades que 



podem emergir de um pensamento situado decolonialmente. Estamos, novamente, 

em face à contradição principal do Brasil, o que nos impõe uma série de 

ponderações sobre a validade ou não dos sistemas explicativos europeus ou 

estadunidenses, pois pouca eficiência prática haverá no simples traslado de 

estribilhos com alto teor lírico, mas pouca representatividade da realidade a ser 

aplicado. Como vimos, o filósofo propõe uma consciência autêntica da realidade em 

questão como ponto de partida para seu exame. 

Sobre as três fases principais da solidariedade entre os povos, entendemos 

que elas não devem ser tomadas em sentido etapista fechado ou absoluto. Uma 

abstração do desenvolvimento histórico nos permite apreender as etapas, e não o 

contrário, ou seja, as etapas existentes não são resultado de um movimento do 

Espírito que as engendra, ou de uma teorização prévia, inclusive levando em conta 

que por definição a teoria é algo posterior ao movimento do real. Por outro lado, é 

preciso não cair na ilusão de que o caminho do desenvolvimento, entendendo-se 

desenvolvimento nos moldes eurocêntricos, é único, ou que ele deva ser 

direcionado por qualquer construção eivada de colonialidade. Nosso propósito aqui 

é recusar tanto a falácia desenvolvimentista (DUSSEL, 2012, p. 82), quanto a 

falácia do modelo, que centra-se na comparação equivocada de processos teóricos 

distintos e díspares (VIEIRA PINTO, 2008, p. 174), evitando a reificação da já  

citada feudalmania de que fala Grosfoguel. Segundo o mesmo autor, “a 

superestimação dos problemas da colonialidade tem sido um importante fator que 

contribui para a desilusão popular com os projetos esquerdistas na Latinoamérica” 

(2008, p. 328), tema que merece nossa mais elevada preocupação reflexiva. Não 

para conservar a esquerda, tentando fazê-la brilhar – pelo menos no plano teórico, 

esse sim prodigioso no Brasil – junto às outras esquerdas do mundo, mas para criar 

algo novo, algo (im)pertinente à nossa realidade. 

Poderíamos discutir outro ponto tratado no texto puxando um fio de Frantz 

Fanon (2005), quando ele assinala que o país colonizado sofre constantemente com 

as compartimentações que a nação dominadora impõe como forma de assegurar sua  

superioridade. As compartimentações vão desde o quadro maniqueísta de apartheid 

entre brancos e negros, ou índios, europeus e nativos, civilizados e bárbaros, 

avançados e primitivos, cultos e incultos, e tantas outras dualidades, sendo que, de 

imediato, é tomada a matriz europeia como sendo a universal, a grande referência. 

Mas também, assinala Fanon, a separação se dá através de estradas que rasgam as 



terras do povo colonizado, não se importando com as vidas que interrompe. A 

compartimentação se dá pelas fronteiras, pelos postos policiais; isso se dá no plano 

regional e nacional. No plano internacional, tal como explicita Vieira Pinto, “o 

imperialismo desenvolve suas ações de maneira a conservar incomunicáveis as 

nações que escraviza” (1960, vol. II, p. 511). Álvaro Vieira Pinto aventava que logo 

deveria existir “um sistema concreto de união entre os povos periféricos, 

especialmente os do nosso continente, e de congraçamento das classes 

trabalhadoras, para apressar o fim do imperialismo em todo o mundo” (1960, vol. 

II, p. 512). Seria uma pena se surgisse, e de fato surgiu, frustrando o curso do 

progresso da humanização nos países subdesenvolvidos, um conjunto de golpes de 

estado orquestrados para colocar nos eixos a dominação imperialista. Referimo-nos 

aqui aos golpes sofridos pelas nações latinoamericanas, especialmente, ao longo do  

período clássico da descolonização, isto é, décadas de cinquenta, sessenta e setenta. 

Devemos considerar aqui o papel desempenhado pelas potências imperialistas, 

nesse caso em especial, os Estados Unidos, conforme já aludimos anteriormente na 

dissertação, que agem como demiurgos malditos. 

Um exemplo de perversidade vinda de um dos demiurgos imperialistas 

pode ser haurido na penosa situação vivida pela Venezuela. Apontando aqui para 

sua superação, nesse caso, qual seria a melhor saída? A resolução da luta de classes 

resolveria o problema do país com a maior reserva de petróleo do mundo? Será que, 

imaginemos, por alguma maneira, sem considerar aqui qual, se os proletários 

venezuelanos se vissem livres de seu escol, que é corrompido, como no caso de 

outros países subdesenvolvidos, sua contradição principal se converteria em que? O 

que surgiria como contradição principal? Resolver-se-ia o problema venezuelano e 

eles, assim, alcançariam a bem-aventurança do fim da pré-história? Claro está que 

encontramos aqui sérios problemas para a resolução do problema pensando em 

moldes ortodoxos, isso porque eles são, via de regra, uma transplantação mais ou 

menos mnemônico-poética de reflexões para resolver problemas vindo de 

realidades alheias. Por isso, é necessário pensar diferente, pensar em uma 

perspectiva decolonial. 

A forma como Álvaro Vieira Pinto trata a contradição principal do país no 

horizonte dos distintos estágios, ou melhor dizendo, tipos de desenvolvimento, é  

esclarecedora da inocuidade das fórmulas metropolitanas devotadas à humanização 

das condições de existência do trabalhador. Temos aqui mais um endosso, em nosso 



entendimento, da necessidade de uma atitude decolonial no pensamento científico.  

Diversos pensadores do campo progressista falham em captar a importância de uma 

resposta autêntica aos problemas nacionais. A colonialidade, a transplantação de  

conhecimento, o mimetismo acadêmico, a torre de marfim que as universidades do 

países subdesenvolvidos se converteram: tudo isso concorre como fatores 

explicativos da incomunicabilidade entre os anseios intelectuais e os anseios do 

povo, de forma que a decolonização epistêmica é questão de vida ou morte para os 

pensadores dos países subdesenvolvidos se eles quiserem se devotar a um pensar 

autenticamente engajado. 

Outro tópico do texto de Vieira Pinto para discussão pode ser trabalhado a 

partir do pensar de Enrique Dussel (2012). O filósofo argentino esclarece que a 

Europa era bárbara e periférica até pouco depois do início da exploração do Novo 

Mundo. Foram necessárias várias toneladas de prata, oriundas das minas de Potosí, 

na Bolívia, aflorando nos portos europeus, para que, pouco mais de duas décadas 

depois, a Europa cristã tivesse alguma vantagem sobre os árabes na batalha de 

Leopanto. Os árabes, nessa época, assim como inúmeros séculos antes, tinham 

superioridade tecnológica, científica, filosófica e cultural sobre os europeus. Essa 

prata que chegava quase de graça foi a responsável pela alavancada europeia. 

Devemos traçar ao processo de invenção das Américas – terminologia mais 

adequada do que descoberta, pois externa o processo de construção discursiva que 

caracterizou a modernidade, ou seja, um dos braços da colonialidade – o 

soerguimento da hegemonia europeia. Portanto, nada de modernidade autopoiética,  

autoreferenciada, mas simplesmente uma parte do sistema-mundo eurocêntrico que 

estabeleceu-se no século XVI e tende a esgotar-se. 

Essas reflexões foram feitas para pontuar que: se os europeus 

desenvolveram-se graças ao imperialismo que gerou o subdesenvolvimento em que 

deplora a maioria dos habitantes do mundo, a luta pela libertação afiança-se na 

criação de um novo ser humano e de novas relações sociais e de trabalho. O 

problema da solidariedade dos povos, no caso dos países latinoamericanos, cifra-se 

em como libertar-se juntamente com as outras nações subdesenvolvidas; que 

funcionam para nós como sendo a verdadeira vizinhança. 

Em diferentes ocasiões, Manoel do Bomfim (2008; 2013) assinalou como o 

Brasil tinha papel central nas condições da Latinoamérica; a libertação da Nossa 

América ocorrerá de roldão assim que a nação brasileira assumir sua libertação e 



seu destino libertador. É preciso buscar um novo ser humano, um ser humano que 

possa humanizar-se plenamente e trabalhar para si: esses são princípios basilares 

para uma Pátria Grande que se construa enquanto alternativa pluriversal aos 

diferentes tipos de essencialismos universalistas eurocêntricos. 

Referências 

BOMFIM, M. O Brasil na História. Deturpação das Tradições. 

Degradação Política. Rio de Janeiro: Topbooks, 1930/2013. 

______. A América Latina: males de origem. Rio de Janeiro: Centro 

Edelstein de Pesquisas Sociais, 2008. ISBN: 978-85-99662-78-6. Disponível em: 

http://books.scielo.org/id/zg8vf. Acesso em: 01 ago. 2019.  

COSTA, B. & MARTINS, A. Notas à Recepção do Pensamento de Álvaro 

Vieira Pinto: o caso Vaz e a educação em “Consciência e Realidade Nacional”. 

Educação & Realidade, Porto Alegre, v. 44, n. 2, e83042, 2019b. 

DUSSEL, E. Ética da Libertação: na idade da globalização e da exclusão . 

Petrópolis: Vozes, 2012. 

FANON, F. Os Condenados da Terra. Juiz de Fora: Editora UFJF, 2005. 

GROSFOGUEL, R. Developmentalism, Modernity, and Dependency 

Theory in Latin America. Em: M. MORAÑA, E. DUSSEL & C. JÁUREGUI (Eds.). 

Coloniality at Large: Latin America and the postcolonial debate. Durham: Duke 

University Press, 2008. pp. 307-331. 

VIEIRA PINTO, A. Consciência e realidade nacional. 2 v. Rio de Janeiro: 

ISEB, 1960. 

______. Ciência e existência: problemas filosóficos da pesquisa científica . 

Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1969. 

______. O conceito de tecnologia. 2 v. São Paulo: Contraponto, 2005. 

______. A sociologia dos países subdesenvolvidos. Rio de Janeiro: 

Contraponto, 2008. 


