
4 

Muito além de Índios e Negros: conhecimento e valorização 

 

É inegável que, apesar dos devidos lugares aos quais a academia e parte 

significativa da sociedade civil tem tentado alocar e evidenciar Africanos, Afro-

brasileiros e Indígenas, ainda há o referencial utilizado por leigos de forma genérica - 

Negro1 e Índio2 - para mencionar a grande multiplicidade de povos e experiências em 

África, na diáspora para a América, nas descendências provenientes da mudança de 

continente, dos milhões de nativos que resistiram proporcionando descendências frutos 

do contato e das transformações.3 

Entretanto, apesar do equívoco da nomeação, negar o uso dos termos negro e 

índio é recusar pontes ou conexões com o pensamento corrente para problematizar as 

complexidades étnicas encobertas por estas generalizações. É preciso fazer uso, sem 

negá-los, e construir as transformações conceituais e usuais devidas. A diferença não 

surge automaticamente em relação a uma tradição preestabelecida. Homi Bhabha instrui 

sobre o tema: 

 

“Os termos de embate cultural, seja através de antagonismo ou filiação, são 

produzidos performativamente. A representação da diferença não deve ser 

lida apressadamente como o reflexo de traços culturais ou étnicos 

                                                           
1Termo utilizado atualmente de forma valorizadora, incluindo todos os que são descendentes e/ou 

possuem fenótipos associados aos não brancos e não indígenas trazidos para o Brasil, em 

sua grande maioria, em decorrência do tráfico de pessoas África/Brasil. O movimento 

negro contemporâneo se apropriou do termo como forma de aglutinar todas designações 

dadas aos afro-brasileiros e assim constituir um número unificado e não fragmentado de 

indivíduos. Negro é, portanto, uma condição de pertencimento proveniente de 

pertencimento e identificação com ascendências africanas de caráter socio cultural. 

PEREIRA, A. A. O Mundo Negro: relações raciais e a constituição do movimento 

negro contemporâneo no Brasil. Rio de Janeiro: Pallas/FAPERJ, 2013. 
2Pelo termo índios compreende-se a antiga visão essencializada dos nativos da época da invasão europeia 

às Américas, indistinguíveis, fundamentalmente iguais. Este termo por um lado foi 

responsável, e de certa forma ainda é, por preencher o imaginário do senso comum com um 

conjunto de indivíduos homogêneos e praticantes de vidas similares, porém, por outro lado, 

ele foi apropriado pelo movimento indígena brasileiro de forma positivada com a intenção 

de dar voz aos diversos povos existentes, chamando atenção para suas necessidades e 

apresentando-os como agentes de suas ações frente ao Estado brasileiro. FREIRE, J. R. B. 

Cinco ideias equivocadas sobre os índios. In Revista do Centro de Estudos do 

Comportamento Humano (CENESCH). Nº 01 – Setembro 2000. p.17-33. Manaus-

Amazonas e MUNDURUKU, D. O caráter educativo do movimento indígena brasileiro 

(1970-1990). São Paulo: Paulinas, 2012. 
3Cabe ressaltar que considerando as compreensões dos próprios povos sobre os conceitos por eles 

ressignificados, índio e negro, pode-se hoje utilizá-los de forma positiva. É também de 

fundamental importância, problematizá-los em sala de aula, apresentando essas explicações 

aos alunos com o intuito de serem trocadas experiências e percepções sobre essas 

conceituações.   



preestabelecidos, inscritos na lápide fixa da tradição. A articulação social da 

diferença, da perspectiva da minoria, é uma negociação complexa, em 

andamento, que procura conferir autoridade aos hibridismos culturais que 

emergem em momentos de transformação histórica. O “direito” de se 

expressar a partir da periferia do poder e do privilégio autorizados não 

depende da persistência da tradição; ele é alimentado pelo poder da tradição 

de se reinscrever através das condições de contingência e contraditoriedade 

que presidem sobre as vidas dos que estão “na minoria”. O reconhecimento 

que a tradição outorga é uma forma parcial de identificação. Ao reencenar o 

passado, este introduz outras temporalidades culturais incomensuráveis na 

invenção da tradição. Esse processo afasta qualquer acesso imediato a uma 

identidade original ou a uma tradição “recebida”. Os embates de fronteira 

acerca da diferença cultural têm tanta possibilidade de serem consensuais 

quanto conflituosos; podem confundir nossas definições de tradição e 

modernidade, realinhar as fronteiras habituais entre o público e o privado, o 

alto e o baixo, assim como desafiar as expectativas normativas de 

desenvolvimento e progresso.”4 

 

As características étnicas e os pertencimentos de grupo foram, muitas vezes, 

atribuídos pelos observadores externos baseando-se em fenótipos ou similaridades 

culturais entre pessoas de pouca ou até mesmo nenhuma afinidade coletiva. Mesmo 

assim, façamos uso das referências existentes, ainda que parciais e equivocadas, 

evidenciando as vozes dos africanos e seus descendentes brasileiros e os povos 

indígenas brasileiros, os referenciados negros e índios. Apresentar, inserir, reinserir, 

replicar e problematizar são as ações basilares dos desenhos animados desenvolvidos 

neste trabalho.5 

 

3.1 

Sujeitos ativos: o afastamento de índios e negros da mera condição de vítimas 

 

Ao pensar os desenhos animados para o ensino básico, deseja-se, 

primordialmente, cultivar nos educandos a certeza da dúvida. É preciso que os 

educandos sejam acostumados a duvidar. Dos livros, dos filmes e principalmente, dos 

professores, quando estes soarem como formuladores de verdades absolutas.  

Possivelmente, para todas as verdades estabelecidas ou dominantes, existam casos 

particulares, ou que simplesmentenão se enquadram às regras de um maniqueísmo por 

vezes pouco criativo ou verdadeiramente questionador. 

                                                           
4BHABHA, H. O local da cultura. Belo Horizonte: Ed. UFMG, 1998. p.20-21. 
5Para acessar os desenhos animados acesse o endereço  

https://www.youtube.com/channel/UCOZGOLYkZ5kfDZct8S6aqng/videos no site 

armazenador de vídeos Youtube. O canal de animações de chama Animações Revolução. 

https://www.youtube.com/channel/UCOZGOLYkZ5kfDZct8S6aqng/videos


Talvez seja possível ver balões de pensamento nas cabeças dos alunos, como 

nas histórias em quadrinhos, quando alguém trata de escravidão negra no Brasil ou 

sobre indígenas, em qualquer parte da História do Brasil. Para o primeiro caso, o balão 

de pensamento é quase uma imagem de Jean Baptiste Debret: um negro, sem camisa e 

com calça branca surrada, similar às calças que atualmente são usadas para a prática da 

capoeira, ajoelhado, enquanto outro homem o castiga cruelmente, ou quem sabe o 

mesmo negro, trabalhando ao extremo de suas condições físicas. No caso dos indígenas, 

são seres humanos estacionados no tempo, sejam os indígenas encontrados pela 

expedição de Pedro Álvares Cabral, sejam os que são filmados atualmente. Não 

importa, o desenho feito é de alguém que mora em uma oca (moradia de palha ou 

similar), que segue um Pajé (curandeiro) e um Cacique (Chefe guerreiro), se trata com 

plantas, que faz danças para que as chuvas caiam e etc. 

No caso dos negros, sofrimento e dor paralisaram quaisquer tipos de 

alternativas de autonomia ou liberdades, e no dos indígenas, os “homens brancos”, 

tomaram suas terras e os mataram, deixando apenas alguns exemplares que insistem em 

errar rumo ao inequívoco destino que será sua completa extinção. 

Indiscutivelmente negros e índios foram, e ainda são, maltratados pelos 

colonizadores, seus agentes e descendentes, e não se pretende negar isto, nem para 

doutos, o que seria impossível, e muito menos para estudantes, o que seria cruel e 

infecundo.6O que se pretende nestas presentes reflexões e nos desenhos animados 

tratados é mostrar outra perspectiva, como sublinha Maria Regina Celestino de 

Almeida: 

“A perspectiva histórico-antropológica tem fundamentado inúmeras 

pesquisas empíricasem diferentes tempos e espaços na América, nas quais 

índios, africanos e seus descendentes são enfocados como sujeitos ativos nos 

processos históricos nos quais se inserem. Essas novas análises permitem 

revisões não apenas das histórias desses povos, mas também das histórias 

regionais e nacionais.”7 

 

A autora reforça que por mais que tenham existido padrões, sempre houve 

possibilidades de escolhas e alternativas.8Devem-se questionar todas as formas 

essencializadas, fixas e imutáveis apresentadas nas mais diversas formas de duração 

                                                           
6Faz-se um trocadilho com a celebre reflexão de Marc Bloch a respeito da importância, e da necessidade, 

da clareza da escrita da História para todos os tipos leitores da produção historiográfica. 

Consultar em BLOCH, Marc. Apologia da História ou o ofício do historiador. Rio de 

Janeiro: Jorge Zahar Editora, 2001. p. 17 
7ALMEIDA, Maria Regina Celestino de. História e antropologia. In: CARDOSO, Ciro Flamarion; 

VAINFAS, Ronaldo. Novos Domínios da História. Rio de Janeiro: Elsevier. 2012. p. 151. 
8Idem. p. 154. 



temporal. Mais do que simplesmente oprimidos, índios e negrospodem e devem ser 

vistos como personagens inseridos e articulados dentro das mais diversas lógicas ao 

longo de todos os períodos da chamada História do Brasil. 

Frederick Cooper, por meio de suas pesquisas e análises, é levado a reconhecer  

que os grupos oprimidos também assumem as hierarquias e categorias de separação, 

hierarquizações e preconceitos, nos ajudando a refletir sobre o tema. Segundo o autor, o 

colonial está sempre em conflito e buscando lugares de existência, o poder colonial 

instala outras hierarquias e outras escalas de submissão.9 

Talvez não seja tão inebriada a ideia de que ainda há visões hierarquizadas, 

infelizmente, dentro do Brasil, bem como em diversas sociedades ao girar do globo. Ao 

invés dos homens “comuns” e dos estudiosos “comuns” observarem e tratarem dos 

homens em perspectiva horizontal, tal como em um longo banco de espera, estes 

colocam os seres humanos, ainda, de forma verticalizada, mais precisamente como nos 

degraus de uma escada, sendo aqueles que estão nos degraus mais “altos” considerados 

superiores àqueles que se encontram nos mais “baixos”. Talvez por isso, os equívocos 

estáticos insistam em persistir. 

As alternativas são mostras de diferença e inserção social. Sidney W. Mintz 

nos sublinha o erro nas “arrumações” equivocadas: 

 

“Esses indivíduos agem diferentemente porque seus interesses são diferentes, 

porque eles estão postados em cantos diferentes do sistema social, porque 

suas influências não são nem estáticas nem simétricas. Quando tais 

indivíduos parecem compor grupos, grupos estes agem diferentemente em 

terrenos semelhantes, não é porque necessariamente as “culturas” desses 

grupos são qualitativamente diferentes, mas porque as alternativas culturais, 

percebidas por eles como mais apropriadas no momento, emergem em 

contextos sociais específicos. Não se trata simplesmente de uma questão de 

diferenças de classe em cultura, ou “subcultura” ou “cultura de classe” – 

“pacotinhos” arrumados de material cultural anexados a “grupinhos” 

organizados. As classes não podem ser meticulosamente dispostas de uma 

forma tão simples, cada uma possuindo seus padrões normativos 

distintivos.”10 
 

É necessário questionar não somente estes “enquadramentos” identitários, mas 

também como a própria construção da identidade pode ocorrer pelo contraste. A cultura 

pode ser modificada de acordo com as identidades,a ideia ou concepção de ser índio ou 

                                                           
9Mesmo em outros períodos ou hierarquias, para além dos períodos coloniais, pode-se aplicar as ideias 

defendidas por Cooper a respeito dos lugares de existência. COOPER, Frederick. 

Introduction. In: Frederick Cooper. Colonialism in Question.Theorcy, Knowledge, 

History. Berkeley, Los Angeles, London: University of California Press. 2005. 
10MINTZ, Sidney W. Cultura: uma visão antropológica [1982] In Revista Tempo, nº 28. 2010. p. 237. 



negro ao longo do tempo. Mesmo oprimidos continuaram e fizeram a manutenção de 

suas existências. Somente tratar de suas vitimizações diminui os grupos e suas 

resistências empreendidas ao longo do tempo. 

John Monteiro ressalta a importância do reconhecimento das lideranças 

indígenas pela historiografia e oferece suporte para as afirmações anteriores: 

 

“É certamente, um avanço para a historiografia brasileira reconhecer as 

lideranças indígenas enquanto sujeitos capazes de traçar a sua própria 

história. No entanto, é necessário considerar que as escolhas pós-contato 

sempre foram condicionadas por uma série de fatores postos em marcha com 

a chegada e expansão dos grupos europeus em terras americanas. A catástrofe 

demográfica que se abateu sobre as sociedades nativas, estreitamente ligada 

às estratégias militares, evangelizadoras e econômicas dos europeus, deixou 

um quadro desesperador de sociedades fragmentadas, imbricadas numa trama 

colonial cada vez mais envolvente. Diante de condições crescentemente 

desfavoráveis, as lideranças nativas esboçavam respostas das mais variadas, 

frequentemente lançando mão de instrumentos introduzidos pelos 

colonizadores. A resistência, neste sentido, não se limitava ao apego ferrenho 

às tradições pré-coloniais mas, antes, ganhava força e sentido com a abertura 

da inovação.”11 

 

Torna-se fundamental neste ponto ressaltar o conceito de etnogênese como 

alternativa criativa para a dominação, reconfigurando culturalmente e/ou 

identitáriamente grupos ou indivíduos, havendo, inclusive, em alguns casos, fatores 

ecológicos, sociais, etc., os mais diversos. Genericamente etnogêneseéa maneira pela 

qual os grupos humanos surgem.12Para muitos grupos é importante reescrever suas 

próprias histórias. Representações fenotípicas, por exemplo, como os tons de pele, tipos 

de cabelos, etc. sãovalorizadas e ressignificadas, compondo as lutas de índios e negros 

para domínio de suas histórias. 

Índios e negros são reinseridos, ao contrário de visões equivocadas que 

tratariam esta reinserção como assimilacionismo e por consequência descaracterizadores 

dos grupos, eles estariam na verdade recriando suas lógicas, identidades e 

configurações. Seria o que Steve Stern denominade resistência adaptativa.13 

João Pacheco ilumina, nesta linha de pensamento, os fatores que têm levado ao 

aumento do número de etnias que “surgiram”, mas que em verdade eram etnias que 

eram tidas como desaparecidas ou assimiladas. Elas estariam em processo de 

                                                           
11MONTEIRO, John. Tupis, Tapuias e Historiadores. Estudos de história indígena e do indigenismo. 

Tese de Livre Docência, UNICAMP. 2001. p. 75. 
12HILL, Jonathan. Introduction In: HILL, Jonathan. (org.) History, power and Identity, Ethnogenesis in 

the Americas, 1492-1992. Iowa City: Universityof Iowa Press. 1996.  
13ALMEIDA, Maria Regina Celestino de. Os índios aldeados: histórias e identidades em construção. 

Revista Tempo. 2001, nº 12. Citado pela autora. 



ressignificação. Segundo o autor, deve ser construída uma etimologia indígena sem 

considerar as supostas perdas, reelaborando as relações com o território, no que ele 

chama de processo de reterritorialização.14 

De modo amplo, as perspectivas a respeito de uma História do Brasil cada vez 

mais desierarquizada deve ser buscada. Colonizadores e colonizados estão 

inequivocamente entrelaçados às construções históricas. Portanto, estar atento ao que é 

produzido e produzir também, deve ser a tarefa de todos dos professores/historiadores 

preocupados em aumentar os balões imaginários nas cabeças dos alunos, em favor de 

estudos históricos menos parciais e limitados. 

Hebe Mattos e Martha Abreu contribuemcom um precioso argumento pelo qual 

problematizar a diferença, percebendo os limites entre os grupos que constituem o 

Brasil, ao contrário da outrora válida democracia racial, sublinhando as alteridades, as 

diferenças do outro, do distinto, torna-se  essencial para educar étnico racialmente a 

população brasileira: 

 

“...não podemos criar a expectativa de existência de culturas cristalizadas no 

tempo ou preservadas intactas ao longo de tantas gerações. A diversidade 

cultural brasileira, e sua tão propalada pluriculturalidade, deve ser pensada 

levando-se em consideração os intercâmbios e as trocas culturais, de forma a 

colocar em evidência a pluralidade da própria experiência negra [índia] no 

país. Persistentes as ações e políticas que mantêm e renovam as 

desigualdades e hierarquias raciais em nosso país.”15 

 

Cabe, assim, destacar que este trabalho apresenta reflexões teóricas que foram 

transformadas em argumentos, roteiros e por fim desenhos animados que terão a função 

de tratar de forma lúdica e didática as complexas problematizações pertinentes às 

inserções de negros e índios aos estudos históricos brasileiros, desde os primeiros anos 

de letramento, em favor de uma autêntica educação étnico racial. 

 

                                                           
14OLIVEIRA, João Pacheco de. Uma Etnologia dos ‘índios misturados’: situação colonial, 

territorialização e fluxos culturais. In: OLIVEIRA, João Pacheco de. (org.) A Viagem de 

Volta – etnicidade, política e reelaboração cultural no nordeste indígena. Rio de 

Janeiro, Contracapa, 1999. 
15ABREU, Martha; MATTOS, Hebe. Em torno das ‘Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação 

das Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e 

Africanas’. Uma conversa com historiadores. In: PEREIRA, Henrique Alonso A. R.; 

OLIVEIRA, Maria Margarida D.; ALVEAL, Carmem M. O.; LOPES, Fátima Martins. 

Índios e Negros na História do Brasil. Invisibilidades e Emergências, do século XVI ao 

XXI. Natal: Ed. UFRN. 2014. p. 17.   


