
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

UNIVERVIDADE FEDERAL FLUMNENSE 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS E FILOSOFIA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ENSINO DE HISTÓRIA 
 

 

 

 
GLEIDSON FERNANDO ROCHA DOS SANTOS 

 

 

 

ECOS DE CARUKANGO: 

A RESISTÊNCIA QUILOMBOLA DE ONTEM A SERVIÇO DO ENSINO 

ANTIRRACISTA HOJE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Niterói 

2025 

  



 
 

GLEIDSON FERNANDO ROCHA DOS SANTOS 

 

 

 

 

 

 

 

ECOS DE CARUKANGO: 

A RESISTÊNCIA QUILOMBOLA DE ONTEM A SERVIÇO DO ENSINO 

ANTIRRACISTA HOJE 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Ensino de História (ProfHistória) do 

Instituto de Ciências Humanas e Filosofia da 

Universidade Federal Fluminense, como requisito 

parcial para a obtenção do título de Mestre em 

Ensino de História. Campo de Confluência: 

Linguagens e Narrativas Históricas: Produção e 

Difusão.  

Orientadora: Prof.ª Dr.ª Erika Bastos Arantes. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Niterói 

2025 

  



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 
 

GLEIDSON FERNANDO ROCHA DOS SANTOS 

 

ECOS DE CARUKANGO: A RESISTÊNCIA QUILOMBOLA DE ONTEM A 

SERVIÇO DO ENSINO ANTIRRACISTA HOJE 

 

O presente trabalho em nível de mestrado foi avaliado e aprovado por banca examinadora 

composta pelos seguintes membros: 

 

 

 

BANCA EXAMINADORA:  

 

 

 

___________________________________________________________________ 

Prof.ª Dr.ª Erika Bastos Arantes – UFF (Orientador) 

 

 

 

___________________________________________________________________ 

Prof.ª Dr.ª Larissa Moreira Viana – UFF (examinador interno) 

 

 

 

___________________________________________________________________ 

Prof. Dr. Marcelo Santos de Abreu – UFOP (examinador externo) 

 

 

 

________________________________________________________ 

Paula Arantes Botelho Briglia Habib – UFF (suplente) 

 

 

NITERÓI- RJ 

2025 



 
 

AGRADECIMENTOS 

  

 O ser humano talvez seja o animal mais social que existe. Isolados de nossa 

comunidade, não somos nada. Por isso, quero, em primeiro lugar, agradecer aos povos 

originários, que resistem há séculos às tentativas de apagamento, e ao povo negro, que 

também persiste apesar de todos os ataques promovidos pelas práticas eurocêntricas. 

Agradeço a todas e todos os pensadores e educadores antirracistas que vieram antes de mim. 

Agradeço também aos meus alunos, com quem construí laços de profunda empatia, apesar das 

péssimas condições de trabalho. Eles são a maior razão de esta pesquisa existir. 

Tenho profunda gratidão por minha companheira (mais que esposa), Sabrina Luz, que 

me apoiou quando decidi voltar à faculdade para me tornar professor de História, e garantiu o 

sustento de nossa casa quando fiquei desempregado durante essa transição. No decorrer do 

mestrado, muitas vezes ela ficou sem minha companhia em momentos de lazer e, apesar do 

esforço que fiz para evitar, acabou assumindo uma parcela maior do trabalho doméstico. Para 

além de tudo isso, agradeço à minha esposa e ao meu filho, Igor, por serem ótimos parceiros 

não apenas de vida, mas também de sonhos coletivos de construir outra sociedade mais 

fraterna e igualitária. 

Quero ainda agradecer aos meus pais, Maria de Lourdes e Sebastião, ao meu irmão, 

Glailson, e a todos os meus ancestrais. Boa parte do que sou devo a eles. Sem dúvida, são eles 

que falam por minha boca. 

Por fim, registro minha profunda gratidão à Professora Doutora Érika Arantes, minha 

orientadora, cuja presença constante e orientações rigorosas foram fundamentais para o 

desenvolvimento e aprimoramento desta pesquisa. Sua dedicação, competência e 

disponibilidade foram essenciais para a superação dos desafios enfrentados ao longo deste 

percurso acadêmico. 

  



 
 

RESUMO 

 

Esta dissertação investiga como a história do Quilombo de Carukango, em Macaé (RJ), no 

século XIX, pode ser mobilizada na construção de práticas pedagógicas antirracistas no 

Ensino Fundamental II. A pesquisa parte de uma reflexão pessoal e profissional, enraizada em 

minha ancestralidade indígena e africana e em minha experiência docente em escolas públicas 

periféricas, para formular uma proposta educativa que enfrente o apagamento étnico-racial 

ainda fortemente presente nas escolas e nos currículos de história. O objetivo central é 

desenvolver um material didático baseado na história local que contribua para a efetiva 

implementação das Leis 10.639/03 e 11.645/08, oferecendo alternativas metodológicas que 

valorizem a resistência negra e indígena na formação dos estudantes.  

 

Palavras-chave: Educação Antirracista. Quilombo. Carukango. História Local. Macaé. 

  



 
 

ABSTRACT 

 

This dissertation investigates how the history of the Carukango Quilombo, in Macaé (RJ), 

during the nineteenth century, can be mobilized in the construction of antiracist pedagogical 

practices in Lower Secondary Education. The research begins with a personal and 

professional reflection — rooted in my Indigenous and African ancestry and in my teaching 

experience in peripheral public schools — to formulate an educational proposal that addresses 

the ethnic-racial erasure still strongly present in schools and in history curricula. Its central 

aim is to develop didactic materials based on local history that contribute to the effective 

implementation of Laws 10.639/03 and 11.645/08, offering methodological alternatives that 

foreground Black and Indigenous resistance in students’ formation. 

 

Keywords: Antiracist Education. Quilombo. Carukango. Local History. Macaé. 

  



 
 

LISTA DE MAPAS 

 

Mapa 1 - Planisfério 1511........................................................................................................32 

Mapa 2 - População Escravizada da Província do Rio de Janeiro entre 1838-1840................66 

Mapa 3 - Localização aproximada das principais nações indígenas mencionadas nos  

documentos entre os séculos XVI – XIX..................................................................................70 

Mapa 4 - Municípios atuais que pertenciam ao menos parcialmente ao território de  

Macaé em 1831.........................................................................................................................74 

Mapa 5 - Localização de Moçambique com suas províncias atuais e principais portos do  

séc. XVIII..................................................................................................................................85 

Mapa 6 - Distribuição étnica e política da África Central, 1800‑1880 ...................................88 

Mapa 7 - Localização aproximada do Quilombo do Carukango.............................................92 

Mapa 8 - Localização dos municípios de influência do Quilombo de Carukango no 

Rio de Janeiro e Bananal em São Paulo....................................................................................97 

Mapa 9 - Fluxo atlântico do comércio de escravizados ........................................................128 

Mapa 10 - Principais portos e regiões escravistas na América (Destaque Macaé)................129 

Mapa 11 - Mapa da África (Destaque Moçambique).............................................................130 

Mapa 12 - Povos e rotas de tráfico de escravos em Moçambique (Séc. XIX).......................131 

Mapa 13 - Aldeamentos indígenas do Rio de Janeiro (Séc. XIX).........................................135 

  



 
 

LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1 - Print do Vídeo – Carukango: A luta pela liberdade..............................................102 

Figura 2 - Ataque à estátua de Cristóvão Colombo em Minnesota, Estados Unidos (2020).105 

Figura 3 - Ataque à estátua de Edward Colston em Bristol, Inglaterra (2020)......................106 

Figura 4 - Ataque à estátua de Leopoldo II, Antuérpia, Bélgica (2020)................................106 

Figura 5 - Estátua do bandeirante Borba Gato é queimada em São Paulo (2021).................107 

Figura 6 - Estátua da manifestante Jen Reid em Bristol, Inglaterra (2020)...........................107 

Figura 7 - Capa do livro: O Quilombo do Carukango...........................................................115 

Figura 8 - Busto de Carukango..............................................................................................115 

Figura 9 - Representação de Maria Quilombola....................................................................123 

Figura 10 - Transcrição paleográfica do óbito de Maria Quilombola...................................126 

Figura 11 - Foto parcial do Fólio 110 reto.............................................................................126 

Figura 12 - Foto parcial do Fólio 110 verso..........................................................................126 

Figura 13 - Caboclo (índio civilizado)...................................................................................136 

  



 
 

LISTA DE TABELAS 

 

Tabela 1 - Escravizados Desembarcados no Brasil entre 1561-1860......................................50 

Tabela 2- População negra e escravizada em números absolutos e relativos à população  

Total em cada município das comarcas de Cabo Frio e Campos para o ano de 1840..............67 

Tabela 3 - População negra e escravizada em números absolutos e relativos à população  

Total em cada freguesia de Macaé para o ano de 1840.............................................................75 

Tabela 4 - População indígena por município em 1840.........................................................138 

Tabela 5 - População indígena por freguesia de Macaé em 1840..........................................139 

Tabela 6 - População indígena por cidade 2022....................................................................142 

  



 
 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

 

BNCC: Base Nacional Comum Curricular. 

CEPAL: Comissão Econômica para a América Latina e o Caribe. 

EJA: Educação de Jovens e Adultos. 

FNB: Frente Negra Brasileira. 

IBGE: Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística. 

LDB: Lei de Diretrizes e Bases da Educação. 

LGBTQUIA+: Lésbicas, Gays, Bissexuais, Transgêneros, Queer, Intersexuais, Assexuais e 

outras identidades e orientações. 

MIN: Minutos. 

MNU: Movimento Negro Unificado. 

MUCDR: Movimento Unificado Contra a Discriminação Étnico-Racial. 

ONU: Organização das Nações Unidas. 

PCNs: Parâmetros Curriculares Nacionais. 

PEC: Proposta de Emenda à Constituição. 

S: Segundos. 

SUS: Sistema Único de Saúde. 

STF: Supremo Tribunal Federal. 

TEN: Teatro Experimental do Negro. 

UFF: Universidade Federal Fluminense 

UFPA: Universidade Federal do Pará. 

UFOP: Universidade Federal de Ouro Preto. 

UNIRIO: Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro. 

  



 
 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO.......................................................................................................................13 

 

1 REFLETINDO SOBRE ENSINO DE HISTÓRIA...........................................................20 

1.1 Currículo como um Duro Campo de Batalha Política.......................................21 

1.2 Educação para as Relações Étnico-Raciais.........................................................27 

  1.2.1 Movimento Negro e as Conquistas para a Educação............................36 

1.3 História Local e suas Potencialidades Didáticas.................................................43 

 

2 RESISTÊNCIA NEGRA E O QUILOMBO.....................................................................49 

2.1 Escravidão e Quilombos no Rio de Janeiro no início do Século XIX...............64 

 2.2 A População Negra em Macaé.............................................................................73 

 

3 O QUILOMBO DE CARUKANGO..................................................................................79 

3.1 Jogo de Cartas Marcadas.....................................................................................79 

3.2 O Carukango Histórico........................................................................................82 

3.3 A História de Carukango começa em Moçambique..........................................84 

3.4 O Ataque ao Quilombo do Carukango...............................................................90 

 

4 CARUKANGO VAI À ESCOLA........................................................................................99 

4.1 Tema: A História do Quilombo de Carukango (aula 1) .................................100 

 4.2 Tema: Memória e Patrimônio Histórico (aulas: 2,3 e 4) ................................104 

  4.2.1 Aula 2:A Batalha das Estátuas.............................................................104 

  4.2.2 Aula 3: Visita ao Busto de Carukango.................................................111 

  4.2.3 Aula 4: Imaginando outros Futuros.....................................................116 

 4.3 TEMA: Mulheres Quilombolas (aulas: 5 e 6)...................................................118 

  4.3.1 Aula 5: O Protagonismo das Mulheres Quilombolas..........................118 

  4.3.2 Aula 6: Cartas para Maria Quilombola................................................122 

 4.4 TEMA: Conexão África Brasil (aula 7) ............................................................127 

 4.5 TEMA: Resistência Indígena (aulas: 8 e 9) ......................................................132 

  4.6.1 Aula 8: Macaé, Terra Indígena............................................................133 

  4.6.2 Aula 9: Ainda Estamos Aqui.................................................................139 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS...............................................................................................143 

 

REFERÊNCIAS....................................................................................................................146 

 

APÊNDICE A - Transcrição parcial do fólio 109 verso do Livro 1 de óbitos da Freguesia 

de Nossa Senhora das Neves e Santa Rita do Sertão do Rio Macaé 1808-1847....................160 

 

APÊNDICE B - Transcrição parcial do fólio 110 reto do Livro 1 de óbitos da Freguesia 

de Nossa Senhora das Neves e Santa Rita do Sertão do Rio Macaé 1808-1847....................161 

 

ANEXO A - Foto do fólio 109 verso do Livro 1 de óbitos da Freguesia de Nossa 

Senhora das Neves e Santa Rita do Sertão do Rio Macaé 1808-1847....................................162 

 

ANEXO B – Foto do fólio 110 reto do Livro 1 de óbitos da Freguesia de Nossa 

Senhora das Neves e Santa Rita do Sertão do Rio Macaé 1808-1847....................................163



13 
 

INTRODUÇÃO 
 

Esta dissertação, Ecos de Carukango: a resistência quilombola de ontem a serviço do 

ensino antirracista hoje, estabelece um diálogo com minha trajetória pessoal. Nasci no estado 

do Pará, na periferia da Região Metropolitana de Belém, especificamente na cidade de 

Ananindeua, onde grande parte da população manifesta intensa ancestralidade indígena – 

visível nas feições da absoluta maioria dos paraenses. Entretanto, essa história e memória 

sofreram, ao longo do tempo, um intenso processo de apagamento e desvalorização do 

passado dos povos originários em todo o Brasil. Felizmente, observa-se, na 

contemporaneidade, um movimento de resgate e valorização dessa ancestralidade indígena. 

Os dados do Censo de 2022 revelam que, enquanto a população brasileira total cresceu 

apenas 6,5% desde 2010 (Cabral, 2023), a população indígena praticamente dobrou no mesmo 

período. Atualmente, somos 1,7 milhão de indígenas, o que representa um aumento de 89% 

(Alexandria; Martins, 2023). Tal crescimento constitui um forte indicativo da retomada da 

consciência ancestral e do pertencimento étnico, mesmo diante de uma política histórica de 

apagamento dessa memória. 

Sou filho de uma mulher de pele branca e de um homem negro, ambos originários de 

Santarém, cidade situada no oeste paraense, às margens do Rio Tapajós. Toda a minha 

extensa família é oriunda dessa região. No âmbito da família materna, sempre houve a 

valorização da ascendência judaica de minha bisavó; contudo, apenas recentemente tomei 

conhecimento de que ela se casara com um indígena da etnia munduruku, meu bisavô, natural 

da região de Aveiro, município vizinho à Santarém. 

Por outro lado, não cheguei a conhecer minha avó paterna e percebia que os membros 

da família pouco mencionavam nossa ascendência. Eventualmente, surgiam comentários 

jocosos referindo-se à minha avó como uma "índia braba" oriunda do Urucurituba, localidade 

próxima a Santarém. Em uma pesquisa realizada há três anos, ao ler o livro Mocambos e 

Quilombos: uma história do campesinato negro no Brasil (Gomes, 2015), descobri que 

Urucurituba era uma área reconhecida oficialmente como quilombola, habitada por 

populações negras e indígenas mundurukus. A aliança entre indígenas, negros e brancos 

pobres é amplamente documentada na historiografia sobre quilombos. A descoberta de que 

minha avó paterna era indígena e quilombola trouxe-me grande alegria e orgulho. Entretanto, 

compreendo que a omissão dessa história pela família, possivelmente decorre da vergonha 

inculcada por uma educação racista. 



14 
 

Sempre me incomodou a excessiva valorização da história europeia em detrimento da 

ancestralidade e da trajetória dos povos negros e indígenas no Brasil, inclusive em famílias 

como a minha. Essa invisibilização é um produto do racismo que permeia nossa sociedade. 

Embora se perceba um processo de mudança em curso, ainda há muito a ser feito para a 

valorização da contribuição dos negros e dos povos originários na formação histórica do país. 

Minha inquietação e o desejo de colaborar para a visibilidade e valorização dos povos 

historicamente subalternizados intensificaram-se durante minha graduação em História e 

fortaleceram-se no momento em que tomei conhecimento da história do Quilombo de 

Carukango. Este quilombo, que recebeu seu nome em homenagem a um de seus principais 

líderes — o moçambicano Carukango —, localizava-se em Macaé, no estado do Rio de 

Janeiro, e existiu nas primeiras décadas do século XIX, sendo destruído em 1831 

(Vasconcellos, 1911; Lamego, 1958; Amantino, 2007; Amantino; Franco, 2020; Gomes, 

2021). Apesar da distância geográfica em relação à minha terra natal, identifiquei no resgate 

da história de Carukango um processo simbólico de reconexão com minha própria história e a 

de minha família. 

Durante a especialização, concluída em 2021, aprofundei meus estudos sobre a 

história do Quilombo de Carukango e produzi um artigo publicado na Revista Ofícios de Clio 

(Santos, G., 2021). Durante a elaboração desse trabalho, constatei que, embora Carukango 

estivesse consolidado como símbolo do movimento negro no norte fluminense — sendo 

homenageado em peças teatrais, exposições e romances —, sua existência histórica ainda era 

objeto de questionamentos no meio acadêmico. 

Essa dúvida motivou-me a realizar pesquisas em arquivos da cidade de Macaé e de 

outras localidades, em busca de novas evidências que comprovassem a historicidade de 

Carukango – até então considerado por muitos como figura mítica. Para melhor conduzir essa 

investigação, participei de cursos de paleografia e estabeleci contato com o professor Marcelo 

Abreu Gomes, docente da educação básica em Macaé e profundo conhecedor da história local 

e de Carukango. O professor Marcelo foi fundamental ao indicar caminhos e fontes para 

minhas pesquisas. Após extensa investigação, obtive novas evidências que dissipam as 

antigas dúvidas sobre a existência do Quilombo de Carukango. 

Assim, ao ingressar no mestrado em Ensino de História – o ProfHistória – em 2023, já 

possuía o objetivo claro de desenvolver uma pesquisa acadêmica que tivesse a história do 

Quilombo de Carukango como eixo central de análise. 

Minha experiência como professor contratado constitui outro elemento relevante que 

me conduziu à temática desta dissertação. Concluí minha licenciatura em História em 2019, 



15 
 

distribuí inúmeros currículos na tentativa de iniciar minha trajetória profissional, mas, sem 

experiência prévia e já considerado velho para começar uma nova carreira, não obtive êxito. 

Durante os anos de 2020 e 2021, a pandemia de COVID-19 tornou ainda mais difícil a 

concretização do sonho de ingressar na docência. Contudo, no início de 2022, fui convocado, 

por meio de um processo seletivo, para atuar em escolas situadas na periferia da cidade de 

Campos dos Goytacazes - RJ: Parque Aurora e Parque Guarus. Nessas unidades, lecionei para 

todas as séries do segundo segmento do ensino fundamental, além de atuar na Educação de 

Jovens e Adultos (EJA). 

No decorrer de 2023, fui chamado para outro contrato, desta vez em Macaé - RJ, 

cidade onde resido desde 2009. Já imerso nas atividades do mestrado, não consegui conciliar 

as demandas e optei por abrir mão da matrícula em Campos. Em Macaé, retomei a atuação em 

escolas localizadas em regiões socialmente vulneráveis, trabalhando, ao longo de 

aproximadamente dois anos, em três bairros distintos: Ajuda de Cima, Fronteira e Aeroporto. 

Enquanto professor contratado, infelizmente, não consegui estabelecer vínculos 

duradouros com nenhuma escola. Em Macaé, no início de cada ano letivo, era necessário 

assumir turmas em novas unidades, geralmente aquelas em que os professores efetivos 

evitavam. Apesar da diversidade de experiências acumuladas nesses três anos e meio de 

docência – em cinco instituições de ensino e dois municípios diferentes – identifiquei várias 

similaridades entre as turmas que lecionei. Meus alunos eram, em sua maioria, negros; 

desconheciam a história local, reproduziam com frequência o racismo em sala de aula e 

possuíam poucas ou nenhuma referência positiva de figuras históricas negras ou indígenas. 

Esses problemas no ambiente escolar decorrem de diversos fatores, iniciando-se pela 

educação de matriz eurocêntrica que os estudantes recebem, seja por meio da família, das 

organizações religiosas, da televisão, das redes sociais, dos amigos ou, ainda, pela própria 

educação formal, que reproduz as disputas ideológicas presentes na sociedade. Trata-se de um 

corpo social em que a extrema direita avança com suas pautas autoritárias, disseminando o 

ódio contra tudo o que se apresenta como diferente do padrão branco, masculino, cisgênero, 

burguês e cristão, enquanto a esquerda, muitas vezes, se acomoda, alia-se aos mesmos 

políticos tradicionais e perde credibilidade junto à população. 

Nosso mundo e nossas salas de aula demandam profundas transformações. Contudo, 

enquanto essas mudanças estruturais não se concretizam, resta-nos lutar por melhores 

condições de existência, ainda que em ações pontuais e localizadas. 

Ter uma visão clara de nosso horizonte de possibilidades e de responsabilidades, como 

professores de História da educação básica nas escolas públicas brasileiras, é indispensável 



16 
 

para mantermos nossa moral elevada frente às disputas que travamos cotidianamente em cada 

sala de aula. Apesar das inúmeras desvantagens a que estamos submetidos, seguimos 

diariamente empenhados em construir, junto aos filhos da classe trabalhadora, uma educação 

de qualidade, democrática, antirracista, anti-machista, multiétnica, inclusiva e comprometida 

com profundas transformações sociais. 

Responder a esses desafios cotidianos, vivenciados de maneira intensa em minha 

prática pedagógica, se constituiu, portanto, em mais um elemento fundamental que me 

conduziu à formulação do problema de pesquisa que orienta esta dissertação. 

Ao longo de minha vida, especialmente desde a adolescência, engajei-me em diversas 

causas sociais. Participei de centro acadêmico, do diretório central de estudantes e, nesse 

período, fui uma das lideranças da ocupação da reitoria da Universidade Federal do Pará 

(UFPA) em defesa dos direitos estudantis. Também atuei em sindicatos e em movimentos de 

luta contra as opressões. Nos últimos anos, como parte do processo de retomada de meu 

pertencimento indígena, venho contribuindo na construção da Kabiadip — Articulação 

Munduruku em Contexto Urbano. 

Acredito que, diante das injustiças presentes no mundo, cada um de nós pode e deve 

agir para transformar a dura realidade imposta pelo capitalismo aos trabalhadores, crianças e 

jovens em escala global. No exercício da função de professor de História na educação pública, 

busco ser um agente dessa transformação, que considero imprescindível. Esse inconformismo 

marca profundamente quem sou e, consequentemente, permeia também esta pesquisa. 

O objetivo inicial desta dissertação era desenvolver atividades pedagógicas 

antirracistas voltadas para estudantes do ensino fundamental II, tendo como ponto de partida a 

história do Quilombo de Carukango, utilizando como eixo principal as ações educativas em 

torno da visita ao Busto de Carukango, inaugurado em 2023, em Macaé. No entanto, ao longo 

do desenvolvimento da pesquisa, optamos por diversificar as atividades pedagógicas. 

Produzimos, assim, um guia contendo nove propostas de aulas que abordam uma variedade de 

temas relacionados à educação para as relações étnico-raciais, partindo da história do 

quilombo, sem abandonar as atividades associadas à visita ao busto do quilombola. 

Este trabalho constitui uma contribuição didática para a efetivação da Lei 10.639/03, 

que torna obrigatório o ensino da cultura e história africana e afro-brasileira nas escolas 

públicas e privadas, bem como da Lei 11.645/08, que acrescenta a obrigatoriedade do ensino 

da história e cultura dos povos indígenas brasileiros. Além disso, resgata a trajetória de um 

personagem ainda pouco conhecido na comunidade escolar – Carukango – e avança nas 

contribuições historiográficas ao revelar novas fontes sobre a sua história. Desta forma, torna 



17 
 

o registro desse mocambo mais completo e complexo, ao revelar novas personagens – como 

Maria Quilombola – e levar essa discussão para a sala de aula. 

Para superar a visão eurocêntrica de mundo, buscaremos resgatar a diversidade de 

passados existentes na África e nas Américas. Pretendemos gerar momentos de 

desestabilização nos estudantes, para que possam repensar suas próprias histórias, seus 

lugares no mundo e, assim, imaginarem outros futuros para si. 

Nosso objetivo é que os alunos não reajam de forma indiferente à história da 

escravidão e das resistências negra e indígena, mas que essas narrativas lhes despertem 

desconforto, raiva, empatia, indignação e espanto — sentimentos que, conforme defende 

Gomes (2012), podem torná-los mais suscetíveis a novos saberes e a edificação de relações 

sociais mais igualitárias e plurais. 

Ao debater a história do Quilombo de Carukango, estamos tratando de um passado 

que ainda reverbera no presente, tendo em vista as profundas repercussões da escravidão na 

sociedade brasileira contemporânea, marcada pelo racismo e pelas insuficientes medidas de 

reparação histórica. Para fomentar essas reflexões, o guia de atividades aqui proposto 

organiza práticas que incentivam o pensamento crítico sobre a escravidão e as resistências 

negras como fenômenos históricos conectados a contemporaneidade. 

Com o intuito de captar maior atenção dos estudantes, adotaremos a abordagem da 

história local, aproximando o conteúdo da realidade espacial dos alunos para estimular sua 

curiosidade. No entanto, essa aproximação não se dará de maneira isolada: partindo do 

Mocambo de Carukango, estabeleceremos conexões com o contexto do mundo atlântico, 

abordando, por exemplo, os processos de quilombagem que ocorreram de norte a sul das 

Américas, bem como a origem moçambicana de Carukango, elemento que nos permitirá 

dialogar sobre a diversidade étnico-cultural do continente africano. 

Para percorrer todos os caminhos descritos anteriormente, esta dissertação foi dividida 

em quatro capítulos. 

No primeiro capítulo, abordaremos os debates em torno do ensino de História, 

analisando a dura batalha política que ocorre em torno do currículo escolar. Assim como os 

rumos da sociedade estão em permanente disputa, a escola e o currículo também estão, pois os 

setores que detêm o poder hegemônico buscam manter o status quo. Desta forma, o que será 

ensinado nas escolas pode tanto contribuir para esse objetivo quanto representar um obstáculo 

a ele. Discutiremos ainda a educação para as relações étnico-raciais; as leis 10.639/03 e 

11.645/08; a diversidade de histórias, povos e formas de existir dos continentes africano e 

americano; a contribuição incontornável do movimento negro para o avanço da legislação 



18 
 

educacional; as tensões que envolveram a criação da BNCC e, por fim, refletiremos sobre a 

importância da ferramenta metodológica da História Local para a nossa pesquisa. Para todos 

esses debates, estabeleceremos diálogos com autores como Vasconcellos (2014), Silva (2013), 

Pereira e Seffner (2018), Santomé (2011), Gomes (2012, 2017), Pereira e Silva (2021), 

Ribeiro (2012), Reznik (2008), Bittencourt (2008) e Barros (2007). 

No segundo capítulo, analisamos a resistência negra, com foco especial nos 

quilombos. Estudamos a demografia dos escravizados nas Américas, no Brasil, e a resistência 

quilombola disseminada de norte a sul do continente americano; as relações estabelecidas 

entre negros e indígenas aquilombados, bem como a diversidade de tipos de mocambos e sua 

ampla distribuição pelo território nacional. Também nos dedicamos à análise de variados 

aspectos do maior e mais famoso quilombo brasileiro: o Quilombo dos Palmares. Em seguida, 

discutimos o papel dos quilombos no desgaste do sistema escravista brasileiro. 

Posteriormente, abordamos a escravidão e a resistência negra e indígena na capitania – e 

depois província – do Rio de Janeiro, especialmente nas comarcas de Campos e Cabo Frio, ao 

qual o atual município de Macaé fazia parte no século XIX. Concluímos com a análise da 

escravidão e da resistência negra em Macaé no século XIX. Neste capítulo, desenvolvemos 

nossas reflexões em especial conexão com as ideias de Moura (1993, 2001), Gomes (1996, 

2015), Nascimento (2021a), Florentino (1997), Lira (2023), Feijó (1851) e Amantino (2007). 

O terceiro capítulo trata da história do Quilombo de Carukango. Iniciamos com uma 

crítica ao livro Evocações: Crimes célebres em Macaé, principal obra responsável pela 

difusão da narrativa sobre o mocambo liderado pelo moçambicano Carukango. Analisamos a 

origem, as conexões familiares e os interesses do autor Antão de Vasconcellos, refletindo 

sobre os três crimes abordados na obra e a forma distinta como Vasconcellos analisa cada 

“criminoso” dependendo de sua origem social e racial — evidenciando, assim, um relato 

marcado pelo racismo ao narrar à destruição do Quilombo. Em seguida, examinamos as fontes 

que confirmam a existência histórica de Carukango e exploramos sua origem moçambicana, 

analisando o contexto daquela região da africana no início do século XIX. Por fim, nos 

debruçamos sobre a história do ataque ao quilombo, levantando, com base em fontes, a 

hipótese de que o quilombo de Carukango não teria sido totalmente destruído. Esta 

investigação foi realizada em diálogo com: Vasconcellos (1911), Amantino (2007), Paula 

(2023), Parada (1955), Amantino e Franco (2020), Lamego (1958), Gomes (2021), Magalhães 

(2010), Ajayi (2010), Isaacman (2010) e Nascimento (2021c, 2021e). 

O quarto e último capítulo consiste em nosso guia de atividades, composto por nove 

aulas organizadas em cinco temas, elaborados a partir da história de Carukango. O público-



19 
 

alvo deste produto didático são alunos do Ensino Fundamental II. Cada aula será indicada 

para uma série específica, embora algumas possam ser aplicáveis a diferentes séries. As aulas 

aqui propostas ainda não foram implementadas, mas foram concebidas com base em nossa 

experiência docente. Os temas abordados são: a história do quilombo, a visita ao busto de 

Carukango, a história de Maria Quilombola, a origem moçambicana de Carukango e a aliança 

entre quilombolas negros e indígenas — destacando a origem indígena do território hoje 

conhecido como Macaé e a contemporaneidade da questão indígena. 

A relevância desta pesquisa reside na valorização, compreensão e difusão de uma 

história local pouco conhecida da comunidade escolar macaense: a história do Quilombo de 

Carukango. A transformação deste episódio em um guia didático destinado a apoiar outros 

professores da cidade (mas não só) na implementação das leis 10.639/03 e 11.645/08, busca 

contribuir para a construção de uma sociedade menos racista e desigual, e, portanto, mais 

justa para todos, especialmente para nossos alunos. 

  



20 
 

CAPÍTULO 1 

REFLETINDO SOBRE ENSINO DE HISTÓRIA 

 

A minha alma tá armada e apontada 

Para cara do sossego! 

Pois paz sem voz, paz sem voz 
Não é paz, é medo 

 

Às vezes eu falo com a vida 

Às vezes é ela quem diz 

Qual a paz que eu não quero conservar 

Pra tentar ser feliz?1 

 

A escola não é o único meio pelo qual as pessoas aprendem. A educação também se dá 

por meio dos familiares, da comunidade, das organizações religiosas, dos movimentos sociais, 

da TV, do cinema e mais recentemente se dá também pela internet, especialmente pelas redes 

sociais como Instagram, Youtube e WhatsApp. Minha prática em sala de aula me leva a 

acreditar que essa educação informal tem mais impacto nas concepções de mundo de meus 

alunos do que a educação formal que eles recebem na escola. 

Com essa conclusão, não queremos diminuir a importância da escola ou das disputas 

curriculares, apenas calibramos as expectativas de mudanças que cabem nesta discussão, pois 

o poder que a escola tem de interferir na visão de mundo dos estudantes tem limites. 

A escola reflete para o bem, e para o mal, o que se passa na sociedade em que está 

inserida: uma sociedade capitalista, desigual, onde a direita ganha cada vez mais espaço, na 

qual mais e mais pessoas flertam com o autoritarismo e normalizam absurdos. Por isso, não 

acreditamos em mudanças fáceis. Uma mudança de qualidade só virá com uma transformação 

global em toda a sociedade e suas instituições, mas enquanto as condições para essa mudança 

geral não estão colocadas, nos cabe lutar por melhores condições de existência, por menores e 

pontuais que sejam.  

Ter uma visão clara do nosso horizonte de possibilidades e de responsabilidades, como 

professores de história da educação básica nas escolas públicas brasileiras, é indispensável 

para manter nossa moral elevada em meio às disputas que travamos dentro de cada sala de 

aula. Apesar das grandes desvantagens em que nos encontramos, travamos essa luta todos os 

dias para construir com os filhos da classe trabalhadora uma educação de qualidade, 

democrática, antirracista, anti-machista, multiétnica, inclusiva e comprometida com as 

mudanças profundas da sociedade.  

 

                                                             
1Trecho da Música: Minha Alma (A Paz que eu não quero). Banda: O Rappa, autor Marcelo Yuka, 1999. 



21 
 

1.1 Currículo como um Duro Campo de Batalha Política 

 

Professores e alunos são as pontas aparentes de nosso complexo sistema educacional, 

porém os que detêm maior poder de decisão e que acabam por definir os rumos da educação 

brasileira estão bem longe da sala de aula, em espaços de decisão política em que interesses 

econômicos se impõem. 

Como bem nos lembra Vasconcellos, “a escola burguesa foi feita para não funcionar” 

(2014, p. 19). Na verdade, ela foi pensada para funcionar apenas para uma pequena parcela – 

a burguesia – e, para a grande maioria da população, a escola deve apenas parecer que 

funciona: 

 

Seria elementar afirmar que a escola deve se organizar para garantir a aprendizagem 

de todos. Todavia [...] a escola está organizada para “parecer que funciona” e nem 
tanto para produzir a efetiva construção do conhecimento e o desenvolvimento 

humano de todos (Vasconcellos, 2014, p. 20). 

 

Uma escola pública que funciona “bem” é aquela em que não tem aluno no pátio, 

todos estão com os professores dentro de sala, os diários estão com os conteúdos e 

frequências lançadas, as notas em dia, pouca reprovação, os índices do IDEB alcançados e 

todas as burocracias lançadas no sistema. Não se questiona a escola que não dá instrumentos 

para que os alunos compreendam melhor o mundo em que vivem, que não incentiva seu corpo 

docente e discente a serem cidadãos ativos. Se os estudantes estão passando de ano está 

ótimo. 

 Aos professores, restam os baixos salários que os obrigam a lecionar em diversas 

escolas, muitas vezes em municípios distantes de seu local de moradia, impondo-lhes uma 

jornada alienada e extenuante. Falta-nos tempo até para usufruir da companhia de nossa 

própria família. 

Apesar de todos esses problemas, aprendemos no ProfHistória que é possível fazer 

parte da mudança. Cada sala de aula precisa ser tratada como uma barricada na luta pela 

melhoria da qualidade do ensino e por outra sociedade. 

Pequenas mudanças podem ser construídas em várias frentes: na forma de se avaliar, 

no olhar mais solidário e compreensivo para nossos alunos, na busca por um ensino 

diversificado e atento às problemáticas da sala de aula, na utilização de uma linguagem mais 

adequada e na tentativa de conhecer em profundidade cada aluno. Enfim, buscando uma 

avaliação para aperfeiçoar o processo de ensino-aprendizagem, e não para punir quem quer 

que seja. Precisamos, sobretudo, construir uma escola que torne nossos alunos mais críticos e 



22 
 

reflexivos, que conheçam sua própria história e compreendam que eles próprios podem ser 

protagonistas da mudança coletiva e individual que precisamos. 

Como disse uma colega em sala, durante uma aula da disciplina de Avaliação no 

primeiro bimestre do nosso mestrado: “nós precisamos agir como a água mole que pode furar 

a pedra dura”, não no sentindo de fazer apenas um pouquinho, mas sim de que cada um se 

constitua como uma força de resistência e busque outros que também almejam essa mudança 

para organizar e potencializar nossas forças. São nessas fissuras de possibilidades que 

precisamos e devemos agir cotidianamente. 

É com os pés firmes no chão da sala de aula, vendo a dura realidade da escola pública, 

mas carregando o otimismo dos que acreditam e se dedicam a construir a mudança dentro e 

fora das escolas, que iniciamos o debate sobre currículo.  

Silva (2013) deixa nítido que a elaboração do currículo não é uma tarefa neutra, 

puramente acadêmica. Assim como os rumos da sociedade estão em permanente disputa, a 

escola e o currículo também estão, pois os setores que possuem o poder hegemônico (branco, 

masculino e cis) na sociedade querem manter o status quo e o que será ensinado nas escolas 

pode ajudar neste objetivo ou atrapalhar. Para o autor: 

 

O processo de fabricação do currículo não é um processo lógico, mas um processo 

social, no qual convivem lado a lado com fatores lógicos, epistemológicos, 

intelectuais, determinantes sociais menos “nobres” e menos “formais”, tais como 

interesses, rituais, conflitos simbólicos e culturais, necessidades de legitimação e 

de controle, propósitos de dominação dirigidos por fatores ligados à classe, à 

raça, ao gênero. [...] O currículo não é constituído de conhecimentos válidos, mas 

de conhecimentos considerados socialmente válidos (Silva, 2013, p. 8, grifo 
nosso). 

 

 Não é interesse daqueles que detêm o poder que o currículo das escolas propicie o 

despertar dos alunos para as razões dos profundos problemas sociais que enfrentamos e 

estimule os estudantes a se engajarem de forma a promover mudanças efetivas. Afinal, esta 

elite política e econômica se beneficia do mundo como ele é e utiliza o Estado e todas as suas 

instituições, incluindo a escola, para se perpetuar no poder. 

 No campo do currículo, Santomé (2011) vai chamar atenção para como a imposição da 

cultura hegemônica cumpre o papel político de silenciar e paralisar os setores excluídos da 

sociedade.  

 

Quando se analisam de maneira atenta os conteúdos que são desenvolvidos de forma 

explícita na maioria das instituições escolares e aquilo que é enfatizado nas 

propostas curriculares, chama fortemente atenção a arrasadora presença das culturas 

que podemos chamar de hegemônicas. As culturas ou vozes dos grupos sociais 

minoritários e/ou marginalizados que não dispõem de estruturas importantes de 



23 
 

poder costumam ser silenciadas, quando não estereotipadas e deformadas, para 

anular suas possibilidades de reação (Santomé, 2011, p. 157). 

 

 Os currículos fazem parte do arsenal de instrumentos de dominação social. Portanto, 

como destaca Silva (2013), não basta que um conhecimento seja válido para que ele seja 

incluído no currículo, o conhecimento precisa ser “socialmente válido”. Ou seja, precisa que 

parte significativa da sociedade concorde que aquele conhecimento é legítimo para ser 

ensinado para as futuras gerações. E aqui temos um grande obstáculo, pois apesar do setor 

social que impõe a cultura hegemônica ser a minoria em termos numéricos, ela se impõe 

ideologicamente sobre a maioria. 

O racismo, o machismo, a LGBTQIA+fobia, o eurocentrismo e tantos outros 

preconceitos são muito presentes na sociedade. As escolas – através de seus currículos, livros 

didáticos, etc. – mas também as igrejas, a televisão, o meio acadêmico, etc. contribuem na 

reprodução e difusão desses preconceitos. Mais recentemente, as redes sociais, através de seus 

algoritmos, são protagonistas na difusão dessa intolerância através de discursos que podem ser 

bastante sedutores.  

Portanto, as disputas políticas por currículos que representem as necessidades da 

maioria da sociedade – porém tidos como “minorias” em termos de poder – em sua 

pluralidade é uma batalha longa e duríssima, pois além de enfrentar o poder da elite, 

precisamos também enfrentar o senso comum imposto por ela e incorporado por uma ampla 

parcela da sociedade. 

Santomé destaca como a academia costuma legitimar apenas a cultura das classes e 

grupos sociais que estão no poder:  

 

A única cultura que as instituições acadêmicas costumam rotular como tal é a 

construída a partir das classes e grupos sociais com poder – e com sua aprovação. 

Dessa forma, o idioma e a norma linguística que a escola exige é a dos grupos 

sociais dominantes, a literatura daqueles autores e autoras que esses mesmos grupos 

valorizam, a geografia e a história dos vencedores, a matemática necessária para 

proteger suas empresas, negócios, etc (Santomé, 2011, p. 162). 

 

Então, ao disputar os rumos daquilo que é ensinado nas escolas, estamos lutando em 

um campo hostil, dominado por uma pequena parcela da sociedade que busca manter seus 

privilégios em detrimento do conjunto da sociedade.  

Mas é claro que nada ocorre sem contradições, pois há resistências e lutas dos setores 

subalternos (negros, indígenas, mulheres, trabalhadores, camponeses, LGBTQIA+) e, para 

que não haja explosões sociais perigosas que coloquem em cheque o poder hegemônico, o 



24 
 

Estado e os governos precisam fazer concessões e, muitas vezes, conseguimos obter 

conquistas. 

Precisamos subverter a lógica da escola pública, buscando transformá-la em um 

espaço acolhedor para os filhos da classe trabalhadora. Um lugar onde os estudantes possam 

refletir sobre sua própria realidade, desenvolver o pensamento crítico e construir os meios 

pelos quais possam mudar sua realidade. 

Gomes (2012) destaca o papel central do conflito para todos aqueles que buscam 

construir uma educação libertadora, afinal não é possível revolucionar nada e muito menos a 

escola e sua natureza conservadora sem desestabilizá-la. Para a autora:  

 

[...] o conflito ocupa o centro de toda experiência pedagógica emancipatória. Ele 

serve antes de tudo para tornar vulnerável e desestabilizar os modelos 

epistemológicos dominantes e para olhar o passado através do sofrimento humano, 

que, por via deles e da iniciativa humana a eles referida, foi indesculpavelmente 

causado. Esse olhar produzirá imagens desestabilizadoras, susceptíveis de 

desenvolver nos estudantes e nos professores a capacidade de espanto e de 

indignação e uma postura de inconformismo, as quais são necessárias para olhar 

com empenho os modelos dominados ou emergentes por meio dos quais é possível 

aprender um novo tipo de relacionamento entre saberes e, portanto, entre pessoas e 

entre grupos sociais. Poderá emergir daí um relacionamento mais igualitário e mais 

justo, que nos faça apreender o mundo de forma edificante, emancipatória e 
multicultural (Gomes, 2012, p. 107). 

 

  A epígrafe deste capítulo dialoga com as palavras de Gomes, quando a música do 

Rappa diz: “Qual a paz que eu não quero conservar pra tentar ser feliz ?” (Minha [...], 1999). 

A paz dentro das escolas não pode ser conservada com a imposição dos modelos 

epistemológicos do colonizador, que contam uma história única de África e América, por 

exemplo, sem ligação com o presente e não questionando status quo. Precisamos fazer 

“guerra” para desestabilizar aquilo que é visto como natural, civilizado, bárbaro. Precisamos, 

em sala, gerar sentimentos de desconforto, de indignação, de raiva e de empatia. Precisamos 

destruir e depois reconstruir a escola e o conhecimento que a escola perpetua para que nossos 

alunos, em sua multiplicidade de existências, possam “tentar ser feliz”, no sentindo de na 

escola terem suas histórias representadas, ouvidas e valorizadas.  

A escola além de ser um espaço onde os estudantes entram em contato com o 

conhecimento formal, precisa ser também uma instituição em que se estimule a reflexão sobre 

as implicações políticas do conhecimento que ali estão sendo tratados (Santomé, 2011).  Não 

devemos desenvolver os conteúdos de nossas aulas como se eles nada tivessem a ver com a 

realidade que se passa na vida de nossos alunos. 

É indispensável para uma pedagogia antirracista – ou antimarginalização, como 

nomeia Santomé (2011) – que os estudantes conheçam como os preconceitos contra os 



25 
 

diversos setores sociais que são oprimidos hoje foram construídos. É preciso que eles 

identifiquem quais setores sociais estimulam a perpetuação desses preconceitos porque são 

beneficiados por eles e que conheçam os meios mais eficientes de se combater as injustiças. 

 A discussão durante a aula de história não pode gerar um afastamento do aluno pelo 

tema tratado. Ao contrário, cada criança ou jovem deve se sentir um agente histórico, que olha 

e questiona a história a partir dos problemas do presente, a partir das demandas da realidade 

de seu bairro, de sua escola, de sua identidade de gênero, de sua orientação sexual, de sua 

classe social, de sua raça e é instigado a ser ativo na superação dos problemas que identifica. 

É claro que é algo muito difícil, mas precisamos estimular, em cada aula, que nossos alunos 

tenham uma nova prática frente aos temas abordados e ao mundo. O trecho a seguir sintetiza 

as ideias de Santomé (2011, p. 171, grifo nosso) sobre estes temas:  

 

[...] uma pedagogia antimarginalização precisa levar em consideração as dimensões 

éticas dos conhecimentos e das relações sociais. É preciso que as instituições 

escolares sejam lugares onde se aprenda, mediante a prática cotidiana, a analisar 

como e por que as discriminações surgem, que significado devem ter as diferenças 

coletivas e, é claro, individuais. É necessário que todo o vocabulário político que 

faz parte da evolução democrática de uma sociedade, ou seja, palavras como 

poder, justiça, desigualdade, luta, direitos não se convertam num vocabulário 

academicista, referido a contextos históricos e espaciais distantes, longe da vida 

cotidiana de nossa comunidade. 

 

 Em linha com as ideias de Santomé, consideramos igualmente relevantes as 

elaborações de Pereira e Seffner (2018) sobre as questões socialmente vivas e um ensino 

comprometido com um futuro de tolerância e de respeito aos direitos humanos. Para estes 

autores os temas sensíveis são aqueles que vivem um paradoxo temporal, pois passado e 

presente se misturam: passados que persistem e um presente permeado pelo ontem. A 

escravidão e a resistência quilombola, objetos desta dissertação, são exemplos destes passados 

presentes que não podem ser abordados nas aulas de história desconectados do racismo e do 

processo de colonialidade que está imersa a sociedade brasileira atual. Para os autores: 

 
Supor um passado vivo implica pensar duas urgências que se apresentam hoje ao 

ensino de história: as questões sensíveis e a diferença. As questões sensíveis nos 

deslocam e nos colocam no lugar de alguém que aborda o presente ao mesmo tempo 

que pensa o passado. São questões que nos levam a discutir o pertencimento e a 

necessidade que os jovens têm de se reconhecer numa história determinada, de olhar 

para si mesmos e se autoafirmarem [...]. Quando estudamos um passado que não se 

relaciona com o nosso presente, de nenhum modo estamos estudando alguma coisa 

absolutamente apartada da vida de cada um de nós. Ao contrário, significa olhar para 

um passado distante do nosso presente, do ponto de vista da relação de 

pertencimento que temos com ele, e sentirmos um estranhamento, de tal forma que 

este nos permita abrirmo-nos a uma experiência alheia, nova, inusitada, que nos 
desloca do presente e nos leva ao futuro. Esse outro elemento que não é do 

pertencimento, mas sim do estranhamento, também é frutífero para o ensino de 



26 
 

história e para a vida [...]. O passado considerado diferença nos faz dar um salto do 

presente para pensar novos mundos possíveis (Pereira; Seffner, 2018, p. 20-21). 

 

 Para além da questão do passado vivo, os autores nos chamam atenção para a 

importância do estranhamento, de aprender e se abrir a experiência do outro. Mesmo quando 

estudamos algo que não é diretamente ligado a nós, esse conhecimento também não é 

totalmente alheio e podemos aprender muito com o diferente. Este estranhamento empático ao 

diverso também pode ser absolutamente fértil ao ensino de história. Este aprendizado pela 

alteridade será indispensável para unificar, no respeito ao outro, nossas turmas que são 

compostas por seres distintos.  

Quanto mais setores historicamente excluídos adentraram a escola e a universidade 

pública mais eles pressionaram para que seus conhecimentos, histórias, valores, desejos, 

formas de existir e se relacionar com os outros e com o mundo fizessem parte das aulas, dos 

livros didáticos e do currículo. Afinal, o currículo também tem relação com inclusão ou 

invisibilização de grupos na sociedade e na construção de identidades (Gomes, 2012). 

 Uma escola eurocêntrica tende a apagar a identidade dos negros e indígenas, mas 

também mulheres, LGBTQIA+ e outros grupos marginalizados. Na verdade, ensina que o 

modelo digno a ser seguido é um só: o homem branco, hétero, cis e burguês. Desta forma, 

promove um verdadeiro extermínio das demais culturas. Ainda hoje é comum que temas 

relacionados à história dos povos originários e afro-brasileiros gerem reações de medo, riso e 

vergonha nos alunos. Portanto, a luta por um currículo que inclua a diversidade de atores que 

hoje estão nas escolas públicas é também uma luta pelo direito de existir desta diversidade de 

raças e etnias que existem no Brasil e estão dentro das escolas.  Para Gomes (2012, p. 100):  

 

É nesse contexto que se encontra a demanda curricular de introdução obrigatória do 

ensino de História da África e das culturas afrobrasileiras nas escolas da educação 

básica. Ela exige mudança de práticas e descolonização dos currículos da educação 

básica e superior em relação à África e aos afro-brasileiros. Mudanças de 
representação e de práticas. Exige questionamento dos lugares de poder. Indaga a 

relação entre direitos e privilégios arraigada em nossa cultura política e educacional, 

em nossas escolas e na própria universidade. 

 

 A importância da educação para as relações étnico-racias e as leis 10.639/2003 e 

11.645/20082 será aprofundado mais adiante, porém, antes de seguir, faremos uma última 

reflexão sobre o que diz Silva: 

 

                                                             
2 A lei 10.639 de 2003 torna obrigatório o ensino da história e da cultura africana e afro-brasileira em todas as 

escolas brasileiras de ensino fundamental e médio. A lei 11.645 de 2008 substitui a 10.639/03 ao incluir 

também a obrigatoriedade do ensino da história e cultura dos povos indígenas. 

 



27 
 

O currículo tal como conhecemos atualmente não foi estabelecido, de uma vez por 

todas, em algum ponto privilegiado do passado. Ele está em constante fluxo e 

transformação. De forma igualmente importante e relacionada, é preciso não 

interpretar o currículo como resultado de um processo evolutivo, de contínuo 

aperfeiçoamento em direção a formas melhores e mais adequadas. (2013, p.7) 

 

Como vimos, a disputa política pelo currículo é uma batalha na qual participam 

movimentos sociais, como destaca Gomes (2012), além de alunos e nós professores. Por isso, 

não podemos menosprezar a vitória que foi a aprovação das leis 10.639/2003 e 11.645/2008. 

Porém, como aponta Silva (2013), não há um processo evolutivo do currículo. Ele é produto 

dos avanços e retrocesso na sociedade e, portanto, não existe uma melhoria linear no 

currículo, mas “idas e vindas”.  

Apesar de já se ter passado mais de 22 anos da aprovação da Lei 10.639/03, muito 

ainda precisa ser feito para tirá-la do papel e, para isso, estudantes, professores e movimentos 

sociais precisam seguir vigilantes, inclusive para que não haja retrocessos.  

 

1.2 Educação para as Relações Étnico-Raciais 

 

 Contar a história oficial é um exercício de poder (Pereira; Silva, 2021) historicamente 

monopolizado pelos detentores de força político-econômica. Porém, os setores marginalizados 

lutam pelo resgate de suas histórias e contestam a versão pseudo-universal imposta pelo 

colonizador. 

 Pereira (2021) aponta a importância de se conhecer múltiplos passados e entender a 

história como produto da ação humana, para que desta forma possamos conceber e construir 

futuros distintos.  

 

[...] Precisamos conhecer a pluralidade de passados, os diferentes passados em 
diversos tempos e espaços, para que possamos vislumbrar uma pluralidade de 

futuros. [...] é importante conhecer como, em diferentes culturas, as pessoas se 

relacionam entre si e com outros povos ou como se relacionavam com o planeta, por 

exemplo. Esse tipo de conhecimento nos permite, por um lado, entender como a 

história, e consequentemente a vida social, é sempre um processo resultado da ação 

humana, não é algo natural, está sempre em movimento, com mudanças e 

permanências possíveis através de lutas sociais e disputas políticas, e, por outro, 

como a ação humana é determinante para a história; se houve diferentes passados, 

podemos construir, com nossas ações, os diferentes futuros (Pereira, 2021, p. 49).  

 

 Ao construir uma História do Brasil eurocêntrica e sem conflitos, o presente é 

naturalizado e visto como o único possível, portanto o futuro também já está determinado e 

será uma continuidade daquilo que vivemos e desta forma mantemos o status quo, afinal “as 

coisas sempre foram assim”, então a mudança é impossível. 



28 
 

Vislumbrar novas perspectivas de futuro é urgente! Para isso, é necessário trazer à luz 

a diversidade de passados e presentes que foram silenciados por séculos. Estas realidades 

pretéritas precisam vir à tona não por uma chave de submissão e hierarquização de 

sociedades, mas por um viés positivo, demonstrando o protagonismo, as criações, os 

conhecimentos e toda a capacidade dos povos não brancos, como a experiência dos povos 

africanos que foram trazidos à força para a América. Para resistir à escravidão, construíram 

quilombos, muitas vezes em aliança com os povos originários do Novo Mundo. Essa união 

negra e indígena na luta por sobrevivência gerou formas de estar no mundo bem diferentes 

das formas europeias de viver.  

Porém, mesmo na Europa existiram outras formas de se relacionar com o mundo que, 

ainda hoje, resistem. É o exemplo dos povos ciganos e os povos indígenas europeus como: os 

povos saami que vivem na Suécia, Noruega, Finlândia e Rússia; os inuits da Groelândia; além 

dos mais de 40 povos indígenas que vivem na Rússia como os enets. Esses povos da Europa 

possuem uma relação com a natureza e com os outros povos completamente diferentes do 

modelo eurocêntrico (Amiel, 2019). 

Atualmente são mais de cinco mil povos indígenas ao redor do globo, cada um com 

sua própria forma de se relacionar com a natureza, que é vista pela maioria deles como parte 

indissociável do próprio ser humano e não algo externo a ser dominado. Uma gigantesca 

gama de conhecimentos, passados, presentes e potencialidades de futuros invisibilizados. Só 

no Brasil são 305 povos (Tukano, 2022). Como aponta a indígena: 

 

Embora a maioria dos brasileiros acredite viver em um país monolíngue, o Brasil é, 

na verdade, multilíngue. Estima-se a existência, em nosso território, de mais de 175 

línguas indígenas faladas por indivíduos pertencentes a 305 etnias diferentes. Essas 

línguas, corpos simbólicos complexos e sofisticados, expressam diferentes 

cosmovisões, diferentes formas de ser e estar no mundo, e refletem uma grande 

multiplicidade de ideias, valores e sistemas de conhecimento. São bens preciosos 

para a compreensão das relações humanas e da natureza, para a filosofia, a ciência, e 
para o desenvolvimento sustentável do planeta (Tukano, 2022, p. 3). 

 

Antes da invasão europeia deste continente, estima-se que havia mais de mil povos 

espalhados por toda Abya Yala, termo adotado pelos povos originários da América para se 

referir ao continente a partir do documento “Povos indígenas nas Américas”, publicado em 

2017 pela CEPAL3. Abya Yala é uma palavra do povo Kuna – originário da atual região do 

Panamá e da Colômbia – e significa “terra que floresce”. Em meio a essa diversidade de 

culturas, havia muitas formas de chamarem não exatamente o continente americano, mas o 

                                                             
3 A sigla CEPAL significa Comissão Econômica para a América Latina e o Caribe. É uma das cinco comissões 

regionais da Organização das Nações Unidas (ONU). 



29 
 

espaço que cada um destes povos conhecia e se movimentava como: Pindorama, 

Tawantinsuyu e Anahuac (National Geographic Brasil, 2023). 

Um exemplo da genialidade dos povos originários de Abya Yala são as 17 línguas de 

sinais identificadas no território brasileiro ou a língua do povo ikolen (gavião), da Terra 

Indígena Igarapé Lourdes, em Rondônia, que possuí uma versão assoviada (Costa, 2023). 

Acredito que estas línguas foram desenvolvidas para suprir as necessidades dos caçadores e 

guerreiros que não podem se comunicar com palavras sob o risco de espantar a caça ou o 

inimigo, sendo que a língua assoviada dos ikolen (gavião) tem a vantagem de se dar a 

distância. 

Algo que ficou marcado em minha infância e me deixou bastante impactado, eram os 

conhecimentos medicinais de origem indígena de minha avó materna, Cesarina, que todos 

chamavam de Nini. Ela se casou muito cedo, aos 14 anos, teve nove filhos e adorava animais. 

A casa dela ficava a poucos metros do Rio Tapajós e o quintal era repleto de árvores 

frutíferas, abrigando um verdadeiro “zoológico” com galinhas, patos, coelhos, jabutis, 

periquitos, papagaios, araras e até garças. Vários desses animais viviam livres, mas sempre 

estavam por lá.  

Por viver, naquela época, na região metropolitana de Belém, usufruí pouco da 

companhia dela e de sua forma de estar no mundo. Mas todas as férias de julho eu, minha mãe 

e meu irmão íamos para o interior visitá-la e a todos os demais familiares, incluindo os 

paternos que viviam em Santarém. Lembro com muita alegria e carinho daqueles momentos.  

Minha vó Nini era uma verdadeira farmacêutica da floresta. Sabia qual folha, raiz, 

semente, casca ou entrecasca servia para cada problema que a família apresentava, fosse 

diarréia, dor de cabeça, febre, pedra nos rins, etc. Mas quando se tratava dos animais, ela ia 

além e se transformava em uma verdadeira veterinária, chegando a fazer cirurgias. A verdade 

é que minha avó não era exceção, pois todas as mulheres mais antigas da vizinhança 

guardavam esse conhecimento ancestral munduruku, maior nação indígena daquela região. 

Ser dona de casa naquela época e naquele espaço passava também por ser “curandeira”, no 

melhor sentido da palavra, afinal o Sistema Único de Saúde (SUS) só foi criado em 1988 e os 

pobres precisavam deste precioso conhecimento sobre cura. 

Hoje, para as Nações Unidas, são povos indígenas aquelas comunidades com 

continuidade histórica com sociedades pré-coloniais, com forte ligação com os territórios e os 

recursos naturais. Além disso, essas sociedades precisam manter suas tradições ancestrais. 

Porém não há consenso nesta definição, afinal, as sociedades originárias são dinâmicas como 

qualquer outra, não são sociedades fossilizadas. Como aponta Amiel (2019): 



30 
 

 

Si bien no existe una definición universalmente acordada de lo que significa ser 

indígena, Naciones Unidas considera pueblos indígenas a aquellos que forman parte 

de una comunidad com continuidad históricas com las sociedades precoloniales y 

com um fuerte vínculo com los territorios y los recursos naturales circundantes. 

Además mantienen y reproducen tradiciones ancestrales.  

 

A palavra “índio” não existia em Abya Yala, foi inventada pelos europeus como um 

apelido de mau gosto para tentar silenciar aquela diversidade de sociedades que aqui viviam. 

Assim como os invasores portugueses se percebiam diferentes e tinham rivalidades com 

outros povos do velho continente; os mundurukus, goytacazes, tupinambás, kaingangs, 

pataxós, potiguaras, cinta-largas, ticunas, yanomamis, baniwas, ashaninkas, guaranis e 

centenas de outros são povos distintos e não cabem em um único rótulo. 

Essa concepção pejorativa de índio foi ressignificada nos anos 1970 pelos movimentos 

dos povos originários brasileiros. De forma positiva passaram a usar o termo “povos 

indígenas” para representar sua diversidade e similaridades. Desta forma, ao se unificarem, 

potencializaram suas lutas pela demarcação de seus territórios, pelo direito à saúde, a 

educação bilíngue (na sua língua originária além do português) e a incorporação da história e 

da cultura indígena nos currículos de todas as escolas brasileiras, que finalmente foi 

conquistada pela Lei 11.645/2008, entre outras demandas. 

Da mesma forma que a história eurocêntrica invisibilizou os povos originários, tentou 

apagar a importância e a multiplicidade da história dos povos africanos e afro-brasileiros. 

Essa dissertação se propõe a resgatar parte dessa história: a do Quilombo do Carukango.  Ao 

falar desse quilombo, relacionando a história da África (local de nascimento de Carukango) e 

a história afro-brasileira, e considerando que se tratava de um quilombo populoso em uma 

época e região com forte presença indígena, é possível imaginar que abrigasse também povos 

originários. Usarei esta história para que meus alunos possam vislumbrar a potência do 

passado negro para muito além da escravidão e, desta forma, tenham a possibilidade de 

libertar sua imaginação e ação para, quem sabe, edificarem um futuro distinto daquele que o 

presente eurocêntrico possa estar tentando impor a eles. 

Por muito tempo a África foi retratada como um continente irrelevante, onde nada de 

interessante ou importante aconteceu. Arantes (2020, p. 55) traça este panorama da seguinte 

forma: 

 

No século XIX, Hegel decretou em seu "Filosofia da História" que a África não era 

um continente histórico e que não demonstrava nem mudança, nem 

desenvolvimento. [...] Muitos podem argumentar que é preciso contextualizar o 

pensamento de Hegel e entendê-lo a partir de sua época e o seu lugar. No entanto, já 

em meados do século XX, em 1954, o historiador Hugh Trevor-Hopper, professor 
da Universidade de Oxford, proferiu semelhante sentença durante uma palestra, 



31 
 

onde afirmou categoricamente que a história “está a tal ponto dominado pelas ideias, 

técnicas e valores da Europa ocidental que, pelo menos nos cinco últimos séculos, 

na medida em que a história do mundo tem importância, é somente a história da 

Europa que conta” (Apud. FAGE, 2010, p. 9). Ele termina concluindo que: “não 

podemos nos permitir divertirmo‑nos com o movimento sem interesse de tribos 

bárbaras nos confins pitorescos do mundo, mas que não exerceram nenhuma 

influência em outras regiões". (idem). 

 

 Rompendo com as visões racistas, podemos constatar que a África é um continente 

gigantesco, quase três vezes maior do que a Europa. Naquele continente surgiu a raça humana 

(Homo Sapiens Sapiens) há cerca de 300 mil anos atrás. De lá também vieram milhões de 

pessoas escravizadas para as Américas pelos quase quatro séculos em que a tráfico foi 

legalizado. A África é extremamente diversa, com mais de 2.000 línguas faladas em todo o 

território. Possuí ambientes e climas muito diferentes, passando por densas florestas, desertos, 

savanas e estepes (Santos, Y., 2021). Além disso, é o lar de mais de 1,5 bilhões de pessoas 

(Country Meters, 2025; World o Meters, 2025). 

Apesar do desconhecimento promovido pelo racismo, a África foi palco de feitos 

pioneiros. Foi no continente africano que surgiu, em 859, na cidade de Fez, no Marrocos, a 

Al-Karaounine, primeira universidade do mundo. Assim como as primeiras universidades 

europeias, fundadas 200 anos depois, Al-Karaounine era ligada a uma instituição religiosa: 

uma madraça, dedicada a estudos islâmicos (Pereira, 2021). Também foi em uma cidade na 

África, Cirene (atual Líbia), que nasceu, em 276 a.C, o matemático e geógrafo Eratóstenes, 

que com amplos conhecimentos em história, astronomia e filosofia, se tornou o diretor da 

famosa Biblioteca de Alexandria (Atual Egito). Eratóstenes foi o primeiro homem a provar 

que a terra é esférica, no século III a.C, apesar desta ideia ser anteriormente difundida entre 

civilizações da idade do bronze e do Ferro no Oriente Médio, da Índia e da Grécia. O africano 

de Cirene também calculou com grande precisão a circunferência do planeta, usando apenas 

geometria básica, um feito extraordinário para sua época (Cavalcante, 2023; Parizotto, 2023). 

Uma imaginação mutilada pelo colonizador fica desconcertada ao ver o mapa 14, em 

que o continente Africano está na parte de cima e o Oriente Médio ao centro.  

Mapas não são representações imparciais, mas o mapa-mundi “padrão”, que vem a 

nossa mente de forma “automática”, faz com que desejemos virar esse aí de ponta a cabeça, 

afinal a Europa deveria estar em cima, certo? Bem, o Planeta Terra flutua no espaço infinito, 

sem um chão de referência. Assim, para um astronauta que vê a terra do espaço, não há “em 

cima” e “embaixo”. O tal mapa “padrão” é produto de escolhas, expressa hierarquias de 

                                                             
4 Disponível em: http://mapas-historicos.com/jeronimo-marini.htm. 



32 
 

poder, colocando o que é mais importante em cima e o menos relevante embaixo, além de 

conter distorções no tamanho dos continentes. 

 

Mapa 1 - Planisfério 1511 

 

Fonte: Marini (1511) 

 

Antes da consolidação do poder hegemônico europeu, porém, no ano de 1511 – 

quando este mapa foi feito – ele não produzia tamanho estranhamento. Pois, como todo mapa, 

representava a visão de mundo de quem o produziu: o veneziano Jerônimo Marini, ou 

provavelmente daquele que pagou pelo seu serviço. O contratante possivelmente era 

mulçumano, o que explicaria a cidade de Jerusalém estar no centro do mundo, enquanto a 

África e a Península Arábica, com a cidade de Meca, sagrada para a religião islâmica, estar ao 

norte. Este mapa expressa uma relação de poder totalmente diferente da atual (Pereira, 2021). 

No Trecho a seguir, Ynaê Santos nos conta um pouca da diversidade existente na 

África: 

 



33 
 

A África, como os demais continentes, possui muitas histórias. Na realidade, é 

possível dizer que existiram e ainda existem muitas Áfricas. Essa multiplicidade se 

expressa, como já foi visto, nas diferentes línguas, nos diferentes tipos humanos 

encontrados e nas diversas culturas desenvolvidas no continente. Se isso não 

bastasse, a África está repleta de documentos históricos que fundamentam essa 

ideia. As pirâmides do Egito e os templos religiosos de antigas cidades como Djenê 

e Tombuctu (no Mali) são exemplos concretos de que os povos africanos não 

viveram na mesma região, não acreditavam nos mesmos deuses e também não 

utilizaram  a mesma técnica de construção do decorrer dos anos (Santos, Y., 2021, p. 

16) 
 

Tanto em África como em Abya Yala pré-coloniais, existiram grandes e ricos 

impérios, complexas cidades, construções monumentais e trabalho escravo ou servil, assim 

como existiu na Europa. Porém, propor-se a pensar em passados e futuros diferentes não 

significa identificar sociedades que, em outros lugares e tempos, eram parecidas de alguma 

forma com as europeias. Propomos exatamente o oposto. Precisamos questionar este modelo 

eurocêntrico. A forma Estado, Império e grandes cidades são as melhores formas de 

organização social? Caso fossem, seriam melhores para quem?  

 Um africano que vive em uma pequena sociedade sem hierarquias sociais, pratica uma 

economia de subsistência, tem uma modesta casa, uma família, consegue se alimentar todos 

os dias e se abrigar dos elementos, vive mal? Ou vivem melhor os milhões de trabalhadores e 

desempregados das grandes megalópoles como: São Paulo, Bombaim, Xangai, Cidade do 

México ou Tóquio?  

 Os indígenas que viviam em Pindorama5 passaram a viver melhor depois que foram 

invadidos pelos europeus? Os tupinambás, um dos primeiros povos a ter contato com os 

portugueses, tinham acesso a exuberantes florestas com caça, vegetais, ervas medicinais e 

materiais de construção; rios limpos com muito peixe e não eram coagidos a trabalhar para 

nenhum invasor. Os tupinambás estavam indo muito bem antes de 1500 tanto que os 

primeiros relatos dos próprios europeus reconhecem este fato, como a carta de Pero Vaz de 

Caminha que descreve as pessoas que encontraram na atual costa da Bahia como: “mancebos 

e de bons corpos [...] de bons rostos e bons narizes, bem-feitos” (Caminha, 1500, p. 3). 

 Com estas reflexões, não queremos romantizar a África e tampouco a América. 

Certamente estes lugares não eram paraísos na terra – até porque paraísos não existem –  e 

tinham suas contradições e injustiças. Porém, as sociedades que se desenvolveram nestes 

espaços tinham seus próprios modos de viver e, nos termos da sociedade que criaram, não 

necessitavam da intervenção dos europeus para que se tornassem “melhores” ou “civilizadas”. 

É importante que o ensino de história atente para essas estas múltiplas experiências de como 

                                                             
5 Pindorama era a designação dada por alguns povos tupis-guaranis ao território na América do Sul que 

conheciam e onde se deslocavam (Góis, 2023). 



34 
 

se relacionar com o planeta. O entendimento de que não há apenas um modelo correto e 

universal para todos os povos – a partir da reflexão sobre os modos de vida de povos 

originários, por exemplo – pode ser útil para o conjunto da humanidade quando pensamos 

alternativas ao modelo atual, eurocêntrico, capitalista e que já demonstra seus limites. 

 No entanto, os europeus têm buscado impor sua versão da história única e universal, 

onde eles estão no centro dos acontecimentos como forma de legitimar seu poder sobre o 

mundo. Este projeto, Pereira irá chamar de “modernidade europeia”: 

[...] projeto de poder, baseado na ideia de raça, que chamaremos aqui de 

“modernidade europeia”. Essa “modernidade” tem como marco temporal a chegada 
e as conquistas dos europeus no continente americano a partir do final do século XV 

e se consolida em meados do século XIX, com o imperialismo/colonialismo europeu 

na África e na Ásia (Pereira, 2021, p. 50) 

 Essa “modernidade”, como aponta Pereira (2021), tenta esconder que o sucesso da 

expansão marítima e comercial europeia se apoiou em conhecimentos antigos de outros povos 

como: a matemática árabe, os instrumentos de navegação norte-africanos e a pólvora chinesa. 

Ou seja, elementos fundamentais para o posterior desenvolvimento capitalista e para a 

consolidação da própria ideia de “modernidade europeia” no século XIX, não são 

genuinamente europeus.   

O saque do ouro e da prata americanas, a apropriação do refinado conhecimento 

ameríndio de seleção artificial de plantas que produziu, por exemplo: o milho e a batata, 

ajudaram a enriquecer e superar potenciais crises de fome na Europa. Essa história foi tão 

adulterada que o tipo de batata mais usada no Brasil é chamado de inglesa e o chocolate é 

visto por muitos como um produto genuinamente suíço, porém ambos são produtos nativos da 

América.  

 Esse projeto de poder eurocêntrico segue vitorioso em muitos aspectos de nossa 

sociedade. Quijano nos explica como ele se perpetua no processo de globalização: 

 

A globalização em curso é, em primeiro lugar, a culminação de um processo que 

começou com a constituição da América e do capitalismo colonial/moderno e 

eurocentrado como um novo padrão de poder mundial. Um dos eixos fundamentais 

desse padrão de poder é a classificação social da população mundial de acordo com 

a ideia de raça, uma construção mental que expressa a experiência básica da 

dominação colonial e que desde então permeia as dimensões mais importantes do 

poder mundial, incluindo sua racionalidade específica, o eurocentrismo. Esse eixo 

tem, portanto, origem e caráter colonial, mas provou ser mais duradouro e estável 
que o colonialismo em cuja matriz foi estabelecido. Implica, consequentemente, um 

elemento de colonialidade no padrão de poder hegemônico. (Quijano, 2005, p. 107 

apud Pereira, 2021, p. 51) 

 

 Acompanhando o raciocínio de Quijano, concluímos que apesar de não vivermos mais 

uma realidade na qual há uma relação formal de colonialismo entre metrópole e colônia, essa 



35 
 

ideia hierarquizada de poderes entre os distintos países mediados pelo mercado capitalista 

mundial e pela raça, sobreviveu ao fim do colonialismo. Esta forma de pensar eurocentrada 

manteve uma força material poderosíssima que Quijano chama de colonialidade. Ela segue 

moldando as relações entre as pessoas, interfere em como a riqueza mundial é distribuída e 

chega aos textos didáticos, à formação dos professores e às aulas de história. Porém, apesar de 

sua vigorosidade, Pereira nos lembra de como o “racismo moderno”, produto do colonialismo 

e agora da colonialidade, se consolida mais recentemente: 

 

A ideia de Europa que temos hoje, como o centro do mundo, o lugar da civilização, 

do conhecimento, da beleza etc., é uma construção que se consolida apenas no 

século XIX, concomitantemente à consolidação do imperialismo/colonialismo 

europeu, da idéia de raça e do racismo. Portanto, a história do que chamamos de 

“racismo moderno” é resultado de uma construção política e social muito recente na 
história da humanidade. Contudo, é uma construção muito forte e com impactos na 

própria estruturação de sociedades marcadas pelo colonialismo desde o século XIX. 

(Pereira, 2021, p. 56)  

 

 Não foi por coincidência que os europeus conseguiram impor seu sistema de mundo 

racista aos outros povos no século XIX. Foi neste momento que eles conquistaram a 

supremacia bélica e econômica do planeta e tinham, portanto, os meios materiais e 

ideológicos para fazer valer a ideia de que todos os que não eram semelhantes a eles eram 

inferiores. Logo, quem não compartilhava de sua cor de pele, aparência, religião e cultura 

eram inferiores, selvagens e habitantes de tribos. O europeu se colocou como modelo a ser 

seguido por todas as sociedades, pois se considerava o auge da evolução humana e, por isso, 

tinham o direito de conduzir o destino da humanidade. As demais raças estavam no mundo 

para servi-los (Pereira, 2021).  

 A serviço do colonialismo, milhões de africanos foram trazidos à força para as 

Américas a partir do século XVI, um processo que se estendeu por quase quatro séculos. 

Diversos povos do continente africano foram escravizados para enriquecer as metrópoles 

europeias. É importante relembrar que os africanos tinham: culturas, línguas, religiões, 

organizações sociais e interesses distintos quando foram sequestrados. Alguns eram 

autoridades, artistas, outros pequenos agricultores, pastores, alguns viviam em sociedades 

hierarquizadas com exploradores e explorados, opressores e oprimidos. Portanto, o local de 

origem ou a cor da pele não determina uma unidade automática como o pensamento 

eurocêntrico tenta fazer parecer com sua definição de raça. 

 Sem dúvida, houve uma construção identitária na diáspora negra nas Américas e no 

Brasil, decorrente das experiências vividas e compartilhadas por séculos por essa população 

em função do racismo, da escravidão e da violência utilizada para tentar impor o controle 



36 
 

sobre os corpos negros. Mas, essa identidade se deu também pela resistência contra a 

escravidão e o racismo, que foi ampla e constante. Conhecer e apresentar aos nossos alunos 

essas outras histórias de (re)existência da população negra e indígena, esses outros passados 

desconhecidos, é determinante para uma educação das relações étnico-raciais (Pereira, 2021).  

 Em uma sociedade em que o senso comum é determinado pelo racismo não nos basta 

não ser racistas, precisamos ser, de uma forma plenamente consciente, antirracistas, em 

especial em nossas aulas de história. Caso contrário, é provável que, sem perceber, estejamos 

reproduzindo e fortalecendo o racismo impregnado em nossa sociedade. 

Segundo Pereira e Silva (2021, p. 2-3): 

No pós-abolição, o continente americano continuou sendo atravessado pelas lutas 

antirracistas, de forma que o legado das lutas das populações negras na diáspora 

africana atinge a todas as pessoas. Contar a história desse continente, nos últimos 

500 anos, não é possível de forma completa sem incluir as histórias das populações 

negras. No entanto, ao examinar os currículos de História dos dois países com os 

maiores contingentes populacionais negros, o Brasil e os Estados Unidos, 

constatamos que nos currículos escolares, assim como nos monumentos e museus, 

ainda se reproduzem narrativas históricas calcadas no eurocentrismo e informadas 

pelo racismo que marginaliza e exclui as populações negras. 

 

 Apesar dos currículos no Brasil ainda serem bastante marcados pelo eurocentrismo, 

como destaca os autores acima, a resistência e a luta do movimento negro resultaram em 

diversas conquistas em muitas áreas, traduzidas em políticas públicas voltadas 

especificamente para a população negra. No campo da educação, essas conquistas se 

traduziram em políticas de ações de afirmativas, como a lei de cotas raciais e a aprovação, em 

2003, da Lei 10.639/03. 

 

1.2.1 Movimento Negro e as Conquistas para a Educação 

 

 Gomes (2017) destaca a importância do movimento negro para o combate ao racismo 

e inúmeras conquistas na sociedade brasileira: 

 

Ao politizar a raça, o Movimento Negro desvela a sua construção no contexto das 

relações de poder, rompendo com visões distorcidas, negativas e naturalizadas sobre 

os negros, sua história, cultura, práticas e conhecimentos; retira a população negra 

do lugar da suposta inferioridade racial pregada pelo racismo e interpreta 

afirmativamente a raça como construção social; coloca em xeque o mito da 

democracia racial (Gomes, 2017, p. 22)  

 

  O movimento negro atribui uma nova e positiva significação ao conceito de raça, 

promovendo a valorização da ancestralidade, o orgulho de sua cor, de suas características 

físicas e da cultura afro-brasileira. Ele combate a visão eurocêntrica que coloca negros como 

inferiores, ao mesmo tempo que contesta a visão de que o Brasil seria um “paraíso racial”, 



37 
 

onde o racismo não existiria, ou seria mais brando em comparação com outros países,como os 

Estados Unidos. O movimento negro questionou o mito da democracia racial ao denunciar o 

brutal racismo que sofrem os negros brasileiros. 

Assim como Gomes (2017), entendemos o Movimento Negro como formado por uma 

grande variedade de organizações de mulheres e homens negros que lutam através de 

múltiplos meios para a superação do racismo e pela valorização das tradições e histórias afro-

brasileiras. Aqui estão incluídos grupos musicais, acadêmicos, políticos, religiosos, artísticos 

e etc. 

 

O Movimento Negro é, portanto, um ator coletivo e político, constituído por um 

conjunto variado de grupos e entidades políticas (e também culturais) distribuídos 

nas cinco regiões do país. Possui ambiguidades, vive disputas internas e também 

constrói consensos, tais como: o resgate de um herói negro, a saber, Zumbi dos 

Palmares; a fixação de uma data nacional, o dia 20 de novembro; a necessidade de 

criminalização do racismo, o artigo 5º, inciso XLII da Constituição Federal de 1988, 

e o papel da escola como instrumento de reprodução do racismo (Silva Júnior, 2007 

apud Gomes, 2017, p. 27). 

 

Não faremos uma cronologia exaustiva da atuação do movimento negro, nos 

centraremos no século XX e em movimentos que consideremos mais relevantes para a 

educação. 

A imprensa negra paulista, em sua pluralidade de linhas editoriais, foi uma ferramenta 

importante para romper com as concepções racistas do pós-abolição e início do século XX. 

Homens e mulheres negras escrevendo, se posicionando politicamente, cobrando inclusão e 

direitos sociais para a população negra; combatendo o racismo científico, que afirmava que o 

negro seria intelectualmente inferior (Gomes,2017). Estes jornais, que também existiam em 

outros estados, produziram uma série de saberes emancipatórios sobre as demandas da 

população negra. Neles, encontramos várias matérias que apontavam a educação como forma 

de ascensão social para os negros. Alguns dos jornais da imprensa negra paulistas foram: 

Getulino (1916-1923), O Clarin d’Alvorada (1929-1940) e Cruzada Cultural (1950-1966). 

No ano de 1931 surgiu a Frente Negra Brasileira (FNB), em São Paulo, com o objetivo 

de unificar a luta contra o racismo no Brasil, além da elevação moral, social e intelectual da 

população negra. Em pouco tempo se expandiu para o interior paulista e se organizou em 

outros estados, como Rio de janeiro, Rio grande do Sul, Minas e Pernambuco. A FNB foi a 

maior organização negra de seu tempo. Alguns estimam que alcançou a cifra de 100 a 200 mil 

filiados (Camazano, 2021). A organização “promovia a educação e o entretenimento de seus 

membros, além de criar escolas e cursos de alfabetização de crianças, jovens e adultos. 

Visava, também, a integração dos negros na vida social, política e cultural” (Gomes, 2017, p. 



38 
 

29). A Frente Negra Brasileira se tornou partido político em 1936, mas foi extinta um ano 

após, pelo decreto de Vargas, que botou na ilegalidade todos os partidos políticos. A FNB foi 

uma articuladora de importantes conhecimentos emancipatórios para os negros brasileiros na 

década de 30. 

Outra importante organização afro-brasileira foi o Teatro Experimental do Negro 

(TEN), sobre o qual Gomes afirma: 

 

O Teatro Experimental do Negro (TEN) (1944-1968) nasceu para contestar a 

discriminação racial, formar atores e dramaturgos negros e resgatar a herança 
africana na sua expressão brasileira. O TEN alfabetizava seus primeiros 

participantes, recrutados entre operários, empregados domésticos, favelados sem 

profissão definida, modestos funcionários públicos, e oferecia-lhes uma nova 

atitude, um critério próprio que os habilitava também a indagar o espaço ocupado 

pela população negra no contexto nacional. (Gomes, 2017, p. 30) 

 

O TEN também publicava um jornal chamado “Quilombo”, que, em seu programa, 

exigia educação gratuita para todas as crianças do país, além de auxílio para ajudar os 

estudantes negros ingressarem no ensino secundário e universitário, onde poucos estavam 

devido ao funil de raça e classe. O combate ao racismo por um viés cultural e educacional, a 

construção positiva da imagem do negro ao longo da história do Brasil, além da luta pela 

inclusão dos negros e negras no cenário artístico brasileiro, eram elementos importantes pelos 

quais o Teatro Experimental do Negro luto e contribuiu bastante. 

Fazendo uma rápida recapitulação das principais leis educacionais do país, Gomes 

(2017) nos mostra que, entre os anos de 1940 e 1960, o Movimento Negro se fez presente nos 

fóruns da política educacional brasileira, exigindo a inclusão do negro na escola pública. Por 

esse empenho, as questões raciais entraram de forma genérica na primeira Lei de Diretrizes e 

Bases da Educação (LDB - Lei 4.024 de 1961). Porém, com a ditadura empresarial militar que 

se inicia em 1964 e a LDB (Lei 5.692), promulgada em 1971, o mínimo avanço conquistado 

no plano racial se perdeu. Apenas com a redemocratização as coisas começam a mudar. A 

partir de documentos como a LDB de 1996 (Lei 9.394/96) e os Parâmetros Curriculares 

Nacionais (PCNs), a questão racial começa a ser colocada em debate. Mais tarde, com a 

promulgação da Lei 10.639/03, ganha maior centralidade no debate educacional a questão 

racial. 

Em 1978, uma série de organizações negras, reagindo à vários elementos racistas 

manifestados durante a ditadura militar, se reúnem em São Paulo para fundar uma entidade de 

envergadura nacional: o Movimento Unificado Contra a Discriminação Étnico-Racial 

(MUCDR), que logo foi rebatizado de Movimento Negro Unificado (MNU) em 1979. Este 

movimento define a inclusão do negro no mercado de trabalho e na educação como pauta 



39 
 

prioritária e influencia a formação de uma geração de intelectuais negros que viraram 

referência nas pesquisas sobre relações étnico-raciais no país e se engajaram nesta luta 

político acadêmica (Gomes, 2017). Nos anos 80, o Movimento Negro, que possuía pautas 

mais universais em relação à educação, ao perceber que as políticas públicas avançavam 

excluindo a maioria dos negros, começa a lutar por ações afirmativas, debate que não era 

novo e surge como uma demanda radical: a política de reserva de cotas raciais. 

 Sobre os anos 90, Gomes (2017) destaca a grande mobilização e pressão internacional 

e nacional que o movimento negro conseguiu imprimir sobre os governos, em especial na 

América Latina, que passava por importantes mudanças após um período de intensa repressão 

durante as ditaduras, que recém haviam caído em diversos países: 

 

Os anos de 1990 foram palco de efervescência social, política e econômica nacional 

e internacional. A América Latina passou, naquele momento, por ampla reforma 
constitucional. Em meio às pressões das políticas neoliberais, os movimentos sociais 

buscavam a reconstrução do Estado democrático de direito depois das duas décadas 

de autoritarismo, de meados da década de 1960 a meados da de 1980. As reformas 

constitucionais de alguns países, à época, trouxeram como novidade a concepção de 

sociedades e nações pluriétnicas e multiculturais (Guimarães, 2003 apud Gomes, 

2017, p. 33). 

 

Na década de 90, se sobressai a organização, em Brasília, da “Marcha Nacional Zumbi 

dos Palmares contra o Racismo, pela Cidadania e a Vida”, no dia 20 de novembro de 1995, 

ano que completou 300 anos da morte de Zumbi dos Palmares. Como parte da manifestação, o 

Movimento Negro entregou ao então presidente Fernando Henrique Cardoso, um programa 

que dentre outros pontos reivindicava ações afirmativas para o acesso as universidades e a 

postos de trabalho. 

Pereira e Silva (2021) enfatizam como nos anos 90, em resposta à forte mobilização 

do Movimento Negro, várias legislações municipais e estatuais foram sancionadas com o 

objetivo de combater o racismo e incluir a história afro-brasileira nos currículos, como 

ocorreu nas cidades de Salvador, Rio de Janeiro, Porto Alegre, Belo Horizonte dentre outras. 

Gomes (2017) sublinha que, no início do século XXI, um fato muito importante para o 

avanço do Movimento Negro foi sua participação na construção da II Conferência Mundial 

contra o Racismo, a Discriminação Racial, a Xenofobia e Formas Correlatas de Intolerância, 

no ano de 2001, em Durban, África do Sul. O Estado brasileiro, ao assinar o plano de ação 

produzido nesta conferência, reconheceu o racismo institucional presente no Brasil e se 

propôs a construir meios para a sua superação. 

Finalmente, em 2003, a demanda educacional que vinha sendo encampada pelo 

Movimento Negro há décadas foi contemplada com a sanção da Lei 10.639/03. Sem o 



40 
 

Movimento Negro e Indígena não teríamos alcançado as conquistas que culminaram com a 

aprovação da Lei 11.645, de 2008. Porém, como enfatizam Pereira e Silva (2021), a forma 

como a Lei foi implementada não correspondeu plenamente aos anseios do Movimento 

Negro: 

 

O potencial transformador da Lei 10.639/03 (BRASIL, 2003), entretanto, não 

significa que não tenha havido oposições à maneira como tal dispositivo foi 

sancionado. O fato de não se estabelecerem metas e nem indicarem um órgão 

responsável para garantir a implementação da lei foi alvo de muitas críticas, visto 

que pô-la em prática nas salas de aula acabou ficando a cargo do interesse e do 

engajamento de professores e professoras. Não demandar a reformulação dos 

programas dos cursos de graduação, especialmente os de licenciatura, para 

formarem docentes aptos a ministrarem o ensino de História e Cultura Afro-
Brasileira foi considerado por muitos uma contradição que inviabilizaria o alcance 

dos objetivos da lei (Santos, 2005 apud Pereira; Silva, 2021, p. 12). 

 

 Ainda hoje, após 22 anos da promulgação da Lei 10.639/03, e 17 anos depois da 

sanção da Lei 11.645/08, há professores que não se sentem formados adequadamente para 

desenvolverem em sala um ensino antirracista que tratem os negros e povos originários com a 

devida importância. Apesar de reconhecermos que a formação de professores, a oferta de 

cursos de educação continuada e os livros didáticos melhoraram muito nos últimos anos, não 

restam dúvidas que, na prática, a lei precisa ainda ser aperfeiçoada para que se torne efetiva. 

 A seguir analisaremos de forma breve as Diretrizes Curriculares Nacionais para 

Educação das Relações Étnico-raciais e Ensino de História e Cultura Afro-brasileira e 

Africana, que orienta a implementação da lei 10.639/03, base jurídica que legitima o 

desenvolvimento de nosso produto didático frente a quaisquer possíveis questionamentos. 

Porém, não é a única legislação que nos ampara. Além dela, já citamos a lei de 11.645/2008 e 

há ainda todo um arcabouço jurídico mais amplo no campo da educação em direitos humanos, 

como o Plano Nacional de Educação em Direitos Humanos, que teve sua versão definitiva 

concluída em 2006, além de uma série de legislações estaduais e municipais que obrigam uma 

educação preocupada com o respeito aos direitos humanos (Pereira; Seffner, 2018). Essa 

legislação nos permite debater em sala de aula questões como LGBTQUIA+fobia, machismo, 

xenofobia, educação sexual, intolerância religiosa, racismo, etc. Todos os assuntos sensíveis e 

polêmicos, especialmente no contexto de avanço da extrema direita brasileira. Por isso, 

precisamos conhecer nossos direitos para melhor nos defendermos, pois não tenha dúvida, ao 

abordar tais temas, ainda que sejam legítimos e que estejamos amparados pela lei, não é 

improvável a possibilidade de questionamentos e até perseguições. 

 As Diretrizes Curriculares Nacionais para Educação das Relações Étnico-raciais e 

Ensino de História e Cultura Afro-brasileira e Africana (Brasil, 2004) enfatizam que a vitória 



41 
 

das políticas públicas que objetivam reparação, exaltação e respeito à história e cultura 

africana e afro-brasileira é condicionada ao esforço conjunto de movimentos sociais, escola e 

políticas públicas de ampla abrangência, uma vez que as mudanças que propõe não se limitam 

à educação formal. Também afirma que a superação do racismo é uma tarefa de todos, 

independente da raça, etnia, religião ou filiação política. Afinal, o artigo 5º da Constituição 

Federal define o racismo como crime inafiançável e isto vale para todos os indivíduos e 

instituições brasileiras, até mesmo a escola pública ou privada.  

Relembrando os ensinamentos de Fanon (1979, apud Brasil, 2004) reafirmamos a 

importância dos brancos participarem da luta antirracista, sob pena de assumirem a culpa dos 

crimes cometidos pelos seus ancestrais que até hoje os beneficia: 

 

...os descendentes dos mercadores de escravos, dos senhores de ontem, não têm, 

hoje, de assumir culpa pelas desumanidades provocadas por seus antepassados. No 
entanto, têm eles a responsabilidade moral e política de combater o racismo, as 

discriminações e, juntamente com os que vêm sendo mantidos à margem, os negros, 

construir relações raciais e sociais sadias, em que todos cresçam e se realizem 

enquanto seres humanos e cidadãos. Não fossem por estas razões, eles a teriam de 

assumir, pelo fato de usufruírem do muito que o trabalho escravo possibilitou ao 

país. Assim sendo, a educação das relações étnico-raciais impõe aprendizagens entre 

brancos e negros, trocas de conhecimentos, quebra de desconfianças, projeto 

conjunto para construção de uma sociedade justa, igual, equânime (Brasil, 2004). 

 

 O objetivo não é construir uma pedagogia que coloque negros contra brancos, mas que 

unifique todos na luta contra as desigualdades e o racismo. Uma aprendizagem que dê 

conhecimentos e autoconfiança aos negros para que se orgulhem de seu passado, cultura e 

estética, ao mesmo tempo em que permita aos brancos identificarem as importantes 

contribuições dos afro-brasileiros na atual sociedade nacional. 

 Como constatamos, nas Diretrizes Curriculares Nacionais para Educação das Relações 

Étnico-raciais e Ensino de História e Cultura Afro-brasileira e Africana (Brasil, 2004), a Lei 

10.639/03 não pretende mudar o foco eurocêntrico por outro afrocentrado, mas ampliar o foco 

curricular para apresentar a real diversidade social brasileira o que inclui as contribuições 

também de povos indígenas e asiáticos, além dos africanos e dos já privilegiados europeus. 

 Dentre os princípios que professores e sistemas de ensino devem seguir para a 

efetivação da lei 10.639/03 estão: 

 
- O ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana, a educação das relações 

étnico-raciais, tal como explicita o presente parecer, se desenvolverão no cotidiano 

das escolas, nos diferentes níveis e modalidades de ensino, como conteúdo de 

disciplinas, particularmente, Educação Artística, Literatura e História do Brasil, sem 

prejuízo das demais, em atividades curriculares ou não, trabalhos em salas de 

aula, nos laboratórios de ciências e de informática, na utilização de sala de leitura, 

biblioteca, brinquedoteca, áreas de recreação, quadra de esportes e outros ambientes 

escolares. 



42 
 

 

- O ensino de História Afro-Brasileira abrangerá, entre outros conteúdos, iniciativas 

e organizações negras, incluindo a história dos quilombos, a começar pelo de 

Palmares (...). Será dado destaque a acontecimentos e realizações próprios de 

cada região e localidade (Brasil, 2004, p. 21, grifo nosso). 

 

A disciplina História é citada dentre as três que têm a responsabilidade de estar na 

vanguarda deste debate, seja abordando um tema diretamente do currículo de uma 

determinada série ou não. O fundamental é que tratemos da questão da História e Cultura 

Afro-Brasileira e Africana. 

Nosso trabalho versará sobre a história de um quilombo local da região de Macaé, 

como prevê o segundo princípio em destaque no trecho anterior e, com isso, estamos 

contribuindo para o registro das histórias não contadas, ou pouco conhecidas, dos negros e 

negras brasileiras, tarefa que deve ser providenciada pelos sistemas de ensino de acordo com 

o referido parecer. 

Para esta pesquisa também é fundamental a análise da Base Nacional Comum 

Curricular (BNCC), um vez que ela:  

 

[...] deve nortear os currículos dos sistemas e redes de ensino das Unidades 

Federativas, como também as propostas pedagógicas de todas as escolas públicas e 

privadas de Educação Infantil, Ensino Fundamental e Ensino Médio, em todo o 

Brasil (Brasil, 2018 apud Pereira; Silva, 2021, p. 19). 

 

Desta forma, a BNCC, como referência obrigatória, influi na produção de livros 

didáticos, na formação de professores e nos conteúdos trabalhados em cada sala de aula do 

país. Segundo Pereira e Silva (2021), a elaboração deste documento normativo em relação ao 

ensino de História foi truncada e errática quanto ao acolhimento das demandas históricas dos 

movimentos negros e indígenas. 

De acordo com Pereira e Silva (2021) a primeira versão da BNCC apresentada em 

2015, refletiu as conquistas do movimento negro no campo curricular como a Lei 10.639/03 e 

as Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais e para o 

Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira. Nesta primeira versão da BNCC ficou evidente 

a ruptura com um currículo eurocentrado e a maior atenção para o protagonismo indígena e 

negro na história brasileira, porém essa versão foi abandonada pelo próprio Ministério da 

Educação e uma segunda versão foi logo apresentada bem diferente da primeira. 

 

Entre os anos de 2017 e 2018 foram homologadas pelo Ministério da Educação a 

BNCC do Ensino Fundamental e do Ensino Médio, que foram elaboradas por uma 

nova comissão de professores indicados pelo MEC, completamente diferente da 
comissão que realizou o trabalho de elaboração da primeira versão, em 2015 

(Pereira; Silva, 2021, p. 19). 

 



43 
 

 Segundo os autores acima mencionados, apesar da história e cultura dos negros e 

indígenas estarem presentes na última versão da BNCC, ela perpetua a ênfase na violência, 

escravidão e subserviência dos mesmos em detrimento de um currículo que valorize as lutas, a 

resistência, as contribuições e o protagonismo da população negra e indígena. Porém existem 

caminhos para construir um ensino de história diferente. 

 
O caminho para uma oferta satisfatória de materiais didáticos e de cursos de 

formação de professores que estejam em sintonia com a Lei 10.639/03 (BRASIL, 

2003) ainda é longo, mas deve prosseguir mesmo com a BNCC atualmente em 

vigor. Na ausência de materiais alinhados com tais perspectivas curriculares, 

professores e professoras são capazes de subverter e inovar, adaptando a produção 

de conhecimento histórico escolar à realidade em que atuam. Somente a 

obrigatoriedade dos conteúdos por si só não garantem novos enfoques, são 

professores/as que articulam contribuições da teoria da história, da historiografia, do 

campo curricular e do ensino de história, desenvolvendo o domínio sobre o seu fazer 

e rompendo com os estereótipos racistas (Pereira; Silva, 2021, p. 20). 

 

 Caberá a nós professores sermos os protagonistas “na adequação” da BNCC que 

queremos em nossas salas de aula. Rompendo com o eurocentrismo e apresentando negros e 

indígenas como agentes de sua própria história e não como um apêndice da história de 

Portugal, Espanha ou de qualquer outra nação. 

 

1.3 História Local e suas Potencialidades Didáticas 

 

 A reflexão sobre História Local é importante nesse trabalho. O foco de nossa pesquisa 

é construir instrumentos didáticos para o Ensino de História na cidade de Macaé, Rio de 

Janeiro, partindo da história do Quilombo de Carukango, um mocambo que existiu no início 

do século XIX neste mesmo município. Portanto, ter nítidas as potencialidades didáticas da 

História Local, colaborará para o desenvolvimento das atividades com nossos alunos. 

 Refletindo sobre os usos da história local e regional em sala de aula, Ribeiro (2012) 

destaca a utilização, feita pela ditadura, da história local e regional. 

 

Ao longo da ditadura militar implantada em 1964, o ensino da História e da 

Geografia dos estados e municípios não escapou da visão cívico – patriótica. 

Também esses conteúdos foram submetidos a um tratamento que transformava cada 

estado e cada município em um pedaço do paraíso. Assim como se idolatrava o 

herói nacional, se idolatrava o fundador da cidade. A cidade estava isenta de 

contradições sociais, todos deviam se dedicar invariavelmente ao ‘bem comum’, 

estabelecido pela legislação da ditadura como projeto de sociedade (Ribeiro, 2012, 

p. 3). 

 

 Aquela abordagem era usada para tentar esconder as contradições sociais, construir 

uma história local alinhada com história nacional (patriótica), na qual eram destacadas datas 



44 
 

cívicas, heróis, prefeitos, grandes comerciantes, enfatizavam apenas as migrações europeias e 

se construía uma história homogênea e harmoniosa, bem longe da realidade.  

 Essa forma conservadora de história, apesar de hoje estar superada, ainda é bastante 

utilizada no âmbito da história local. Muitas vezes, essa forma de escrever a história é produto 

do esforço legítimo de intelectuais locais dedicados e não remunerados. O trabalho dessas 

pessoas é valiosíssimo, porém, antes de aproveitá-lo, precisamos fazer uma profunda crítica 

sobre ele. 

 Reznik (2008) faz uma crítica no mesmo sentido de Ribeiro (2012) quando afirma 

que:  

 

A história local não deve ser projetada como um valor superior para a admiração e 

valorização da pequena pátria – no estilo “eu me ufano da minha terra” –, mas como 

a “costura” de um retalho dos processos de identificação do sujeito (Reznik, 2008, p. 

3). 

 

 Esse ufanismo regional é estimulado pelo mandonismo local em momentos como o 

desfile na data de fundação da cidade, no qual estudantes e professores são levados para a 

principal via da cidade para desfilar e prestar reverência aos chefes políticos locais. As bandas 

escolares passam o ano treinando para este momento. 

 Ribeiro (2012) nos lembra que uma reação positiva à visão cívico-patriótica nas 

Ciências Humanas gerou um problema: os professores começaram a combater o estudo de 

temas distante da realidade de nossos alunos, pois serviam como obstáculos ao acesso à 

educação por parte dos trabalhadores e seus filhos. Porém, isso gerou um quase isolamento do 

local. Para o autor: 

 

Essa conduta tinha uma intenção politizante que consideramos absolutamente 

apropriada às discussões que propunham reformulações curriculares e 

completamente pertinentes ao contexto histórico e dela participamos, inclusive. Era 

o momento do enfrentamento direto ao imperialismo cultural que até hoje marca 

gerações de brasileiros. Ocorre que, à defesa do retorno do estudo do ‘mundo à sua 

volta’ e à idéia de devemos ‘partir da realidade do aluno’, correspondeu um quase 

isolamento do local e regional, que passaram a ser estudados por si sós. Foi uma 
verdadeira explosão de interesse pelo local onde vivemos (Ribeiro, 2012, p.4). 

 

 Desta forma, apesar das boas intenções, caímos novamente na “quase idolatria do 

local”, o que gerou materiais e formas de abordagem do local e do regional que tendiam a 

isolar o aluno à sua própria realidade, limitando sua compreensão de mundo e de história, que 

nunca deixou de ser interconectada.  

 Bittencourt (2008), apoiada no trabalho de geógrafos, supera o entendimento de 

“região natural” que independe da interferência humana, transitando para a compreensão de 

uma “região humanizada”, ou seja, a região não é um fato dado a priori, são os homens que 



45 
 

organizam e dão significação para determinado território. A região e o local são construções 

históricas, portanto em permanente disputa e em transformação: 

 

O conceito de região tem sido revisto pelos geógrafos, que ultrapassam o 

entendimento de “região natural”, composta de um conjunto de elementos naturais 

homogêneos na hidrografia, vegetação, clima, relevo, para chegar a uma concepção 
mais voltada para a forma pelas quais os homens organizam o espaço, tornando-o 

particular dentro de uma organização econômica e social mais ampla. Esse conceito 

de região permite o trabalho do historiador, ao dedicar-se à constituição histórica 

regional em um processo de mudança e transformação. É possível entender a região 

como construção histórica, e não apenas como divisões regionais administrativas 

(Bittencourt, 2008, p.162). 

 

 Barros (2007) segue pelo mesmo caminho de Bittencourt e avança ainda mais na 

pluralidade de entendimento, pois compreende que os territórios não são apenas espaciais no 

termo restrito do termo, mas podem também ser culturais e imaginários. Extrapolando essa 

concepção, podemos ter, em breve, historiadores sobre o local e o regional estudando espaços 

virtuais. Afinal, as pessoas (e em especial os jovens) estão cada dia mais imersos em suas 

redes sociais, que passaram a fazer parte importante de suas vidas reais. De acordo com o 

autor: 

 
A vida humana é eterno devir de territórios de longa e curta duração, que se 

superpõem e se entretecem ao sabor das relações sociais, das práticas e 

representações. E, sob certo ângulo, a História Política é o estudo deste infindável 

devir de territorialidades que se constituem a partir dos espaços físicos, mas também 

dos espaços sociais, culturais e imaginários (Barros, 2007, p. 114). 

 

Barros chama a atenção para que sempre que o historiador “delimitar o seu espaço de 

investigação e defini-lo como uma ‘região’ – esclareça os critérios que o conduziram a esta 

delimitação” (Barros,2007, p. 119), pois os instrumentos da geografia física tradicional podem 

não ser operacionais e, como construção histórica, há inúmeras formas de fazer este recorte. 

No final das contas, delimitar um território para contar a história dele é um exercício de 

poder. É uma posição política dar destaque para este ou aquele personagem ou local. Ainda 

segundo Barros: 

 

O historiador não é apenas alguém que percebe os poderes e controles que os 
homens de determinada época estabeleciam sobre o espaço, ele mesmo é também 

criador de um território, na medida em que ao recortar um objeto de conhecimento 

estabelece um espaço de poder e de controle através do seu próprio discurso 

historiográfico (Barros, 2007, p. 115). 

 

Consciente desse lugar de poder do historiador e de seu recorte espacial, para esse 

trabalho, será de grande utilidade a seguinte definição de região: 

 

Uma região pode ser delineada como um espaço onde se reproduzem certos padrões 

de conflitos sociais, ou como um espaço onde se desenrola determinado movimento 



46 
 

social. Nestes casos, “o espaço tornar-se-ia o cenário, por excelência, da luta de 

classes”, e, portanto, a expressão mais concreta de um modo de produção 

historicamente determinado que produz estas relações de classe. Isto vem ao 

encontro da combinação do enfoque regional com a abordagem marxista da História. 

Aqui, a “região” construída pelo historiador deixaria de ser um dado externo à 

sociedade, como se a precedesse ou como se fosse o caso de meramente se fixarem 

balizas para o estudo, para passar a ser encarada como algo produzido a partir do 

próprio processo social examinado (Barros, 2007, p. 120-121). 

 

Minha pesquisa irá trabalhar com o Quilombo de Carukango, portanto, uma região de 

conflito social entre senhores e escravizados rebelados. O quilombo era a forma mais radical 

de luta contra a sociedade escravista e expunha as principais contradições daquela forma de 

organização econômica e política da sociedade. Assim, o Quilombo de Carukango é um 

território que nasce totalmente do interior daquela sociedade escravista. 

Diferente das concepções conservadoras da história regional, que já discorremos 

anteriormente, iremos adotar concepções progressistas sobre o regional e o local, como a que 

nos traz Ribeiro (2012, p. 12): 

 

Nunca é demais lembrar que o local não se contrapõe ao macro, não se isola do 

geral, mas, o compõe, com suas especificidades. O local retém o passado presente 

no ambiente. E esse ambiente é acessível ao aluno quando se estuda o local. O local 

materializa as contradições das relações de poder que extrapolam o local, mas que 

nele são visíveis, desde que sob tratamento da investigação. No local e no regional, a 

diversidade cultural, ou seu massacre, pode ser observada na contradição entre 

atitudes culturais que as diversas gerações ou componentes étnicos da população 

manifestam. No cotidiano local ou regional, as relações sociais, em todas as suas 

dimensões estão para ser observadas e interpretadas de maneira muito convidativa, 

pois delas fazemos parte de maneira disfarçáveis. 

 

O local não deve ser estudado isolado do global, ainda mais em tempos de 

globalização do capital, como frisa Ribeiro (2012). No início do século XIX, período que o 

Quilombo de Carukango existiu, o mundo ainda não estava tão conectado como hoje. Porém, 

a dinâmica política, social, econômica e cultural de Macaé já era, há séculos, profundamente 

impactada pelo comércio atlântico envolvendo África, Europa e América. No caso específico 

de Carukango, que foi enviado ao Brasil a partir de um porto em Moçambique, envolve 

conexões com o Oceano Índico e possivelmente o Oriente médio e a Índia. Ou seja, é uma 

história regional, profundamente globalizada, mesmo se passando em 1831 no interior do Rio 

de Janeiro. 

Para Ribeiro (2012, p. 12), “no local e no regional, a diversidade cultural, ou seu 

massacre, pode ser observada”. Este trecho dialoga perfeitamente com meu objeto de estudo. 

Meus alunos podem, por exemplo, ver em pleno centro de Macaé (na Praça Gê Sardemberg) 

um casario de 189 anos que, originalmente, foi construído pelo maior traficante de escravos 

da época e já abrigou a prefeitura da cidade, o tribunal do júri, a câmara de vereadores e hoje 



47 
 

se tornou um museu. Este é o prédio mais antigo da cidade: grande, bonito e reformado. Logo 

na frente dele, um pequeno busto de um negro que muitos não conhecem, pois foi inaugurado 

recentemente: é o busto de Carukango (Macaé, 2023). Este contraste entre a imponente casa e 

o pequeno e desconhecido busto do líder quilombola pode ser um instigante ponto de partida 

para uma reflexão com meus alunos, sobre história local, patrimônio, memória e identidade. 

Meu interesse pela história local vem do objetivo de colocar em foco a história dos 

silenciados, dos “derrotados”, dos debaixo, mostrando uma história diversa e não eurocêntrica 

como descreve Goubert (1988, p. 73):  

 

A volta à história local origina-se de um novo interesse pela história social - ou seja, 

a história da sociedade como um todo, e não somente daqueles poucos que, 

felizmente, a governavam, oprimiam e doutrinavam. 

 

Bittencourt (2008) frisa que enquanto a história nacional presa pela homogeneidade, a 

história regional coloca em relevo aquilo que é particular, diferente, contraditório e múltiplo. 

Torna a história nacional mais complexa e, em minha opinião, muito mais interessante e 

bonita, quando se propõe a aumentar sua “resolução”, ao evidenciar aquilo que antes era 

ignorado ou estava borrado na “foto” da história nacional. 

 

A história regional passou a ser valorizada em virtude da possibilidade de 

fornecimento de explicações na configuração, transformação e representação social 

do espaço nacional, uma vez que a historiografia nacional ressalta as semelhanças, 

enquanto a regional trata das diferenças e da multiplicidade. A história regional 

proporciona, na dimensão do estudo do singular, um aprofundamento do 
conhecimento sobre a história nacional, ao estabelecer relações entre as situações 

históricas diversas que constituem a nação (Bittencourt, 2008, p.161). 

 

A história local também é uma ótima ferramenta para fomentar nos meus alunos o 

interesse pela disciplina histórica, pois dialoga com o que é próximo deles. Parte do que é 

conhecido, para apresentar um novo conhecimento. Para Reznik (2008, p. 3): 

 

O encantamento pelo passado e pela passagem do tempo pode se dar de formas 

diversas, e a história local é uma delas. Ao se enfatizar temas e objetos, espaços, 

indivíduos e costumes que podem ser reconhecíveis entre alunos que pertencem a 

um determinado sistema cultural, baseado em relações de vizinhança, contigüidade 

territorial e proximidade espacial, espera-se despertar, criar e ampliar o gosto pelo 

estudo da História. 

 

Esperamos que estes novos conhecimentos, decorrentes do estudo da história local, 

sejam significativos para os alunos, que eles se vejam como parte da história, que se sintam 

sujeitos históricos, capazes em manejar aquilo que é necessário para conhecer seu passado, 

conscientes de como o seu presente foi historicamente construído pelos homens e mulheres 



48 
 

que vieram antes e capazes de interferir de “olhos abertos” em seu próprio futuro ou, como 

melhor explica Reznik: 

 

O que se espera do estudo da história? Que cada um reflita sobre o lugar em que se 

encontra no mundo, formulando idéias sobre si e sobre os que estão ao seu redor. O 

exercício da memória – pensar e repensar o passado – deve possibilitar a reflexão 
sobre quem somos e queremos ser – nossas identidades (2008, p. 3). 
 

Por fim, não podemos estudar o local com a simples justificativa que é mais atrativo e 

familiar. Isso é um erro! Precisamos estimular nossos alunos a conhecerem o mundo e 

exercitar a curiosidade, pois como nos ensina Ribeiro (2012, p. 12):  

 

Todo conteúdo será interessante e atrativo se nos ajudar a compreender o mundo e a 

nós mesmos, se nos desafiar em nossos limites, se estimular a capacidade de 

investigar, compreender, conhecer e dar respostas aos nossos questionamentos. 

 

 O método da história local é uma ferramenta poderosa que poderá nos auxiliar 

bastante, principalmente no último capítulo deste trabalho, onde iremos propor uma série de 

atividades com objetivo de contribuir com o ensino de história e estimular a curiosidade dos 

alunos a partir da história de um quilombo que existiu em Macaé. 



49 
 

CAPÍTULO 2 

RESISTÊNCIA NEGRA E O QUILOMBO6 

Folga Negro 

Branco não vem cá 

Se vier pau há de levar... 

Folga Negro 

Branco não vem cá 

Se vier 

O diabo a de levar! 
(Moura, 1993, p. 63)7 

 

Como nos ensina Gomes (2015), desde a invasão de Colombo em 1492 até o século 

XIX foram construídas, nas Américas, sociedades coloniais em que o trabalho compulsório – 

indígena e africano – foi regra. Através do Atlântico, chegaram milhões de homens, mulheres 

e crianças provenientes de reinos e impérios como Daomé, Oyo, Ndongo, Ketu e Matamba. 

Ao mesmo tempo, chegaram também pessoas de sociedades sem Estado, como os localizados 

na Alta Guiné e na Senegâmbia. Esta multiplicidade de pessoas de diferentes povos e etnias 

foi resumida a “africanos” pelos europeus, ignorando as diversidades culturais, sociais, 

econômicas e políticas existentes. 

O Brasil foi o país que mais recebeu negros escravizados nas Américas e 

provavelmente em todo o mundo. Em seu livro, “Quilombos: Resistência ao escravismo”, 

Clóvis Moura (1993) cita autores como Décio Freitas, que indica que os traficantes trouxeram 

para o Brasil cerca de 40% dos negros que tiveram como destino o continente americano. As 

estimativas de Freitas apontam, ainda, que 6% do tráfico americano de trabalhadores 

escravizados foram desembarcados nos Estados Unidos, 18% na América espanhola, 17% no 

Caribe inglês e 17% no Caribe francês. 

De acordo com as estimativas do site Slave Voyages8, entre 1561 e 1860, período para 

o qual o site tem informações, foram desembarcados no Brasil 4.864.376 africanos, vindos 

das mais diferentes regiões daquele continente, como vemos na tabela 1. 

 

 

 

 

                                                             
6 Este Capítulo tem como base o artigo escrito por mim, intitulado: “Carucango, resistência quilombola no Rio 

de Janeiro”, que foi publicado em setembro de 2021 pela Revista Discente Ofícios de Clio (Santos, G., 2021), 

porém o texto atual foi revisado e ampliado. 
7 Auto dos Quilombolas, canção entoada ainda hoje na região de Palmares. 
8 https://www.slavevoyages.org 



50 
 

Tabela 1 - Escravizados Desembarcados no Brasil entre 1561-1860 

Região de embarque na África Pessoas Porcentagem 

Senegâmbia e Atlântico adjacente 109.109 2,2% 

Serra Leoa 8.835 0,2% 

Costa de Barlavento 6.161 0,1% 

Costa do Ouro 64.478 1,3% 

Baía do Benim 877.034 18,0% 

Baía de Biafra 122.616 2,5% 

África Central Ocidental e Santa Helena 3.396.910 69,8% 

Sudeste da África e Ilhas do Oceano Índico 279.233 5,7% 

Total 4.864.376 100,0% 

Fonte: https://www.slavevoyages.org 

   

No início do século XIX, a população escravizada no Brasil passou a ser maioria, e a 

parcela negra total – ou seja, escravizados e livres – alcançou quase dois terços. Dados de 

Veloso (apud Moura, 1993), para os anos de 1817 e 1818, estimam a população do território 

brasileiro em 3.817.000 habitantes, sendo que, destes, 1.930.000 eram escravizados e 

585.000, negros livres. 

Uma sociedade escravista – como a construída no Brasil durante quase 400 anos – que 

possuía grande parcela da população oriunda de um verdadeiro sequestro realizado na África 

e mantida escravizada, só poderia se manter valendo-se da violência ampla e irrestrita contra 

negros e indígenas ao longo de toda a nossa história. 

Como exemplo da violência estatal para manter os negros subjugados, temos o alvará 

Real, datado de sete de março de 1741, que ordenava às autoridades marcarem com ferro em 

brasa um “F” de “fujão” nos negros que, após escaparem de seus donos, fossem encontrados 

em um quilombo e, em caso de reincidência, uma orelha deveria ser decepada (Moura, 1993).

 As pessoas escravizadas foram marcadas a ferro, chicoteadas, estupradas, torturadas de 

todas as formas possíveis. Seus donos tinham o direito de fazer o que bem quisessem delas, 

inclusive matá-las. De acordo com Clóvis Moura (1993), a vida média de um escravizado era 

de apenas sete anos, devido ao trabalho extenuante e os maus tratos sofridos. O escravo foi 

desumanizado – primeiro com a ajuda da igreja, que o declarou amaldiçoado por Deus e 

escravizado para pagar seus pecados. Posteriormente, quem emprestou seu prestígio para 

manter os negros subjugados foi a pseudociência:o darwinismo social, a craniometria e a 

eugenia (Schwarcz, 1993).  

Ao negro não restava outra saída senão reagir à violência – individual e institucional– 

que o combatia militar, política e ideologicamente, e que tentava impedi-lo até mesmo de usar 

sua língua, seu nome verdadeiro e praticar sua religião. E as negras e negros reagiram, desde 

que o primeiro africano pisou nas Américas, das mais diversas formas: assassinando senhores, 



51 
 

evitando ou interrompendo gestações para poupar seus filhos da escravidão, organizando 

irmandades religiosas (inclusive para comprar alforrias), organizando fugas, insurreições 

urbanas, guerrilhas e construindo quilombos/mocambos. Sobre esta última forma de luta é que 

iremos nos concentrar. 

No século XVIII, de acordo com a resposta do Rei de Portugal ao Conselho 

Ultramarino de dois de dezembro de 1740, eram considerados quilombos “toda habitação de 

negros fugidos que passem de cinco, em parte despovoada, ainda que não tenham ranchos 

levantados nem se achem pilões neles” (Moura, 1993, p. 11). Os mocambos existiram onde 

quer que a escravidão estivesse instalada, como na Colômbia, Cuba, Haiti, Jamaica, Peru, 

Guianas e Brasil (Moura, 1993; Gomes, 2015). 

Os quilombos eram conhecidos como palenques em Cuba. Fernando Ortiz (apud 

Moura, 1993, p. 12) aponta que “os escravos fugitivos reuniam-se em locais ocultos, 

montanhosos e de difícil acesso, com o objetivo de se fazerem fortes e viverem livres [...] Os 

escravos, em tal estado de rebeldia, diziam-se apalencados e seus retiros, palenques”. 

Houve, ainda, segundo Moura (1993), palenques na Colômbia, onde o mais famoso 

deles foi o de San Basílio, que prosperou no século XVII e foi liderado por Domingo Bioho. 

Na Guiana Francesa estes lugares eram chamados de bush negroes e vários deles sobrevivem 

até hoje por lá formando comunidades remanescentes de quilombolas9. No Panamá, Moura 

(1993) cita o exemplo do líder quilombola Bayano, que levou pânico aos espanhóis.  

No Haiti, único país do mundo em que uma revolta de escravizados foi vitoriosa – 

conquistando a independência da França e o fim da escravidão – os núcleos de negros 

rebelados cumpriram papel de destaque desde a primeira grande “revolta de Makantal, em 

1758, até a libertação do país, em 1804” (Moura, 1993, p. 12).  

C. R. L. James em seu livro sobre a história da independência do Haiti, “Jacobinos 

Negros”, nos dá um vislumbre da potência do estado de espírito dos negros naquele país, que, 

não por acaso, causava grande pavor na aristocracia de todo o continente americano. Um 

viajante citado por James (2007), chamado Wimpffen, descrevia como o escravo tinha uma 

dupla face: durante o dia era triste e sério, apenas sobrevivendo ao seu doloroso trabalho. 

Porém, à noite, junto à fogueira, transformava-se conversando, brincando, argumentando, 

opinando, contando histórias, sonhando e socializando, demonstrando toda sua capacidade 

cognitiva. James (2007), no entanto, lembra que não é necessária grande inteligência para se 

cultivar o sonho de destruir o estado de extrema violência em que os escravos viviam. 

                                                             
9 Para saber mais ver Lima (2023). 



52 
 

Na Venezuela, os quilombos eram conhecidos como cumbes (Gomes, 2015). Naquela 

região, em 1795, ocorreu a Revolta de Coro, fortemente influenciada pela revolução haitiana 

(Moura, 1993). 

Além das denominações já mencionadas – cumbes, palenques e bush negroes –, esses 

núcleos de resistência eram chamados de “marrons” na Jamaica e demais áreas da América 

inglesa; “cimarrones” no Caribe espanhol;e “mocambos” e “quilombos” no Brasil. 

Não sabemos como os fugitivos se autodenominavam, mas provavelmente o faziam de 

várias formas distintas. No entanto, de onde se originam as palavras que os colonizadores 

adotaram no Brasil para se referir às comunidades de negros fugitivos? Segundo Gomes 

(2015), os portugueses inicialmente chamaram estes lugares de “mocambos” e só no final do 

século XVII surgiram às referências a “quilombos” nos documentos coloniais. O termo 

“mocambo” (mukanbu) tem origem nas línguas Kicongo e Kimbundu, presentes em várias 

sociedades da África Central e, em ambos os idiomas, referem-se a um suporte com estruturas 

em Y para sustentar acampamentos. Já a palavra “quilombo”, conforme Nascimento 

(2021a),vem da atual região de Angola, de um povo conhecido por Jaga ou Imbangala, uma 

sociedade de guerreiros. Segundo Nascimento (2021a, p. 231) “o quilombo como sistema 

africano era, portanto, o nome iniciático e todo o espaço sagrado em que o guerreiro atuava”. 

Os mocambeiros não viviam isolados. De acordo com Gomes (1996), para tentar 

manter sua autonomia, eles se aliaram a pequenos comerciantes, camponeses, piratas, 

fazendeiros e até ao poder colonial. No entanto, se associaram especialmente aos negros que 

permaneciam escravizados e aos indígenas, que também foram forçados a trabalhar de forma 

compulsória para os europeus e eram os senhores das matas brasileiras. Essas estratégias de 

resistência, como podemos imaginar, eram imersas em contradições e tensões, pois, por vezes, 

aliados em um momento podiam virar inimigos em outros. Além disso, indígenas e negros são 

grupos absolutamente diversos. 

Sobre a rede estabelecida na capitania do Rio de Janeiro no século XVII, entre 

quilombolas e pequenos comerciantes, Gomes (1996, p.11) destaca: 

 

No interior destes estabelecimentos aqueles encontravam tanto parceiros ideais para 

trocas econômicas – permutavam os excedentes de suas economias por sal, munição 

e outros produtos que necessitavam – como também uma poderosa rede de proteção 
e solidariedade. Sobre qual quer movimentação de tropas para persegui-los eram 

logo avisados. Desciam de seus mocambos, visitavam seus parceiros escravos, 

pernoitavam mesmo nas senzalas e frequentavam as tabernas. Ali bebiam e até 

participavam de batuques. 

 

Portanto, apesar dos mocambos localizarem-se geralmente em lugares de difícil acesso 

para evitar a repressão colonial – como matas fechadas – sua influência era muito mais 



53 
 

abrangente, alcançando as fazendas e até mesmo as senzalas mais vigiadas. Afinal, para 

Moura (2001, p. 110), o poder dos negros rebelados: 

 

[...] não se limitavam ao território ocupado pelo quilombo, mas vão [sic] até as 

matas, florestas, estradas, rios, chegando até as senzalas. Podemos mesmo dizer que 

nas senzalas o poder da quilombagem tinha pólos receptores e irradiadores da sua 
ação e do seu prestígio. É uma articulação subterrânea, ambígua, sem códigos ou 

normas, mas que se manifesta em atos objetivos de solidariedade sutis ou 

dissimulados no escravo passivo. É uma passividade que a qualquer momento pode 

transformar-se em fuga, ato de violência ou em descaso pelo trabalho, sabotagem, 

doença simulada ou outras formas de resistência. 

 

Os “pretos da terra”, como eram chamados os indígenas, foram importantes aliados 

dos quilombos. Na verdade, vários deles se tornaram quilombolas. Afinal, os povos 

originários foram os primeiros escravizados no Brasil e, mesmo após a “abolição” da 

escravidão indígena, em meados do século XVIII, aqueles que viviam entre os brancos 

seguiram obrigados ao trabalho compulsório. Portanto, como sugere Gomes (2015), é 

provável que as primeiras comunidades de fugitivos do Brasil tenham sido compostas por 

Tupinambás, Goytacazes ou outros povos originários que habitavam o litoral no século XVI.  

Ao longo dos séculos, a proporção de africanos foi se tornando majoritária nos centros 

mais dinâmicos da economia colonial. Nesse trabalho comum nas lavouras, certamente 

construíram-se alianças na resistência à escravidão, resultando na construção conjunta de 

quilombos pelo esforço comum de povos originários, africanos e seus descendentes. Afinal, 

eram os indígenas de cada região quem melhor conheciam os locais estratégicos para 

construir um refúgio, além dos caminhos, das fontes de água, os animais e os remédios da 

mata. 

Há inúmeras evidências dessa parceria. Gomes (2015) conta que a administração 

colonial na Amazônia usava o termo “mocambos de índios” para falar dos núcleos de 

indígenas fugitivos dos aldeamentos. No Mato Grosso, em 1770, durante a destruição do 

famoso quilombo do Quariterê, liderado por Tereza de Benguela, foram presos 100 

quilombolas, dos quais 30 eram indígenas. Gomes (1996) nos dá mais um exemplo, desta vez 

do Rio de Janeiro. O autor nos informa que, em 1801, dois escravos Angolas – Francisco e 

Domingos – passaram oito meses fugidos, vivendo com a gentilidade no sertão de São Fidélis. 

Nascimento (2006), reforçando indícios de Gomes (1996, 2015), nos conta que o 

quilombo mineiro de Carmo da Mata foi construído de uma união entre Purís e negros 

“corumbas”. Apesar dos diversos exemplos, as relações entre povos originários e negros nem 

sempre foram harmoniosas, como destaca Gomes (2015, p.32): 

 



54 
 

Em áreas de fronteiras e/ ou mineradoras temos evidências de grupos indígenas — 

como os carijós, waiampis, caiapós, tiriós, xavantes, waianas, guaicurus — 

misturados com grupos africanos. Não significaram apenas solidariedades e trocas 

culturais. No processo colonial, muitas vezes essas comunidades que migravam e 

reproduziam rearranjos multiétnicos viveram conflitos.  

 

Como ficou registrado na historiografia, houve grupos indígenas que participaram de 

bandos que destruíram mocambos. Porém, acreditamos que a colaboração na construção de 

quilombos foi a tônica da relação entre negros e indígenas, pois ambos eram grupos 

perseguidos pela sociedade escravista, portanto tinham vários interesses comuns. 

Esta série de aliados e estratégias potencializava a capacidade militar e econômica dos 

mocambeiros, tornando-os uma constante preocupação para senhores de escravos e as 

autoridades coloniais. 

Não há um modelo capaz de descrever a multiplicidade de tipos de quilombos, uma 

vez que foi um fenômeno que perdurou ao longo de séculos e se espalhou por toda extensão 

do gigantesco território brasileiro: do Amapá ao Rio Grande do Sul, do Acre ao Rio Grande 

do Norte (Moura, 1993). Desta forma, cada espaço guardava sua correlação de forças entre 

quilombolas e forças escravistas, características econômicas, étnicas e um longo etc. Apesar 

dessas limitações, vários historiadores se esforçaram para descrever essa variedade de 

características. Gomes (2015) nos esclarece que houve mocambos de todos os tamanhos, 

efêmeros e perenes. Alguns eram improvisados, enquanto outros se constituíram em 

verdadeiros Estados, como Palmares, que era composto de uma rede de muitos mocambos. 

Em termos econômicos Freitas propôs a seguinte divisão: 

 

Haveria sete tipos de quilombos. Os principais seriam os agrícolas existentes em 

toda parte; já aqueles extrativistas proliferavam nas regiões amazônicas e havia 

aqueles denominados mercantis que realizavam trocas que alcançavam grupos 

indígenas e regatões. Em áreas de Minas Gerais, Mato Grosso e Goiás prevaleceram 
os quilombos mineradores; enquanto no Sul, no Rio Grande, se estabeleceram os 

quilombos pastoris. Nas cidades se destacaram os quilombos suburbanos 

classificados como de serviço. E em diversas regiões prosperaram pequenos 

quilombos itinerantes, que viviam de saques, sendo denominados predadores 

(Freitas, 1982 Apud Gomes, 2015, p. 38). 

 

A realidade é mais complexa que qualquer esforço de esquematização. Portanto, é 

natural que – mesmo priorizando uma das atividades propostas por Freitas ou outras – as 

comunidades de fugitivos desenvolvessem combinações dessas categorias. Por exemplo: em 

um mocambo minerador, é provável que fosse desenvolvido algum tipo de atividade agrícola 

e extrativa nas matas próximas e que, esporadicamente, também realizassem saques para obter 

algo que precisassem. 



55 
 

Gomes (2015) compila dados importantíssimos sobre a quantidade dessas sociedades 

de negros rebelados em várias regiões do país. Eles eram muitos e estavam por todos os 

cantos. Para termos uma ideia deste quantitativo, vamos mencionar o exemplo de Minas 

Gerais: 

 

Em relação aos quilombos de Minas Gerais, o historiador e arqueólogo Carlos 

Magno Guimarães identificou mais de 160 quilombos, entre 1701 e 1798, tanto em 

áreas de mineração, garimpo, vilas e cidades como nas fronteiras de ocupação. As 

áreas de Mariana, Sabará, Serro Frio, Tijuco, São João d’El-Rey, Baependi, Vila 

Rica, Caeté, Campo Grande, Rio das Mortes, Diamantina, Pitangui, Paracatu e 

outras logo ficaram conhecidas pela ocorrência de quilombos. Existiram aqueles 

situados próximos às vilas mais povoadas, como um no Tijuco atacado em 1735 ou 

outro na vila de Mariana destruído em 1777. De qualquer modo, era nas áreas de 
fronteiras abertas — para onde partiam expedições de bandeirantes à procura de 

ouro e também visando capturar indígenas para serem escravizados — que os 

quilombolas buscavam refúgio e proteção (Gomes, 2015, p. 47). 

 

O estudo arqueológico referido anteriormente identificou 160 quilombos em um 

período de apenas 97 anos, em Minas Gerais. Provavelmente, esses foram os anos com o 

maior número deste tipo de sociedade de rebelados naquele estado, visto que o século XVIII 

foi o auge da produção de ouro e diamantes por lá e, por isso, o intervalo de tempo em que 

mais trabalhadores escravizados foram levados para aquele território. Portanto, é provável que 

também tenha sido o período com maior número de fugas. Seguindo essa lógica, Gomes 

(2015) defende que as regiões com maior número de quilombos foram as mais aquecidas 

economicamente. A pesquisa arqueológica, por fim, aponta que a maioria dos núcleos de 

rebelados estavam nas áreas de fronteira da expansão colonial, apesar de existirem também 

aqueles localizados perto das vilas. 

Os historiadores nunca saberão o número exato de mocambos que existiram no Brasil, 

pois eram organizações clandestinas – e uma de suas principais finalidades era permanecer 

ocultas das autoridades. Conhecemos apenas uma parcela deles: aqueles de que as autoridades 

coloniais tomaram conhecimento, registraram e cujos registros sobreviveram aos séculos, 

chegando às mãos de historiadores ou outros escritores que os mencionaram em documentos 

de época. No entanto, estudos arqueológicos, como o realizado por Carlos Magno Guimarães, 

são fundamentais e deveriam ser repetidos por todo o país, pois tem o potencial de revelarem 

inúmeros quilombos que talvez nunca tenham entrado no radar dos capitães do mato e que, 

até hoje, seguem desconhecidos. Desta forma, poderíamos ter uma noção mais precisa de sua 

real quantidade e distribuição nacional. 



56 
 

Nascimento (2021a) combate a concepção de quilombo como se fosse apenas algo 

pequeno, insignificante e um esconderijo de bandidos. A autora aponta que estas organizações 

também eram a antítese disto: 

 

Por anos o preconceito da história do negro transmitiu a compreensão do quilombo 

como “valhacouto de negros”, constituídos de bandidos, mas nos documentos 

oficiais pesquisados veem-se descrições como essa: “Negro de singular valor, que 

aos seus serve de exemplo, e aos nossos, de flagelado”. Esse trecho é de uma notícia 

ao rei de Portugal referindo-se a Zumbi, o organizador de Palmares (Nascimento, 
2021a, p. 231). 

 

Palmares foi tão grande e poderoso que Nascimento (2021d) nos lembra que, após 

tentar por mais de 80 anos destruir este quilombo, a coroa portuguesa foi forçada, em 1678, a 

estabelecer relações diplomáticas com Palmares como as instituídas com qualquer outro 

Estado, para negociar a paz de Ganga-Zumba. 

De acordo com Moura (1993), Palmares se localizava em um território extremamente 

fértil na antiga capitania de Pernambuco, atual Alagoas. Era um local de difícil acesso entre 

montanhas e colinas, se espraiava desde o planalto de Garanhuns, passando pelas serras Dois 

Irmãos, do Bananal, do Cafuchi, da Jussara, da Pesqueira, do Comonati e do Barriga. 

Citando Rocha Pitta, Moura (1993) nos conta que foram cerca de 40 negros de Guiné, 

fugitivos dos engenhos de Porto Calvo, os pioneiros de Palmares. Eles foram logo seguidos de 

forma constante por outros. A guerra entre portugueses e holandeses, iniciada em 1630, foi 

um catalisador do crescimento do quilombo, pois desarticulou as estruturas de repressão 

portuguesas facilitando as fugas.  

A primeira referência a Palmares aparece nas fontes em 1597 e ele só será 

definitivamente destruído no início do século XVIII (Gomes, 2015). Estima-se que chegou a 

abrigar entre 20 e 25 mil pessoas, entre negros, indígenas e brancos pobres, divididos em 

torno de 16 aldeamentos com organização política, social, econômica, militar e, 

possivelmente, até uma língua própria. Palmares estava integrada à organização econômica e 

social de seu entorno – necessária à sua sobrevivência – o que não negava sua contraposição 

ao império escravista que o sitiava. O quilombo era um refúgio de marginalizados 

independente da raça. Era a materialização da democracia racial que nunca existiu no Brasil, 

com exceção dos quilombos (Moura, 1993). 

A capital desta verdadeira federação de quilombos, segundo Moura (1993), era o 

mocambo do Macaco, e as principais cidades eram: o Palmar (cidade agrícola) de 

Andalaquituche; os mocambos de Acotirene, de Zumbi, das Tabocas I e II, de Dambrabamba, 



57 
 

de Osenga e de Aqualtune; a cerca (fortaleza) do Amaro e a cerca (fortaleza) de Subupira, 

quartel-general da federação. 

A defesa era uma preocupação central de qualquer quilombo, especialmente para um 

do tamanho de Palmares. Para garantir sua estabilidade, eles possuíam um grande exército; 

instrução militar para os jovens; construíram defesas em torno de suas cidades, como 

paliçadas e fossos com estrepes; produziam armas brancas, tais como lanças, facas e flechas, 

além de conseguirem armas de fogo através de trocas ou saques (Moura,1993). 

Gomes (2015) esclarece que Palmares utilizava seu poder político e militar para 

incrementar sua economia, impondo tributos aos vizinhos. Para o autor: 

 

Palmaristas chegavam a cobrar tributos – em mantimentos, dinheiro e armas – aos 

moradores das vilas e povoados e quem não colaborasse poderia ter suas 

propriedades saqueadas, canaviais e plantações incendiados e seus escravos 

sequestrados (2015, p. 40).  

 

O sistema escravista foi baseado na plantation para garantir o máximo retorno para a 

metrópole colonial e a exploração superlativa para os trabalhadores escravizados, os quais não 

tinham direito a nada além do básico para sobreviver. Por outro lado, a economia de Palmares 

buscava suprir, em primeiro lugar, as necessidades da comunidade quilombola, na qual a 

propriedade da terra era provavelmente coletiva. Ramos (1958, p. 3-4 apud Moura, 1993, p. 

49) descreve o sistema produtivo Palmarino da seguinte forma: 

 

[...] ao repudiar o sistema latifundiário dos sesmeiros, adotam a forma do uso útil de 

pequenos tratos, roçados, base econômica da família livre; que o excedente da 

produção era dado ao Estado, como contribuição para a riqueza social e defesa do 

sistema; que a solidariedade e a cooperação eram praticadas desde o início dos 

quilombos; que deve remontar aos princípios do século XVII; que a sociedade livre 

era dirigida pelos usos e costumes; que não existiam vadios nem exploradores nos 

quilombos, mas, sim uma ativa fiscalização como sói acontecer [sic] nas sociedades 

que se formam no meio de lutas, contra formas ultrapassadas de relações de 

produção; que em 1697, já existiam nascidos e crescidos, habituados àquele sistema, 

nos quilombos, três gerações de brasileiros natos [...]. 
 

A base econômica de Palmares, conforme Moura (1993), era a policultura intensiva: 

produziam principalmente milho, além de feijão, mandioca, bata-doce, banana e cana-de-

açúcar. De acordo com Gomes (2015), a palmeira Pindoba era de grande utilidade para os 

mocambeiros, a polpa do fruto servia de alimento, dele também retiravam o óleo, útil para a 

iluminação das casas; das folhas era produzido vinho e da semente se fazia manteiga.  

Havia uma diversidade de artífices em Palmares, produzindo cestos, pilões, tecidos 

grossos, potes de argila, instrumentos musicais, cachimbos e cordas. Também conheciam a 

metalurgia e fabricavam armas brancas, foices, enxadas, terçados, dentre outros objetos. O 



58 
 

excedente era distribuído entre a comunidade, guardado para o período de guerra e trocado 

com produtores das cercanias (Moura, 1993). 

Politicamente, como nos relata Moura (1993), cada um dos quilombos que integravam 

Palmares tinha um líder com grande autonomia, subordinado ao rei apenas em assuntos 

externos ao mocambo que chefiava - como a declaração de guerra. Os chefes dos vários 

mocambos formavam um conselho, responsável por eleger o rei, que era a autoridade 

máxima. 

As mulheres eram minoria em Palmares, refletindo a desproporção da sociedade 

escravista em geral, pois os senhores de escravos preferiam comprar homens jovens para o 

trabalho na lavoura. Essa realidade levou a adoção da poliandria pela sociedade palmarina, o 

que quer dizer que uma mulher poderia ter diversos maridos. No entanto, a minoritária casta 

dominante – o rei e os líderes de quilombos – podiam praticar a poligamia e ter várias esposas 

(Moura, 1993). 

A religião em Palmares não possuía uma casta sacerdotal, não tinham importância 

política e social, era uma mistura de crenças, principalmente bantos, indígenas e catolicismo. 

Para Moura (1993, p. 61): “O eventual prestígio adquirido durante o culto desaparecia depois 

de sua realização. O que se pode deduzir é que os atos religiosos em Palmares eram uma 

comunhão coletiva com o sobrenatural”.  

Segundo Gomes (2015), Zumbi, um dos últimos líderes de Palmares, foi morto em 20 

de novembro de 1695. Porém, este não foi o fim definitivo desde verdadeiro Estado 

quilombola: 

 

Apesar da morte de Zumbi — anunciada nos quatro cantos da colônia —, as 

autoridades bem sabiam que a luta contra Palmares não estava concluída. Havia 

ainda milhares de quilombolas naquelas serras alagoanas. Mesmo nas capitanias 

vizinhas os palmaristas já se faziam presentes. As batalhas continuaram. Em 1696 é 

atacado o quilombo do Quissama. A liderança de Palmares passa a ser de 

Camoanga. A ocupação paulatina das serras pernambucanas vai empurrando os 

quilombolas para outras regiões. Nos primeiros anos do século XVIII, Palmares 

continuava a dar trabalho para as autoridades coloniais. Em 1703, o líder Camoanga 

é morto durante um ataque. Pelo menos até o ano de 1725 forças de repressão 

permanecem acantonadas na região. Qualquer tentativa de reorganização de 
Palmares tinha de ser impedida. Alguns quilombos ainda povoavam a região. Desta 

vez estão mais dispersos, pois foram empurrados para o interior. Muitos 

quilombolas migram para a capitania da Paraíba, onde estabelecem seus mocambos. 

Mesmo sem ser totalmente destruída, a unidade dos quilombos em torno de 

Palmares nunca mais foi reconstituída. Até 1736, Alagoas continuou a ter notícia de 

quilombos ali estabelecidos (Gomes, 2015, p. 44). 

 

Palmares e Zumbi se tornaram símbolos do movimento negro de esquerda e alvo 

daqueles que tentam deslegitimar as lutas por reparações e contra o racismo que permeia a 

sociedade brasileira. Na década de 70, o movimento negro transformou a data da morte de 



59 
 

zumbi no “Dia Nacional da Consciência Negra” e, a partir de 2024, o dia 20 de novembro se 

tornou feriado nacional (Alves, 2024), demonstrando que a memória e a luta daquele 

imponente Estado Negro seguem vivas. 

Como vimos, foi muito difícil tanto para holandeses quanto para os portugueses 

destruírem Palmares. Essa dificuldade era uma constante nas comunidades de fugitivos de 

forma geral, pois, segundo Gomes (1996), além dos mocambeiros se manterem em lugares 

bem protegidos por acidentes naturais, como regiões de mangues e serras, buscavam não 

enfrentar diretamente seus inimigos. Faziam armadilhas nas matas e desenvolviam uma 

espécie de guerrilha, guerra de movimento, com ataques surpresa, seguidos por fugas e, 

quando necessário, abandonavam uma localidade para se reagrupar e prosperar ali adiante, 

levando ao fracasso frequente às expedições contra eles. Para Gomes (1996, p.19): 

 

Assim era a estratégia dos quilombolas. Procuravam a todo custo defender seus 

mocambos, se não conseguiam internavam-se na floresta ou ficavam algum tempo 

recolhidos - em senzalas, vilas e arraiais próximos - e depois escolhiam outros locais 

para estabelecer novos acampamentos.  

 

Além do fato dos mocambeiros serem oponentes formidáveis, era desafiador mobilizar 

recursos humanos e materiais suficientes para fazer frente a eles. Gomes (1996, p. 18) 

descreve a situação da seguinte forma: 

 

Reunir tropa e preparar uma diligência para bater mocambos não era fácil. Em 

muitas ocasiões a razão do insucesso estava relacionada a tais dificuldades. 

Primeiramente, era necessário conseguir recursos tanto para custear os mantimentos 

destinados à tropa como pagar os soldados e oficias. Muitas diligências levavam 

meses no interior das matas. Eram vários os senhores e mesmo as câmaras 

municipais que se negavam a arcar com tais custos. Outro problema dizia respeito à 

mobilização de tropas suficientes. Os destacamentos militares locais eram 
diminutos. Outros de maior efetivo estavam distantes. Além disso, era comum lhes 

faltarem “munição e balla”. 

 

De acordo com Lara (1988, apud Gomes, 1996), com base no seu estudo feito sobre a 

escravidão na região de Campos dos Goytacazes, a repressão aos quilombos foi estruturada 

em três níveis. O primeiro era aquele que ficava sob a responsabilidade dos capitães-do-mato, 

uma prática situada entre o poder púbico e o privado, pois, apesar de ser um cargo regulado 

pelo Estado, os custos das recapturas era arcado pelos proprietários individuais. O segundo 

nível se dava sem intermediários, ou seja, os próprios donos dos escravizados rebelados 

organizavam toda a operação de tentativa de destruição do mocambo. Por fim, havia a 

repressão financiada e coordenada pelo Estado através de seus braços armados. Essa última 

forma de investida se dava geralmente contra Mocambos poderosos e que geravam muitos 

problemas para a Coroa, para os quais as duas primeiras soluções não eram eficazes. Este foi 



60 
 

o caso da repressão que destruiu o Quilombo de Carukango, indício de sua grande população 

e capacidade militar. 

A historiografia que denuncia esse sistema muito bem estruturado de violência em que 

se baseou o estado escravista brasileiro, talvez o mais violento de todo o continente 

americano, é relativamente recente. Toda essa brutalidade, porém, gerava consequências 

antagônicas. Por um lado, o medo gerava controle sobre a escravaria; por outro, impulsionava 

a proliferação de quilombos. Manolo Florentino em seu livro “Em costas negras” afirma: 

 

O paradigma da leniência da escravidão brasileira começou a ser desmontado a 

partir de 1960 [...] O cotejo com os Estados Unidos tornou-se cada vez mais 

desfavorável [...] Desse modo, apesar de haver importado quase 4 milhões de 

africanos até 1850, em 1872 existia apenas 1,5 milhão de escravos no Brasil. 

Enquanto isso, em 1860 os Estados Unidos possuíam mais de 4 milhões de 

cativos, em que pese haverem conhecido o desembarque de apenas um décimo 

desta cifra em africanos (Florentino, 1997, p.52, grifo nosso). 

 

Retomando o exemplo de Palmares, ele não foi o único quilombo gigantesco. Segundo 

Nascimento (2021d), outros mocambos em Sergipe, no século XVII, e em Minas, no século 

XVIII, alcançaram tamanho similar. Sobre um desses verdadeiros estados negros que 

prosperou em Minas, Gomes nos relata: 

 

Em Minas Gerais, a região de Campo Grande logo se notabilizou pelo 

estabelecimento de grandes quilombos, entre os quais o Ambrósio, considerado — 

depois de Palmares — um dos maiores quilombos do Brasil em termos de estrutura, 

população e economia. As primeiras notícias datam da década de 1740. [...] Uma 

grande expedição realizada em 1767 sob a chefia do mestre de campo Inácio Correia 

de Pamplona não só redescobriu o quilombo do Ambrósio como outros tantos 

localizados nos sertões de Campo Grande, de Caieté e de Paracatu, áreas contíguas 
(2015, p. 47). 

 

Segundo Gomes (2015) muitos quilombos prosperaram por décadas ou mesmo 

séculos. Palmares e Ambrósio não são referências isoladas. Em vários locais havia 

comunidades de fugitivos que se perpetuavam em “liberdade” há várias gerações, um 

exemplo foram os mocambos localizados na atual região da baixada fluminense, nas margens 

dos rios Sarapuí e Iguaçu. As primeiras notícias desses rebelados se dão no fim do século XVI 

e perduram até a abolição. Eles resistiram a inúmeras investidas das autoridades e 

estabeleceram uma profunda parceria comercial com taberneiros e escravos de ganho a partir 

da troca da lenha de mangue que produziam. Como apontou Gomes (2015, p. 52): 

 

De fato, a originalidade das histórias dos quilombolas de Iguaçu foi sua conexão 

mercantil através da lenha — principal combustível da época — que abastecia a 

corte do Rio de Janeiro. Parte da lenha era escoada pelos quilombolas e vendida 

pelos escravos ao ganho, chegando às casas, mansões e palácios. Havia em torno do 

recôncavo da Guanabara um verdadeiro campo negro que definimos como uma 

complexa rede social, palco de lutas e solidariedades entre as comunidades de 



61 
 

fugitivos, cativos nas plantações e até nas áreas urbanas vizinhas, libertos, 

lavradores e fazendeiros. 

 

Mas, afinal, o que queriam os quilombolas? Vários autores responderam de formas 

distintas essa pergunta. Aqui dialogaremos com três deles: Flávio Gomes, Beatriz Nascimento 

e Clovis Moura. 

Um dos consensos entre os autores está na compreensão que os mocambeiros não 

possuíam um programa político único. Segundo Gomes (2015, p. 39) os escravizados se 

aquilombavam dentre outros motivos: 

 

[...] para que não fossem vendidos ou transferidos; para que não se aumentasse o 

ritmo de trabalho; para que pudessem continuar cultivando roças próprias; para que 

não recebessem castigos rigorosos; ou, então, para serem considerados livres e 

possuidores da terra depois da morte de seus senhores — representava lutar pelas 

transformações de suas vidas e também das relações escravistas. Quilombolas que 

saqueavam propriedades assustavam sobremaneira os fazendeiros. Medos e 

apreensões senhoriais podiam significar momentos favoráveis para os assenzalados 

forçarem barganhas, compensações e o reconhecimento definitivo de conquistas. 

 

Para este autor, o quilombo não era necessariamente motivado pela luta por liberdade, 

mas uma forma de protesto para barganhar conquistas importantes, mas que não colocava em 

cheque o sistema escravista em seu conjunto e, sim, buscava reformá-lo. A força deste 

movimento podia ser tamanha que ajudava a melhorar a vida daqueles cativos não rebelados, 

pois deixava os senhores acuados e os assenzalados em situação favorável para arrancar 

conquistas.  

Nascimento (2021d) possui uma leitura similar à de Gomes (2015), como se evidencia 

no questionamento a seguir: 

 
[...] o quilombo, considerado como forma de resistência dos negros ao regime de 

opressão, constituiu um instrumento eficaz de enfrentamento da ordem social, com a 

capacidade de mudá-la a seu favor? Se não, ele não poderá requerer para o seu 

entendimento uma interpretação baseada nas teorias da mudança social 

(Nascimento, 2021d, p. 109). 

 

A autora estabelece como possibilidade uma linha de continuidade entre os antigos 

quilombos e as favelas e regiões rurais economicamente decadentes e de maioria negra, onde 

vivem os remanescentes de quilombolas. Assim, conclui que esta permanência: 

 

[...] descarta a conceituação do quilombo como projeto insurrecional, como 
contestação da ordem social, retendo o sentido de sistema social baseado na 

autodefesa e na resistência como forma política (Nascimento, 2021d, p. 111). 

 

Apesar disso, para a autora, os quilombos, especialmente Palmares, foi um projeto de 

nação protagonizado por negros e outros setores subalternizados: indígenas e brancos pobres e 

se mostrou como uma importante reação ao escravismo: 



62 
 

 

[...] o quilombo ou seus correlatos são tentativas vitoriosas de reação ideológica, 

social, político-militar sem nenhum romantismo irresponsável. Muito menos a fuga 

para o mato tem o caráter de vida ociosa em contato com a natureza, com base numa 

liberdade idealizada e na saudade da pátria antiga (Nascimento, 2021c, p. 152). 

 

Por fim trazemos as concepções de Moura (1993), as quais consideramos mais 

acertadas. Para o autor, o escravo rebelde buscava, sim, extinguir o sistema escravista e era o 

protagonista do ponto de vista histórico e social da contradição fundamental daquela 

sociedade. Desta forma, destaca o mocambo como um fator vibrante que atuou 

permanentemente desgastando e minando as bases do escravismo 

 

[...] se o aquilombamento não tinha um projeto de nova ordenação social, capaz de 

substituir o escravismo, em contrapartida, tinha potencial e dinamismo capazes de 

desgastá-lo e criar elementos de crise permanente em sua estrutura (Moura, 1993, p. 

14). 

 

Para o autor, a historiografia sobre a escravidão passava, e nos parece que ainda segue, 

por uma fase conservadora em certos aspectos, pois: 

 

[...] atualmente há uma tendência de cunho neoliberal de subestimar o conflito e dar-

se mérito à acomodação por parte da massa escrava, vendo-se nisso uma estratégia 

do escravo (em abstrato) que procurava criar um espaço social, cultural e econômico 

próprios, no qual a convivência com o seu senhor era conseguida através de um 

pacto, um acordo implícito e negociado no qual as contradições eram assimiladas e 
substituídas pela convivência, se não harmônica pelo menos estável e consensual 

(Moura, 1994, p.16). 

 

O autor não ignora que os escravizados eram uma multiplicidade, e que havia espaços 

de acomodações e estabilidade entre senhores e escravizados. Porém, chama a atenção para a 

importância do conflito, pois: 

 

[...] do ponto de vista teórico mais abrangente (visão de totalidade) temos de 

destacar que foram as contradições estruturais que determinaram (de forma positiva 

ou negativa) a dinâmica desse processo e ensejou, nas suas linhas mais gerais e 

significativas, do ponto de vista de dinâmica social, a passagem do escravismo para 
o trabalho livre (Moura, 1994, p. 16). 

 

Todo acordo envolvendo um escravizado e seu senhor, partia de uma relação 

totalmente desigual: o senhor tinha pleno direito, já o escravizado não possuía praticamente 

nenhum. As negociações, nos lembra Moura (2001), eram de ordem adjetiva (tratamento 

menos desumano, alguns favores, uso de um pedaço da terra do senhor e etc.), mas o direito 

do senhor sobre o cativo era indiscutível. A única forma do escravizado retomar sua liberdade 

era se aquilombando e deixando para trás essa terrível tratativa. Ainda segundo Moura (2001, 

p. 107, grifo nosso): 

 



63 
 

É a partir deste momento que o escravo restabelece a sua plenitude humana que lhe 

foi socialmente negada pela força, pela coerção econômica e extraeconômica, pela 

violência. Na sua totalidade, por isto, o quilombo é uma instituição radical, negando 

social e economicamente o regime escravista. [...] É portanto, um universo que só se 

mantém e prospera se mantiver essa radicalidade permanente, pois o acordo com o 

sistema escravista, é um passo para a sua reescravização. Fora da situação 

radical de quilombola, o escravo só chegava no máximo a ser liberto, isto é, um 

súdito do sistema escravista, obrigado a prestar-lhe obediência (vassalagem). 

 

Moura (2001) faz a análise da quilombagem como um continuum político, militar, 

social, econômico e cultural que transpassa todo o período da escravidão. Não se atém na 

derrota ou vitória pontual deste ou daquele núcleo de resistência, o que lhe interessa é 

permanência no tempo, sua ampla distribuição espacial e sua necessária radicalidade para se 

reproduzir como fenômeno.  

A quilombagem deteriorou o alicerce do sistema escravista ao questionar o que 

deveria ser indiscutível: o escravo como propriedade. Dessa forma, se aumentou os custos 

para a repressão e para a reposição da mão de obra, colocou medo em senhores e feitores e 

poder nas mãos dos antes escravizados. Se coloca em xeque as bases ideológicas do sistema 

ao mostrar toda a capacidade dos rebelados, os quais tem sido retratados erroneamente ao 

longo da história brasileira como inferiores. De acordo com Moura (2001, p. 115): 

 

Este Poder paralelo que se fragmentava e era destruído periodicamente se 

recompunha e se reestruturava, organizava-se, sobrevivia, vencia, era perseguido e 

novamente se recompunha com as próprias contradições do sistema escravista e era 

um fator dinâmico de desgaste permanente à ordem escravista. É, por isto, um Poder 

político-social que se contrapõe ao outro. O Poder dos senhores de escravos. O seu 

poder militar embora muitas vezes combatido se rearticulava e na conclusão do 

processo foi aquela força que mais atuou e demonstrou eficiência. A quilombagem, 
por tudo isto, foi a força que desgastou, sem interrupção o Poder escravista, foi o 

único movimento que se contrapôs com eficiência social, cultural e militar à 

escravidão, mesmo ocasionalmente derrotado. O Poder da quilombagem por isto, 

nunca foi definitivamente destruído e só terminou quando terminou a escravidão.  

 

Em nosso entendimento, o autor não pretendeu defender que existiu uma articulação 

consciente por parte dos mocambeiros em todo o território que hoje é o Brasil. Apesar disso, 

coloca em relevo o quanto a quilombagem foi eficiente em golpear de forma contundente o 

escravismo até seu fim. 

Nascimento (2021c) afirma que, formalmente, o mocambo desaparece junto com a 

abolição, mas permanece reinventado, agora como um símbolo e um instrumento para novas 

resistências a uma sociedade que surge embebida por inúmeras permanências. Para ela: 

 

Se sabemos que o negro e outros oprimidos permanecem, por exemplo, nas favelas e 

áreas periféricas da cidade, obrigados por fatores não só decorrentes da 
marginalização do trabalho como também pela marginalização racial, podemos dizer 

que o quilombo, embora transformado, perdura. Uma das provas que talvez 

tenhamos para esse argumento é a de que, no Rio de Janeiro, áreas geográficas de 



64 
 

antigos quilombos, como os do Catumbi (um dos maiores), Leblon, Corcovado e 

outros, transformaram-se em favelas e sobrevivem, embora transmudados 

fisicamente, até os nossos dias. No início do século XX, principalmente nas 

primeiras décadas, a repressão à capoeira, a elementos negros que mantinham seus 

costumes culturais, lúdicos e religiosos, era tão forte quanto em relação ao quilombo 

no século anterior. E essa repressão tomava formas as mais complexas e variadas 

(Nascimento, 2021c, p. 131). 

 

Nesta dimensão simbólica proposta por Nascimento, atualmente “Quilombo” pode ser 

diversos espaços de expressão religiosa, cultural, artístico e militante do povo negro. É o lugar 

que os negros ocupam de forma consciente e nele resgatam e preservam nossa ancestralidade. 

De acordo com Sinimbu (2023), os dados do último Censo 2022 apontam a existência 

de mais de um milhão e 300 mil pessoas que se reconhecem como quilombolas no Brasil. 

Eles estão espalhados por todo o país, em 1.696 municípios. A Fundação Palmares titulou 

3.614 comunidades, porém, Gomes (2015) frisa que mais de cinco mil comunidades 

quilombolas ainda lutam por reconhecimento, terras e plenos direitos, tais como saúde, 

educação, habitação e saneamento básico. 

 

2.1 Escravidão e Quilombos no Rio de Janeiro no início do Século XIX 

 

Manolo Florentino (1997) expõe dados que mostram que o comercio de escravizados 

no Rio de Janeiro foi o mais importante do mundo entre 1790 e 1830, concentrando cerca de 

50% de todo o tráfico brasileiro entre 1801-1810, tendo ampliado bastante sua importância 

entre 1811-1830, atingindo uma participação de 90% das importações de todo o país, de 

acordo com Curtin (1969 apud Florentino, 1997). 

Os escravizados que chegavam ao porto do Rio eram redistribuídos em especial na 

região Sudeste e Sul, sendo que uma parte importante ficava na própria província do Rio de 

Janeiro. No ano de 1789, a população da capitania10 do Rio de Janeiro era em torno de 170 

mil habitantes, sendo 50% desses, trabalhadores escravizados. Em 1823 só os cativos 

somavam 150 mil pessoas – um terço da população total – que, por sua vez, deu um salto 

ainda maior, estimulada pela chegada da família real em 1808. (Florentino, 1997). 

O Rio de Janeiro era uma região que, além de receber muitos escravos, os concentrava 

em grande número nos engenhos. De acordo com Florentino (1997), em 1770, na capitania11 

                                                             
10 No texto de Florentino (1997, p. 28) não fica claro se ele se refere a cidade ou a capitania, porém consultando 

o trabalho de Venancio (2013, p. 12), constatamos que o número estimado de habitantes em 1789 da Cidade do 

Rio de Janeiro era de 36.932 pessoas, bem menor que os 170 mil mencionado por Florentino, portanto 

concluímos que Florentino está se referindo a capitania do Rio de Janeiro. 
11 Segundo Guerra (2011) apenas com a declaração da Independência brasileira, em 1822, as capitanias passaram 

a ser chamadas de províncias. 



65 
 

do Rio de Janeiro, havia 323 engenhos onde trabalhavam 11 mil cativos, os quais produziam 

200 mil arrobas de açúcar, com uma média de 34 cativos em cada propriedade. 

 

Em 1778 o relatório do marquês do Lavradio informava que os engenhos com mais 

de 41 escravos detinham 55% dos escravos rurais. Embora o número médio de 

cativos do agro açucareiro fluminense fosse, por então, inferior ao das áreas 
congêneres da Bahia, tratava-se de um panorama bem mais concentrado do que o de 

qualquer outra zona produtora de açúcar (Costa, 1980, p. 133 apud Florentino, 1997, 

p. 28-29). 

 

No início do século XIX, avança a tendência de concentração dos escravizados. 

Florentino (1997) classifica como pequenos proprietários aqueles que possuíam de um a nove 

escravos; médios, os que tinham de 10 a 19; grandes proprietários, aqueles possuidores de 20 

a 49 cativos; e plantation os que possuíam uma quantidade superior a esta. Sobre as 

plantations o autor afirma: 

 

Assim, quanto aos escravos possuídos, a participação da faixa de mais de cinquenta 

cativos passou de algo em torno de 33% na década de 1790, para 46% no início dos 

anos 30 do século seguinte, tendo chegado a concentrar 63% de todos os cativos 

inventariados no período 1825-7. Frente aos outros proprietários rurais, a quantidade 

de proprietários de plantations passou de cerca de 7% na última década do século 

XVIII para uma média de 16% durante a década de 1820. (Florentino, 1997, p. 29-

30). 

 

Na região Norte Fluminense estavam várias destas grandes propriedades escravistas. 

Em 1779, dos 323 engenhos que o Rio de Janeiro possuía, 52% estavam na região de Campos 

dos Goytacazes, assim como 44% dos 11.623 cativos discriminados pelo Marquês do 

Lavradio em toda a capitania (Florentino, 1997). Segundo o mesmo autor, a vila campista de 

São Salvador, no final do século XVIII, possuía provavelmente o maior percentual de 

escravizados de todo o Rio de Janeiro – 59% de sua população – perdendo em números 

absolutos apenas para a capital e seu recôncavo. Por fim, Florentino (1997) cita que, em 1816, 

a proporção de escravos em Campos, e não apenas na Vila de São Salvador, chegou a 55%. 

No mapa 2 podemos visualizar a distribuição da população escravizada na província 

do Rio de Janeiro no período de 1838-1840. 

De acordo com Lira (2023), no período de 1838-1840, os municípios com maior 

concentração percentual de negros em situação de cativeiro eram: Valença, única localidade 

com mais de 69% de escravizados; seguido por: Pirahy, Vassouras, Iguassu, Macahé e 

Campos dos Goytacazes, com mais de 60% dos seus habitantes naquela situação. Esses dados 

são indícios da importância econômica destas regiões, afinal, os cativos eram a principal 

engrenagem do desenvolvimento econômico da época. 

 



66 
 

Mapa 2 - População Escravizada da Província do Rio de Janeiro entre 1838-1840 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Lira (2023, p. 131) 

 

Os dados de Feijó (1851) sobre a população do Rio de Janeiro em 1840, contidos no 

relatório do presidente da província da época – e que deram base para a confecção da Tabela 2 

– demonstram que o percentual de escravos no município de Campos chegou a 60% e o de 

negros a 73% da população. 

Analisando conjuntamente as comarcas de Campos (formada pelos municípios de São 

João da Barra e Campos) e a comarca de Cabo Frio (formada por Macaé e Cabo Frio)12, 

observamos que esta região possuía 58.188 escravos e a população negra era de 74.382 

pessoas. Não era fácil encontrar brancos nessa região. 

Macaé era a cidade que, proporcionalmente, possuía mais escravizados na região 

analisada na Tabela 2, sendo 61% da população. Porém, em números absolutos, Macaé, com 

seus 6.173 escravizados, ficava bem atrás do município de Campos – que possuía 35.239 

cativos – e de Cabo Frio, com 15.145 trabalhadores escravizados. 

 

 

                                                             
12 Macaé em 1840 era bem maior que hoje e incluía ao menos parcialmente os atuais territórios dos municípios 

de: Casimiro de Abreu, Rio das Ostras, Carapebus, Conceição de Macabu e Quissamã (IBGE, 2021a, 2021b, 

2021c; Rio das Ostras, 2021; Carapebus, 2021). Os 4 municípios da tabela 1 correspondiam naquela época a 

maioria do norte fluminense e da região dos lagos atuais. 



67 
 

Tabela 2 - População negra e escravizada em números absolutos e 

relativos à população total em cada município das comarcas de Cabo 

Frio e Campos para o ano de 1840 

Comarca e 

Município 
Escravizados Negros 

População 

total 

Escravizados 

(%)  

Negros 

(%) 

Cabo Frio   

       Cabo Frio 15.145 21.707 32.577 46 67 

       Macaé 6.173 7.355 10.051 61 73 

Campos   

       Campos 35.239 42.807 58.890 60 73 

       S. João da  Barra 1.631 2.513 4.608 35 55 

Total das Comarcas 58.188 74.382 106.126 55 70 

 

Fonte: Mapa populacional de 1840, intitulado "Quadro estatístico da população da 

Província do Rio de Janeiro, segundo as condições, sexos e cores – 1840" 

(Feijó,1851). 
 

Nota:  O total de negros é igual ao número de escravos somado ao de pardos e pretos livres. 

Os cálculos necessários para a obtenção do total de escravos e total de negros em 

cada município foi realizada pelo autor desta dissertação, assim como os percentuais 

relativos à população geral. 

 

Para acessar mais um elemento que nos ajuda a ter um vislumbre do volume do tráfico 

de escravos no norte fluminense no final da primeira metade do século XIX, recorremos aos 

seguintes dados: 

 
Estima-se, segundo os dados do The Trans-AtlanticSlave Trade Database, que 74 

mil africanos tenham desembarcado entre Campos e Macaé entre 1836 e 1850, 

configurando a maior zona de recepção negreira no Brasil no período da 

clandestinidade. Cumpre salientar que cerca de 60% da população de Campos dos 

Goytacazes, entre os anos de 1836 e 1850, era composta de escravos. O contingente 

de 38 mil cativos, em 1850, aproximava-se dos 39 mil cativos existentes, naquele 

mesmo ano, nos municípios de Valença e Vassouras juntos. Esses números indicam 

que os principais complexos agrários fluminenses rivalizavam na demanda por 

africanos durante a ilegalidade (Soares, 2015 apud Pereira; Pessoa, 2019, p.89). 

 

Os dados de Pereira e Pessoa complementam os de Florentino (1997) e indicam que, 

durante toda a primeira metade do século XIX, o Rio de Janeiro foi o epicentro do tráfico 

negreiro no Brasil. Porém, após a promulgação da lei Feijó (Brasil, 1835), em novembro de 

1831, que visava proibir o tráfico negreiro, a região entre Campos e Macaé ganhou 

protagonismo no comércio ilegal de almas entre 1836 e 1850, pois, apesar da lei não ter 

conseguido cessar o tráfico, este mudou suas rotas na tentativa de fugir da fiscalização. 

Este grande número de mulheres, homens e crianças escravizadas por toda a capitania, 

e em particular no norte fluminense, inevitavelmente levou a eclosão de muitas revoltas 

negras. Afonso Arinos de Melo Franco nos conta que, no Rio de Janeiro, os escravos: 



68 
 

 

[...] atacavam aos próprios senhores. Assim, em Rio Bonito, o fazendeiro José 

Martins da Rocha foi morto por seus negros. Tentativas de morte também havia, 

como a que se deu com o fazendeiro Miguel Teixeira de Mendonça, de Barra 

Mansa, ou com o sinhô-moço filho do fazendeiro José Joaquim Machado, do local 

Murundu, em Campos (Franco, 1950, p.230 apud Moura, 1993, p. 17). 

 

Em um esforço de compilar os quilombos existentes entre os séculos XVII e XIX, 

Gomes (2015) lista 42 mocambos na capitania – e posterior província – do Rio de Janeiro. 

Alguns são mencionados na documentação por mais de um século, como o quilombo da Serra 

dos Órgãos (mencionado entre 1625 e 1770), o de Santo Antônio de Sá (mencionado entre 

1711 e 1818) e o de Macacu (mencionado entre 1711 e 1813). 

 

Os primeiros registros que temos sobre mocambos no Rio de Janeiro são de 

1625. Vinte anos depois, o Senado da Câmara já regulava os pagamentos dos 

capitães do mato que percorriam a cidade, os subúrbios e o interior. Em 1659 

surgem denúncias de continuadas fugas e estabelecimentos de quilombos nas 
margens do rio Paraíba. Quase dez anos depois os quilombolas encravados na Serra 

dos Órgãos preocupavam as autoridades, que temiam situações semelhantes em 

fazendas dos subúrbios da cidade, pois já eram registrados assaltos de quilombolas 

em Inhaúma e São Cristovão. No final do século XVII, o problema dos mocambos já 

chegara com força nas circunvizinhanças do sertão carioca. Habitavam as cabeceiras 

do rio Guandu e realizavam saques em fazendas da região em 1691. No século 

seguinte os problemas só aumentaram, ainda mais com o crescimento do tráfico 

negreiro e a montagem de fazendas de açúcar em torno da baía de Guanabara. Entre 

1711 e 1713 foram mobilizadas tropas contra os quilombolas de Santo Antônio de 

Sá, Magé, São João de Icaraí e Macacu (Gomes, 2015, p. 45, grifo nosso). 

 

Em Saquarema, na margem do Rio Bacaxá, próximo a Cabo Frio, existiu um grande 

quilombo. Segundo Gomes (2015), em 1730 foi preparada uma expedição para tentar destruí-

lo após ocorreram saques e assassinatos promovidos por cerca de 50 quilombolas. As 

informações levantadas indicavam que se tratava de um mocambo antigo, pois havia um 

núcleo de habitação abandonado e outro novo, com casas e roças bem estruturadas. Na 

segunda metade dos setecentos, vários mocambos em Macacu, Parati e Icaraí foram 

denunciados e grupos para desbaratá-los foram formados nos anos de 1759, 1761 e 1763. Em 

Niterói, os quilombolas circulavam por Pendotiba, Titioca e Cubango. Campos dos 

Goytacazes, no Norte Fluminense, recebeu grandes expedições, com centenas de soldados 

para destruir mocambos em 1769 e 1792. 

 Com o alvorecer do século XIX, as notícias sobre quilombos ficaram mais constantes. 

Conforme aponta Gomes (1996), em 1805, denúncias corriam no distrito de Cabo Frio, sobre 

mocambeiros que promoviam mortes e roubos. 

 

Moradores também denunciavam que o lavrador Manoel Ferrara acoitava os "negros 
foragidos, os quaes lhe trabalhavão". O pânico dos senhores era tamanho que alguns 

julgavam existir "algum levante dos escravos pelos distúrbios que diariamente" 

faziam os negros fugidos da região de Cabo Frio. Na ocasião em que roubavam o 



69 
 

engenho do Capitão Antônio Gonçalves 12 quilombolas foram capturados - 

inclusive a "rainha do quilombo" - outros, entretanto, refugiaram-se floresta adentro 

(Gomes, 1996, p. 26). 

 

O mesmo autor segue nos relatando que, em 1807, agricultores que exploravam a 

região do Rio Imbé, entre Campos e Macaé, descobriram cinco quilombos. Em 1808 

diligências anti-mocambos em Macaé, aprisionaram 40 negros. As ordens eram para que as 

operações seguissem. Fernandes Viana, o então intendente, reclamava para o governador 

Rodrigo de Sousa Coutinho da empreitada:  

 

Dizia que algumas expedições fracassavam, uma vez que diversos mocambos se 

situavam em serras de onde os quilombolas “observão [sic] todos os movimentos, 

inutilisão [sic] as diligências”. Lembrava ainda que existiam tanto mocambos 

pequenos de “5 negros” como aqueles “grandes”. (Gomes, 1996, p. 28). 

 

Lira (2023), partindo da análise de notícias de jornais, registrou a presença de 

quilombos em Macaé nos anos de 1822, 1823, 1827 e 1829, identificando nelas africanos das 

seguintes nações: Monjolo, Benguela, Rebolo, Congo e Angola. Porém, em alguns casos, não 

foi possível identificar a origem do mocambeiro. 

A vila de Macaé foi fundada em 29 de julho de 1813. De acordo com Lira (2023), o 

município foi constituído de terras oriundas de Campos dos Goytacazes, em sua parte norte, e 

por outras pertencentes a Cabo Frio, em sua parte sul. 

Segundo Lamengo (1913), os primeiros habitantes das terras fluminenses foram 

diversos povos indígenas, tais como os Tamoyos, Goyanás, Tupiniquins, Tupinambás, 

Aymorés, Purys, Ovaitagnasses e Guarús ou Guarulhos (denominação que incluía vários 

povos como os Sacarús, habitantes da serra dos Orgãos). Mas a principal nação que ocupava o 

litoral da capitania de São Tomé, a qual fazia parte Macaé, eram os Goytacazes, divididos em: 

Goytacá Mopi, Guaçu e Jacoritó. 

A seguir, o mapa 313 mostra os locais aproximados das principais nações indígenas do 

estado do Rio de Janeiro de acordo com Cardoso (1984 apud Machado, 2010). Nele, podemos 

identificar grupos não citados por Lamego (1913), como os Temininós e Timbiras, e ausência 

de outros. Essa disparidade se dá por se tratarem de fontes distintas. Apesar disso, o mapa 3 

nos dá uma boa noção da diversidade dos indígenas fluminenses. O termo “Coroados”, 

presente no mapa, não define um grupo étnico, mas, sim, determinado corte de cabelo 

utilizado por distintos povos, como os Xumetós, Pitás e Araris (Lira, 2023). Os Goytacazes 

também eram conhecidos como Coroados, segundo Debret (1840). Em vermelho, estão 

marcados os municípios atuais que, no século XIX, pertenciam a Macaé. 

                                                             
13 Mapa refeito por nós com base em (Cardoso, 1984, p. 16 apud Machado, 2010, p. 34). 



70 
 

Mapa 3 - Localização das principais nações indígenas mencionadas nos documentos entre o século XVI - XIX. 

Fonte: Cardoso (1984, p. 16 apud Machado, 2010, p. 34) 

 

De acordo com Pardo (2012), o território Goytacá se estendia pelas planícies do sul do 

Espírito Santo, Norte Fluminense e região dos Lagos. Há divergências em relação ao 

significado do nome, porém a tradução mais provável é “índios nadadores”, devido ao seu 

habitat repleto de rios, brejos e lagoas e a agilidade que os mesmos demonstravam na água. 

Estes indígenas expulsaram dois donatários da capitania de São Tomé14: Pero de Góes 

e seu filho, Gil de Góes. Segundo Pardo (2012, p. 52): 

 

[...] os Goytacazes resistiram e mantiveram seu território praticamente intacto da 
nociva presença devastadora do colonizador, por pouco mais de um século, tendo 

feito inclusive dois donatários abdicarem de suas sesmarias por não terem 

conseguido combatê-los. 

 

Os portugueses só conseguiram derrotar estes incansáveis guerreiros após o uso da 

covarde estratégia de deixarem roupas infectadas de varíola nas trilhas por onde os indígenas 

passavam (Pardo, 2012). Desta forma, realizaram a primeira guerra biológica em solo 

brasileiro contra os Goytacazes, disseminando uma grande epidemia que causou um 

verdadeiro fim do mundo para aquela sociedade. Vários fugiram para regiões mais 

                                                             
14 Esta capitania se estendia da margem norte do Rio Macaé até a margem sul do Rio Itapemirim, no Espírito 

Santo, Cintra (2017). 



71 
 

interioranas para manter seu modo de vida e, por fim, os sobreviventes que permaneceram, 

com o auxílio das armas de fogo e da bíblia, foram mortos ou aldeados. 

Alguns dos primeiros registros sobre Macaé foram feitos por membros da missão 

francesa liderada por Nicolas Durand de Villegaignon, que tinha como objetivo fundar a 

França Antártica na região da Baía da Guanabara. André Thevet e Jean de Lèry, com obras 

publicadas respectivamente em 1555 e 1557, citam a região de Macaé e os indígenas que 

viviam nas cercanias (Thevet, 1944; Lèry, 1980 apud Tavares; Cautiero; Franco, 2014). 

Alguns dos povos originários que viveram na região da cabeceira dos rios Macaé, 

Macabu e São Pedro foram chamados de Guarus ou Guarulhos, “demonimação genérica para 

várias tribos que possuíam algumas características linguísticas e culturais comuns. Para eles, 

seriam Guarulhos, os Coroados e os Sacurus.” (Reys, 1997 apud Tavares; Cautiero; Franco, 

2014, p.17). Para o historiador e pesquisador do Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro 

(IHGB), Joaquim Noberto de Souza Silva (1854 apud Tavares; Cautiero; Franco, 2014, p. 

23), “os índios Guarulhos seriam uma subdivisão dos Goitacás”.  

A aculturação e a destruição das formas tradicionais de organização desses indígenas 

serviram de base para os primeiros núcleos populacionais de invasores europeus na região de 

Macaé. Como a aldeia de indígenas Guarulhos, fundada por volta de 1750 pelo Missionário 

Antônio Vaz que originou a freguesia de Nossa Senhora das Neves e Santa Rita (Tavares; 

Cautiero; Franco, 2014). Esta foi a localidade em que se desenvolverá décadas mais tarde o 

quilombo de Carukango. 

No início do século XIX, momento de maior interesse desse trabalho, um naturalista 

também francês, Auguste de Saint-Hilaire nos deixou um precioso registro de sua passagem 

pela região de Macaé, em 1817, quatro anos após a cidade alcançar o status de vila: 

 

Macaé situa-se em encantadora posição, à embocadura do rio de mesmo nome e é 

dividida por êsse rio em duas partes desiguais, A que fica à margem direita é a 

maior; entretanto não se compõe de mais de sessenta ou oitenta casas, pequenas, 

baixas, separadas umas das outras, por assim dizer, esparsas, na maioria cobertas de 
colmos. Dêsse mesmo lado do rio, em uma grande praça ainda em formação, 

ergueram o marco da justiça destinado a tornar conhecida a classificação da cidade 

na ordem judiciária e administrativa. Ainda sobre a margem direita do Macaé foi a 

igreja construída, ao alto de um pequeno morro, a pouca distância das casas, 

assemelhando-se de longe a um pequeno castelo (Saint-Hilaire, 1941, p. 363). 

 

No relato acima, o naturalista compara o núcleo de Macaé a uma pequena aldeia de 

seu país natal. Porém, também afirma que no Brasil a vila se destacava como poucas pela 

relevante quantidade de lojas e pelas diversas casas que demonstram a riqueza de seus donos 

pelo cuidado de sua conservação. O francês escreveu ainda que, em meio às florestas 

próximas a Serra do Mar, havia muitos habitantes em localidades que antes foram missões 



72 
 

indígenas e, posteriormente, deram origem a paróquias. Ele afirma que houve uma da rápida 

diminuição dos povos originários e a população se manteve com a vinda de brancos e negros. 

Por fim, lamenta que seu percurso não passe por estes lugares, o que lhe permitiria o contato 

com civilizações indígenas que estavam na eminência de desaparecer (Saint-Hilaire, 1941). 

Este relato invisibiliza a presença indígena que se manteve, mas, devido à política dos 

colonizadores, recebeu outras denominações, como caboclos, mamelucos e curibocas – 

termos utilizados para denominar indígenas que seguiram vivendo nas cidades por todo o 

país. Com o passar das gerações – e vitimados pelo preconceito contra os povos originários – 

estes indígenas urbanos perderam, em sua absoluta maioria, a consciência de sua 

ancestralidade. 

De acordo com Saint-Hilaire (1941), a principal atividade econômica de Macaé, no 

final da década de 1820, era a extração de madeira. Porém, também havia, nas redondezas, 

vários engenhos de açúcar (20 ao todo) apenas no caminho que percorreu no litoral, entre o 

sítio do Paulista e o porto de São João da Barra, região onde se iniciava a atividade cafeeira, 

além da produção para consumo doméstico de mandioca, milho, arroz e algodão. 

Lamego (2007 apud Lira, 2023) indica que o café foi o principal impulsionador da 

expansão da colonização portuguesa em direção as serras do Rio de Janeiro. Enquanto, 

séculos antes, o litoral do Rio estava integrado à economia colonial, apenas no fim do século 

XVIII, a região do Vale do Paraíba e da Serra do Mar15 conheceram a presença portuguesa. 

 

[...] A serra teve que esperar por um novo fator agrícola, energicamente capaz de 

estimular o homem para a sua difícil investida e permitindo-lhe inaugurar um gênero 

de vida inédito para a civilização rural dos senhores de engenho da baixada. Esse 

fator foi o café. 
[...] Contrariamente à cana-de-açucar, amiga das várzeas, das aluviões e das grandes 

planícies, é o café por excelência um trepador de morros, um inveterado escalador 

de serras. É ele que arrasta o homem para as altitudes, para o clima próprio a sua 

máxima frutificação. Com o café, o homem das baixadas marítimas é vivamente 

alvoroçado pela nevrose das alturas. 

[...] Barra de São João é um dos maiores portos fluviais do norte fluminense com os 

seus embarques de café. Macahé recebe a colheita de numerosas fazendas esparsas 

em diferentes galhos serranos (Lamego, 2007, p. 6-7 apud Lira, 2023, p. 116-117). 

 

Lamego trata aquelas serras como se fossem desabitadas. Nada mais longe da 

realidade... Lira (2023) recorda que a Serra do Mar já era habitada por Aimorés, Guarulhos e 

por quilombolas antes de qualquer europeu pisar naquelas terras. Nestas serras da região de 

Macaé, os quilombolas de Carukango encontraram sua morada e, talvez, já andassem por ali 

desde o final do século XVIII. 

                                                             
15 Antes conhecida por Serra ou Cordilheira dos Aimorés, devido à presença de indígenas conhecidos por aquele 

nome (Saint-Adolphe, 1845 apud Lira, 2023, p. 112). 



73 
 

Em 1832, Macaé recebeu a visita de Charles Darwin, como parte de sua viagem de 

pesquisa ao redor do mundo, que deu bases para a elaboração de seu revolucionário livro “A 

Origem das Espécies”, publicado pela primeira vez em 1859. Aqui queremos destacar o relato 

do cientista de 14 de abril, quando analisa os maus tratos que os escravos recebiam do senhor 

da propriedade em que estava alojado: 

 
Deixando Sossego, dirigimo-nos a outra propriedade, no rio Macaé [...] Durante a 

minha permanência nessa propriedade, por pouco não fui testemunha-ocular de um 

desses atos de atrocidade que somente podem tomar lugar num país de escravos. Por 

questões de processo jurídico, o proprietário esteve prestes a tirar da companhia dos 

escravos todas as mulheres e crianças para vendê-las em separado nos leilões do 

Rio. O interesse, e não um genuíno sentimento de compaixão, foi o que impediu 

a perpetração desse ato. De fato, não creio mesmo que à mente do proprietário 

tivesse sequer ocorrido a idéia da covardia que seria separar trinta famílias, que há 

tantos anos viviam unidas. Posso assegurar, no entanto, que, em matéria de 

humanidade e de boa índole, esse cavalheiro está acima da média dos homens 
(Darwin, 2013, p. 23, grifo nosso). 
 

Neste pequeno trecho, o naturalista inglês constata a brutal violência empregada para a 

manutenção da escravidão no Brasil. É interessante notar que Darwin frisa que o “cavalheiro” 

responsável por quase cometer a terrível atrocidade de separar trinta famílias estava acima da 

média no quesito “humanidade” e “boa índole”, o que nos leva a crer que a violência à qual 

estavam submetidos os negros em Macaé e em todo o Rio de Janeiro eram muito piores do 

que aquele episódio descrito. 

 

2.2 A População Negra em Macaé 

 

A fonte com dados mais completos que encontramos para analisar a população de 

Macaé, no início do século XIX, foram os dados que já mencionamos anteriormente: o 

relatório do presidente da província do Rio de Janeiro para os anos de 1840 e 1841. Porém ele 

é limitado, pois, das seis freguesias que formavam o município, ele só traz informações sobre 

metade destas. Dessa forma, sabemos que todos os números globais de população e de 

escravizados apresentados serão menores do que a realidade. 

Importante localizar que, em 1840, Macaé possuía uma extensão bem maior do que 

atualmente, como podemos ver no mapa 416. Faziam parte de Macaé, parcial ou totalmente, os 

territórios atuais das seguintes cidades: Casimiro de Abreu, Rio das Ostras, Carapebus, 

Conceição de Macabu e Quissamã (Carapebus, 2021; IBGE, 2021a, 2021b, 2021c; Rio das 

Ostras, 2021). 

                                                             
16 Autoria nossa com base nas informações de (Carapebus, 2021; IBGE, 2021a, 2021b, 2021c; Rio das Ostras, 

2021). 



74 
 

Mapa 4 – Municípios atuais que pertenciam ao menos parcialmente ao território de Macaé em 1831 

Fonte: Autoria própria 

 

De acordo com os dados da Tabela 3, em 1840 Macaé possuía 10.051 habitantes, 

sendo 6.173 trabalhadores escravizados. A população negra total, incluindo os livres, era de 

7.355 pessoas. Naquele ano, o município contava com a maior proporção de escravos das 

cercanias17 (61%) e uma população negra de 73%. 

A freguesia de Nossa Senhora das Neves e Santa Rita, onde se localiza boa parte da 

atual região serrana de Macaé e Conceição de Macabu, possuía relativamente a maior 

concentração de negros (76%), sendo 66% de sua população composta de trabalhadores 

escravizados. Essa freguesia era a segunda maior concentração populacional no município em 

1840, com 3.818 pessoas. 

Ferreira (2001) nos conta que, em 1785, a freguesia de Nossa Senhora das Neves 

possuía apenas 23 habitantes, mas que, nos 14 anos seguintes, experimentou uma explosão 

populacional de 4.228% enquanto o qualitativo de negros saltou em 2.687%. Isso significa, de 

acordo com nossos cálculos, que em 1799 a população desta freguesia alcançou mais de 970 

pessoas e seguiu se ampliando ao longo do século XIX, tornando-se a mais populosa em 1872 

(IBGE, 1874). 

 

                                                             
17 Levando em consideração as comarcas de Campos e Cabo Frio. 



75 
 

Tabela 3 - População negra e escravizada em números absolutos e relativos 

à população total em cada freguesia de Macaé para o ano de 1840 

Freguesias de Macaé Escravizados Negros 
População 

total 

Escravizados 

(%) 
Negros (%) 

Barreto 0 0 0 0 0 

Curato do Carapebus 0 0 0 0 0 

Desterro de Quissamã 0 0 0 0 0 

Sacra Família 2.542 2.936 4.201 61 70 

São João Baptista 1.129 1.507 2.032 56 74 

Senhora das Neves e 

Santa Rita 

2.502 2.912 3.818 66 76 

Total 6.173 7.355 10.051 61 73 

 
Fonte:  Mapa populacional de 1840, intitulado "Quadro estatístico da população da Província do 

Rio de Janeiro, segundo as condições, sexos e cores – 1840" (Feijó,1851). 

 

Notas:  O total de negros é igual ao número de escravos somado ao de pardos e pretos livres. Os 

cálculos necessários para a obtenção do total de escravos e total de negros em cada 

município foi realizada pelo autor desta dissertação, assim como os percentuais relativos 

à população geral. 

 

Uma explicação para essa explosão demográfica é dada por Ferreira (2001), que 

afirma que esse fluxo de pessoas foi atraído provavelmente pelas boas condições do solo, 

favorável a produção de alimentos, cativando, em um primeiro momento, pobres lavradores, 

comerciantes e imigrantes em busca de fortuna. Estes foram seguidos, após o sucesso inicial 

dos pioneiros, por ricos senhores de engenho.  

A freguesia da Sacra Família, que deu origem aos atuais municípios de Casimiro de 

Abreu e Rio das Ostras, era o maior núcleo populacional de Macaé em 1840, com 4.201 

habitantes, dos quais 61% eram escravos e 70% negros. 

A freguesia de São João Batista, sede do município de Macaé, onde se localiza o atual 

centro da cidade, era aquela que possuía menor população dentre as freguesias que temos 

dados. Os escravizados eram 56% e os negros compunham impressionantes 74% dos 

habitantes. 

Não temos informações sobre a população do Curato de Carapebus na década de 1840, 

mas, para termos uma referência, no censo de 1872, a então freguesia de N. S. de Carabepus 

representava 10% dos escravizados de Macaé (971 pessoas escravizadas) e 14% dos negros 

(IBGE, 1874). Sobre a freguesia do Barreto, infelizmente não temos dados nem de 1840 e 

nem de 1872. 

Apesar de não possuirmos dados demográficos da Freguesia do Desterro de Quissamã 

em 1840, segundo Ferreira (2001) essa é a freguesia mais antiga do município e abrigava, 



76 
 

desde sua incorporação a Macaé, em 1813, uma importante classe senhorial, como os 

descendentes do Primeiro Visconde de Araruama.  Durante todo o século XIX, Quissamã teve 

um dinamismo econômico intenso, superior a outras freguesias, com uma forte atividade 

pecuária e canavieira. Portanto, deveria ter uma população de escravos relevante. No censo de 

1872, essa freguesia registra 21% dos escravos do município (1.944 cativos) e um quinto dos 

negros de Macaé (IBGE, 1874). 

Como vimos, Macaé concentrava muitos escravizados e, como era de se esperar, a 

resistência à escravidão era bastante intensa. Amantino (2007) demonstra, com base em 

diversos documentos do arquivo do Exército e do arquivo público do Rio de Janeiro, parte 

dessa história da luta negra. 

Na carta de 15 de janeiro de 1805, de D. Fernando José de Portugal, vice-rei do Brasil, 

para o Coronel José Caetano de Barcelos Coutinho, o primeiro reclama da presença de um 

grande quilombo no sítio de nome Lagoa e de vários outros. Ele informa que os moradores de 

Macaé estavam pedindo ajuda para acabar com estes lugares para onde estavam fugindo 

muitos escravos e os acusa de assassinatos e furtos. Na carta, D. Fernando ordena ao Coronel 

destruir os quilombos, prender os escravos e punir os moradores que estivessem ajudando os 

fugitivos (Amantino, 2007). 

Em 1810 e 1811 cartas do Conde de Linhares para os responsáveis por manter a ordem 

pede a repressão contra diversos quilombos que se proliferavam em Macaé e redondezas, 

levando a população a insegurança e inúmeras dificuldades. Em carta para Manoel dos Santos 

Carvalho, ele se lamenta da situação da seguinte forma: 

 

[...] repetidos fatos de devastação e rapina cometidos pelos negros aquilombados nas 

matas desse Distrito, e nos de Macaé, e Cabo Frio, de maneira que muito sofrem os 

Povos, e não podendo o Sargento Mor Comandante do Distrito de Macaé, talvez por 

falta de coadjuvação e auxílio, extirpar de uma vez aqueles receptáculos de crimes, e 

de roubos (Amantino, 2007, p. 634). 

 

Não foi por acaso, mas devido a esta intensa luta dos negros contra as desumanas 

condições imposta pela escravidão, que, em 1814, um ano após a cidade alcançar o status de 

vila, a câmara da Macaé criou o cargo de Capitão do Mato (Tavares; Cautiero; Franco, 2014). 

Podemos afirmar que este foi um dos primeiros cargos públicos criados por aqui, mais um 

forte indício de que as fugas eram uma realidade incômoda e permanente. 

O código de posturas macaense, aprovado pela Câmara em 1820, avançou na 

repressão contra os escravizados fugidos e contra qualquer um que prestasse auxílio a eles, 

indício que a rede de apoio anti-escravidão aumentava e, apesar das contradições, 

possivelmente contavam com a simpatia de parte importante dos negros livres. Estes 



77 
 

certamente possuíam laços familiares com os escravizados, afinal, os negros eram 3 em cada 

4 habitantes do município em 1840, e os negros libertos eram 12% da população (Feijó, 

1851). 

O código de posturas de 1820 proibia que produtos fossem comprados de escravos ou 

suspeitos de serem cativos: “se os compradores fossem escravos, receberiam como punição 

200 açoites em praça pública, e se fossem forras, pegariam 30 dias de cadeia”. (Tavares; 

Cautiero; Franco, 2014, p. 53). Tal preocupação da legislação, evidencia que o comércio era 

uma forma de sobrevivência dos escravizados fugidos e que eles recebiam a solidariedade de 

outros negros que compravam seus produtos. 

Para pessoas livres que ajudassem a esconder escravos, o referido código previa 

pesadas multas. Mas se o autor do delito fosse outro escravo, este seria punido com 200 

açoites e o seu senhor teria que pagar 640 réis pelo serviço do algoz (Amantino, 2007, p. 625). 

Lima (2010), a partir da análise de três cartas escritas por colonos suíços, entre 1822 e 

1823, revela a existência de um quilombo – ou talvez alguns– na então freguesia da Sacra 

Família (atual município de Casimiro de Abreu), próximo à fronteira com Nova Friburgo. Os 

colonos suíços que haviam recebido terras de D. Pedro I nas proximidades do encontro do Rio 

Sana com o Rio Macaé, confessam que tomaram suas terras de maneira “reprovável”, pois 

destruíram quilombos que existiam por lá desde 1809, para então se apossar das terras férteis 

e já cultivadas com banana, cana de açúcar e café. As cartas registram ainda a prisão de 18 

quilombolas pela autoridade da colônia dos suíços. 

A vida dos quilombolas não era fácil. Mesmo quando evitavam o confronto direto 

contra a sociedade escravista eram atacados, pois suas terras férteis eram cobiçadas em 

regiões onde o domínio colonial estava em expansão. Assim ocorreu com os quilombolas em 

Casimiro de Abreu e acreditamos que esta mesma cobiça foi um fator adicional que levou a 

destruição do quilombo de Carukango. 

Na Freguesia de Macabu, em 1876, o proprietário da Fazenda de Santo Antônio pede 

ajuda das autoridades para acabar com um quilombo que existia em suas terras: 

 

O que é certo é que os quilombolas saem amiudamente dos seus esconderijos a 

fazerem correrias e roubos na Fazenda de Santo Antonio, donde tem já arrebatado 

cavalos de cela, bestas de carga, cavalos e outros animais e levam a ousadia ao ponto 
de em pleno dia dispararem as espingardas no pasto da dita fazenda, como em 

provocação e ameaça ao suplicante. (Arquivo público do Estado do Rio de Janeiro, 

1876 apud Amantino, 2007, p. 634). 

 

Apesar das leis da câmara de Macaé e da repressão constante, os escravizados nunca 

deixaram de resistir e muitos fugiram do cativeiro para formarem quilombos durante todo o 



78 
 

período da escravidão, como diversos registros demonstram. Será sobre um desses tantos 

quilombos que falaremos no próximo capítulo. 

  



79 
 

CAPÍTULO 3 

O QUILOMBO DE CARUKANGO18 

 

3.1 Jogo de Cartas Marcadas 

O livro “Evocações: Crimes Célebres em Macaé” foi a primeira obra a colocar no 

papel a história de Carukango e a principal fonte que ajudou a perpetuar a saga deste 

quilombola (Amantino, 2007). Porém, nos cabe perguntar: quem foi o autor dessa obra? Qual 

era seu objetivo quando a escreveu? Quais interesses defendia? 

O autor de “Evocações” era de uma tradicional e conservadora família fluminense de 

origem portuguesa: os Vasconcellos. Segundo Paula (2023, p. 6): 

 

Detendo capitais nobiliárquicos, capitais advindos de imensas propriedades de terra, 

capitais políticos e do comércio, seus membros se dedicavam às profissões liberais 
do Império Brasileiro – Direito e Medicina – e à administração pública nas cidades 

onde estavam nucleados. 

 

Seu nome era Henrique Antão de Vasconcellos, advogado formado em Coimbra. Ele 

“nasceu em Macaé, RJ, no dia 11 de outubro de 1841, filho de Henrique Antônio Coelho 

Antão e Maria Madalena das Dores Pacheco, neto paterno do coronel Antônio Coelho Antão 

de Vasconcellos e Antônia Francisca de Vasconcellos” (Paula, 2023, p. 6). 

Na edição de 1849 do Almanak Laemmert, o pai do autor é listado como Juiz de Paz. 

Na edição de 1855 do mesmo almanaque, ele consta como fazendeiro de Café na Freguesia 

das Neves, em Macaé. O avô, Antônio Coelho Antão de Vasconcellos, de acordo com 

Vasconcellos (1911), chegou ao Brasil junto com a corte de D. João VI – em 1808 – já como 

militar. Aqui se tornou Chefe do Distrito militar da Capitania do Espírito Santo, que, na 

época, estendia sua autoridade até Niterói. Em 1829, Antônio Coelho Antão foi eleito 

vereador da câmara municipal e reeleito nos anos de 1833 e 1837; também foi Comandante do 

corpo da Guarda Nacional em Macaé até 1833. Por fim, foi o Coronel Antão de Vasconcellos 

o responsável pela destruição do Quilombo de Carukango, em 1831(Parada, 1995). 

O autor e advogado Henrique Antão fazia parte da elite econômica e política 

macaense. Seus interesses e motivações estavam alinhados à visão colonial e escravista dos 

poderosos de seu tempo, como podemos constatar em sua obra. Henrique Antão defendia as 

                                                             
18 De acordo com Amantino e Franco (2020) diversos autores como Vasconcelos (1911), Lamego (1943), Parada 

(1997), Tinoco (1962), Tavares (1999), Gomes (1997) e Rodrigues (1986) utilizavam em seus trabalhos a 

grafia Carukango. Segundo as autoras o nome é de origem Bantu, do dialeto banzongue e a grafia correta de 

fato é Carukango que significaria aquele que vê longe, que vê tudo, observador. Portanto iremos usar esta 

forma de escrever o nome deste líder quilombola. 



80 
 

leis que mantinham o status quo de uma sociedade baseada na escravidão e na profunda 

desigualdade social decorrente dela. 

Após a análise do livro, parece-nos que o objetivo de Vasconcellos ao escrever 

“Evocações” era, em primeiro lugar, demonstrar sua erudição como advogado. Isso fica 

evidente quando ele discute três casos criminais que considera emblemáticos – dedicando 

mais da metade do livro para tratar de querelas jurídicas sobre o caso Motta Coqueiro, um 

grande fazendeiro condenado à forca por um crime bárbaro (Vasconcellos, 1911). Na verdade, 

este é o foco do livro: se queixar da “injusta” condenação de um rico senhor de escravos com 

muitas terras em Macaé, Campos dos Goytacazes e Minas Gerais.  

Motta Coqueiro foi enforcado por ter sido considerado culpado de ser o mandante da 

chacina promovida contra o feitor de uma de suas fazendas e de todos os membros da família 

deste seu empregado. 

Consideramos que, ao fazer a defesa de Coqueiro, Antão faz a defesa dos seus 

próprios interesses de classe, afinal era uma afronta alguém tão rico e poderoso ser condenado 

e morto daquela forma. Até hoje é raro alguém da elite econômica brasileira ser punido por 

seus crimes, imagine naquela época. 

De forma secundária, o advogado dedica algumas páginas a dois crimes cometidos por 

outras duas pessoas, ambas negras: Chico do Padre e Carukango. No entanto, ao contrário do 

caso anterior, diante destes, Antão reforça o discurso da brutalidade das ações destes negros e 

a justeza das punições que sofreram. Em ambos os casos, os “heróis” e promotores da justiça 

foram seus parentes: o pai (delegado) e o avô (coronel), respectivamente. Desta forma, outras 

duas motivações de Henrique Antão desnudam-se: a valorização dos feitos de seus 

antepassados e o desprezo contra dois negros que não respeitaram as leis. Vasconcellos 

(1911), ao abordar os crimes, tem perspectivas completamente diferentes ao julgar pessoas de 

classes e raças diferentes, demonstrando nitidamente seu racismo. 

Ao abordar a história de Carukango, Antão busca gerar medo no leitor e repulsa à 

figura do moçambicano, descrevendo-o como perverso e temido até mesmo pelos outros 

escravizados. O autor o acusa de feiticeiro e de falar com o diabo à meia noite: 

 

Era baixo, atarracado, meio corcunda, coxeava de uma perna [...] A perversidade 

d’esse negro era conhecida, razão porque, não só os escravos da fazenda, como das 

adjacentes, o temiam. Passava por feiticeiro, por fallar com o diabo á meia noite, e o 

seu isolamento, sempre só e separado dos outros, mais affirmava taes conceitos 

(Vasconcellos, 1911, p. 48). 

 

Adiante, Vasconcellos utiliza o mesmo recurso para aterrorizar seus leitores, ao falar 

como mulheres e bebês eram barbaramente tratados por Carukango: 



81 
 

 

Inquiridas as negras ácerca do modus vivendi no Quilombo, soube-se que Carukango 

era o Imperador e o Papa. Tinha serralho de todas as pretas moças; aquellas que 

ficavam gravidas eram repudiadas e entregues aos pretos do Quilombo; logo que 

davam á luz a criança, era esta barbaramente immolada e queimada depois de morta 

(Vasconcellos, 1911, p. 60). 

 

No trecho acima, o autor acusa Carukango não só de viver em uma espécie de harém 

(serralho) onde mulheres “pretas moças” eram coagidas com violência, principalmente as 

grávidas, mas também de assassinar os filhos destas. O autor mais uma vez parte de uma 

concepção eurocêntrica, baseada no cristianismo, que concebe a monogamia como única 

forma correta de se relacionar e condena todas as outras possibilidades que eram comuns em 

África e entre os povos nativos americanos. Analisando tais afirmações de Vasconcellos, e em 

diálogo com outros autores, é possível questioná-las.  

Uma primeira questão que levantamos é sobre a possível existência de um harém no 

quilombo de Carukango. Se olharmos para o exemplo de Palmares, Moura (1993) relata que 

lá coexistiam dois sistemas: a poligamia, restrita à elite política; e a poliandria, praticada pelos 

demais grupos familiares. Desta forma, cada mulher poderia ter cerca de cinco maridos. 

Todavia, o mesmo autor ressalta que não havia haréns em Palmares, pois essa configuração 

geraria grande conflitos, já que mulheres eram minoria em Palmares. O autor afirma que 

Ganga-Zumba tinha três mulheres e Zumbi mais de uma, e isto ocorria em um quilombo 

gigantesco, com cerca de 20 mil habitantes. 

Acreditamos ser muito improvável ter existido um harém para Carukango, 

especialmente devido às suas características demográficas e ao seu tamanho – cerca de 200 

quilombolas segundo Vasconcellos (1911). Os dados disponíveis e que se aproximam 

temporalmente – são relativos ao ano de 1840 (Feijó, 1851) – nos mostram que, em Macaé, 

57% dos escravizados eram homens e apenas 43% eram mulheres. Além disso, as negras 

tinham mais obstáculos para fugir, como, por exemplo, o fato de possuírem filhos pequenos. 

Por isso, acreditamos que a proporção de mulheres no Quilombo de Carukango era ainda 

menor e, portanto, a possibilidade da existência de um harém é remota. Porém, a imagem de 

um negro que rouba e deflora “pretas moças”, em uma sociedade fortemente católica e 

monogâmica ajudou a criar antipatia contra o grande incômodo que se tornou aquele 

moçambicano. 

Sobre a segunda acusação – a de infanticídio – é compreensível evitar crianças em 

uma “cidade sitiada” que poderia ser atacada a qualquer momento, como era o Quilombo de 

Carukango. Porém, tanto os povos originários, quanto africanos, tinham suas formas de evitar 



82 
 

bebês19. O infanticídio foi um conhecido e extremo recurso de resistência, porém não há 

fontes que confirmem as circunstâncias desumanas descritas por Vasconcelos (1911).   

Nascimento compreende da seguinte maneira a forma utilizada por autores como 

Vasconcelos de descrever os quilombos e os quilombolas: 

 

Ao lado de poucas informações descritivas sobre a repressão das autoridades, se 

encontra uma interpretação estereotipada de como se constituíam os “quilombos”. 

Nessas descrições reforçam-se as noções dos negros como seres primitivos, 

malfeitores e irresponsáveis, e dos quilombos como bandos destituídos de caráter 

político. Por outro lado, essa literatura identifica os quilombos como refúgios ou 

“valhacoutos” de negros, num sentido deveras depreciativo (Nascimento, 2021d, p. 

105). 

 

A obra de Vasconcellos (1911) é uma fonte valiosíssima para se conhecer a história de 

Carukango, todavia precisamos apreciá-la a contrapelo (Benjamin, 2025), para no meio de 

muitos preconceitos, estereótipos e falsificações, ouvirmos os sussurros daqueles escravizados 

que ele tentou difamar. 

 

3.2 O Carukango Histórico 

 

Até pouco tempo, a existência de Carukango era tida como uma lenda. Amantino 

(2007) questionava a veracidade dela afirmando que havia poucas fontes que a confirmasse. 

Dizia que todos os cronistas alimentaram o mito do mocambeiro, baseando suas narrativas 

unicamente na obra de Vasconcelos (1911).  

A autora reconhecia apenas uma fonte que confirmaria a história de Vasconcellos 

(1911): a descoberta, em 2002, do registro da morte de dois negros contido no Livro 1 de 

Óbitos da Freguesia de Nossa Senhora das Neves e Santa Rita do Sertão do Rio Macaé 1809–

1847. Neste registro, além dos óbitos de dois escravizados do padre João Bernardo da Costa 

Resende, o religioso relata a destruição de um quilombo e o assassinato de seu líder em 1º de 

abril de 1831. Porém, passados 18 anos do questionamento de Amantino (2007), acreditamos 

que novos documentos e evidências foram descobertos e, hoje, essa dúvida ficou no passado. 

Amantino e Franco (2020), mencionam mais uma fonte que confirma a veracidade da 

existência de Carukango: o auto de devassa, aberto em 18 de março de 1831 para investigar os 

assassinatos de Sebastião José Pacheco, morador da Fazenda do Lírio, e José Pinto da Cunha, 

                                                             
19 Sabemos, por exemplo, que, em áreas algodoeiras, as mulheres subtraíam sementes de algodão para mascá-las 

como contraceptivo ou abortivo, e que diferentes cocções de ervas eram utilizadas para provocar aborto. [...] há 

ainda relatos pungentes de mães que sacrificaram seus filhos para não os entregar à escravidão. Para as 

mulheres escravizadas, ser mãe engendrava situações altamente dúbias, nas quais as alegrias da maternidade 

vinham misturadas ao medo dos maus-tratos, da separação e de outras dificuldades que causariam sofrimento a 

criança (Machado, 2018 apud Barreto, 2022, p. 15). 



83 
 

residente na Fazenda dos Mondeos, ambas grandes propriedades escravistas na freguesia das 

Neves e Santa Rita.  

Os acusados dos crimes foram os quilombolas que teriam se juntado aos próprios 

escravizados da Fazendo do Lírio para cometer os crimes. Dentre os indiciados estão os 

escravizados do padre João Bernardo da Costa Resende, o mesmo que alguns dias após – em 

1º de abril de 1831 – escreverá no livro de óbito citado no parágrafo anterior, o registro da 

morte dos seus dois cativos – que haviam fugido para o quilombo – e de Antônio 

Moçambique, o provável nome cristão de Carukango.  

Neste mesmo relato de óbitos, o padre irá colocar a culpa do caos gerado pelos 

quilombolas no juiz de Paz (Sargento Mor Antonio Francisco de Figueiredo) que não tomou 

providências quando os quilombolas mataram Francisco Jose Pinto da Cunha e Sebastião Jose 

Pacheco. Ou seja, o Relato de óbito e o Auto de Devassa mencionados trazem informações 

que se cruzam e confirmam. Da mesma forma, o relato de Vasconcellos (1911) fala sobre os 

ataques de quilombolas contra os membros da família Pinto e os assassinatos e roubos que 

motivaram o ataque ao quilombo de Carukango.  

Há também outro registro na mesma página do mesmo livro de óbitos, em que o padre 

João Bernardo da Costa relata a destruição do quilombo. Nesse registro é relatada a morte de 

Maria Quilombola, aos 70 anos, na prisão do Juiz de Paz, no dia 31 de maio de 1831. 

Provavelmente, Maria se tornou prisioneira durante a guerra contra Carukango e ficou por 

cerca de dois meses encarcerada para que as autoridades conseguissem informações sobre os 

mocambeiros, que quase sempre se reagrupavam e construíam novos quilombos. 

 Gomes (2021) nos lembra também dos diversos topônimos que existem entre Macaé e 

Macabú e que carregam o nome do líder quilombola, como o rio e a cachoeira do Carukango 

– além da tradição oral da região, que mantém viva a história deste famoso mocambeiro. 

Novas evidências também foram descobertas nos registros de terras que foram feitos a 

partir da lei de terras de 1850. Nos livros de Macaé, Conceição de Macabu e São Francisco de 

Paula (Atual região de Trajano de Morais) há várias referências a quilombos e, diretamente, a 

Carukango, como constatamos nas anotações a seguir: 

 

João Luiz Pereira declara que possuidor no Ribeiraõ no lugar denominado = 

Carucango = na Freguesia de Nossa Senhora de Conceição de Macabú uma posse 

havida por compra e para legitimar, cuja posse divide pelo lado de cima com 

Francisco da Silva, e pelo lado de baixo com José Claudino, e as suas larguezas 

ignoro. Freguezia de Nossa Senhora de Macabu desesete de janeiro de mil 

oitocentos e cincoenta e seis. (Livro de Registros de Terras da Freguesia de Nossa 
Senhora de Conceição de Macabú – Macaé (1855-1857), registro nº36, Terras de 

João Luiz Pereira, grifo nosso). 

 



84 
 

Declaro eu abaixo assinada que sou senhora de huma posse de terras nesta freguezia 

de São Francisco de Paula, município de Cantagallo, situado nas cabeceiras do 

ribeirão denominado Carucango, as quaes divisão pelo lado de cima com os 

herdeiros do falecido Pedro Caldeira, pelo lado de baixo com Nicolaõ Carapina, e o 

mais pelas vertentes; e porque não sei lêr nem escrever pedi a Candido Augusto de 

Oliveira que este por mim fizesse e assinasse. Freguezia de São Francisco de Paula 

desenove de janeiro de mil oitocentos cincoenta e seis. (Livro de Registros de Terras 

da Freguesia de São Francisco de Paula – Cantagallo (1855-1856), registro nº24, 

Terras de D. Maria Magdalena Estaneca, grifo nosso). 

 
[...] Comprei o direito e acção que tinha Pedro Maria Fragoso das terras do lugar 

denominado Quilombo = que fazem testada no Rio Macahé, e fundos para a estrada 

da Freguesia das neves, como consta dos documentos passados a vinte de Fevereiro 

de mil oitocentos e quarenta e sete. (Livro de Registros de Terras da Freguesia de 

Nossa Senhora das Neves e Santa Rita – Macaé (1855-1857), registro nº 321, 

Fazenda do Bom Fim de Luiz Gomes Amado de Aguiar, grifo nosso). 

 

Por fim,vale mencionar o livro “Memórias Topográficas”, de José Carneiro da Silva. 

Apesar do livro não mencionar Carukango em sua primeira edição (de 1819), na segunda 

edição, de 1907 – revisada e ampliada – o autor cita que “O rio Macabú nasce nas serras além 

do Frade de Macahé, na serra do Caraocango” (Silva, 1907, p. 10). Desta forma, acreditamos 

que este conjunto de documentos reafirmam historicamente que Carukango, para além do 

mito, de fato existiu. 

 

3.3 A História de Carukango começa em Moçambique 

 

São muitos os relatos literários que contam de maneira romanceada a vida do líder 

quilombola em sua terra natal (Cordeiro, 2009; Oscar, 1988, 2006). Esses relatos devem ser 

enquadrados no campo da ficção histórica, não apresentando, assim, um comprometimento 

com as fontes disponíveis e com a verdade histórica. No entanto, essas narrativas são 

ferramentas importantes para manter a memória de Carukango e nos ajudam a chegar a 

algumas conclusões a partir de evidências históricas.  

Carukango recebeu o nome português/católico de Antônio Moçambique (Gomes, 

2021; Amantino; Franco, 2020) e sabemos que, tradicionalmente, escravizados africanos 

recebiam como sobrenome o porto em que embarcaram na África. Portanto, concluímos que 

ele partiu de um dos portos daquela região. 

O mapa 520 mostra a localização de Moçambique no continente africano e os 

principais portos do século XVIII que funcionavam naquela região. 

Durante o século XVIII, na costa oriental africana, os portugueses concentraram o 

tráfico de pessoas nos portos da Ilha de Moçambique, Quelimane, Sofala e Inhambane 

                                                             
20 Autoria própria com base nas informações de Magalhães (2010). 



85 
 

(Magalhães, 2010). Como Carukango provavelmente chegou ao Brasil no início do século 

XIX, acreditamos que ele deve ter partido de um destes lugares. Mas vale mencionar que 

havia outros portos, tais como Ibo, Pemba, e Lourenço Marques. 

 

Mapa 5 - Localização de Moçambique com suas províncias atuais e principais portos do séc. XVIII 

Fonte: Autoria própria. 

 

No século XIX, a extensão do litoral moçambicano era similar a atual21. Para ter uma 

noção, se traçamos uma linha reta entre seu ponto mais ao norte, em Cabo Delgado, e o 

extremo sul, em Maputo, a distância aproximada é de 1.980 km, equivalente ao deslocamento 

entre Macaé e Natal - RN ou entre Macaé e Montevidéu, capital do Uruguai22. Ao longo desta 

extensa costa, no século XIX, funcionavam cerca de duas dezenas de portos, concentrados 

especialmente na parte norte (Magalhães, 2010). 

Portanto, o termo “Moçambique” incluía uma diversidade de pontos de embarque e as 

possibilidades de onde os escravizados eram capturados eram muito amplas, abrangendo 

vastíssimas regiões do interior. Essas áreas incluíam boa parte da África central e a Bacia do 

                                                             
21 De acordo com a análise dos mapas da dissertação de Magalhães (2010). 
22 Distâncias medidas através do Google Maps. 



86 
 

Rio Zambeze (Ajayi, 2010), que hoje compreendem: Angola, Botsuana, Tanzânia, Namíbia, 

Zâmbia, Zimbábue, Maláui e Moçambique23. 

O líder do mais famoso quilombo do norte fluminense pode ter pertencido a uma 

infinidade de povos que viviam nesta região. Porém, Magalhães (2010) nos esclarece que, 

apesar dos yaos terem sido “exportados” em grandes quantidades, foram os macuas os 

principais desembarcados no sudeste brasileiro no século XIX. Logo, há uma boa chance de 

Carukango ter pertencido a uma das etnias macua. Mas quem eram os macuas? Segundo 

Magalhães (2010, p. 17-18): 

 

A progressiva conversão ao Islã das populações costeiras, que, entre Pebane e 

Memba passaram a ser designadas ou a designarem-se por ‘macas’, levou o processo 

de escravização para o comércio internacional a ser feito em terras cada vez mais 

afastadas do mar, à medida em que se interiorizavam as fronteiras dos territórios 

ditos ‘pagãos’. Uma vez que o Islã apenas admitia a escravização de não-

muçulmanos, o resultado da islamização não foi o desaparecimento do tráfico, mas 

sim o alongamento das distâncias percorridas pelos negociantes sempre que 

recuavam os limites dos países “bárbaros”, ou “macuas”, no vocabulário da época. 
 

Como podemos ver, macua não se refere a um único povo, mas a vários povos vistos 

como pagãos pelos macas – populações que se converteram ao islamismo – e que 

denominavam os não muçulmanos desta forma, pois os viam como bárbaros ou macuas. No 

entanto, de acordo com o mapa 1224 sobre o povoamento étnico de Moçambique no século 

XIX, produzido por Maganhães (2010), os grupos conhecidos como macuas se localizaram na 

parte nordeste de Moçambique e ocupavam a maioria dos territórios das atuais províncias de 

Cabo Delgado, Niassa, Nampula e Zambezia.  

 A influência árabe e suaíli, no início do século XIX, eram especialmente sentidas na 

região onde hoje é a Tanzânia e influenciava o norte de Moçambique de forma mais intensa 

(Salim, 2010). É interessante perceber que esse processo de conversão e conflito foi o 

responsável pela interiorização progressiva das operações de apresamento de pessoas para o 

tráfico de escravizados. 

Para buscarmos entender um pouco o funcionamento da sociedade em que nasceu 

Carukango, traçaremos brevemente um panorama político e social do sudeste africano e, mais 

especificamente, da região de Moçambique no início do século XIX. 

Os primeiros portugueses que chegaram naquela região, nas vésperas do século XVI, 

tiveram uma grande surpresa quando avistaram as pujantes cidades costeiras: 

 

                                                             
23 https://pt.wikipedia.org/wiki/Bacia_do_Zambeze. 
24 Ver mapa 12, nele toda a região em rosa era habitada pelos macuas no século XIX. 



87 
 

Quando menos esperavam deram com portos cheios de velas, com povoações de 

pedra e cal, as casas pintadas de branco e com vários andares e terraços, casas que 

lembravam não só as do Algarve, da Andaluzia e das costas do Marrocos, mas 

também as que os navegadores haviam deixado em suas diferentes terrinhas em 

Portugal [...] Além disso, tiveram por abundantes, nesses portos da África Índica, o 

ouro, a prata, as pérolas, os aljôfares, as pedras preciosas, o marfim, o âmbar, o 

almíscar, a púrpura, as sedas, os damascos, os linhos, os veludos, os algodões 

coloridos, o cravo, a pimenta, o gengibre, a noz-moscada, o cominho, os vidros, as 

lacas, as faianças e as porcelanas. Desses portos saíam e entravam todos os dias, 

numerosos barcos. Alguns muito grandes em mãos de marinheiros hábeis, que se 
regiam pela bússola e por quadrantes e cartas de marear. (Silva, 2002 apud 

Magalhães, 2010, p. 18) 

 

Como evidenciado na citação anterior, algumas cidades de Moçambique já mantinham 

intensa atividade comercial, incluindo o comércio de longa distância com a Ásia e o Oriente 

Próximo. Estes povos africanos dominavam as tecnologias necessárias para tais operações e 

mantinham contatos regulares com diferentes povos, como os persas, árabes e indianos. 

Porém, as cidades não eram as únicas formas de organização social na região. Existiam, 

também, povos rurais que se organizavam sem a necessidade de estados e estratificação 

social. A diversidade de formas sociais era a regra. De acordo com Isaacman (2010), a 

escravidão já era praticada naquela região, porém sofrerá profundas e rápidas mudanças com 

a crescente demanda vinda das Américas ao longo do século XIX. 

Sobre a presença dos europeus na África, Ajayi (2010, p.10) afirma que: 

 
Convém não exagerar, nem a potência dos europeus na África no início do século 

XIX, nem o ritmo com o qual adquiriram “posses” ou penetraram no interior do 

continente antes de 1850. Os portugueses pretendiam dominar os territórios que vão 

de Angola a Moçambique. No interior das terras, haviam fundado postos militares e 

prazos (explorações agrícolas), e dominavam intermitentemente a região que se 

estendia de Loje, a Sul do Cuanza, até Casanga (Kasanga), a Leste, além de suas 

feitorias situadas na costa, entre Ambriz e Moçâmedes. Em Moçambique, a 

dominação portuguesa limitavase, em 1800, à Ilha de Moçambique. Nessa ilha, os 

mercadores brasileiros e mulatos desempenhavam um papel mais importante do que 

os administradores portugueses. 

 

Segundo Wallerstein (2010), a incorporação da África à economia-mundo, 

hegemonizada pelos europeus, se deu em um longo processo que se inicia em 1750 e só é 

consolidado por volta de 1900. Porém, na região oriental da África, onde está Moçambique, a 

integração inicia-se ainda mais tarde, no século XIX. Neste período as estruturas de produção 

e políticas são transformadas para atender ao mercado global a serviço do capitalismo que se 

consolidava como primeiro modo de produção mundial. Os Estados africanos mais fortes 

conseguiram se inserir nesta economia-mundo, “mas não tinham a potência necessária para se 

oporem a ela, salvo por certos meios restritos e por tempos limitados” (Wallerstein, 2010, 

p.32).  



88 
 

A rápida incorporação da África oriental e do vale do Zambeze a economia capitalista 

no século XIX e a diáspora nguni-sotho, iniciada nos anos 1820 causaram mudanças políticas, 

econômicas e sociais de grande impacto, mas, como veremos a seguir, as transformações não 

eram uma novidade naquele espaço, elas apenas aceleraram (Ajayi, 2010). 

No mapa 6 podemos ver o caldeirão da variedade étnica e política daquela região 

centro oriental da África a qual fazia parte Moçambique no século XIX. 

 

Mapa 6 - Distribuição étnica e política da África Central, 1800‑1880  

Fonte: Isaacman (2010, p.214) 

 

De acordo com Ajayi (2010), sociedades rurais que viviam nesta região foram em 

grande parte dominadas por grupos lunda e shona que migraram para lá séculos antes que a 

hegemonia europeia se estabelecesse. Apenas grupos mais distantes, como os tongas ao sul de 

Moçambique, e os tumbukas e tongas ao norte, mantiveram a autonomia. 

No século XVI, os shonas ao sul do Rio Zambeze dominaram uma extensa região e 

formaram um grande império chamado de MweneMutapa (Monomotapa)25. Guerras civis ao 

longo dos anos levaram a sua divisão, porém os shonas mantiveram a hegemonia da parte 

meridional de Moçambique central até o século XIX, através de fortes estados “herdeiros” dos 

                                                             
25 O império MweneMutapa, irá se dividir e desaparecer, porém irá ressurgir e se fortalecer no século XIX, como 

parte das rápidas mudanças advindas neste período (Isaacman, 2010). 



89 
 

Monomotapas, tais como: Báruè, Manica, Uteve e Chagamire. A Leste dessa região, 

mercadores de Goa e portugueses formaram os prazos da coroa, regiões ligadas ao império 

português (Ajayi, 2010). 

Como segue nos contando Ajayi (2010), os primeiros lundas chegaram à região no 

século XVII e eram chamados de lozi. Estes se assentaram nas planícies de inundação do 

Zambeze. Outros colonos, na região do Malaui atual, consolidaram os reinos Kalonga e Undi 

e, a oeste, foram construídos os antepassados dos Estados Senga, Bemba e Fala. Por volta do 

fim do século XVIII os lundas tinham fortalecido seu poder na região e alguns Estados, como 

Bemba, expandiam seus domínios. 

Os Estados lunda e shona, apesar de suas diferenças, tinham muitas semelhanças, 

como o fato de o rei ser detentor de características sagradas. Segundo Isaacman (2010, p. 

213): “A estreita relação mantida pelo soberano com o sobrenatural, santificada pelos 

sacerdotes do culto e pelos médiuns, assegurava a saúde e o bem-estar dos seus súditos, bem 

como a fertilidade da terra”. 

Esta tradição de associar o líder político ao sobrenatural e ao sagrado nos parece estar 

presente nos relatos sobre o papel de “feiticeiro”, fortemente marcado nas histórias sobre 

Carukango. Porém, diferente da associação pejorativa que caracteriza o relato de Vasconcelos 

(1911), havia em várias sociedades africanas na região de Moçambique uma positivação desta 

relação do soberano com o sobrenatural, algo que reforçava a autoridade do mesmo. 

No século XIX, a fragmentação e fragilidade política irá se ampliar com a entrada em 

cena de novos atores, como os ngunis, os kololos e a explosão do tráfico de escravos. 

 

Durante os três primeiros quartos do século XIX, a África Central sofreu grandes 

transformações. As manifestações dessa profunda mutação foram o surgimento de 

novos grupos étnicos, a intensificação das trocas culturais e o aumento da 

importância que as novas oposições de classes tomaram. A integração da maior 

parte da região na economia mundial impediu a expansão rural e aumentou a 

dependência econômica. Ao mesmo tempo, a ambição territorial dos negreiros e de 

seus homólogos nguni e kololo provocou uma reorganização profunda do poder 

político na região. Resumindo, na véspera da “corrida”, a situação na África Central 

estava extremamente instável. Ademais, o processo de fragmentação política 

crescente, os particularismos étnicos e regionais, bem como as querelas internas que 
refletiam, em parte, antagonismos de classes mais profundos, comprometiam 

seriamente a capacidade da maioria das sociedades africanas de resistir ao 

imperialismo europeu (Isaacman, 2010, p. 245). 

 

Foi neste complexo contexto de disputas entre muitos povos, culturas e estados que 

viveu o futuro quilombola que fará história em Macaé. Moçambique estava longe de ser uma 

região homogênea ou estável. 

 



90 
 

3.4 O Ataque ao Quilombo do Carukango26 

Infelizmente não sabemos exatamente quando o quilombo de Carukango teve seu 

início, pois, como destaca Nascimento (2021c), a absoluta maioria dos documentos sobre os 

quilombos que sobreviveram ao tempo são, justamente, sobre as épocas de guerra. Com o 

mocambo de Carukango ocorre o mesmo. Pouco sabemos sobre o período de paz quilombola. 

Podemos apenas supor, com base em alguns indícios e no estudo de outras organizações 

similares. 

 
O que os documentos oficiais nos legam é justamente o registro desse momento em 

que o quilombo entra em guerra com a ordem oficial. O que há antes, durante ou 

depois é muitas vezes sonegado. Mas mesmo nesses registros, mesmo na 

bibliografia, surge o relato do quilombo como um núcleo organizado, que 

desenvolve relações sociais intrínsecas, assim como relações econômicas e sociais 

com regiões vizinhas. É certo que grande parte da literatura se ocupa em discorrer 

sobre razias, ataques físicos, queima de fazendas, roubo de gado etc. que os 

quilombos empreendem em suas circunvizinhanças. Mas também é certo que há 

referências outras dos vizinhos do quilombo, de que lá se encontram roças onde se 

cultiva variedade de produtos, os quais são trocados com alguns outros vizinhos, 

inclusive fazendas; há criação de animais domésticos, há o fabrico de ferramentas 
que também vão se tornar produto (meio de produção) de relações econômicas com 

os vizinhos” (Nascimento, 2021c, p. 128). 

 

Para falarmos sobre o quilombo de Carukango, nossas principais fontes foram: o 

artigo da historiadora Amantino (2007); o relato citado por Lamego (1958); o registro do 

óbito, em 1831, de dois escravos do padre João Bernardo da Costa Resende, presente no Livro 

1 de Óbitos da Freguesia de Nossa Senhora das Neves e Santa Rita do Sertão do Rio Macaé 

1809-1847 e o relato de Vasconcellos (1911). 

De acordo com o relato de Vasconcellos (1911), Carukango foi um negro escravizado 

oriundo de Moçambique. Na travessia atlântica, os negreiros vindos dessa área tinham uma 

mortalidade três vezes superior daqueles oriundos da região Congo-Angola, devido ao maior 

tempo de viagem, que poderia chegar a 76 dias em péssimas condições (Florentino, 1997). 

Essa experiência traumática foi o cartão de “boas-vindas” para o futuro líder quilombola. 

O moçambicano foi comprado pelo português Antônio Pinto, fazendeiro de família 

numerosa e com propriedades na Freguesia de Nossa Senhora das Neves e Santa Rita, em 

Macaé. Lamego dá destaque em seu relato para os constantes castigos que recebeu Carukango 

enquanto esteve escravizado: “vivia sempre no tronco e cortado pelo ‘bacalhau’” 

(Lamego,1958, p.97). Bacalhau era uma espécie de chibata. Essa tortura recorrente deve ter 

                                                             
26 Este subtópico teve como base o subtópico “O Quilombo de Carucango” do artigo escrito por mim, intitulado: 

“Carucango, resistência quilombola no Rio de Janeiro”, que foi publicado em setembro de 2021 pela Revista 

Discente Ofícios de Clio (Santos, G., 2021), porém este texto foi revisado e ampliado. 



91 
 

sido responsável por algumas das características peculiares com que o líder negro foi descrito: 

“baixo, atarracado e meio corcunda e coxeava de uma perna”. (Vasconcellos, 1911, p. 48).  

Não suportando mais os castigos, Carukango organizou a fuga com outros 

escravizados e uma noite executou seu plano levando tudo o que podia, especialmente 

alimentos e ferramentas. Assim começava a organização de um numeroso quilombo na Serra 

do Deitado, perto da nascente do rio de mesmo nome, afluente do rio São Pedro, próximo dos 

limites de Macaé com Conceição de Macabu e Trajano de Morais, no distrito de Crubixais 

(Amantino, 2007). 

Até hoje não sabemos a localização precisa do Quilombo de Carukango, porém no 

mapa 727 podemos ver a posição aproximada do mesmo de acordo com Gomes (2021) e 

Amantino (2007). Nossa pesquisa nos antigos livros de registros de terras de 1855, das 

freguesias que ficavam nesta tríplice fronteira – as freguesias das Neves e Santa Rita, 

Conceição de Macabu e Francisco de Paula – também confirmam essa informação, pois todos 

os três livros de terras elencados fazem referências a quilombos ou diretamente a 

Carukango28. 

Algum tempo após a fuga dos escravos, toda a família de Antônio Pinto aparece 

degolada. De acordo com Lamego (1958), não se achou a autoria do crime, mas autores como 

Amantino (2007) atribuem o crime aos quilombolas, o que é muito provável. Outros roubos e 

assassinatos ocorreram, levando pavor à população, que culpava os escravos fugidos pelos 

crimes. Porém, por anos, não se soube a localização do quilombo. 

Sobre a autoridade de Carukango, Amantino (2007, p. 634) defende: 

 

Ele é um líder respeitado porque proclama uma justiça para seus companheiros 

mediante a fuga. Esta é encarada pelos escravos que o seguem como um mecanismo 

para a liberdade que Carucango afirma ser possível. Por isso, os negros das senzalas 

ajudam-no a fugir todo o tempo de seus perseguidores. Além disso, ele é um líder 

que os escravos em dificuldades procuravam a fim de resolver seus problemas. 

 

Carukango, apesar de ter construído com seus companheiros um quilombo com uma 

boa estrutura de produção agrícola – como se descobriu quando o mesmo foi destruído – 

preferiu a luta aberta contra os senhores de escravos do que tentar manter uma convivência 

pacífica. À noite, percorria as fazendas próximas chamando os negros a se rebelarem. Talvez 

tivesse a clareza que qualquer “negociação”, no máximo adiaria a luta em uma região que a 

fronteira agrícola se expandia rapidamente. Ou talvez, pela sua experiência pessoal, chegou à 

                                                             
27 Feito com base nas informações de Rio de Janeiro (Estado) (2008), Gomes (2021) e Amantino (2007). 
28 Como vimos no item 3.2 desta pesquisa. 



92 
 

conclusão que não valia à pena mediar com aqueles que tratavam seu povo pior do que 

animais. 

 

Mapa 7 - Localização aproximada do Quilombo do Carukango 

Fonte:Autoria própria  

 



93 
 

Nos relatos de Vasconcelos, citado por Amantino (2007) e Lamego (1958), o contato 

de Carukango com o divino e seu papel de feiticeiro são sempre tratados de forma pejorativa. 

Estes autores não colocam em questão a estratégia cristã de demonizar as religiões dos negros. 

No entanto, é importante ressaltar que o papel de líder espiritual sem dúvida fortalecia o posto 

de líder político de Carukango frente àqueles que o acompanhavam, e mesmo dos 

escravizados que, desde dentro das senzalas, prestavam seu apoio aos quilombolas.  

Como aponta Isaacman (2010), os povos shona e lunda que dominavam a região de 

Moçambique e do vale do Zambeze no final do século XVIII e início dos XIX, no período e 

no espaço de onde Carukango foi sequestrado, acreditavam que seus líderes possuíam 

qualidades sagradas e profunda relação com o sobrenatural. Isso garantia as boas colheitas e, 

por consequência, o bem-estar dos súditos. 

 A religião como o culto ao vodu foi parte fundamental da organização da vitoriosa 

revolução dos negros haitianos. Portanto, tudo nos leva a crer que a religiosidade deve ter tido 

também um papel fundamental na organização do quilombo em que Carukango era o líder 

militar, político e espiritual. 

Diante de tudo isso que foi abordado até aqui, é importante pensarmos em como 

escolas e professores podem dar atenção ao combate ao racismo religioso e explorar este 

aspecto da história do quilombo. Vasconcellos (1911) chega a dizer que Carukango falava 

com o Diabo à meia noite. Até parece um dos meus alunos falando! 

Em minhas aulas, quando trabalho com um samba, ao toque do primeiro tambor, 

sempre há um aluno que fala: “Tá repreendido!” ou “Isso é coisa do diabo!”. É importante 

chamar atenção dos discentes que isso é a reprodução de uma violência colonial, que impôs 

pela força a hegemonia das religiões cristãs no Brasil, mas que precisa ser combatida para que 

de fato tenhamos uma escola laica e antirracista em que todos precisam ser acolhidos em sua 

diversidade, incluindo a religiosa. 

Voltando à trama que levou ao fim do quilombo, Lamego (1958) aponta que Francisco 

Pinto, o português irmão do assassinado Antônio Pinto, possuía uma fazenda em Crubixais – 

entre a freguesia das Neves e o Frade – onde vivia com uma negra chamada Josepha. Um de 

seus escravos, chamado Domingos, após ser maltratado por Francisco a ponto de ter que fugir, 

buscou a ajuda de Carukango e contou o que havia ocorrido. 

Após alguns dias, os quilombolas foram à noite até a casa do sádico senhor para fazer 

o acerto de contas. O ex-escravo Domingos bateu na porta fingindo estar arrependido da fuga, 

porém Francisco vê os quilombolas por uma fresta e consegue acertar um tiro de espingarda 



94 
 

no braço do líder moçambicano, que é forçado a recuar, mas antes prometeu retornar para 

concluir o que havia começado (Lamego, 1958).  

Temendo por sua vida, Francisco Pinto deixa a fazenda e se muda com a família para a 

cidade. O poder e a ousadia crescente dos quilombolas de Carukango levam as autoridades a 

tomarem medidas enérgicas para tentar acabar de vez com o refúgio dos escravos revoltosos. 

A polícia local pede auxílio ao chefe do distrito militar, o coronel Antão de Vasconcelos, que 

atende ao chamado e reúne o maior número de soldados a sua disposição – que se soma à 

milícia civil formada por grande número de moradores da região, com seus empregados e 

escravos. A família Pinto, como era de se esperar, participa em grande peso da empreitada, e a 

casa de Francisco vira uma espécie de quartel general (Lamego, 1958). 

Um dos quilombolas é preso por um dos vários sentinelas que foram espalhados na 

região e, certamente após uma seção de tortura, os homens de Antão de Vasconcelos, 

conseguem arrancar a localização do quilombo. Os militares, junto aos milicianos, chegam ao 

local de madrugada: 

 

Um chapadão a perder de vista era a sede do Quilombo e se achava coberto, em 

grande parte, de muitas roças de milho, feijão e outros cultivos. Tudo oculto pela 
mata virgem circundante. No centro havia uma casa apoiada nos fundos por três 

grandes pedras. Como se sabia que no Quilombo existiam cerca de duzentos 

escravos foragidos, não era possível a tão pequena habitação abrigar tanta 

gente. Havia certamente algum mistério a ser desvendado (Lamego, 1958, p. 98, 

grifo nosso). 

 

Com superioridade bélica e grande número de combatentes – que deveria ultrapassar 

bastante o número de 200, já que os milicianos e militares já tinham arrancado do prisioneiro 

o quantitativo de negros que enfrentariam –, o quilombo de Carukango é derrotado pela tropa. 

A única casa existente é derrubada, e descobre-se um túnel onde supõe-se que os 

negros moravam. No entanto, não parece plausível que uma caverna seja um lugar adequado 

para abrigar, de forma sustentável, centenas de pessoas. 

Levantamos aqui a hipótese de o Quilombo de Carukango não ter sido composto de 

apenas um núcleo, mas de vários, como ocorreu em Palmares e outros mocambos. Moura 

(1993) nos conta que o Palmar de Andalaquituche era a cidade agrícola de Palmares dentre 

outros 16 núcleos populacionais.  

A descrição, feita por Lamego (1958), do quilombo de Carukango, destaca a grande 

quantidade de plantações e de quilombolas em contraste com apenas uma grande habitação 

subterrânea, sem capacidade de abrigar todos os que ali estavam. Portanto, nos parece que o 

que foi destruído foi a “cidade agrícola” e não todo o quilombo. Porém, o que justificaria a 

grande resistência que se deu e a presença do líder mocambeiro? Acreditamos que isso 



95 
 

ocorreu devido à importância daquelas plantações para a sustentação da comunidade e ao fato 

da liderança de Carukango ser baseada no exemplo moral e, não, na coação militar ou 

opressão política. 

Seguindo a descrição da guerra contra Carukango, os militares exigiram que os 

quilombolas se rendessem. Após algum tempo, Carukango sai vestido de sacerdote e com um 

crucifixo de ouro no peito. Todos baixam as armas que apontavam para ele por um momento, 

instantes que o quilombola aproveita para se aproximar do filho do falecido Antônio Pinto, 

seu ex-senhor, e dispara dois tiros de pistola que escondia sob as roupas, matando o miliciano 

que acabara de massacrar inúmeros dos seus irmãos aquilombados.  

 Em seguida, depois deste último ato de bravura, e sem ter como se defender, o líder 

negro foi assassinado ferozmente e decapitado. Assim como os demais rebelados que ali 

estavam, diversas cabeças foram colocadas em estacas na beira da estrada geral e a de 

Carukango ficou exposta na encruzilhada do Chico Martins, onde se encontravam três 

estradas: do Frade, de Macaé e do Furambongo. Apenas as mulheres foram poupadas, 

consideradas raptadas e com ordem da polícia para que seus donos não as punissem (Lamego, 

1958). 

Este tratamento condescendente com as quilombolas capturadas era considerado 

normal e vantajoso aos senhores, que não perdiam o seu capital e a possibilidade das mulheres 

de gerarem novos escravos (Guimarães apud Amantino, 2007). Porém, não tenho dúvida que 

muitas das quilombolas foram mortas lutando na batalha e inúmeras das que sobreviveram 

estavam lá de espontânea vontade, lutando bravamente ao lado dos homens pela sua 

liberdade, como foram Dandara, Aqualtune, Tereza de Benguela e Luiza Mahin, negras que 

lideravam e não apenas participavam da luta contra a escravidão.  

O registro da morte de Maria Quilombola na prisão do Juiz de Paz da Freguesia das 

Neves, em 31 de maio em 1831(Livro 1 de Óbitos da Freguesia de Nossa Senhora das Neves 

e Santa Rita do Sertão do Rio Macaé 1809-1847), dois meses após a destruição do Quilombo 

de Carukango, é um indício forte de que as mulheres foram parte importante da organização e 

da resistência naquele mocambo. Essa ideia era inconcebível para a sociedade conservadora 

escravista do início do século XIX.  

A escravidão foi um processo extremamente violento, porém não impediu a luta dos 

negros, que de todos os meios possíveis buscaram resistir à desumanização imposta pelas leis, 

instituições do estado e pelos senhores de escravos. O quilombo foi a maneira mais 

formidável e poderosa da luta negra e se disseminou endemicamente onde quer que houvesse 

escravidão. 



96 
 

Para os senhores de escravizados da região Norte Fluminense, Carukango foi um 

bandido, mas para os negros escravizados ele era um importante líder na resistência 

quilombola no norte fluminense, que morreu lutando pela liberdade de seu povo e contra a 

brutalidade da escravidão. 

Por fim, queremos reafirmar a hipótese do quilombo que um dia foi liderado por 

Carukango não ter sido destruído junto com seu líder político, militar e espiritual, mas apenas 

uma parte importantíssima dele – sua “cidade agrícola” – foi aniquilada. 

Era uma tática difundida entre os quilombolas: evitar o embate direto sempre que 

possível, além de organizar seu quilombo em mais de um núcleo para poderem se deslocar e 

abandonar um deles caso necessário. Mesmo quando forçados a abandonar por completo um 

lugar, reorganizavam os sobreviventes e construíam novos mocambos. Destruir um quilombo 

era uma tarefa dificílima (Gomes, 2015). 

Falando de Palmares, Nascimento nos conta: 

 

Palmares não desapareceu com seu chefe. O próprio Jorge Velho, em meio ao 

regozijo do Conselho Ultramarino, chama a atenção para a continuidade de 

Palmares. E tinha razão, pois no começo do século XVIII um novo Zumbi surgia na 

pessoa de Camoanga, egresso de Palmares. Seu quilombo, na região mais ao norte, 

foi desorganizado em 1704. Outros grupos palmarinos inauguram o Quilombo do 

Cumbe, na Paraíba; mais forte, este foi liquidado em 1731 (2021e, p. 97). 

 

Continuaram a existir vários registros da presença de quilombos no norte fluminense 

após a destruição do Quilombo de Carukango, como evidencia o topônimo Serra dos 

Bengallas29 no lugar conhecido também como Boa Vista, na Freguesia das Neves30 ou a 

fazenda, em Macabú, denominada Capim d’Angola31. É possível que alguns dos mocambos 

da região tenham sido herdeiros de Carukango, assim como o quilombo de Cumbe, na 

Paraíba, foi sucessor de Palmares. Infelizmente, por enquanto, não temos evidências concretas 

dessa hipótese, mas encontramos uma pista que sugere que sobreviventes da destruição do 

mocambo de Carukango, na década de 1850, podem ter chegado à região do Vale do Paraíba 

em São Paulo. 

                                                             
29 Acreditamos ser uma corruptela de Benguela, importante região de Angola de onde vieram muitos 

escravizados. 
30 Livro de Registros de Terras da Freguesia de Nossa Senhora das Neves e Santa Rita - Macaé (1855-1857), 

registro nº: 193 – Terras de Claude Marchon. 
31 Livro de Registros de Terras da Freguesia de Nossa Senhora de Conceição de Macabu - Macaé (1855-1857), 

registro nº: 59 - Terras de José Joaquim de Andrada. 



97 
 

Magalhães (2010), em pesquisas para a tese “Moçambique e Vale do Paraíba na 

dinâmica do comércio de escravos”, fez um levantamento dos etnônimos32 dos escravizados 

listados no inventário post-mortem de Luciano José de Almeida do ano de 1854. 

O comendador Luciano José, ao falecer, deixou 815 escravizados distribuídos entre 

suas fazendas: Boa Vista, Cachoeira, Córrego Fundo, Fazendinha, Bocaina, entre outras 

propriedades localizadas no município de Bananal, no Vale do Paraíba paulista. Dentre os 

etnônimos registrados entre seus cativos, constava “Carucango”. Contudo, como tivemos 

acesso apenas à pesquisa de Magalhães (2010), e não aos dados completos do inventário, não 

sabemos quantos escravizados carregavam esse etnônimo — embora seja possível que fossem 

vários. 

No mapa 8, podemos ver a localização da região de atuação do quilombo de 

Carukango, entre os municípios de Macaé, Trajano de Moraes e Conceição de Macabu, no 

Rio de Janeiro, e o município paulista de Bananal, onde foram localizados escravizados com o 

etnônimo Carucango. 

 

Mapa 8 - Localização dos municípios de influência do Quilombo de Carukango no Rio de Janeiro e Bananal em 

São Paulo. 

 

Fonte:Autoria própria 

                                                             
32 Eram os “sobrenomes” que indicavam os portos de embarque dos escravizados na áfrica. 



98 
 

 O município de Bananal é o mais a leste do estado de São Paulo e faz fronteira com os 

municípios fluminenses de Angra dos Reis, Rio Claro, Barra Mansa e Resende. Está a 350 km 

da Cachoeira do Carukango, no atual município de Conceição de Macabu. Pelas vias de 

acesso atuais, uma pessoa andando levaria cerca de 80 horas para fazer o percurso, de acordo 

com os dados do Google Maps. Certamente, uma comunidade quilombola levaria muito mais 

tempo para realizar esse deslocamento — talvez vários anos, em sucessivas fugas, evitando os 

caminhos mais movimentados e fáceis. Porém, não seria uma tarefa impossível. 

Essa nova evidência reforça nossa hipótese de que o quilombo de Carukango não foi 

completamente destruído. Esses cativos, que continuaram a carregar o nome do líder 

quilombola moçambicano, podem ser descendentes daqueles que sobreviveram ao ataque do 

coronel Antão em 1831, mas que, infelizmente, ao menos alguns deles foram reescravizados e 

registrados como bens do comendador Luciano José de Almeida 23 anos após a morte de 

Carukango. 

A história de luta pela liberdade destas centenas de quilombolas que viveram na região 

entre Macaé, Conceição de Macabu e Trajano de Morais, pode ser o ponto de partida de 

inúmeras atividades didáticas e mote para debater com nossos alunos do ensino fundamental 

muitos temas relevantes para o ensino das relações étnico-raciais. Construir essas atividades é 

o desafio que encaremos no último capítulo desta dissertação. 

 

 

  



99 
 

CAPÍTULO 4 

CARUKANGO VAI À ESCOLA 

 

Neste último capítulo apresentamos um guia de atividades buscando articular os 

conhecimentos mobilizados nos capítulos anteriores sobre ensino de história, história local, 

educação para as relações étnico-raciais e a história do Quilombo do Carukango.  Este guia 

didático para professores é uma contribuição para a implementação das leis: 10.639/03 e 

11.645/08 em Macaé e possui nove aulas divididas em cinco temas. As aulas de um mesmo 

tema precisam ser dadas em sequência, porém este guia foi planejado para ser usado no todo 

ou cada tema pode ser abordado de forma isolada. 

Para uma compreensão mais completa da História do Quilombo de Carukango – e para 

estabelecer um diálogo com os problemas do racismo e a resistência negra hoje – seria melhor 

trabalharmos com o guia completo. Porém, sabemos dos limites de tempo em sala. Outra 

possibilidade é distribuir as aulas deste guia ao longo do ano letivo. 

O público-alvo deste produto didático são os alunos do segundo segmento do ensino 

fundamental, do sexto ao nono ano. Cada tema será identificada para qual série se destina, 

algumas podem ser recomendadas para várias séries. 

As aulas aqui propostas foram pensadas a partir de nossa experiência docente no 

ensino fundamental II e na EJA em Campos dos Goytacazes e em Macaé, porém acreditamos 

que também podem ser aproveitadas por professores do ensino médio. É importante que cada 

professor que tiver contato com este material sinta-se livre para adequá-lo a partir da realidade 

de sua sala de aula, dos perfis de suas turmas e dos recursos a sua disposição. 

Cada aula terá um roteiro e, quando avaliarmos necessário, também um texto 

complementar ao final com informações extras que poderão ou não ser usados pelo professor. 

O roteiro contará com os seguintes itens: tema, habilidades da BNCC, objetivo, o ano 

do ensino fundamental para o qual o tema é recomendado, recursos utilizados, metodologia, 

tempo de aula e etapas da aula (introdução, desenvolvimento e conclusão).  

Os temas abordados são os seguintes: história do Quilombo do Carukango, memória e 

patrimônio histórico, mulheres quilombolas, conexão África Brasil e resistência indígena. 

a) O primeiro tema, abordado na primeira aula analisará a história do quilombo de 

Carukango em si a partir da crítica a um vídeo do youtube que conta a sua história;  

b) O segundo tema agrupa as aulas dois, três e quatro e se articulam em torno de uma 

visita ao um Busto de Carukango, inaugurado em Macaé em 2023;  



100 
 

c) O terceiro tema agrupa as aulas cinco e seis e trata das mulheres quilombolas e tem 

como centro a reflexão o papel de Maria Quilombola, uma idosa negra morta na prisão 

dois meses após a destruição do mocambo de Carukango;  

d) O quarto tema será examinado na sétima aula e tratará da origem moçambicana de 

Carukango, trazendo elementos e complexificando a história da África;  

e) O quinto e último tema examina, nas aulas oito e nove, a relação entre a resistência 

negra e indígena, dando destaque à última; também reflete sobre a atualidade da luta 

dos povos originários do Brasil. 

 

4.1 Tema: A História do Quilombo de Carukango (aula 1) 

 

Anos do fundamental: 7º, 8º e 9º. 

 

Habilidades: 

(EF07HI15) Discutir o conceito de escravidão moderna e suas distinções em relação ao escravismo antigo e à 

servidão medieval. 

(EF07HI16) Analisar os mecanismos e as dinâmicas de comércio de escravizados em suas diferentes fases, 

identificando os agentes responsáveis pelo tráfico e as regiões e zonas africanas de procedência dos 

escravizados. 

(EF08HI14) Discutir a noção da tutela dos grupos indígenas e a participação dos negros na sociedade 

brasileira do final do período colonial, identificando permanências na forma de preconceitos, estereótipos e 

violências sobre as populações indígenas e negras no Brasil e nas Américas. 

(EF08HI19) Formular questionamentos sobre o legado da escravidão nas Américas, com base na seleção e 

consulta de fontes de diferentes naturezas. 

(EF08HI27) Identificar as tensões e os significados dos discursos civilizatórios, avaliando seus impactos 

negativos para os povos indígenas originários e as populações negras nas Américas. 

(EF09HI26) Discutir e analisar as causas da violência contra populações marginalizadas (negros, indígenas, 

mulheres, homossexuais, camponeses, pobres etc.) com vistas à tomada de consciência e à construção de 

uma cultura de paz, empatia e respeito às pessoas. 

 

Objetivo: Analisar com nossos alunos a história do Quilombo de Carukango no contexto de 

uma verdadeira proliferação de quilombos que existiu por todo o Brasil e desenvolver 

reflexões sobre a resistência negra a partir desta história. 

 

Recursos: Data show ou tela interativa com acesso a internet. 

 



101 
 

Metodologia: Reflexão com os alunos a partir da crítica a um curta metragem, “Carukango:  

a luta pela liberdade”, disponível no youtube33. 

 

Tempo de Aula: 50 minutos (uma aula) 

 

Etapas da Aula 

Introdução: 

Para iniciar esta aula o professor deve propor alguns questionamentos para os alunos: 

Levando em consideração que o Brasil é o segundo país mais negro do mundo – atrás apenas 

da Nigéria, na África (Hanzen, 2021) – a população negra é originária do Brasil? Alguém 

sabe dizer como estes milhões de negros vieram parar no Brasil?  

O objetivo dessa pergunta é introduzir o debate sobre a escravidão. Caso nenhum 

aluno responda o professor deve informar que milhares de africanos foram trazidos para o 

continente Americano e mais de quatro milhões vieram de forma forçada para nosso país, 

foram escravizados e moveram a economia no território brasileiro até a abolição em 1888 

(Moura, 1993). 

O professor deve seguir estimulando a reflexão dos alunos com questionamentos tais 

como sobre o que eles sabem sobre quilombo ou mocambo, como eles acham que os negros e 

os indígenas escravizados reagiram à escravidão. Estas perguntas têm o intuito de levar a 

reflexão que a reação a escravidão foi algo natural e ostensivo. 

É importante que o professor esclareça que os mocambos ou quilombos eram lugares 

para onde os escravizados fugiam para viver em liberdade e que existiram quilombos de todo 

o tipo: pequenos (com menos de dez pessoas), grandes (com dezena de milhares de 

habitantes), duradouros (alguns duraram mais de 100 anos) e efêmeros (que duraram poucos 

dias) (Gomes, 2015). A quilombagem foi um fenômeno que desgastou o sistema escravista 

durante todo o período da escravidão de norte a sul do continente americano (Moura, 1993).  

Convém ao professor perguntar aos estudantes se algum deles conhece a história do 

quilombo de Palmares e refletir com eles um pouco sobre ela. Palmares foi o maior quilombo 

que existiu no território brasileiro, as primeiras referências nas fontes sobre Palmares 

aparecem em 1597 e perduram por mais de 100 anos. Ele abrigou cerca de 20 mil pessoas, 

divididas em 16 localidades, uma federação de mocambos e resistiu a inúmeras investidas 

                                                             
33https://www.youtube.com/watch?v=dm8bd6uKt7M (O vídeo possui 6min 37s. de duração) 



102 
 

militares. Os palmarinos não viviam isolados, estavam conectados a economia e a sociedade 

de seu entorno (Gomes, 2015). 

Para que os alunos tenham noção da verdadeira infestação de mocambos que existiu 

no Brasil o professor pode dar o exemplo de Minas Gerais que durante o século XVIII 

abrigou mais de 160 quilombos e o território do atual estado do Rio de Janeiro, onde entre os 

séculos XVII e XIX foram identificados pelo menos 42 mocambos (Gomes, 2015). 

 

Desenvolvimento: 

Após essa longa, mas necessária, introdução o professor deve perguntar aos alunos se 

eles conhecem algum quilombo que existiu aqui em Macaé ou próximo de nossa cidade. 

Talvez alguns conheçam o quilombo da Machadinha no município de Quissamã, ainda há 

remanescentes de quilombolas que vivem lá e organizam visitas (Silva, 2009). Há também o 

quilombo da serra do mar em Casimiro de Abreu, próximo ao Sana, onde uma família de 

quilombolas segue resistindo e lutando pelo reconhecimento do seu antigo território (Lira, 

2023). Desta forma, caso os alunos não conheçam, devemos apresentar o quilombo de 

Carukango, que foi construído entre os municípios de Macaé, Conceição de Macabu e Trajano 

de Moraes (Amantino, 2007). 

Em seguida, utilizando o data show ou a tela interativa o professor passará o vídeo 

“Carukango: a luta pela liberdade” (Imortais IA, 2023) para seus alunos, pedindo para que 

eles anotem no caderno as dúvidas ou as partes que acharem mais interessantes do curta 

metragem. Na figura 1 podemos ver o print de uma das cenas do vídeo. 

 

Figura 1 - Print do Vídeo – Carukango: A luta pela liberdade 

Fonte: Imortais IA (2023) 

 

 



103 
 

Em seguida, o professor deve questionar os estudantes para estimular a participação 

dos mesmos: De onde veio Carukango? Por que ele fugiu? 

O professor também deve adicionar algumas informações sobre a história que o vídeo 

não traz. Não sabemos quando o quilombo foi fundado, mas é provável que existisse já há 

algumas décadas. Segundo Amantino (2007) sua destruição foi em 1831, quando cerca de 200 

mocambeiros foram mortos, mas há evidências34 que sugerem que o quilombo de Carukango 

fosse formado por vários núcleos, como Palmares, e o mocambo que foi destruído pode ter 

sido apenas sua “cidade agrícola” enquanto os outros núcleos seguiram resistindo e se 

deslocando para fugir da repressão. 

Em seguida o professor refletirá sobre algumas debilidades do vídeo com os alunos. 

De fato, Vasconcellos (1911) escreve que Carukango dizia ser príncipe, porém devemos 

perguntar aos alunos se eles acham que era necessário ser príncipe para lutar contra a 

escravidão naquela época? 

Pessoas comuns são capazes de realizações heróicas por sua liberdade e assim foram 

os quilombolas. Carukango, Zumbi, Dandara e Tereza de Benguela e inúmeros outros, não 

tinham nada de especial em seu sangue, se tornaram extraordinários pelos papeis históricos 

que cumpriram. 

O vídeo também reproduz o equívoco de afirmar que o quilombo de Carukango vivia 

isolado. Pesquisas como a de Gomes (2015) demonstram que os quilombos apesar de se 

estabelecerem em lugares com barreiras naturais e se manterem a uma distância segura de 

seus oponentes, possuíam profundas conexões com escravizados das fazendas e cidades 

próximas, com os escravos de ganho, com pequenos comerciantes, fazendeiros e um longo 

etc. 

Por fim o vídeo reproduz a história única da África, a África selvagem. É importante 

que nossos alunos saibam que a África é um continente gigantesco e diverso onde há belas e 

grandes cidades, universidades e muitas outras realidades.  

 

Conclusão: 

Hoje Carukango é um símbolo do movimento negro no norte fluminense e, para que 

nossos alunos reflitam sobre a importância desse movimento, o professor deve levantar 

questionamentos como: quais elementos do passado de luta quilombola podem ser percebidos 

no presente? Com essa pergunta o objetivo é fazer com que os estudantes terminem esta aula 

                                                             
34 No subitem 3.4 desta dissertação abortamos essa possibilidade. 



104 
 

pensando sobre o quanto a escravidão ainda é um passado presente, pois nossa sociedade 

ainda não criou os mecanismos necessários para corrigir as desigualdades produzidas pelos 

séculos de escravidão. 

 

4.2 Tema: Memória e Patrimônio Histórico (aulas: 2,3 e 4) 

 

Para refletir sobre o Busto de Carukango precisaremos de três aulas: na primeira 

iremos refletir sobre o papel dos monumentos e a relação com nosso passado colonial 

(usaremos 50 min), na segunda visitaremos o busto do quilombola (usaremos um turno) e na 

terceira iremos propor a turma um exercício sobre a visita (usaremos 50 min). 

 

Anos do fundamental: 7º, 8º e 9º.   

 

Habilidades: 

(EF07HI15) Discutir o conceito de escravidão moderna e suas distinções em relação ao escravismo antigo e à 

servidão medieval. 

(EF07HI16) Analisar os mecanismos e as dinâmicas de comércio de escravizados em suas diferentes fases, 

identificando os agentes responsáveis pelo tráfico e as regiões e zonas africanas de procedência dos 

escravizados. 

(EF08HI14) Discutir a noção da tutela dos grupos indígenas e a participação dos negros na sociedade 

brasileira do final do período colonial, identificando permanências na forma de preconceitos, estereótipos e 

violências sobre as populações indígenas e negras no Brasil e nas Américas. 

(EF08HI19) Formular questionamentos sobre o legado da escravidão nas Américas, com base na seleção e 

consulta de fontes de diferentes naturezas. 

(EF08HI27) Identificar as tensões e os significados dos discursos civilizatórios, avaliando seus impactos 

negativos para os povos indígenas originários e as populações negras nas Américas. 

(EF09HI26) Discutir e analisar as causas da violência contra populações marginalizadas (negros, indígenas, 

mulheres, homossexuais, camponeses, pobres etc.) com vistas à tomada de consciência e à construção de 

uma cultura de paz, empatia e respeito às pessoas. 

 

4.2.1 Aula 2: A Batalha das Estátuas 

 

Objetivos: Refletir com os alunos sobre a monumentalização do espaço urbano e como estes 

monumentos são fontes para o ensino de história. Estabelecer um diálogo das estátuas com o 

legado colonial, o racismo e a resistência negra na sociedade atual. 

 

Recursos: Impressão de um texto para cada aluno e de cinco fotos. 

 

Metodologia: Diálogo com os alunos, leitura e análise do texto e das imagens. 



105 
 

 

Tempo de Aula: 50 minutos (uma aula). 

 

Etapas da Aula 

 

Introdução: 

O professor deve iniciar essa aula analisando a grande influência que o Movimento 

antirracista, Black Lives Matter (Vidas Negras Importam), alcançou em 2020 como reação ao 

assassinato do negro estadunidense, George Floyd, o que desencadeou uma importante onda 

de protestos e uma verdadeira batalha contra estátuas de personalidade escravistas por todo o 

mundo. 

Neste momento o professor deve fazer circular pela sala a impressão das seguintes 

fotos para que os alunos analisem a dimensão desta batalha das estátuas que estamos falando. 

 

Figura 2 - Ataque à estátua de Cristóvão Colombo em Minnesota, Estados Unidos (2020) 

Fonte: Lissardy (2020) 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



106 
 

Figura 3 - Ataque à estátua do traficante Edward Colston em Bristol, Inglaterra (2020) 

Fonte: Sofia (2025) 

 

Figura 4 - Ataque à estátua do Rei Leopoldo II, Antuérpia, Bélgica (2020) 

Fonte: Lissardy (2020) 

 

 

 

 

 

 



107 
 

Figura 5 - Estátua do bandeirante Borba Gato é queimada em São Paulo (2021) 

 

Fonte: Siqueira (2025) 

 

Figura 6 - Estátua da manifestante Jen Reid em Bristol, Inglaterra (2020) 

 

Fonte: Reuters (2020) 



108 
 

O professor deve analisar com os alunos em particular as figuras 3 e 6. Em 2020 a 

estátua do traficante de escravizados Edward Colston foi derrubada e atirada em um Rio em 

Bristol e substituída pela estátua de Jen Reid, uma ativista do movimento Vidas Negras 

Importam (Reuters, 2020). 

 

Desenvolvimento: 

Em seguida, o professor deve distribuir cópias para os estudantes do texto da 

professora Mônica Lima, “Sobre destruição e reconstrução”, que faz uma reflexão sobre este 

processo de disputa pelas estátuas que ocorreu em 2020 e relembra o evento que levou a 

retirada da Estátua de Cecil Rhodes da Universidade do Cabo, na África do Sul em 2015 

(Lima, 2020, 2º texto). Rhodes foi um grande promotor do imperialismo Britânico na África e 

via os povos africanos como inferiores e selvagens. 

 

Sobre destruição e reconstrução 
21 de julho de 2020. 

Mônica Lima 

Professora de História da África da UFRJ 

 
 

Tenho acompanhado apaixonadamente as matérias jornalísticas e os 

debates sobre a derrubada e intervenção nas estátuas que homenageiam personagens 

cuja trajetória esteve ligada ao tráfico escravista, à própria escravidão, ao 

colonialismo e à diversas expressões de racismo. Leio e mal posso controlar meu 

entusiasmo, tornam-se um sopro de energia no meio da onda nefasta que me é 

trazida pelo assassinato sistemático de negros, o extermínio consentido de povos 

indígenas, as mortes da pandemia e a vida política do nosso país – cujas notícias 

vinham desnutrindo cotidianamente minha força vital. 

Como historiadora e cidadã, reconheço que não é simples a discussão, e que 

há que se escutar e pesar bem os argumentos que assinalam o significado de um 
monumento para o entendimento da história, o valor de um patrimônio e a 

impossibilidade de estarmos destruindo e reconstruindo permanentemente nossas 

cidades e logradouros para que sejam erguidas estátuas, praças e prédios com outros 

personagens e referências. No entanto, nenhuma dessas ponderações até agora me 

convenceu que os movimentos e ações levadas a cabo por manifestantes em 

diferentes partes do mundo estejam equivocados. Muito pelo contrário, a articulação 

que esses movimentos recentes trazem com a campanha internacional 

#vidasnegrasimportam os tornaram não apenas oportunos como situados ao lado da 

justiça e da defesa de causas fundamentais para o momento em que estamos. 

Vale lembrar outra história, que algumas vezes têm estado presente nesse 

debate. Em 2015, estudantes e ativistas sul-africanos iniciaram uma campanha para a 
retirada da estátua em homenagem a Cecil Rhodes na Universidade do Cabo, na 

África do Sul. Esta campanha teve como um de seus líderes um estudante bolsista de 

origem popular da universidade, que se chamava Chumani Maxwele, e que 

protagonizou uma ação de inequívoco desprezo pelo monumento atirando fezes na 

estátua. O caráter desse gesto causou espécie a muitos, e deu partida tanto a uma 

discussão sobre o “respeito ao patrimônio” como sobre o que deveria ser a conduta 

“mais adequada” de uma manifestação política. Outras lideranças estudantis 

surgiram, e o movimento cresceu, alcançou outras universidades fora da África do 

Sul, ganhou espaço na imprensa internacional e nas redes sociais e… Rhodes caiu 

(...). 



109 
 

A história ocorrida na África do Sul nos permite pensar um pouco mais 

sobre o quanto ainda temos que avançar, no nosso país, no ensino da história e 

cultura africana e afro-brasileira e no conhecimento e reconhecimento de espaços e 
monumentos que nos remetem a nossa ancestralidade, a nossa luta, e aos 

personagens que as protagonizaram. Os monumentos que homenageiam os que se 

dedicaram a oprimir, a destruir e desvalorizar nosso passado presente negro africano 

podem e devem ser deslocados ou ressignificados, quando sua presença nos causar 

dor e ofender nossa autoestima. E por isso é importante debater sobre eles, 

problematizá-los. Mas, é importante também pensarmos em como produzirmos 

outros monumentos e ocupar a cidade com outras histórias. 

Numa discussão com o grupo de representantes do conselho consultivo do 

Museu de História Africana e Afro-brasileira – projeto hoje silenciado – junto com a 

historiadora Martha Abreu, iniciamos um importante e rico debate sobre as formas 

de representar a história da escravidão, marcada pela violência e sofrimento, mas 
também pela criação, resistência e enfrentamento por parte das pessoas postas em 

situação de cativeiro. Foi apenas um começo, mas já nos anunciou as grandes 

possibilidades que esse caminho abria. Como romper com os estereótipos 

sustentados por imagens e textos que historicamente subalternizavam os 

escravizados? Como trazer questões contemporâneas, urgentes, como o debate sobre 

reparação e associá-lo a essa história, sem reduzir toda a explicação da força do 

racismo na nossa sociedade à escravidão? Como exibir, apresentar visualmente e 

materialmente esse passado presente – trago o termo remetendo conscientemente ao 

projeto que o consagrou – de forma a valorizar nossa história e a luta da população 

africana e negra? Certamente, não tenho respostas imediatas, mas a certeza que 

ampliar essa discussão e ouvir – e considerar – as pessoas e comunidades mais 

diretamente envolvidas nos efeitos desse passado sensível é a melhor maneira de dar 

conta dessas questões. 

 

O texto deve ser lido em voz alta pelo professor ou algum aluno que tenha um bom 

domínio desta habilidade para que todos entendam o conteúdo do texto. A cada parágrafo o 

professor deve dar uma pausa para instigar a participação dos alunos, aprofundar debates e 

esclarecer alguma dúvida. Por exemplo, o professor deve perguntar se os estudantes acham 

correta esta guerra contra as estátuas ou pensam ser acertado o protesto que levou a retirada 

da estátua de Cecil Rhodes da universidade do Cabo? 

A partir dessa leitura, nosso objetivo é que os estudantes se questionem sobre as 

escolhas dos monumentos também no Brasil e, mais especificamente em Macaé. Essa 

discussão buscará estimular uma reflexão sobre as intenções, o racismo e os silenciamentos 

históricos que permeiam as escolhas de se construir ou não um monumento. 

É interessante questionar os alunos se eles conhecem alguma estátua que lhes 

incomoda ou que eles se sentem representados? Ou pedir que eles digam qual personagem 

histórico deveria ser homenageado com uma estátua em Macaé?  

 

Conclusão: 

 Por fim é importante que os alunos percebam que os monumentos que foram 

construídos pela cidade não são produtos do acaso, mas representam escolhas políticas sobre 



110 
 

quem merece ser lembrado ou esquecido. É parte da construção da memória coletiva em uma 

sociedade desigual. De acordo com Alves (2006, p. 89 apud Alves, 2015, p. 170): 

 

As estátuas são monumentos erguidos em nome da recordação de personagens e/ou 

processos históricos junto à memória coletiva, e o seu maior intento constitui a 

perpetuação em pedra ou metal daquele ou daquilo que se deseja relembrar. 
Normalmente, a ideia fundamental é a da rememoração histórica, de maneira que os 

“feitos” do passado possam vir a inspirar as gerações futuras [...] 

 

 Na sociedade brasileira e em diversas outras partes do mundo podemos ver 

inúmeras estátuas que buscam relembrar o passado presente da escravidão, porém estes 

monumentos comemoram os feitos dos senhores de escravos e não a resistência dos negros e 

povos originários, desta forma perpetua uma história eurocêntrica e racista. No entanto a 

“batalhas das estátuas” nos mostra que existe questionamentos a está história excludente. 

 

Texto complementar 

As estátuas, bustos e prédios históricos que encontramos pela cidade nos remetem a 

diferentes tempos históricos. Como afirma (Grinberg, 2020, 5º texto):  

 

A estátua que você vê na rua nunca é só uma estátua. No caso de esculturas que 

homenageiam pessoas, elas sempre remetem pelo menos a três tempos: ao tempo em 

que o homenageado viveu; ao tempo que o objeto foi elaborado; ao tempo presente, 

quando ele é cotidianamente ressignificado por aqueles que o vêem. 
 

Devemos analisar com nossos alunos estes tempos em relação ao busto de Carukango, 

porém antes de entrar neste debate micro devemos ampliar a escala, ao comentar com os 

alunos o caso que ocorreu em 7 de junho de 2020, quando a estátua do traficante de escravos 

Edward Colston, foi derrubada em Bristol, na Inglaterra. As imagens deste protesto 

viralizaram nas redes sociais no mundo e abriram um debate no Brasil sobre o papel dos 

monumentos de pessoas ligadas à escravidão e ao colonialismo, que, no passado, tiveram 

grande poder e status social (Mattos, 2020).    

Esses questionamentos sobre as estátuas ganharam força pelas manifestações 

antirracistas após a morte de George Floyd, um negro estadunidense filmado com um policial 

branco ajoelhado sobre seu pescoço, o que o levou a asfixia e a morte na cidade de 

Menneapolis - Estados Unidos, em 25, de maio de 2020. Nesta onda de indignação, várias 

outras estátuas ao redor do mundo foram alvo de protestos neste mesmo ano. É o caso da 

estátua de Cristóvão Colômbo, derrubada em Minessota, mesmo estado em que Floyd foi 

assassinado. A estátua do Rei belga, Leopoldo II – responsável por uma violenta colonização 



111 
 

que mutilou e matou milhares de africanos no Congo – também foi queimada e pintada na 

Antuérpia – Bélgica (Lissardy, 2020).  

No Brasil, a violência contra a população negra é uma constante. Uma semana antes 

da morte de George Floyd, 18 de maio de 2020, em São Gonçalo-RJ, durante uma operação 

conjunta da Polícia Federal e Civil, o jovem João Pedro de 14 anos foi morto pela polícia 

quando jogava vídeo game dentro de casa (Alves; Oliveira, 2023). Este não foi um caso 

isolado. Na véspera do Dia da Consciência Negra, no dia 19 de novembro do mesmo ano, 

João Alberto, 40 anos, negro foi espancado até a morte por dois seguranças do Carrefour em 

Porto Alegre (Mendonça, 2020).  

Apesar de haver inúmeras manifestações, ao longo de 2020, em todo o Brasil, contra o 

racismo e o genocídio contra a população negra, nenhuma ação de grande repercussão teve 

monumentos como alvo. Apenas em 24, de julho de 2021, a estátua do Bandeirante Borba 

Gato – homem que prestou grandes serviços à colonização portuguesa e responsável pela 

escravização e assassinato de muitos negros e indígenas – foi queimada em São Paulo 

(Mercier, 2021). 

Tomando o exemplo destes quatro monumentos: em homenagem ao bandeirante 

Borba Gato, ao invasor Colombo, ao genocida Leopoldo II e ao escravista Colston; 

constatamos que seus idealizadores pretendiam perpetuar o legado de colonialismo e 

escravidão na memória das sociedades. Apesar do avanço da extrema direita, podemos ver o 

fortalecimento dos setores que questionam de forma radical esta memória conservadora e 

buscam edificar, outra com a valorização, por exemplo, da resistência dos povos originários 

da América e africanos, desta forma desestabilizam a história única, harmônica e eurocêntrica, 

combatem o racismo que segue forte nas sociedades contemporâneas e disputam qual será a 

memória das futuras gerações. 

 

4.2.2 Aula 3: Visita ao Busto de Carukango 

 

Objetivo: Refletir com os alunos sobre com quais tempos históricos o busto de Carukango 

dialoga, quais memórias ele busca resgatar e destacar o conflito simbólico que se estabelece 

entre o prédio do Museu do Legislativo e o busto do líder quilombola. 

 

Recursos: Transporte para o deslocamento entre a escola e a praça Gê Sardemberg no centro 

de Macaé (local do Busto do Carukango). 

 



112 
 

Metodologia: Visita de campo guiada pelo professor. 

 

Tempo de Aula: Um turno completo 

 

Etapas da Aula 

Introdução: 

Ao chegar na praça Gê Sandermberg o professor deve relembrar aos alunos que 

existem várias fontes históricas: escritas, visuais, orais, dentre outras. As praças, 

monumentos, estátuas e prédios históricos também são fontes históricas e podem nos contar 

muito sobre o passado e o presente. Segundo Alves (2025, p. 168). 

 

Um dos locais no qual esse processo de ensino aprendizagem pode desenvolver-se 

com ótimos resultados, dentre os vários lugares sociais de uma cidade, é a praça 
pública. Tal espaço normalmente teve uma função social bem demarcada, 

constituindo o papel de epicentro de convívio social das populações do passado. 

 

O professor deve refletir com a turma sobre a grande importância social que as praças 

possuem como espaço público de lazer, encontros e trânsito de muitas de pessoas, logo os 

monumentos que são construídos nas praças são importantes e como vimos na aula anterior, 

através deles se busca manter uma determinada memória viva. 

Após essa primeira conversa o professor deve convidar os alunos a dar uma volta na 

praça prestando atenção nas estátuas, bustos, prédios históricos e tudo mais que faz parte dela 

e após esse passeio o docente deve chamar toda a turma para frente do Busto de Carukango e 

perguntar a eles o que mais chamou a atenção dos mesmos na praça? 

 

Desenvolvimento: 

 Na pequena praça Gê Sardemberg se impõe, na paisagem, as grandes palmeiras reais e 

o prédio do museu do legislativo. O professor deve ouvir as contribuições de todos os alunos, 

mas não aprofundar a explicação sobre o museu neste momento. Para chamar a atenção dos 

estudantes, deve tomar o mote do contraste entre a grandiosidade do prédio histórico do 

Museu do Legislativo e as pequenas dimensões do busto diante da qual a turma está, para 

começar a falar sobre ele. 

 O objetivo do professor é estimular os alunos a “lerem” o que aquela praça nos conta 

sobre a história da escravidão e da resistência negra em Macaé. Então perguntar qual foi a 

impressão dos alunos sobre os Busto de Carukango ajuda neste sentido. Perguntar se eles já o 

conheciam ou não. Se eles acreditam que o líder quilombola realmente deveria se parecer com 



113 
 

aquele busto. Estes questionamentos podem estimular os alunos a se colocarem. Perguntas 

similares devem ser feitas em relação prédio do Museu do Legislativo. Após esse diálogo, o 

professor refletirá um pouco com os alunos sobre a história do Busto e do Museu. 

 Carukango foi o líder do maior quilombo de Macaé e um dos maiores do Estado do 

Rio de Janeiro. Localizava-se na Serra do Homem Deitado, entre os municípios de Macaé, 

Trajano de Morais e Conceição de Macabu. Carukango foi um Africano que veio de 

Moçambique. Não sabemos quanto tempo este quilombo durou, porém quando foi destruído, 

em 1831, viviam ali pelo menos 200 pessoas (Amantino, 2007). 

 Neste momento o professor pode explicar o que era um quilombo e pode aprofundar o 

assunto analisando a experiência de Palmares, além de comentar sobre a grande quantidade de 

quilombos que existiu no Brasil e em toda a América35. 

O Busto de Carukango foi inaugurado em 29 de setembro de 2023. Sua construção não 

foi de iniciativa do prefeito e muito menos da câmara de vereadores, o que demonstra mais 

que um frágil letramento racial, uma opção política dos mesmos. Todo o projeto foi 

idealizado e ficou sob a responsabilidade da Secretaria Municipal de Política de Promoção e 

Igualdade Racial de Macaé, que “optou” por fazer um monumento a um custo baixo, que não 

exigisse grande esforço político e só dependesse da própria secretaria. Este foi o motivo de se 

optar por um busto pequeno e não algo maior no estilo corpo todo36. 

O lugar escolhido para receber o busto foi a Praça Gê Sardemberg, na região mais 

movimentada do centro comercial de Macaé. No centro da praça está o Museu do 

Legislativo37, construção mais antiga desta região de Macaé, com 190 anos. Este prédio desde 

1835 foi um importante espaço de poder na cidade. A edificação, inicialmente, foi à casa do 

grande traficante de escravizados português, Francisco Domingues de Araújo. Por ser uma 

das casas mais imponentes da cidade, recebeu a visita de Dom Pedro II em sua passagem pela 

região, em 1847, e, posteriormente, abrigou o tribunal do júri, a prefeitura e a câmara de 

vereadores (Exposição [...], 2024). 

Logo, entre o prédio histórico construído originalmente por um traficante de 

escravizados e o Busto de Carukango se estabelece um enfrentamento histórico simbólico que 

é importante que nossos alunos percebam. 

                                                             
35Para mais elementos ver o capítulo 2 desta dissertação. 
36As informações que dão base a este parágrafo foram obtidas através da entrevista realizada pelo autor desta 

dissertação em 26/10/2024 com o Secretário Municipal de Política de Promoção e Igualdade Racial de Macaé, 

Dorniê Matias e Yaisa Santos, Coordenadora Geral de Ações Afirmativas. 
37Se for possível, vale levar os estudantes para visitar este espaço por dentro. Em 2024 o Museu do Legislativo 

abrigou uma ótima exposição chamada “A casa e o tempo”. 



114 
 

Para seguir estimulando a reflexão, o professor deve perguntar aos alunos se eles 

acham importante a existência do busto; por que eles acham que só agora, tão recentemente, 

ele foi construído e não antes; por que existem estátuas e prédios históricos de pessoas 

escravagistas e tão poucos de negros e indígenas. 

 

Conclusão: 

O professor deve estimular os alunos a pensarem quais são os tempos ao qual o busto 

de Carukango remete a cada um deles, levando em consideração que esculturas que 

homenageiam pessoas sempre se remetem a três tempos: “ao tempo em que o homenageado 

viveu; ao tempo que o objeto foi elaborado; ao tempo presente, quando ele é cotidianamente 

ressignificado por aqueles que o vêem” (Grinberg, 2020, 5º texto). 

O professor deve refletir com os alunos que o busto de Carukango remete ao tempo da 

escravidão, mas também ao tempo em que a resistência negra contra o cativeiro era forte. 

Quando o busto foi construído, seus idealizadores buscavam dar visibilidade para uma 

história quase esquecida de uma liderança quilombola que é símbolo da luta negra em nossa 

região. Já como os nossos alunos ressignificam este busto hoje só cabe a eles nos contarem. 

Como tarefa para casa, o professor deve pedir que os alunos pesquisem pelo menos 

dois outros monumentos existentes pela cidade e a quais tempos e memórias eles remetem. 

 

Texto complementar 

A imagem do busto de Carukango foi inspirada no desenho feito por um aluno do 

sexto ano da rede municipal de Macaé e que ilustra a capa do livro: O Quilombo do 

Carucango (Nunes, 2013). O livro em questão foi produzido sob a coordenação da professora 

de educação fundamental, Rossana Nunes, do Colégio Municipal Ivete Santana Drumond de 

Aguiar. Tal colégio está localizado no Distrito do Frade, região serrana do município e 

próximo de onde, no passado, se desenvolveu o Quilombo de Carukango. As ilustrações e os 

textos da obra foram feitos por cerca de 50 alunos do sexto e do oitavo ano que participaram 

do projeto “Encontro – África”. Esse projeto durou de abril a novembro de 2013 e envolveu 

as disciplinas História, Artes, Geografia e Português (Trindade, 2013). 



115 
 

A seguir vemos a capa do livro: O Quilombo do Carucango, na figura 7 e o Busto 

inspirado na mesma na figura 8. 

 

 

 

De acordo com a Secretária Municipal de Políticas de Promoção da Igualdade Racial 

de Macaé da época da inauguração do monumento, Zoraia Braz: 

 

O busto de Carukango vai dar visibilidade a uma história não contada, ou seja, 

descolonizar a história, dando luz ao protagonismo de lideranças negras no processo 

abolicionista, visto que a liberdade dos escravizados não aconteceu com a assinatura 

da Lei Áurea e sim, a partir de muitos movimentos de resistência liderados por 

mulheres e homens escravizados (Braz, 2023 apud Portal Fluminense, 2023). 

 

Acreditamos que a escolha do local para a instalação do Busto de Carukango, a praça 

Gê Sardemberg, foi um grande acerto, pois encena uma espécie de confronto histórico entre o 

passado escravista/colonialista – representado pelo imponente prédio do Museu do 

Legislativo, espaço daqueles que sempre estiveram no centro do poder em Macaé – e, logo ali 

em frente, o modesto, mas importantíssimo e provocativo, Busto de um líder quilombola que 

incomodou bastante todos aqueles que o antigo prédio representa. 

O dono original do prédio que hoje é o Museu do Legislativo foi o português 

Francisco Domingues de Araújo. Meynardo Rocha, gestor do Centro Cultural e Museu do 

Legislativo e Doutor em Memória Social pela Universidade Federal do Estado do Rio de 

Janeiro (UNIRIO), nos conta que:  

 

Em 1827, o português primeiro se instalou no Rio de Janeiro, onde seu irmão tinha 

negócios. Ele considerou a recém-criada Vila de Macaé uma praça favorável aos 

negócios, pois se abria para as regiões agrícolas que estavam em processo de 

Figura 7 - Capa do livro: O Quilombo do Carucango             Figura 8 - Busto de Carukango 

 

 

Fonte: Nunes (2013)                Fonte: Autoria própria 

 

              

 



116 
 

produção ou de implantação. Por isso, ele se transferiu para Macaé em 1828, e 

recebeu autorização da Câmara Municipal para construir uma casa que se tornou a 

mais bonita de Macaé por muitos anos. Ela chegou a receber a visita de D. Pedro II, 

em sua 1ª viagem ao Norte Fluminense, em 1847. Comercializando negros 

escravizados, ele se tornou milionário (Rocha, 2023 apud Macaé, 2023). 

 

Diante deste enfrentamento simbólico que se dá nesta praça no Centro de Macaé, 

poderíamos conjecturar que este embate também se deu de forma real, mesmo que 

indiretamente, já que Francisco Domingues de Araújo fez fortuna traficando negros 

escravizados. Logo era de seu interesse reprimir qualquer quilombo na região, em especial o 

maior deles, o quilombo de Carukango. Vale lembrar que este foi destruído em 1831 e 

Francisco se mudou para Macaé em 1828, ou seja, três anos antes. A repressão a este 

quilombo exigiu um grande esforço do poder público, além de milícias financiadas por 

particulares. Portanto, é possível que o traficante Domingues de Araújo tenha ajudado no 

financiamento desta tropa. Ainda não foram localizados documentos que provem essa 

conexão, porém é plausível que ela tenha ocorrido. 

Sem dúvidas, os negros de Macaé merecem uma homenagem bem mais suntuosa. 

Porém, ao levar em conta a conjuntura política, internacional e nacional, de fortalecimento da 

ultradireita, é um fato surpreendente que, em nossa cidade, no ano de 2023, se tenha 

inaugurado um discreto, mas significativo, busto em homenagem a Carukango. Dizemos 

surpreendente porque, afinal, essa homenagem ocorreu quando não só a cidade de Macaé, 

mas também o Estado do Rio de Janeiro estavam sendo governados pela direita e o país 

acabava de tirar Bolsonaro da presidência. 

A valorização da resistência negra nunca foi pauta da direita e o governo Bolsonaro 

deixou isso nítido quando indicou para a presidência da Fundação Palmares Sérgio Camargo, 

um negro que atacava Zumbi e defendia o fim do movimento negro brasileiro. Camargo 

afirmava que a escravidão foi benéfica para os descendentes dos escravizados e que a 

verdadeira heroína do povo negro foi a Princesa Izabel (Lindner, 2020). Portanto, a escolha 

por erigir um monumento em homenagem a este grande líder quilombola é uma conquista dos 

movimentos negros de nossa cidade, vitória essa, sem dúvida, influenciada pelas lutas 

antirracistas nacionais e internacionais. 

 

4.2.3 Aula 4: Imaginando Novos Futuros 

 

Objetivo:Estimular os alunos a aprofundarem a reflexão sobre monumentos a partir de um 

exercício imaginativo sobre suas próprias escolhas. 



117 
 

 

Recursos: Papel A4 sem pauta, lápis de cor e fita durex. 

 

Metodologia: Aula dialogada com os alunos, utilizando o desenho como recurso expressivo e 

ferramenta de comunicação. 

 

Tempo de Aula: 50 minutos (uma aula) 

 

Etapas da Aula 

 

Introdução: 

 O professor deve pedir para os estudantes apresentarem a pesquisa sobre os 

monumentos da cidade, que foi solicitada na aula anterior. O docente tem o papel de estimular 

os alunos a analisarem os diferentes tempos e memórias dos monumentos investigados, em 

seguida o professor relembrará a visita de campo e perguntará se os alunos se sentiram 

representados por algum daqueles patrimônios históricos discutidos. 

  

Desenvolvimento: 

 O professor deverá distribuir as folhas de papel A4 e os lápis de cor para os alunos e 

convidá-los a desenhar uma estátua ou qualquer outra forma de monumento que gostariam 

que existisse em sua cidade. O aluno deverá dar um título para o seu desenho. Nessa 

atividade, é importante que o professor estimule a criatividade e a liberdade dos alunos. 

 É provável que muitos dos alunos não se sintam representados pelos patrimônios 

históricos da cidade, pois a maioria deles são elitistas, masculinos, brancos e mesmo quando 

remetem a ancestralidade negra e indígena, como o exemplo do Busto de Carukango este é 

modesto demais e as representações de mulheres e LGBTQUIA+ é praticamente inexistente. 

Portanto, essa atividade pode gerar um bom debate sobre os interesses e silêncios implicados 

nas escolhas dos monumentos. 

 

Conclusão: 

 Ao final, o professor deve refletir com os alunos sobre a razão do silenciamento de 

inúmeros setores sociais nos monumentos a partir da produção dos alunos e convidar os 

mesmos a colarem seus desenhos na parede da sala e aqueles estudantes que se sentirem a 

vontade devem explicar seu trabalho para todos. 



118 
 

4.3 TEMA: Mulheres Quilombolas (aulas: 5 e 6) 

 

O objetivo destas duas aulas é refletir como as mulheres quilombolas foram 

protagonistas na luta contra a escravidão, contestando a versão de Vasconcelos (1911), o qual 

descreve as mocambeiras como vítimas que participariam de forma forçada do quilombo de 

Carukango. De acordo com o autor: 

 

[...] ficou provado que as pretas eram verdadeiras martyres e, coitadas, levadas á 

força da casa de seus senhores, eram por isso irresponsáveis, razão pela qual foram 
tratadas com carinho. Foram todas restituídas a seus respectivos senhores, com 

ordens terminantes da Polícia e do Governador, para que não fossem mal tratadas 

(p.60). 

 

 Sabemos que havia sequestros de mulheres, devido a pouca presença delas nos 

quilombos (Moura, 1993). Porém, muitas mocambeiras foram líderes e estiveram lado a lado 

e até mesmo a frentes dos homens na resistência à escravidão, como veremos nesta sequência. 

Ambas as aulas terão a duração de 50 min. 

 

Anos do fundamental: 7º, 8º e 9º. 

 

Habilidades: 

(EF07HI15) Discutir o conceito de escravidão moderna e suas distinções em relação ao escravismo antigo e à 

servidão medieval. 

(EF07HI16) Analisar os mecanismos e as dinâmicas de comércio de escravizados em suas diferentes fases, 

identificando os agentes responsáveis pelo tráfico e as regiões e zonas africanas de procedência dos 

escravizados. 

(EF08HI14) Discutir a noção da tutela dos grupos indígenas e a participação dos negros na sociedade 

brasileira do final do período colonial, identificando permanências na forma de preconceitos, estereótipos e 

violências sobre as populações indígenas e negras no Brasil e nas Américas. 

(EF08HI19) Formular questionamentos sobre o legado da escravidão nas Américas, com base na seleção e 

consulta de fontes de diferentes naturezas. 

(EF08HI27) Identificar as tensões e os significados dos discursos civilizatórios, avaliando seus impactos 

negativos para os povos indígenas originários e as populações negras nas Américas. 

(EF09HI26) Discutir e analisar as causas da violência contra populações marginalizadas (negros, indígenas, 

mulheres, homossexuais, camponeses, pobres etc.) com vistas à tomada de consciência e à construção de 

uma cultura de paz, empatia e respeito às pessoas. 

 

4.3.1 Aula 5: O Protagonismo das Mulheres Quilombolas 

 

Objetivo: Analisar com os alunos o papel protagonista que as mulheres negras tiveram na 

resistência a escravidão no Brasil. 



119 
 

 

Recursos: Cópias dos fragmentos do texto de Freitas (2005), que será apresentado a seguir. 

 

Metodologia: Reflexão com os alunos a partir da leitura de fragmentos do texto de Freitas 

(2005). 

 

Tempo de Aula: 50 minutos (uma aula) 

 

Etapas da Aula 

Introdução: 

Para provocar os estudantes, o professor pode iniciar esta aula perguntando se homens 

e mulheres tem as mesmas capacidades. Se, em nossa sociedade, meninos e meninas tem os 

mesmos direitos e deveres.  

O objetivo, neste primeiro, momento é refletir sobre como, em nossa sociedade, as 

relações de gênero são desequilibradas e que, apesar de injusto, as mulheres vivem oprimidas. 

As relações de gêneros são produtos de relações políticas, econômicas e sociais, não são 

naturais e nem sempre foram da mesma forma com que hoje se dão no Brasil. Sociedades 

diferentes tiveram relações entre os gêneros distintas, assim ocorreu em algumas sociedades 

quilombolas, com isso não queremos defender que nas sociedades quilombolas existiam 

relações perfeitas entre os gêneros, mas eram muito diferentes tais atuais. 

No Brasil, temos exemplos de mulheres líderes de quilombos, como Dandara, 

Aqualtune e Acotirene – comandantes femininas de Palmares – e Tereza de Benguela, 

liderança do quilombo do Quariterê (Gonçalves, 2017). Na região de Cabo Frio, Gomes 

(1996) nos conta que em 1805 foram capturados, no momento em que tentavam furtar a 

fazenda do Capitão Antônio Gonçalves, 12 mocambeiros e uma certa  “Rainha do Mocambo”. 

Os argumentos até aqui expostos servirão de base para o professor ponderar com os 

estudantes que o papel da mulher não era menor em inúmeras sociedades africanas e no 

interior de diversos quilombos brasileiros. 

 

Desenvolvimento: 

Após a conversa inicial, o professor distribuirá para os alunos uma cópia de 

fragmentos de um texto retirado do livro de Décio Freitas sobre a Cabanagem (1835-1840). O 

professor deve contextualizar que o livro foi estruturado a partir de uma coleção de 

correspondências de Berthier, um bretão que viveu no Pará no período da Revolta. O autor 



120 
 

dedica o capítulo oito do livro para falar da fantástica experiência que o protagonista teve 

durante quase quatro anos vivendo em um Mocambo localizado entre o Pará e a Guiana 

Francesa, o qual era liderado por mulheres. Os fragmentos de texto foram retirados desse 

capítulo. 

Para estimular o interesse dos alunos o professor deve informar que o texto que 

leremos é o único relato que se conhece de alguém que viveu em um quilombo na primeira 

metade dos oitocentos no Brasil, portanto uma fonte excepcional para termos um vislumbre 

de como era um quilombo na época de paz, uma vez que quase todos os relatos sobre 

mocambos se referem aos períodos de guerra e foram escritos por inimigos dos mocambeiros.  

A leitura dos fragmentos do livro de Freitas (2005) deve ser feita em voz alta pelos 

alunos que se proponham ou pelo professor, caso não haja voluntários. O docente deve parar a 

cada parágrafo para tecer comentários e estimular a participação dos estudantes.  

 

A viagem de Berthier, entre Belém e o mocambo da rainha Ngola, leva 17 dias. Seus 

dois companheiros de viagem, o negro Antônio e o tapuio Onça, remam juntos por 

algumas horas. Graças a sua força descomunal, Berthier pode remar sozinho. A 

embarcação pesa em excesso, devido a certa quantidade de armas e pólvora 

adquiridas em Belém por Antônio, mediante pagamento com ouro em pó. O tapuio 

serve como guia, orientando a navegação por entre rios, furos e igarapés. (p.69) 

 

Integram o mocambo quatro povoações menores situadas a distância de cerca de dez 

quilômetros da povoação principal. Essa distribuição dos moradores do mocambo 

tem finalidade estratégica de defesa. A população da povoação principal orça por 

700 habitantes; a das povoações menores também cercadas de paliçadas, é de mais 

ou menos 300 habitantes cada uma. (p.70) 
 

Informam a Berthier que o mocambo principiou faz coisa de 50 anos. Tal como 

acontece na sociedade escravista, as mulheres negras são extremamente escassas, 

representando por isso um valor precioso. Desde que o mocambo se organizou como 

sociedade estável, é governado por uma mulher, eleita pelo sistema do braço 

levantado. O reinado é vitalício, mas não hereditário. A rainha governa 

autocraticamente. A atual Ngola já é a terceira rainha do mocambo. (p.71) 

 

Impressiona Berthier o poder das mulheres na sociedade mocambeira. Se o 

indivíduo quiser casar com uma mulher, deverá previamente manter convivência de 

alguns meses, para que ela verifique se o homem é satisfatório. Se o for, pagará o 

dote por ela exigido. Então a mulher declara em público que doravante aquele 
homem é seu marido. Ela pode ter até cinco maridos e repudiá-los quando bem 

entender. (p. 72) 

 

Todas passam o dia na indolência, deixando a um dos maridos o cuidado dos filhos - 

às vezes têm até 20 filhos - e os afazeres domésticos. Sentadas em círculo no chão, 

cantam, tagarelam, fumam tabaco. Pitam o corpo com tintas de cores berrantes. Na 

cabeça, usam fitas de tecido ou de cáscara. No peito, nos braços e nas pernas, usam 

colares feitos de ossos de peixe ou frutos do mar. Quando não querem andar a pé, 

servem-se das costas de um dos maridos. São elas que decidem com qual deles 

manterão relações carnais. Sua única ocupação consiste em vigiar o trabalho dos 

maridos, cada um dos quais mora em sua própria cabana, menos o “grande marido”, 

encarregado de supervisionar toda a família. (p.73) 

 



121 
 

 

Conclusão: 

O objetivo desta leitura é demonstrar que as mulheres quilombolas eram também 

protagonistas nestas sociedades e causar uma desestabilização nos alunos a partir do contraste 

cultural, afinal aquela sociedade liderada pela Ngola é bem diferente da que temos hoje em 

relação às hierarquias entre homens e mulheres. Desta forma, queremos evidenciar que as 

regras sociais e relações de gênero consideradas as únicas possíveis, não são naturais, mas 

socialmente construídas. Estas problematizações irão abrir caminho para a aula posterior. 

 

Texto complementar 

Fonseca (2019) nos lembra que as mulheres na África possuíam um papel importante 

em várias sociedades daquele continente: 

 

Na Etiópia, a rainha de Sabá expressa o poder feminino desde os tempos 

primordiais. A rainha Candance, que lutou contra o exército invasor de Augustus 

César. No Egito, a rainha Hatshepsout, descrita como “a primeira rainha na história 

da humanidade”. Cleópatra, chamada “Rainha dos Reis”. Até mesmo no enorme e 

poderoso império de Gana, no século III, os valores matriarcais eram a norma. Isso 

vale para o poderoso Império do Mali, que se apoiava nas instituições matrilineares 

[...] 

 
Ficou famosa a Rainha Njinga Mbandi, que assumiu o poder dos reinos de Ndongo e 

Matamba (atual Angola) no século XVII e lutou contra os portugueses por mais de 

quatro décadas por sua autonomia, sem jamais ter sido reduzida à vassalagem [...] 

 

Entre os Akan, povos da atual República de Gana, há a existência da “omahene”, 

cargo político ocupado por uma mulher que detinha verdadeiro poder político [...] 

 

Os Bijagós, na atual Guiné-Bissau, são exemplo de matriarcado que perdurou até o 

século XX, em que as mulheres teriam controle sob a unidade doméstica e o 

trabalho, proporcionando a subsistência das aldeias (p. 3-4). 

 
 

Diop (1963 apud Fonseca, 2019) defendia o matriarcado como instituição originária 

presente em inúmeros povos africanos desde tempos imemoriais. Para o autor, esta instituição 

social era baseada na repartição de autoridade entre os sexos, um conselho de homens e outro 

de mulheres, com supremacia feminina. A autoridade política era dividida entre os gêneros 

segundo suas competências sociais. As mulheres eram indispensáveis para o funcionamento 

interno das aldeias, pois eram agricultoras, elas sempre estavam em seus povoados e davam 

estabilidade ao grupo social, eram responsáveis pela alimentação cotidiana de seu povo. Já os 

homens eram caçadores, passavam longos períodos distantes e nem sempre traziam comida 

para casa. Devido a esta importância feminina na economia baseada na agricultura dentre 

outros fatores o matriarcado:  



122 
 

 

[...] não seria uma imposição das mulheres sobre os homens, e sim um harmonioso 

dualismo” aceito pelos homens como “o melhor caminho para a construção de uma 

sociedade sedentária em que cada um e todos os membros podem se desenvolver 

plenamente através de atividades que os conectam com sua natureza psicológica 

(Diop 1963 apud Fonseca, 2019, p. 3-4). 

 

Diante dessas evidências, constatamos que o poder feminino era reconhecido e 

valorizado em diversas partes do continente negro. Os escravizados que chegaram ao Brasil 

trouxeram esta cultura e hoje podemos perceber este respeito ao feminino muito visível nas 

religiões de matrizes africanas. 

 

4.3.2 Aula 6: Cartas para Maria Quilombola 

 

Objetivo: Analisar com os alunos a história de Maria Quilombola, negra que viveu no 

Quilombo de Carukango. 

 

Recursos: Caderno e caneta dos alunos, impressão de uma imagem da representação de 

Maria Quilombola, papel A4 sem pauta, café, pinceis e copos descartáveis. 

 

Metodologia: Reflexão com os alunos sobre a história de Maria Quilombola e a confecção de 

cartas como forma dos alunos se expressarem. 

 

Tempo de Aula: 50 min(uma aula). 

 

Etapas da Aula 

Introdução: 

O professor deve iniciar a aula apresentando Maria Quilombola aos alunos. Ela foi 

uma liderança do Quilombo de Carukango, provavelmente era africana e foi presa durante a 

guerra que destruiu aquele mocambo em 1º de abril de 1831. Naquele período Maria já era 

uma idosa, tinha cerca de 70 anos, mas, apesar da idade, passou dois meses sendo torturada na 

prisão do Juiz da Freguesia das Neves, atual região serrana de Macaé. As autoridades queriam 

que Maria fornecesse informações sobre os planos dos negros que sobreviveram ao ataque ao 

seu quilombo, porém a idosa resistiu bravamente e morreu na prisão em 31 de maio daquele 

ano38. 

                                                             
38A pesquisa que deu base a essa história foi realizada pelo autor dessa dissertação e é explicada no texto 

complementar desta aula. 



123 
 

Abaixo, a Figura 9 apresenta uma representação de Maria Quilombola, gerada por 

inteligência artificial, que deve ser impressa pelo professor e mostrada aos alunos com o 

objetivo de promover uma melhor conexão entre a história dessa mocambeira e os estudantes. 

 

Figura 9 - Representação de Maria Quilombola 

 

Fonte: Gerada por Leonardo.Ai em 27 maio 2025 

 

Desenvolvimento: 

Após apresentar esse fragmento da história de “Maria Quilombola”, o professor deve 

solicitar aos alunos que escrevam uma carta para ela. Talvez seja necessário o professor 

lembrar aos alunos a estrutura básica de uma carta que deve iniciar com local e data, seguida 

de uma saudação a destinatária (que será Maria Quilombola), corpo da carta, despedida e 

assinatura do aluno. 

Para deixar a atividade mais lúdica, antes dos alunos escreverem as cartas vamos fazer 

uma rápida oficina para ensinar os alunos a simularem um papel envelhecido.  

Devemos formar grupos de cerca de quatro alunos e distribuir algumas folhas de papel 

A4 sem pauta, um copo descartável com um pouco de pó de café e um pincel para cada grupo. 

O professor deve mostrar como os alunos devem proceder. Primeiro: a folha de papel A4 deve 

ter suas bordas rasgadas irregular (para simular a ação dos insetos que geralmente comem 

estas áreas), em seguida o docente pede para os estudantes pegarem um pouco de água para 

dissolver o café, mas é importante que não seja muita água (quanto mais grosso o café mais 



124 
 

escuro ficará nosso papel), com um pincel os alunos espalharão a solução de café na folha, 

posteriormente é só esperar secar e usar.  

Após a oficina os alunos escreverão suas cartas no seu caderno, enquanto as folhas 

com café secam e só depois devem passar a limpo o texto para o papel “envelhecido”. É bom 

que cada aluno tenha ao menos duas folhas do papel escurecido, caso rasurem na primeira 

tentativa.  

 

Conclusão: 

O objetivo deste exercício é gerar empatia nos alunos com aquela líder quilombola. 

Também queremos construir nos estudantes uma memória positiva daquela idosa negra, 

provável liderança do Quilombo de Carukango, que viveu e morreu defendendo a sua 

liberdade e de seus companheiros quilombolas. E tudo correu aqui mesmo em Macaé. 

As cartas podem ficar expostas na sala ou em algum lugar de destaque da escola. 

 

Texto complementar 

Na mesma página do livro de óbitos em que o vigário João Bernardo da Costa 

Rezende faz seu relato sobre a destruição do quilombo de Carukango, consta outro registro 

que conta sobre a morte de quem o vigário chamou de Maria Quilombola (Livro 1 de Óbitos 

da Freguesia de Nossa Senhora das Neves e Santa Rita do Sertão do Rio Macaé 1809-1847, 

fólios: 110 reto -110 verso). 

Esta personagem tem seu registro de óbito feito em 31 de maio de 1831, dois meses 

após a destruição do quilombo liderado pelo líder moçambicano, em 1º de abril do mesmo 

ano. Maria já era bastante idosa, morreu aos 70 anos. 

As circunstâncias da morte, o período em que se deu e o alcunha atribuída à mesma 

nos faz levantar a hipótese de que Maria seria uma das mulheres que viveram no quilombo de 

Carukango. Ela faleceu na prisão do Juiz de Paz, Antônio Francisco de Figueiredo. 

Partindo do registro de óbito de Maria Quilombola, chegamos a algumas conclusões. 

Nos registros de óbitos de escravos, o vigário João Bernardo sempre indicava, ao final dos 

mesmos, o nome da fazenda ou diretamente o nome do proprietário do escravizado. Mas, na 

anotação que fez sobre Maria, isto não ocorre. Esta é uma evidência de que aquela idosa não 

era conhecida na região e nem deu mínimas informações a seus captores. 

Quando se prendiam negros aquilombados, era prática que as autoridades divulgassem 

informações sobre eles em jornais de grande circulação, como fez o próprio Vigário com uma 

declaração publicada no Diário do Rio de Janeiro, em 11 de novembro de 1829 (Rezende, 



125 
 

1829). Provavelmente o mesmo procedimento foi feito após a prisão de Maria quilombola, 

mas nenhum proprietário deve ter se apresentado e, aparentemente, Maria não disse quem 

seria seu senhor para o juiz de paz. Caso o tivesse feito, constaria em seu registro de óbito. 

Ao analisar o registro de jornais noticiando o aprisionamento de quilombolas no início 

do século XIX, em Macaé, Lira (2023) levanta a possibilidade de que a falta de informações 

sobre alguns deles seja devido sua condição de boçal, africano que não sabiam falar o 

português e não era habituado a cultura local, por isso não conseguia se comunicar com seus 

algozes. Porém a autora levanta também outra explicação e diz que “é possível que a 

boçalidade em alguns casos não fosse uma característica cultural, mas um recurso para omitir 

informações acerca do quilombo” (Lira, 2023, p. 98).  

Diante do exposto, é possível que Maria fosse realmente Africana e/ou se passou por 

boçal para não dar informações sobre o quilombo de Carukango. Concluímos que ao serem 

incapazes de identificar aquela mocambeira, as autoridades lhe atribuíram o apelido que 

acharam mais conveniente: uma qualquer, uma Maria, que vivia no quilombo. 

Com esta idade avançada e sendo uma mulher, podemos imaginar que nossa 

Aqualtune39 das Serras macaenses cumprisse um papel de destaque no quilombo, já que as 

mulheres executaram importantes papéis políticos em várias sociedades africanas (Fonseca, 

2019) e seguem cumprindo nos quilombos contemporâneos (Milhomem, 2021). Para povos 

em que o conhecimento é passado de forma oral como as sociedades quilombolas, mulheres 

idosas, como “Maria Quilombola” são verdadeiras bibliotecas dos mais variados 

conhecimentos médicos, agrícolas, históricos e etc. 

Supomos também que a parceira de lutas de Carukango já vivia no quilombo há 

muitos anos, talvez décadas. Afinal, não seria fácil a fuga de uma senzala em idade tão 

avançada e, novamente, pelo desconhecimento de seu nome e a ausência da menção ao seu 

proprietário no registro de óbito, concluímos que nenhum dos senhores de escravos da região 

a conhecia. Em alguns mocambos havia pessoas que nunca conheceram a escravidão, visto 

que existiam ali gerações vivendo em liberdade. Talvez este fosse o caso de nossa quilombola 

e um indício de longevidade do mocambo em que viveu.  

Por que “Maria” não foi morta no ataque ao quilombo de Carukango? Por que ela 

ficou dois meses encarcerada? Supomos que ela foi feita prisioneira de guerra para que as 

autoridades tivessem informações sobre possíveis outros núcleos de mocambeiros ligados ao 

quilombo de Carukango ou para saberem qual era o plano de fuga dos sobreviventes. É 

                                                             
39Nome de uma liderança Palmarina (Gonçalves, 2017). 



126 
 

possível que “Maria” tivesse sido torturada a mando do Juiz de Paz para que este pudesse 

obter informações e esta pode ter sido a razão de sua morte. 

A seguir estão às transcrições paleográficas que fizemos (figura 10) e a as fotos do 

registro de óbito original de “Maria Quilombola” (figuras 11 e figura 12) que deram base a 

história que contamos: 

 
Figura 10 - Transcrição paleográfica do óbito de Maria Quilombola 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Fonte: Livro de óbitos da Freguesia de Nossa Senhora das Neves e Santa Rita 1808-1847 

 

 

Figura 11 - Foto parcial do Fólio 110 reto 

 

 

 

 

Fonte: Livro 1 de óbitos da Freguesia de Nossa Senhora das Neves e Santa Rita 1808-1847 (Fólio 110 reto) 

 

 

Figura 12 - Foto parcial do Fólio 110 verso 

 

Fonte: Livro 1 de óbitos da Freguesia de Nossa Senhora das Neves e Santa Rita 1808-1847 (Fólio 110 verso) 

 

 



127 
 

4.4 TEMA: Conexão África Brasil (aula 7) 

 

Anos do fundamental: 7º e 8º. 

 

Habilidades: 

(EF07HI02) Identificar conexões e interações entre as sociedades do Novo Mundo, da Europa, da África e da 
Ásia no contexto das navegações e indicar a complexidade e as interações que ocorrem nos Oceanos 
Atlântico, Índico e Pacífico. 

(EF08HI14) Discutir a noção da tutela dos grupos indígenas e a participação dos negros na sociedade 
brasileira do final do período colonial, identificando permanências na forma de preconceitos, estereótipos e 
violências sobre as populações indígenas e negras no Brasil e nas Américas. 

(EF08HI19) Formular questionamentos sobre o legado da escravidão nas Américas, com base na seleção e 
consulta de fontes de diferentes naturezas. 

(EF08HI27) Identificar as tensões e os significados dos discursos civilizatórios, avaliando seus impactos 
negativos para os povos indígenas originários e as populações negras nas Américas. 

 

Objetivo: Analisar com os alunos a diversidade do continente africano, partindo na análise 

das rotas do tráfico de escravos entre América e África, destacando a origem moçambicana de 

Carukango. 

 

Recursos: Tela interativa ou data show e notebook. 

 

Metodologia: Aula dialogada, análise de mapas e de material audiovisual. 

 

Tempo de Aula: 50 minutos (uma aula) 

 

Etapas da Aula 

 

Introdução: 

O professor deve iniciar a aula tentando descobrir o que os estudantes sabem ou 

imaginam sobre a África. Sugerimos as seguintes perguntas para provocar o debate: Como é a 

África? A África é um continente ou um país? Como são as pessoas que vivem na África? 

Vocês gostariam de visitar a África? Qual país? 

Nesta aula queremos que os estudantes reflitam que, assim como no continente 

Americano – onde vivemos – no continente Africano também há uma imensa diversidade: de 

línguas, culturas, paisagens e povos. Porém, quando os europeus trouxeram esses vários 

povos para serem escravizados nas Américas, eles deram pouca importância a essa 



128 
 

multiplicidade, como se todos tivessem uma única identidade africana. Carukango, líder do 

maior Quilombo de nossa região veio de um lugar específico da África: Moçambique. O 

professor deve nesta aula refletir com seus alunos sobre essas diversas Áfricas de onde veio 

Carukango e milhões de outras pessoas para o Brasil. 

 

Desenvolvimento: 

O professor deve analisar com os alunos dois mapas retirados do site Slave Voyages, 

uma iniciativa baseada em um gigantesco banco de dados colaborativo do tráfico de 

escravizados transatlântico, alimentado com informações recolhidas por todo o mundo 

atlântico. O primeiro mapa que o professor analisará com os estudantes, utilizando a tela 

interativa ou o data show, será o Mapa 940. Ele apresenta o fluxo de escravizados entre África 

e América durante todo o período da escravidão.  

 

Mapa 9 - Fluxo atlântico do comércio de escravizados 

Fonte: Eltis e Richardson (2022b) 

 

Com este mapa queremos que nossos alunos reflitam sobre a profunda conexão entre 

África e América durante todo o período do tráfico. Os pontos de desembarque se estendiam 

desde as regiões mais setentrionais da América do Norte até o Rio da Prata, entre Uruguai e 

                                                             
40Disponível em: https://www.slavevoyages.org/blog/volume-and-direction-trans-atlantic-slave-trade 



129 
 

Argentina na América do Sul. Devemos provocar os alunos perguntando de qual região 

africana saiu o maior fluxo de pessoas ou qual ponto das Américas recebeu mais africanos.  

O Mapa 1041 deve ser apresentado em seguida. Nele podemos ver os principais portos 

e regiões escravistas das Américas, com a América do Sul em destaque. Apesar da baixa 

resolução da imagem, podemos ver que Macaé é citada pelo SlaveVoyages ao lado de cidades 

como Rio de Janeiro, Campos, Cabo Frio e Ilha Grande, demonstrando que Macaé era um elo 

importante de conexão do tráfico entre Brasil e África, no sudeste brasileiro, região que mais 

recebeu escravizado no continente.  

 

Mapa 10 - Principais portos e regiões escravistas na América (Destaque Macaé) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Eltis e Richardson (2022a) 

 

 

Em terceiro lugar, o professor deve analisar o Mapa 11, com a divisão política da 

África atual, onde vivem mais de 1,5 bilhões de pessoas (Country Meters, 2025; World o 

Meters, 2025) em 55 países (Santos, Y., 2021).  É interessante que este seja comparado com o 

Mapa 9, para que os estudantes tenham uma noção da diversidade de países atuais de onde 

partiram os escravizados no passado. 

                                                             
41Disponível em: https://www.slavevoyages.org/blog/major-regions-ports-trans-atlantic-slave-trade 



130 
 

Fazendo a comparação junto com os estudantes poderemos ver que os principais 

portos de embarque estiveram na região do Congo e Angola, seguida de Nigéria, Benin, Gana, 

Costa do Marfim, Guiné, Senegal e Moçambique. Devemos destacar que, proporcionalmente, 

dos portos de Moçambique, de onde veio Carukango, saíram um número menor de 

escravizados comparativamente com outras áreas.  

 

Mapa 11 - Mapa da África (Destaque Moçambique) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Autoria própria 

 

Por fim, analisaremos o mapa 12. Nele podemos ver a grande variedade de povos 

existentes em Moçambique no século XIX. Mais uma vez, com este mapa queremos que 

nossos alunos pensem o quão errado é tentar encaixar todas as sociedades deste mapa com a 

única definição de Moçambique. Carukango, na verdade, pode ter sido Yao, Macua, Tsonga, 

Shona e um longo etc. 

 



131 
 

Mapa 12 - Povos e rotas de tráfico de escravos em Moçambique (Séc. XIX) 

 

 
Fonte: Magalhães (2010, p. 106) 

 



132 
 

Conclusão: 

Por fim, para que nossos estudantes conheçam um pouquinho mais sobre a África e 

Moçambique em particular propomos que o professor conclua esta aula passando o vídeo42 

que apresenta a atual cidade de Maputo43, capital de Moçambique, feito pelo Canal do 

Youtube World Travel. Depois do vídeo o professor deve questionar os alunos sobre o que 

acharam de Maputo. 

 

4.5 TEMA: Resistência Indígena (aulas: 8 e 9) 

 

Até o momento, não há evidências concretas de que no quilombo de Carukango 

vivessem indígenas. Porém, é plausível conjecturar que sim. Como vimos no capítulo 2 desta 

pesquisa, há vários registros que comprovam a colaboração entre negros e indígenas para 

construir quilombos, apesar de haver também conflitos entre eles. 

Afinal, como defende Munduruku (2024), povos originários e negros dividiram muitos 

dos mesmos sofrimentos ao longo da história brasileira. Não podemos esquecer que os 

indígenas foram os primeiros escravizados em nosso continente. Hoje, afro-brasileiros e 

indígenas seguem estigmatizados, vítimas prioritárias da violência institucional e ocupam os 

piores postos de trabalho. No entanto, não houve apenas o compartilhamento das mesmas 

dores, a resistência contra o colonizador também nos uniu e o quilombo é a maior expressão 

dessa luta comum. 

 

Quilombo não é só coisa de negros. Eles são o resultado da aliança ancestral entre 

indígenas e negros. Quando os africanos foram arrastados até aqui pelo colonizador, 

não conheciam esses territórios, nem suas plantas e animais, não sabiam como 

sobreviver nas matas e precisaram aprender isso com nossos ancestrais indígenas, 

com os quais se uniram por laços de sangue. Sem esta aliança não haveria quilombo 

e a resistência negra teria sido muito mais difícil (Munduruku, 2024, 4º parágrafo). 

 

Apesar de termos dúvidas se realmente seria impossível existir quilombos sem a 

contribuição dos indígenas, temos total acordo com o autor quando diz que sem a ajuda dos 

povos originários a resistência negra seria muito mais árdua. 

O objetivo destas duas aulas é, partindo da possibilidade levantada anteriormente, 

questionar os silenciamentos sobre a origem indígena da região de Macaé e discutir com 

nossos alunos a atualidade da questão dos povos indígenas. Vale lembrar que, apesar da 

                                                             
42Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=CKbtrdeDBI8, o vídeo tem 4min 21s. 
43Antes chamada de Lourenço Marques. 



133 
 

política genocida do estado brasileiro, os indígenas seguem existindo e resistindo em todo o 

país, inclusive aqui mesmo em nossa cidade. 

 

Anos do fundamental: 6º, 7º, 8º e 9º. 

 

Habilidades: 

(EF06HI08) Identificar os espaços territoriais ocupados e os aportes culturais, científicos, sociais e 

econômicos dos astecas, maias e incas e dos povos indígenas de diversas regiões brasileiras. 

(EF06HI14) Identificar e analisar diferentes formas de contato, adaptação ou exclusão entre populações em 

diferentes tempos e espaços. 

(EF07HI03) Identificar aspectos e processos específicos das sociedades africanas e americanas antes da 

chegada dos europeus, com destaque para as formas de organização social e o desenvolvimento de saberes e 

técnicas. 

(EF07HI08) Descrever as formas de organização das sociedades americanas no tempo da conquista com 

vistas à compreensão dos mecanismos de alianças, confrontos e resistências. 

(EF07HI09) Analisar os diferentes impactos da conquista europeia da América para as populações 

ameríndias e identificar as formas de resistência. 

(EF07HI10) Analisar, com base em documentos históricos, diferentes interpretações sobre as dinâmicas das 

sociedades americanas no período colonial. 

(EF07HI11) Analisar a formação histórico-geográfica do território da América portuguesa por meio de 

mapas históricos. 

(EF07HI12) Identificar a distribuição territorial da população brasileira em diferentes épocas, considerando a 

diversidade étnico-racial e étnico-cultural (indígena, africana, europeia e asiática). 

(EF08HI14) Discutir a noção da tutela dos grupos indígenas e a participação dos negros na sociedade 

brasileira do final do período colonial, identificando permanências na forma de preconceitos, estereótipos e 

violências sobre as populações indígenas e negras no Brasil e nas Américas. 

(EF08HI19) Formular questionamentos sobre o legado da escravidão nas Américas, com base na seleção e 

consulta de fontes de diferentes naturezas. 

(EF08HI21) Identificar e analisar as políticas oficiais com relação ao indígena durante o Império. 

(EF08HI27) Identificar as tensões e os significados dos discursos civilizatórios, avaliando seus impactos 

negativos para os povos indígenas originários e as populações negras nas Américas. 

(EF09HI23) Identificar direitos civis, políticos e sociais expressos na Constituição de 1988 e relacioná-los à 

noção de cidadania e ao pacto da sociedade brasileira de combate a diversas formas de preconceito, como o 

racismo. 

(EF09HI26) Discutir e analisar as causas da violência contra populações marginalizadas (negros, indígenas, 

mulheres, homossexuais, camponeses, pobres etc.) com vistas à tomada de consciência e à construção de 
uma cultura de paz, empatia e respeito às pessoas. 

 

4.6.1 Aula 8: Macaé, Terra Indígena 

 

Objetivo: Analisar com os alunos fontes que demonstram que o Estado do Rio de Janeiro e 

Macaé é um território originalmente indígena e refletir sobre os preconceitos eurocêntricos 

que tentam apagar essa história. 

 

Recursos: Tela interativa ou data show. 



134 
 

Metodologia: Aula dialogada e análise de um mapa e uma pintura. 

 

Tempo de Aula: 50 minutos (uma aula) 

 

Etapas da Aula 

Introdução: 

O professor deve iniciar a aula questionando os alunos sobre quando inicia a história 

do Brasil e quem vivia aqui antes da invasão europeia. O objetivo dessas perguntas é instigar 

a reflexão de que o território deste espaço que se tornou o Brasil não era um imenso vazio. 

Aqui viviam milhões de pessoas e centenas de povos (National Geographic Brasil, 2023) 

como os munduruku, tupinambá, goytacá, tamoio e muitos outros que os europeus chamaram 

de forma pejorativa de índios, negando a grande diversidade de sociedades que aqui existiam. 

Segundo Freire e Malheiros (2009), no atual território do Estado do Rio de Janeiro 

existiam povos originários que falavam ao menos 20 línguas distintas expressando igual ou 

maior variedade de nações. 

O professor deve perguntar aos alunos se eles conhecem algum povo indígena que 

viveu em Macaé ou nas cidades próximas. Você pode dar a dica que uma grande cidade do 

norte fluminense carrega em seu nome a designação de um destes povos (Campos dos 

Goytacazes).  

Em nossa região viviam aimorés, guarulhos, tamoios, entre outros, porém os mais 

famosos são os Goytacazes (Machado, 2010), que dão nome a cidade de Campos dos 

Goytacazes-RJ. 

 

Desenvolvimento: 

Após esse debate inicial sobre a forte presença indígena no território fluminense pré-

colonial o professor deverá usar a tela interativa ou o data show para analisar com os 

estudantes o Mapa 13. 

Neste Mapa, o professor deve chamar a atenção dos alunos para as duas aldeias na 

região do antigo município de Macaé: o aldeamento da Sacra Família, na região do atual 

município de Casimiro de Abreu, e a aldeia de N. S. das Neves. Será na freguesia que surgira 

desta última aldeia, na atual região serrana de Macaé, que se estabelecerá o quilombo de 

Carukango. Nosso objetivo com este mapa é refletir sobre como os indígenas foram 

fundamentais na fundação de inúmeras cidades no Estado. 

 



135 
 

Mapa 13 - Aldeamentos Indígenas do Rio de Janeiro (Séc. XIX) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Freire e Malheiros (2009, p. 72) 

 

Em seguida o professor deverá refletir com a turma sobre como era a vida desses 

indígenas que viviam aldeados. Com este objetivo, o docente pode questionar os alunos se 

eles acreditam que os indígenas eram bem tratados pelos portugueses? Se eram vistos como 

iguais ou inferiores pela sociedade daquela época? 

Para aprofundar essa discussão o professor deve analisar com os alunos que mesmo 

após a proibição da escravidão dos povos originários, em 1758, a vida dos indígenas que 

viviam nestas aldeias não mudou muito. Eles eram obrigados a trabalhar para a Coroa 

Portuguesa, para os religiosos e para os brancos em geral a troco de quase nada. Esta situação 

gerou fugas constantes. Segundo Freire e Malheiros (2009, p. 60): 

 

Como remuneração, os índios aldeados ganhavam alguns metros de pano de 

algodão, tecido pelas próprias índias. A condição de vida e de trabalho deles não 
diferia muito daquela dos índios escravos: jornada excessiva de até 14 e 16 horas, 

alimentação inadequada e insuficiente, castigos e maus tratos. 

 

Vários destes indígenas, que buscavam melhores condições de vida, fugiam para 

outros núcleos urbanos, onde seguiam sendo perseguidos e marginalizados, como apontam os 

autores anteriormente mencionados. No entanto, também podiam fugir para os quilombos, na 

tentativa de viver longe da exploração e da opressão coloniais. 



136 
 

A seguir, o professor analisará com os alunos, uma pintura que Debret (1940) fez ao 

passar pela comarca de Cantagalo (a qual incluía o atual município de Trajano de Moraes), 

próximo ao território de Carukango. 

Debret fez parte da missão francesa organizada a pedido de D. João VI. O artista viveu 

no Brasil por quinze anos entre 1816 e 1831, neste período viajou pelo território registrando 

com seu olhar eurocêntrico o que via em textos e em pinturas. 

Antes de apresentar a pintura é fundamental que o professor pondere com os alunos 

que tudo o que Debret registrou carrega uma grande carga de preconceito, pois ele 

erroneamente via nos europeus o ápice da civilização e os indígenas como selvagens, portanto 

é uma fonte importante mais precisa ser analisada de forma crítica. 

Ao analisar com seus alunos a figura 13 o professor deve problematizar o título 

escolhido pelo autor, “Caboclo: índio civilizado”. 

 

Figura 13 - Caboclo (índio civilizado) 

Fonte: Debret (1940, prancha 5) 

 

Para esta análise é interessante que o professor levante alguns questionamentos. O 

professor deve aproveitar essa oportunidade para problematizar com os alunos a própria ideia 

de civilização e seu contraponto: o selvagem, o primitivo. O que seria civilizado? Quem 

define quem é civilizado ou não? Qual o modelo usado para essa definição?  Como os alunos 



137 
 

definiriam um europeu típico? Civilizado ou selvagem? Eles poderiam dar algum exemplo de 

uma pessoa selvagem? Com estas reflexões o professor deve colocar em destaque o racismo 

do autor que se entende como alguém representante da civilização (europeu) e o outro que 

tem uma cultura e uma língua diferentes é o selvagem, o “índio”.  Porém como a pessoa que 

está retratada na pintura vive em uma aldeia e é tutelado pelos europeus ele seria considerado 

pelos europeus como estando no meio do caminho entre “civilização” e “barbárie”. Então, na 

visão do homem branco, ele é um caboclo, isto é, um “índio” que está “evoluindo”, pois está 

adquirindo alguns hábitos europeus. 

A denominação “caboclo” também é uma das tantas políticas implementadas pela 

Coroa portuguesa – e posteriormente, pelo Estado brasileiro – com o objetivo de invisibilizar 

os povos originários, com o intuito de tomar suas terras e induzi-los ao abandono de seu 

pertencimento étnico. 

 

Conclusão: 

Por fim, o professor deve refletir com os alunos que apesar dos povos indígenas serem 

parte da história nacional e de Macaé, a história eurocêntrica tem tentado apagar dos livros a 

importante contribuição indígena na sociedade brasileira. Este apagamento em boa parte se dá 

devido à visão racista de mundo que até hoje encara os povos originários como selvagens. O 

professor deve convidar seus alunos a abandonarem esta concepção colonial de mundo. 

 

Texto Complementar 

 

Um impressionante relato da ostensiva presença indígena nas proximidades de Macaé 

se deu em Nova Friburgo (naquela época a localidade era uma Colônia de suíços na Comarca 

de Cantagalo). O episódio ficou registrado no Jornal suíço “du Jura” de 03 de Julho de 1820, 

que narra a seguinte história sobre as origens de Friburgo: 

 

Pretendíamos que este local se encontrasse à grande distância dos selvagens; no 
entanto, há mais de seis semanas que apareceram cerca de 150 deles armados de 

arcos e mesmo de fuzis. Não fizeram, a bem da verdade, nenhum mal, mas serão 

sempre tão cordatos e pacíficos? Eles nos trouxeram macacos, papagaios e peles em 

troca de machados, facas, tesouras, espelhos e aguardente. Estes indivíduos, 

inteiramente nus, se jogam como furiosos sobre a carne crua para devorá-la, se 

deixam levar pela paixão, sem diferença da besta bruta, o que oferece os maiores 

inconvenientes para o exemplo dos jovens, se suas visitas forem constantes 

(Sanglard, 2003, p. 183 apud Lira, 2023, p.128). 

 

Primeiramente devemos criticar a forma preconceituosa com que o episódio é descrito, 

por aqueles europeus. Sobre o escambo é importante destacar que cada parte trocava o que 



138 
 

tinha em certa abundância pelo que não tinha. Não era uma permuta ingênua. No episódio 

anterior vemos indígenas adquirindo itens como machados e facas de metal, eles não 

conheciam a metalurgia, portanto estes itens eram para eles de grande valor. Os espelhos 

podiam ser algo comum para os suíços, mas eram uma grande novidade para aqueles 

indígenas. Já os nativos podiam julgar os suíços como bobos por trocarem coisas tão úteis e 

valiosas por macacos, papagaios e peles como verificamos na narrativa de Sanglard.   

Os suíços, com suas longas e pesadas roupas no clima tropical deveriam ser alvos de 

piada dos indígenas. Um povo não pode julgar o outro com base em sua própria cultura. É 

importante combater o etnocentrismo. Se o outro é estranho para nós é provável que nós 

sejamos estranhos para ele também. 

Este relato comprova a presença de 150 indígenas armados inclusive com fuzis, o que 

causou terror nos colonos suíços. Este é mais um registro coevo a Carukango e próximo 

espacialmente do mesmo. 

Certamente os registros dos censos oficiais não contabilizavam estes indígenas 

considerados bravos pela Coroa, visto a reduzida presença indígena registrada pelos mesmos. 

Na contagem da população do Rio de Janeiro de 1840, de acordo com Feijó (1851) dentre os 

407 mil habitantes da província apenas 5.615 ou 1,4% eram indígenas. 

A seguir, a tabela 4, sobre o censo de 1840, traz dados importantes sobre a população 

indígena de Macaé e municípios próximos. A tabela 5 detalha o quantitativo de indígenas que 

viviam sob a tutela dos “brancos” distribuídos nas freguesias de Macaé. No censo, só temos 

informações de metade das localidades de Macaé, sobre as freguesias de Quissamã, Barreto e 

Carapebus não temos os números. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Cabo Frio é o município com maior número de indígenas, 2,7% da população e Macaé 

apesar de ter apenas metade dos dados vem em segundo lugar proporcionalmente com 2,1% 

dos habitantes indígenas, seguido de Campos e Barra de São João. 

Tabela 4 - População indígena por município em 1840 

  População Total Indígenas % de Indígenas 

Cabo Frio 32.577 887 2,7% 

Macaé 10.051 207 2,1% 

Campos 62.752 628 1,0% 

Barra de São João 4.608 35 0,8% 

Total 109.988 1.757 1,6% 

Fonte: Mapa populacional de 1840, intitulado "Quadro estatístico da 

população da Província do Rio de Janeiro, segundo as condições, sexos e 

cores – 1840" (FEIJÓ,1851). 



139 
 

Na tabela 5, vemos que a freguesia de São João Batista, onde hoje está localizada a 

região central de Macaé, proporcionalmente era a que mais abrigava indígenas em 1840; 

3,2%; bem acima da média da província do Rio de Janeiro (1,4%).  

 

 

 

 

 

 

 

 

A freguesia de Nossa senhora das Neves, onde hoje é a região de Trapiche, Glicério e 

Córrego do Ouro (na serra macaense), além do município de Conceição de Macabú (antes 

parte daquela mesma freguesia), de acordo com Abreu (2021), era onde estava o maior 

número absoluto de indígenas, 80, e o segundo proporcionalmente, 2,1%. Portanto, é nesta 

freguesia das Neves que viviam o maior número de indígenas aldeados e potencialmente 

dispostos a fugir das condições degradantes de trabalho, este é mais um elemento que reforça 

nossa hipótese de que é plausível pensar que havia indígenas vivendo no maior mocambo que 

atuava nesta região, aquele liderado por Carukango. 

 

4.6.2 Aula 9: Ainda Estamos Aqui 

 

Objetivo: Analisar com nossos alunos os dados do Censo do IBGE de 2022 sobre as 

populações indígenas, com o objetivo de combater o apagamento dos povos originários da 

história contemporânea de nosso país e refletir sobre a disputa que se dá em torno do marco 

temporal. 

 

Recursos: Cópias de um texto e uma tabela com dados do censo 2022. 

 

Metodologia: Diálogo com os alunos e reflexão sobre os dados do censo 2022 e do Marco 

Temporal. 

 

Tempo de Aula: 50min. 

 

Tabela 5 - População indígena por freguesia de Macaé em 1840 

Freguesias População Total Indígenas % Indígena 

São João Baptista 2032 65 3,2% 

Sacra Família 4201 62 1,5% 

Nossa Senhora das Neves 3818 80 2,1% 

Fonte: Mapa populacional de 1840, intitulado "Quadro estatístico da população da 

Província do Rio de Janeiro, segundo as condições, sexos e cores – 1840" 

(FEIJÓ,1851). 



140 
 

Etapas da Aula 

Introdução: 

O professor pode iniciar esta atividade estimulando os alunos a relembrarem a aula 

anterior, quando constatamos a existência dos indígenas por todo o território que se tornou o 

Brasil e o estado do Rio de Janeiro. Partindo dessa primeira aula, o professor pode propor 

algumas questões para os alunos: o que aconteceu com essas pessoas? Por que geralmente só 

ouvimos falar de indígenas quando se fala da invasão européia? Porque depois eles 

desaparecem das aulas de história e dos livros didáticos? Vocês concordam que eles 

desapareceram? 

Com estas perguntas temos o objetivo de provocar a reflexão sobre o fato de, apesar da 

grande violência sofrida pelos povos indígenas ao longo de séculos de história, eles seguem 

resistindo. De acordo com (Tukano, 2022) no Brasil existem 305 povos indígenas, os quais 

falam 175 línguas, uma gigantesca variedade de formas de se estar no mundo. 

 

Desenvolvimento: 

Em seguida, o professor deve distribuir as impressões do texto44 a seguir e da tabela 6 

que trazem os dados do último Censo do IBGE 2022 sobre os povos indígenas Brasileiros. 

 

Veja os principais destaques do Censo de 2022 sobre o assunto: 

 

O Brasil tem 1,7 milhão de pessoas que se identificam como indígenas. Isso 

corresponde a 0,8% da população total do país. 

 
O Norte concentra 45% dos indígenas brasileiros, com grande destaque para o 

estado do Amazonas – que, sozinho, tem 490,9 mil indígenas, ou 29% do total. 

 

O Nordeste vem em seguida, com 31% dos indígenas do país. O destaque da região 

é a Bahia, o segundo estado com mais indígenas do país – quase 230 mil. 

 

Mesmo com essa concentração, há indígenas em todas as regiões e em todos os 

estados brasileiros. 

 

Das 5.570 cidades do país, 4.832 têm moradores indígenas (86,8%). 

 

A maioria da população indígena (63%) vive fora das 573 terras oficialmente 
demarcadas pela Funai. 

 

Foram contadas 867.919 pessoas indígenas nos municípios da Amazônia Legal, o 

que representa 51,25% do total da população indígena residente no Brasil. A 

Amazônia Legal é formada por Amazonas, Acre, Rondônia, Roraima, Pará, 

Maranhão, Amapá, Tocantins e Mato Grosso. 

 

                                                             
44Matéria completa disponível em: https://g1.globo.com/economia/censo/noticia/2023/08/07/censo-do-ibge-

brasil-tem-17-milhao-de-indigenas.ghtml 



141 
 

A Terra Indígena Yanomami (AM/RR) tem o maior número de pessoas indígenas 

(27.152). O segundo maior número está na Terra Indígena Raposa Serra do Sol 

(RR), com 26.176 habitantes indígenas, seguida pela Terra Indígena Évare I (AM), 

com 20.177 (Velasco; Croquer; Pinhoni, 2023). 

 

O texto anterior deve ser lido junto com os alunos e o professor deve chamar atenção 

aos seguintes dados: os indígenas eram 1,7 milhões em 2022 e, apesar da maioria deles 

estarem no norte e nordeste, existem membros dos povos nativos vivendo em quase todas as 

cidades. Os indígenas vivem em praticamente nove de cada dez municípios brasileiros45. A 

maioria desses indígenas (63%) vivem fora de áreas demarcadas, sendo esta uma prova de que 

o governo brasileiro segue desrespeitando o direito a terra destes indígenas. Ou seja, o projeto 

colonial de invasão e saque desses povos segue em curso, afinal, todo o Brasil era terra 

indígena. 

O professor deve discutir com os alunos a tese do Marco Temporal e suas 

consequências. De acordo com esta tese, apenas as terras ocupadas por indígenas até a data da 

promulgação da Constituição de 1988 poderiam ser demarcadas (Sabaru, 2023).  

A tese do marco temporal é um ataque ao direito da demarcação das terras indígenas 

garantida pela constituição de 1988 e beneficia quem quer tomar as terras dos povos 

originários como o agronegócio e a indústria de mineração.  

Os indígenas vivem uma guerra de mais de 500 anos contra os invasores de suas terras 

e esta é uma disputa duríssima, com avanços e retrocessos. Portanto, limitar as demarcações 

apenas as terras que estavam ocupadas em 1988 é desconsiderar a própria história brasileira. 

Sobre a atual situação do debate sobre o marco temporal na Câmara de Conciliação 

criada pelo STF, Baré (2025) afirma: 

 

Embora o STF tenha declarado a tese do marco temporal inconstitucional em 2023, 

a criação da Câmara é vista por lideranças indígenas como uma manobra 

institucional para atender às pressões da bancada ruralista. A articulação entre 

setores do agronegócio e representantes do Legislativo busca reverter a decisão do 

Supremo por meio da tramitação da PEC 48/2023 e da formulação de um 

anteprojeto que, na prática, retoma os fundamentos do marco temporal. Entre os 

pontos polêmicos estão a proposta de indenização por terra nua, o enfraquecimento 

do direito das comunidades à consulta livre, prévia e informada e a possibilidade de 

uso da Polícia Militar em ações de reintegração de posse.  
 

É importante que nossos alunos reflitam que a luta dos povos indígenas por seus 

direitos segue atual e a tese do Marco Temporal e a atual Câmara de Conciliação é mais um 

ataque aos povos originários brasileiros. 

 

                                                             
45Os indígenas estão em 86,8% dos municípios brasileiros (IBGE, 2022 apud Velasco; Croquer; Pinhoni, 2023).  



142 
 

Conclusão: 

Por fim, analisando a tabela 6, o professor deve refletir com os estudantes que esta 

presença indígena não está distante de nós. Havia, em Macaé 337, indígenas em 2022. Eles 

também estão presentes em todos os municípios próximos. 

 

Tabela 6 - População indígena por cidade 2022 

Cidade Indígenas % de indígenas 

Macaé 337 0,14 

Rio das Ostras 260 0,17 

Casimiro 59 0,13 

Nova Friburgo 132 0,07 

Campos dos Goytacazes 363 0,08 

Cabo Frio 351 0,16 

Rio de Janeiro 6939 0,11 

Fonte: IBGE, 2022 apud Velasco; Croquer; Pinhoni, 2023. 

 

Indígena é indígena onde quer que ele esteja, seja na floresta ou na cidade. O professor 

pode questionar os alunos: “Vocês deixariam de ser brasileiros se viajassem para os Estados 

Unidos ou outros países?”. Indígenas não deixam de ser o que são ao irem para a cidade ou 

por usarem um celular. É fundamental combater o estereótipo do indígena estagnado no 

tempo e no espaço, afinal os europeus também mudaram bastante desde 1500. 

  



143 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Esta dissertação dialoga profundamente com quem sou e com o que faço. Mais do que 

um simples exercício acadêmico, ela constituiu um gesto de resistência, um movimento de 

afirmação de identidades historicamente silenciadas e um compromisso com a transformação 

do ensino de História em nossas escolas públicas. Partindo de inquietações pessoais, da 

redescoberta de minha ancestralidade indígena e quilombola, de minha atuação como 

professor nas escolas municipais de Campos dos Goytacazes e de Macaé e do reencontro com 

a história do Quilombo de Carukango, esta pesquisa buscou articular a produção de 

conhecimento histórico com práticas pedagógicas comprometidas com a construção de uma 

educação antirracista, plural e inclusiva. 

A investigação sobre o Quilombo de Carukango revelou muito mais do que o simples 

registro da existência de um mocambo no século XIX em Macaé. Ela evidenciou o 

entrelaçamento de resistências negras, indígenas e populares no interior da formação histórica 

brasileira e expôs a persistência dessas lutas na contemporaneidade. Carukango, Maria 

Quilombola e tantos outros sujeitos históricos, cujas trajetórias foram apagadas ou distorcidas 

pelas narrativas eurocêntricas, surgem aqui como protagonistas de uma história que precisa 

ser analisada em nossas salas de aula, para que nossos estudantes possam refletir sobre si 

mesmos e seus ancestrais como sujeitos de dignidade, coragem e promotores de mudanças 

sociais. 

O produto didático apresentado neste trabalho – o guia de atividades pedagógicas –  

não pretende oferecer soluções mágicas. Ele é, antes, uma proposta aberta, que convida 

professores e estudantes a se colocarem em movimento, a duvidarem, a questionarem e a se 

inquietarem diante da história que nos foi ensinada. Pretende-se que as aulas aqui propostas 

sirvam como ponto de partida para a desestabilização de certezas, para o surgimento de 

desconfortos e para o fortalecimento de vínculos identitários e coletivos baseados no respeito 

à diversidade étnico-racial. 

A educação antirracista que defendemos neste trabalho exige um posicionamento 

político que reconheça o racismo como um dos pilares da sociedade brasileira e que 

compreenda a urgência da luta pelas reparações históricas para negros e indígenas. Nesse 

sentido, a história do Quilombo de Carukango nos ensina não apenas sobre o passado, mas 

também sobre o presente e o futuro: ela nos lembra que a resistência é um fio que atravessa 

gerações e que a transformação social é possível. 



144 
 

O resgate de histórias como a de Carukango — e tantas outras que permanecem à 

espera de serem contadas — é parte essencial da disputa por memória e por identidade que se 

trava cotidianamente em nossas escolas. Como professores de História, temos o desafio e a 

responsabilidade de construir em nossos alunos a capacidade crítica de compreender os 

mecanismos de exclusão, opressão e resistência que moldaram — e continuam moldando — 

nossa sociedade. Ao promover o diálogo entre a história local e a história global, entre a 

historiografia acadêmica e o ensino de história, buscamos construir uma educação que 

reconheça a multiplicidade de passados que nos constituem e que abra caminho para futuros 

mais justos e solidários. 

Este trabalho constitui uma contribuição didática para a efetivação da Lei 10.639/03, 

que torna obrigatório o ensino da cultura e história africana e afro-brasileira nas escolas 

públicas e privadas, bem como da Lei 11.645/08, que acrescenta a obrigatoriedade do ensino 

da história e cultura dos povos indígenas brasileiros. Além disso, resgatou a trajetória de um 

personagem ainda pouco conhecido na comunidade escolar – Carukango – e avançou nas 

contribuições historiográficas, ao revelar novas fontes sobre a história.  Desta forma, tornou o 

registro desse mocambo mais completo e complexo, ao revelar novas personagens, como 

Maria Quilombola, e levou estes novos conhecimentos para a sala de aula. 

Nosso guia de atividades apresenta a limitação de ainda não ter sido implementado na 

prática. Dessa forma, não obtivemos o retorno dos alunos, que permitiria aperfeiçoar nossa 

abordagem e tornar as aulas mais atrativas e significativas para eles. Contudo, pretendemos 

superar essa deficiência ao longo dos próximos meses e publicar os resultados dessas práticas 

assim que possível. 

Como caminhos para futuras pesquisas, acreditamos ser possível continuar explorando 

a memória sobre o Quilombo de Carukango para desenvolver práticas didáticas envolvendo 

jogos eletrônicos, jogos de tabuleiro ou de cartas. Outra possibilidade seria a criação de um 

circuito histórico voltado para os alunos, percorrendo o centro de Macaé e incluindo a visita 

ao Busto de Carukango e ao Museu do Legislativo, mas também integrando outros pontos 

relevantes, como a Praça Washington Luís, a Sociedade Musical Nova Aurora e a Lira dos 

Conspiradores, a Prefeitura, o Museu Solar dos Mellos, o Forte Marechal Hermes e a Igreja 

de Santana. Em um circuito como esse, poderiam ser trabalhados diversos momentos 

históricos da cidade. 

Além disso, seria extremamente enriquecedor construir um produto didático a partir de 

uma visita ao Quilombo da Machadinha, localizado em Quissamã, cidade vizinha a Macaé. 

Lá, persistem as ruínas da antiga casa-grande e uma comunidade quilombola bastante ativa, 



145 
 

proporcionando uma oportunidade única para promover a reflexão histórica e o fortalecimento 

das identidades étnico-raciais dos alunos. 

Por fim, reafirmamos que ensinar História é, necessariamente, um ato político. Ensinar 

a história dos povos negros, indígenas e quilombolas é um ato de reparação, de 

ressignificação e de esperança. Que a trajetória de Carukango e seus companheiros e 

companheiras inspire em nós, educadores e educadoras, a coragem necessária para enfrentar 

os desafios diários da prática docente e para seguir sonhando — e construindo — um mundo 

onde todas as histórias sejam dignas de serem lembradas e celebradas. 

O caminho é árduo, permeado de obstáculos, retrocessos e resistências. No entanto, 

como nos ensinam Carukango, Maria Quilombola e tantos outros que ousaram lutar por 

liberdade em tempos sombrios, a luta é sempre necessária e a esperança é sempre possível. 

Que nossos passos sigam firmes, inspirados na força dos que vieram antes de nós e 

comprometidos com aqueles que virão. 

  



146 
 

REFERÊNCIAS 

 

ALEXANDRIA, Lissa de; MARTINS, Valéria. Censo IBGE 2022: ‘As pessoas estão à 

vontade para dizer que são indígenas’, diz ministra Sonia Guajajara. G1, Pará, 07 ago. 2023. 

Disponível em:  https://g1.globo.com/pa/para/noticia/2023/08/07/censo-do-ibge-2022-as-

pessoas-estao-estao-a-vontade-para-dizer-que-sao-indigenas-diz-ministra-sonia-

guajajara.ghtml. Acesso em: 13 ago. 2023. 

 

ALVES, Beatriz. Consciência Negra será feriado nacional pela 1ª vez neste ano: saiba o que 

muda. CNN Brasil, São Paulo. 06 nov. 2024. Política. Disponível em: 

https://www.cnnbrasil.com.br/politica/consciencia-negra-sera-feriado-nacional-pela-1a-vez-

neste-ano-saiba-o-que-muda/. Acesso em: 01 fev. 2025. 

 

ALVES, Francisco das Neves. Estatuária, patrimônio histórico e ensino de História: o caso do 

monumento ao Barão do Rio Branco na cidade do Rio Grande. Historiæ, Rio Grande, v. 6, n. 

2, p. 167-212, 2015. Disponível em: 

https://periodicos.furg.br/hist/article/download/5592/3501/15886. Acesso em: 16 abr. 2025. 

 

ALVES, Raoni; OLIVEIRA, Leandro. Três anos após crime, família de João Pedro cobra 

conclusão do julgamento de policiais réus: 'Sede de justiça', diz pai do adolescente. G1, Rio 

de Janeiro. 18 maio 2023. Disponível em: https://g1.globo.com/rj/rio-de-

janeiro/noticia/2023/05/18/tres-anos-apos-crime-familia-de-joao-pedro-cobra-conclusao-do-

julgamento-de-policiais-reus-sede-de-justica-diz-pai-do-adolescente.ghtml. Acesso em: 05 

nov. 2024. 

 

AJAYI, J. F. Ade. África no início do século XIX: problemas e perspectivas. In:  AJAYI, J. F. 

Ade (ed.). História Geral da África: África do século XIX à década de 1880. Brasília: 

UNESCO, v. 6, 2010. p. 1-26. 

 

AMANTINO, Márcia. Quilombos em Macaé no século XIX. Cadernos de Ciências 

Humanas: Especiaria, Ilhéus, v. 10, n.18, p. 623-647, jul./dez. 2007. Disponível em: 

https://periodicos.uesc.br/index.php/especiaria/article/view/777.  Acesso em: 05 jan. 2021. 

 

AMANTINO, Márcia; FRANCO, Maria da Conceição Vilela. De temido líder de quilombo a 

'Héroe Negro': la saga de Carukangoen Macaé em laprimeramitaddelsiglo XIX. In: 

GUNSENHEIMER; CRUZ; PALLÁN GAYOL (ed.). El otrohéroe: estudios sobre 

laproducción social de memoria al margendel discurso oficial en América Latina. Göttingen: 

Bonn University, v. 3, 2020. p. 119-138. 

 

ARANTES, Erika B. Imagens da África em escolas brasileiras: reflexões sobre uma 

experiência pedagógica. Capoeira: Revista de Humanidade e Letras, [S. l.], v. 6, n. 1, p. 53-

72, 2020. 

 

AMIEL, Sandrine. ¿Quiénessonlospueblos indígenas de Europa y cuálesson sus luchas?.Euro 

News. [S. l.] 09 ago. 2019. Mundo. Disponível em: 

https://es.euronews.com/2019/08/09/quienes-son-los-pueblos-indigenas-de-europa-y-cuales-

son-sus-luchas. Acesso em: 21 jul. 2024. 

 

BARÉ, Andreza. ATL 2025 é marcado por protestos contra Câmara de Conciliação do STF e 

reforça protagonismo indígena nas pautas climáticas. Instituto Sociedade Popular e 



147 
 

Natureza, [S. l.], 16 de abr. 2025. Disponível em: https://ispn.org.br/atl-2025-e-marcado-por-

protestos-contra-camara-de-conciliacao-do-stf-e-reforca-protagonismo-indigena-nas-pautas-

climaticas/. Acesso em 21 abr. 2025. 

 

BARRETO, Patrícia de Sena. Mulheres escravizadas: gravidez, maternidade e as questões 

do trabalho no Brasil - século XIX (1830-1888). 2022. Trabalho de Conclusão de Curso 

(Graduação em História Bacharelado) - Universidade Federal de Ouro Preto, Mariana, 2021. 

Disponível em: https://monografias.ufop.br/handle/35400000/3732. Acesso em: 27 nov. 2024.  

 

BARROS, J. C. D. História, região e espacialidade. Revista de História Regional, [S. l.], v. 

10, n. 1, p. 95-129, 2007. Disponível em: 

https://revistas.uepg.br/index.php/rhr/article/view/2211. Acesso em: 5 jun. 2024. 

 

BASTOS, Tarcísio Pereira. (In)justiça e criminalidade em Macaé no século XIX: Chico do 

Padre, Carukango e Motta Coqueiro- Culpados ou inocentes. In: PAULA, Yann Almeida 

Belmont; GOMES, Marcelo Abreu (org.). Evocações: crimes celebres em Macahé: Chico do 

Padre, Carukango, Motta-Coqueiro: [...]. Campos dos Goytacazes: Essentia, 2023. p. 120-144. 

Disponível em: http://bd.centro.iff.edu.br/jspui/handle/123456789/4406. Acesso em: 8 nov. 

2024. 

 

BENJAMIN, Walter. Teses sobre o conceito da história, 1940. Disponível em: 

https://proibidao.org/wp-content/uploads/2011/10/Sobre-o-conceito-de-historia_Walter-

Benjamin.pdf. Acesso em: 9 abr. 2025. 

 

BITTENCOURT, Circe Maria Fernandes. Ensino de História Fundamentos e Métodos. 2. 

ed. São Paulo: Cortez, 2008. 

 

BRASIL. Base Nacional Comum Curricular. Brasília: [s. n.], 2017. Disponível em: 

http://download.basenacionalcomum.mec.gov.br/. Acesso em: 8 de jul. 2024.  

 

BRASIL. Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-

Raciais e para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana. Brasília: MEC, 

2004. Disponível em: https://www.gov.br/inep/pt-br/centrais-de-conteudo/acervo-linha-

editorial/publicacoes-diversas/temas-interdisciplinares/diretrizes-curriculares-nacionais-para-

a-educacao-das-relacoes-etnico-raciais-e-para-o-ensino-de-historia-e-cultura-afro-brasileira-e-

africana. Acesso em: 20 jul. 2024. 

 

BRASIL. Poder legislativo. Coleção de Leis do Império do Brasil 1831. Rio de Janeiro: 

Typografia Nacional, primeira parte, v. 1, 1875. Disponível em: 

https://www2.camara.leg.br/legin/fed/lei_sn/1824-1899/lei-37659-7-novembro-1831-564776-

publicacaooriginal-88704-pl.html. Acesso em: 10 mar. 2021.  

 

CABRAL, Uberlândia. De 2010 a 2022, população brasileira cresce 6,5% e chega a 203,1 

milhões. Agência IBGE Notícias, [S. l.], 28 jun. 2023. Censo 2022. Disponível em: 

https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-

noticias/noticias/37237-de-2010-a-2022-populacao-brasileira-cresce-6-5-e-chega-a-203-1-

milhoes. Acesso em 26 abr. 2025. 

 

CAMAZANO, Priscila. Entenda o que foi a Frente Negra, movimento pioneiro criado há 90 

anos. Portal Geledés, [S. l.], 18 set. 2021. Disponível em: 



148 
 

https://www.geledes.org.br/entenda-o-que-foi-a-frente-negra-movimento-pioneiro-criado-ha-

90-anos/. Acesso em: 24 jul. 2024. 

 

CAMINHA, Pero Vaz de. A carta de Pero Vaz de Caminha. [S.l.]: Ministério da Cultura, 

1500.  Disponível em: 

http://objdigital.bn.br/objdigital2/Acervo_Digital/livros_eletronicos/bndigital0009/bndigital00

09.pdf. Acesso em: 21 ago. 2024. 

 

CARAPEBUS. Sobre Carapebus. Carapebus, 2021. Disponível em: 

https://carapebus.rj.gov.br/site/pagina/sobre_carapebus/57/2. Acesso em: 26 abr. 2021. 

 

CAVALCANTE, Daniele. Eratóstenes: Como o gênio africano provou que a terra não é 

plana? Canal Tech, [S. l.], 18 abr. 2023. Ciência, Espaço. Disponível em: 

https://canaltech.com.br/espaco/eratostenes-como-genio-africano-provou-que-terra-nao-e-

plana-246812/. Acesso em: 23 jul. 2024. 

 

CERQUEIRA, Daniel; BUENO, Samira (coord.). Atlas da violência 2024. Brasília: Ipea; 

FBSP, 2024. Disponível em: https://repositorio.ipea.gov.br/handle/11058/14031. Acesso em: 

20 fev. 2025. 

 

CINTRA, Jorge Pimentel. Os limites das capitanias hereditárias do sul e o conceito de 

território. In:Anais do Museu Paulista: história e cultura material, v. 25, n. 2, 2017. p. 203-

223. Disponível em: https://doi.org/10.1590/1982-02672017v25n0208. Acesso em: 08 fev. 

2025. 

 

CORDEIRO, Hévil Gomes. Carukango: o príncipe dos escravos. Campos dos Goytacazes: 

Grafimar, 2009. 

 

COSTA, Camila. Quantas são as línguas indígenas do Brasil, onde são faladas e o que as 

ameaça? BBC News, Brasil. 17 Nov. 2023. Disponível em: 

https://www.bbc.com/portuguese/resources/idt-2779c755-7af1-495a-a41c-d02995e459b8. 

Acesso em: 21 jul. de 2024. 

 

COUNTRY METERS. África. [S. l], 2025.  Disponível em: 

https://countrymeters.info/pt/Africa. Acesso em 18 fev. 2025 

 

CROQUER, Gabriel; PINHONI, Maria; VELASCO, Clara. Censo IBGE: Brasil tem 1,3 

milhão de quilombolas. G1, [S. l.], 27 jul. 2023. Economia. Disponível em: 

https://g1.globo.com/economia/censo/noticia/2023/07/27/censo-do-ibge-brasil-tem-13-

milhao-de-quilombolas.ghtml.  Acesso em: 02 jul. 2024. 

 

CUNHA, Adrielle Soares; DUVERNOY, Doriele Andrade; JÚNIOR, AMORIM JÚNIOR, 

José Correia de. Educação das relações étnico-raciais e bncc: descontinuidade e 

silenciamento. In:Encontro de Pesquisa Educacional em Pernanbuco, 8., 2022, Campina 

Grande. Anais do Encontro de Pesquisa Educacional em Pernanbuco. Campina Grande: 

Realize Editora, 2022. Disponível em: https://editorarealize.com.br/artigo/visualizar/83607. 

Acesso em: 10 jul. 2024.  

 

DARWIN, Charles. Viagem de um naturalista ao redor do mundo: diários de pesquisa 

sobre a história natural e a geologia dos países visitados durante a viagem do Beagle. Porto 



149 
 

Alegre: L&PM Pocket, 2013. Disponível em: https://lelivros.love/book/baixar-livro-viagem-

de-um-naturalista-ao-redor-do-mundo-charles-darwin-em-pdf-epub-mobi-ou-ler-online/. 

Acesso em: 10 out. 2021. 

 

DEBRET, Jean Baptiste. Viagem pitoresca e histórica ao Brasil. São Paulo: Livraria 

Martins, t.1, v.1/2, 1940. Disponível em: 

https://bibliotecadigital.seade.gov.br/view/singlepage/index.php?pubcod=10014150&parte=1. 

Acesso em: 09 nov. 2023. 

 

 

ELTIS, David; RICHARDSON, David. Principais regiões e portos envolvidos no comércio 

transatlântico de escravos, todos os anos. [S. l.], 2022a. Disponível em: 

https://www.slavevoyages.org/blog/major-regions-ports-trans-atlantic-slave-trade. Acesso em: 

18 fev. 2025. 

 

ELTIS, David; RICHARDSON, David. Volume e direção do comércio transatlântico de 

escravos. [S. l.], 2022b. Disponível em: https://www.slavevoyages.org/blog/volume-and-

direction-trans-atlantic-slave-trade. Acesso em 18 fev. 2025. 

 

EXPOSIÇÃO “A Casa e o Tempo” Revela História do Prédio da Câmara Antiga em Macaé. 

Macaé Tips, [Macaé], 15 maio 2024. O que fazer? Disponível em: 

https://macaetips.com/exposicao-a-casa-e-o-tempo-revela-historia-do-predio-da-camara-

antiga-em-macae/. Acesso em: 22 out. 2024. 

 

FEIJÓ, Dionísio da Cunha Ribeiro. Quadro estatístico da população da Província do Rio de 

Janeiro, segundo as condições, sexo e cores. In: RIO DE JANEIRO (Província). Relatório do 

presidente da província do Rio de Janeiro. O conselheiro Paulino José Soares de Souza na 

abertura da 1.a sessão da 3.a legislatura da Assembléa Provincial, acompanhado do orçamento 

da receita e despeza para o anno de 1840 a 1841. 2ª Edição. Nictheroy: Typ. de Amaral & 

Irmão, 1851. Disponível em: http://brazil.crl.edu/bsd/bsd/771/000109.html. Acesso em: 20 

abr. 2021. 

 

FERREIRA, Ana Lúcia Nunes. O município de Macaé: fortunas agrárias na transição da 

escravidão para o trabalho livre. 2001. Dissertação (Mestrado em História Econômica e 

Social) – Universidade Federal Fluminense, Niterói, 2001.  

 

FLORENTINO, Manolo. Em costas negras: uma história do tráfico de escravos entre a 

África e o Rio de Janeiro. São Paulo: Companhia das Letras, 1997. 

 

FONSECA, Mariana Bracks. Poder feminino e matriarcado na África Pré-colonial. Revista 

África e Africanidades, [S. l.],Ano XII, n. 32, [p. 1-5 do pdf], nov. 2019. Disponível em: 

https://africaeafricanidades.com.br/documentos/0530112019.pdf. Acesso em: 16 fev. 2025. 

 

FRANÇA, Michael; PORTELA, Alysson; SOUZA, Erivelton. Brancos e negros na 

distribuição de renda. Texto para Discussão n. 15. Núcleo de Estudos Raciais do Insper, São 

Paulo, 2024. Disponível em: 

https://repositorio.insper.edu.br/server/api/core/bitstreams/a86e843c-e44b-4adf-891e-

c350c258a25c/content . Acesso em: 20 fev. 2025. 

 



150 
 

FREIRE, José Ribamar Bessa; MALHEIROS, Márcia Fernanda. Aldeamentos indígenas do 

Rio de Janeiro. 2. ed. Rio de Janeiro: EdUERJ, 2009. 

 

FREITAS, Décio. A miserável revolução das classes infames. Rio de Janeiro: Record, 2005. 

 

GÓIS, A. C. Pindorama:como era a vida no Brasil antes dos europeus? Mega Curioso, [S. 

l.], 7 abr. 2023. Artes/Cultura. Disponível em: https://www.megacurioso.com.br/artes-

cultura/124821-pindorama-como-era-a-vida-no-brasil-antes-dos-europeus.htm. Acesso em: 25 

fev. 2025. 

 

GOMES, Flávio. Mocambos e quilombos: uma história do campesinato negro no Brasil. São 

Paulo: Editora Claro Enigma, 2015. Disponível em : 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/7923599/mod_resource/content/1/Gomes_-

Fla%CC%81vio-dos-Santos-Mocambos-e-quilombos-Claro-Enigma-_2015_.pdf.  Acesso em: 

06 mar. 2024. 

 

GOMES, Flávio. Palmares: escravidão e liberdade no Atlântico Sul. São Paulo: Contexto, 

2005. 

 

GOMES, Flávio. Uma tradição rebelde: notas sobre os quilombos na capitania do Rio de 

Janeiro (1625-1818). Afro-Ásia, [Bahia], n. 17, p. 7-28, 1996. 

 

GOMES, Marcelo Abreu. Da colonização à cidade de São João de Macahé (Séc. XVI-XIX): 

sítese histórica. In: PAULA, Yann Almeida Belmont; GOMES, Marcelo Abreu (org.). 

Evocações: crimes celebres em Macahé: Chico do Padre, Carukango, Motta-Coqueiro: [...]. 

Campos dos Goytacazes: Essentia, 2023. p. 89-119. Disponível em: 

http://bd.centro.iff.edu.br/jspui/handle/123456789/4406. Acesso em: 8 nov. 2024. 

 

GOMES, Marcelo Abreu. Live 190 anos do fim do quilombo de Carukango. Macaé: 

Secretaria de Cultura de Macaé, 2021. 1 vídeo (94 min 48 s). Publicado pelo canal da 

Secretaria de Cultura de Macaé. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=11wQiwTKVms. Acesso em: 30 maio de 2021.  

 

GOMES, Nilma Lino. O movimento negro brasileiro como ator político. In: O 

movimento negro educador: saberes construídos nas lutas por emancipação. Petrópolis: 

Vozes, 2017, p. 21-39. 

 

GOMES, Nilma Lino. Relações étnico-raciais, educação e descolonização dos currículos. 

Currículo sem fronteiras. [S. l.], v. 12, n. 1, p. 98–109, jan./abr. 2012. Disponível em: 

http://www.curriculosemfronteiras.org/vol12iss1articles/gomes.htm. Acesso em: 20 jul. 2024. 

 

GONÇALVES, Patrícia.17 mulheres negras brasileiras que lutaram contra escravidão. Portal 

Geledés, [S. l.], 10 jul. 2017. Disponível em: https://www.geledes.org.br/17-mulheres-negras-

brasileiras-que-lutaram-contra-escravidao/?form=MG0AV3. Acesso em: 16 fev. 2025. 

 

GOUBERT, Pierre. História Local. Revista Arrabaldes. [S. l.], ano I, n. 1, p. 69-82, 

maio/ago. 1988.  

 

GRINBERG, Keila. Dossiê: Estátuas!!!!!: Isto não é uma estátua. Conversa de 

historiadoras. [S. l.], 21 jun. 2020. Disponível em: 



151 
 

https://conversadehistoriadoras.com/2020/06/21/dossie-

estatuas/#:~:text=A%20est%C3%A1tua%20que%20voc%C3%AA%20v%C3%AA,por%20a

queles%20%20%20%20%20%20%20%20que%20o%20v%C3%AAem. Acesso em: 04 nov. 

2024.  

 

GUERRA, Amanda Estela. Comentários: Breve histórico da configuração político-

administrativa brasileira. [S. l.]: IBGE, [2011]. Disponível em: 

https://geoftp.ibge.gov.br/organizacao_do_territorio/estrutura_territorial/evolucao_da_divisao

_territorial_do_brasil/evolucao_da_divisao_territorial_do_brasil_1872_2010/breve_historico_

da_configuracao_politico_administrativa_brasileira.pdf. Acesso em: 9 abr. 2025. 

 

HANZEN, Elstor. Mesmo sendo maioria na população brasileira, negros ainda têm baixa 

representatividade no meio acadêmico. Jornal da Universidade – UFRGS, [S. l.], 18 de Nov. 

2021. Reportagens. Disponível em: https://www.ufrgs.br/jornal/mesmo-sendo-maioria-na-

populacao-brasileira-negros-ainda-tem-baixa-representatividade-no-meio-academico/. Acesso 

em: 18 abr. 2025. 

 

IBGE. História & fotos: Casimiro de Abreu. [S. l], 2021a.  Disponível em: 

https://cidades.ibge.gov.br/brasil/rj/casimiro-de-abreu/historico.  Acesso em: 26 abr. 2021. 

 

IBGE. História & fotos: Conceição de Macabu. [S. l], 2021b. Disponível em: 

https://cidades.ibge.gov.br/brasil/rj/conceicao-de-macabu/historico. Acesso em: 26 abr. 2021. 

 

IBGE. História & fotos: Quissamã-RJ. [S. l], 2021c. Disponível em: 

https://cidades.ibge.gov.br/brasil/rj/quissama/historico. Acesso em: 26 abr. 2021. 

 

IBGE.  Recenseamento do Brasil em 1872. Rio de Janeiro, 1874.  Disponível em: 

https://biblioteca.ibge.gov.br/visualizacao/livros/liv25477_v10_rj.pdf. Acesso em: 15 fev. 

2021. 

 

IMORTAIS IA. Carukango: A luta pela liberdade.[S. l.: s. n.], 2023. 1 vídeo (6 min 37 s). 

Publicado pelo canal Imortais IA. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=dm8bd6uKt7M. Acesso em: 16 fev. 2025. 

 

ISAACMAN, Allen F. Os países da bacia do Zambeze. In: AJAYI, J. F. Ade (ed.). História 

Geral da África: África do século XIX à década de 1880. Brasília: UNESCO, v. 6, 2010. p. 

211-247. 

 

JAMES, C. R. L. Os jacobinos negros: Toussaint L’Ouverture e a revolução de São 

Domingos. São Paulo: Boitempo, 2007. 

 

LAEMMERT, Eduard; LAEMMERT, Heinrich. AlmanakAdminstrativo, Mercantil e 

Industrial da Corte e Provincia do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro: Laemmert, 1849. 

Disponível em: 

https://memoria.bn.gov.br/DocReader/DocReader.aspx?bib=313394x&Pesq=henrique%20coe

lho%20ant%c3%a3o&pagfis=3042. Acesso em: 26 nov. 2024. 

 

LAEMMERT, Eduard; LAEMMERT, Heinrich. AlmanakAdminstrativo, Mercantil e 

Industrial da Corte e Provincia do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro: Laemmert, 1855. 

Disponível em: 



152 
 

https://memoria.bn.gov.br/DocReader/DocReader.aspx?bib=313394x&Pesq=henrique%20coe

lho%20ant%c3%a3o&pagfis=8758. Acesso em: 26 nov. 2024. 

 

LAMEGO, Alberto. A Terra Goytacá: á luz de documentos inéditos. Paris: L’Editiond’art, t. 

1, 1913. Disponível em: 

https://www.jstor.org/stable/pdf/community.38773434.pdf?refreqid=fastly-

default%3Aa10662bc4408c2311707812083cb68e4&ab_segments=0%2Fbasic_phrase_search

%2Fcontrol&initiator=search-results&acceptTC=1. Acesso em: 8 fev. 2025. 

 

LAMEGO, Alberto. Macaé à luz de documentos inéditos. In: IBGE. Anuário Geográfico do 

Estado do Rio de Janeiro. Niterói: Serviço Gráfico do IBGE, n.11, 1958, p. 1-152. 

Disponível em: https://biblioteca.ibge.gov.br/visualizacao/periodicos/22/agerj_1958_n11.pdf . 

Acesso em: 19 fev. 2021. 

 

LIMA, Jelly Juliane Souza de. Negros e indígenas na fronteira entre Brasil e Guiana Francesa: 

o caso da comunidade "misturada" Quilombo Kulumbu do Patuazinho. Das Amazônias: 

revista discente de história da UFAC. Rio Branco, v. 6, n. 1, p. 138-164, jan/jun. 2023. 

Disponível em: 

https://www.academia.edu/107820583/Negros_e_ind%C3%ADgenas_na_fronteira_entre_Bra

sil_e_Guiana_Francesa_o_caso_da_comunidade_misturada_Quilombola_Kulumbu_do_Patua

zinho. Acesso em: 08 abr. 2025. 

 

LIMA, Mônica. Dossiê: Estátuas!!!!!: Sobre destruição e reconstrução. Conversa de 

historiadoras. [S. l.], 21 jun. 2020. Disponível em: 

https://conversadehistoriadoras.com/2020/06/21/dossie-

estatuas/#:~:text=A%20est%C3%A1tua%20que%20voc%C3%AA%20v%C3%AA,por%20a

queles%20%20%20%20%20%20%20%20que%20o%20v%C3%AAem. Acesso em: 04 nov. 

2024.  

 

LIMA, Renata Azevedo.Colonos suíços x quilombolas: a resistência escrava no Rio de 

Janeiro do século XIX.Texto para Discussão, n. 24. POLIS - Laboratório de História 

Econômica-Social, Niterói, 2010. Disponível em: 

http://www.historia.uff.br/polis/files/texto_24.pdf. Acesso em: 05/05/2021. 

 

LINDNER, Julia. Presidente da Fundação Palmares repudia Zumbi, que dá nome à 

instituição. UOL, Brasília, 14 maio 2020. Cotidiano. Disponível em: 

https://noticias.uol.com.br/ultimas-noticias/agencia-estado/2020/05/14/presidente-da-

fundacao-palmares-repudia-zumbi-que-da-nome-a-instituicao.htm. Acesso em: 06 nov. 2024. 

 

LIRA, Renata. Quilombo na Serra do Mar: a ousadia de lutar pela liberdade. 2. ed. Rio de 

Janeiro: Conexão 7, 2023. 

 

LISSARDY, Gerardo. Derrubar todos os monumentos do mundo não muda o que aconteceu, 

diz vencedor do Pulitzer. BBC News Mundo, Nova York, 25 jul. 2020. Disponível em: 

https://www.bbc.com/portuguese/internacional-53472767. Acesso em: 04 nov. 2025.  

 

MACAÉ inaugura busto de líder quilombola e reacende debate sobre história das cidades da 

região. Clique Diário, [Macaé], 02 out. 2023. Cidades. Disponível em: 

https://cliquediario.com.br/cidades/macae-inaugura-busto-de-lider-quilombola-e-reacende-

debate-sobre-historia-das-cidades-da-regiao. Acesso em: 21 out. 2024. 



153 
 

 

MACHADO, Marina Monterio. Entre Fronteiras: terras indígenas nos sertões fluminenses 

(1790 – 1824). 2010. Tese (Doutorado em História Social) – Universidade Federal 

Fluminense, Niterói, 2010. 

 

MAGALHÃES, Juliana de Paiva. Moçambique e Vale do Paraíba na dinâmica do 

comércio de escravos: diásporas e identidades étnicas, séc. XIX. 2010. Dissertação 

(Mestrado em História Social) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2010. 

 

MAPCHART. África: mapa detalhado. [S. l.], 2025. Disponível em: 

https://www.mapchart.net/africa-detailed.html. Acesso em: 19 fev. 2025. 

 

MARINI, Jerônino. Planisfério. Veneza: [s. n.], 1511. 1 mapa. Disponível em: http://mapas-

historicos.com/jeronimo-marini.htm. Acesso em: 23 jul. 2024.  

 

MATTOS, Hebe. Dossiê: Estátuas!!!!!: O que documenta um monumento? Conversa de 

historiadoras. [S. l.], 21 jun. 2020. Disponível em: 

https://conversadehistoriadoras.com/2020/06/21/dossie-

estatuas/#:~:text=A%20est%C3%A1tua%20que%20voc%C3%AA%20v%C3%AA,por%20a

queles%20%20%20%20%20%20%20%20que%20o%20v%C3%AAem. Acesso em: 04 nov. 

2024.  

 

MENDONÇA, Heloísa. Na véspera da Consciência Negra, cliente negro é espancado até a 

morte em loja do Carrefour de Porto Alegre. El País. São Paulo, 20 nov. 2020. Violência. 

Disponível em: https://brasil.elpais.com/brasil/2020-11-20/na-vespera-da-consciencia-negra-

cliente-negro-e-espancado-ate-a-morte-em-loja-do-carrefour-em-porto-alegre.html. Acesso 

em: 05 nov. 2024. 

 

MERCIER, Daiela. Estátua de Borba Gato, símbolo da escravidão em São Paulo, é incendiada 

por ativistas. El País. São Paulo. 24 jul. 2021. Disponível em: 

https://brasil.elpais.com/brasil/2021-07-24/estatua-do-borba-gato-simbolo-da-escravidao-em-

sao-paulo-e-incendiada-por-ativistas.html. Acesso em: 04 nov. 2024. 

 

MILHOMEM, Jannete da Silva. Quintais produtivos das mulheres quilombolas griôs do 

quilombo Dona Juscelina, Muricilândia-TO: Perspectivas de práticas educativas e culturais 

(2018-2021). 2021. Dissertação (Mestrado em Estudos de Cultura e Território) – 

Universidade Federal do Tocantins, Araguaína, 2021. 

 

MINHA alma: A paz que eu não quero. Compositor: Marcelo Yuka. Intéprete: Marcelo 

Falcão. In: LADO b lado a. Intérprete: O Rappa.  Rio de Janeiro: Warner Music. 1999. CD, 

faixa 6.  

 

MOURA, Clovis. A quilombagem como expressão de protesto radical. In MOURA, Clovis 

(org.). Os quilombos na dinâmica social do Brasil. Maceió: EDUFAL, 2001. p. 103-115.  

 

MOURA, Clovis. Dialética Radical do Brasil Negro. São Paulo: Editora Anita, 1994. 

 

MOURA, Clovis. Quilombos: resistência ao escravismo. 3. ed. São Paulo: Editora Ática, 

1993. 

 



154 
 

MUNDURUKU, Porakê. Todo quilombo floresceu de uma semente indígena. Instagram: 

@porake.mdk, 20 nov. 2024. Disponível em: 

https://www.instagram.com/p/DClp5J2u33v/?igsh=MWVuMGt0OGsxMGZ5ag%3D%3D. 

Acesso em: 04 mar. 2025. 

 

NASCIMENTO, Beatriz. A luta dos quilombos: Ontem, hoje e amanhã. In: RATTS, Alex 

(org.). Uma história feita por mãos negras: relações raciais, quilombos e movimentos. Rio 

de Janeiro: Schwarcz, 2021a. [p. 133-145 do pdf]. Disponível em: 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/7269104/mod_resource/content/1/Beatriz%20Nasci

mento%20-%20Uma%20histo%CC%81ria%20feita%20por%20ma%CC%83os%20negras-

Zahar%20%282021%29.pdf. Acesso em: 01 ago. 2024. 

 

NASCIMENTO, Beatriz. Escravos a serviço do progresso In: RATTS, Alex (org.). Uma 

história feita por mãos negras: relações raciais, quilombos e movimentos. Rio de Janeiro: 

Schwarcz, 2021b. [p. 66-74 do pdf]. Disponível em: 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/7269104/mod_resource/content/1/Beatriz%20Nasci

mento%20-%20Uma%20histo%CC%81ria%20feita%20por%20ma%CC%83os%20negras-

Zahar%20%282021%29.pdf. Acesso em: 01 ago. 2024. 

 

NASCIMENTO, Beatriz. Kilombo e memória comunitária: um estudo 

de caso. In RATTS, Alex. Eu sou Atlântida: sobre a trajetória de vida de Beatriz 

Nascimento. São Paulo: Imprensa Oficial do Estado de São Paulo: Instituto Kuanza, 2006. 

p.109-116. 

 

NASCIMENTO, Beatriz. Quilombos: mudança social ou conservantismo? In: RATTS, Alex 

(org.). Uma história feita por mãos negras: relações raciais, quilombos e movimentos. Rio 

de Janeiro: Schwarcz, 2021c. [p. 115-132 do pdf]. Disponível em: 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/7269104/mod_resource/content/1/Beatriz%20Nasci

mento%20-%20Uma%20histo%CC%81ria%20feita%20por%20ma%CC%83os%20negras-

Zahar%20%282021%29.pdf. Acesso em: 01 ago. 2024. 

 

NASCIMENTO, Beatriz. Sistemas sociais alternativos organizados pelos negros: dos 

quilombos às favelas. In: RATTS, Alex (org.). Uma história feita por mãos negras: relações 

raciais, quilombos e movimentos. Rio de Janeiro: Schwarcz, 2021d. [p. 104-114 do pdf]. 

Disponível em: 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/7269104/mod_resource/content/1/Beatriz%20Nasci

mento%20-%20Uma%20histo%CC%81ria%20feita%20por%20ma%CC%83os%20negras-

Zahar%20%282021%29.pdf. Acesso em: 01 ago. 2024. 

 

NASCIMENTO, Beatriz. Zumbi de NgolaDjanga ou de Angola Pequena ou do Quilombo dos 

Palmares. In: RATTS, Alex (org.). Uma história feita por mãos negras: relações raciais, 

quilombos e movimentos. Rio de Janeiro: Schwarcz, 2021e. [p. 91-98 do pdf]. Disponível em: 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/7269104/mod_resource/content/1/Beatriz%20Nasci

mento%20-%20Uma%20histo%CC%81ria%20feita%20por%20ma%CC%83os%20negras-

Zahar%20%282021%29.pdf. Acesso em: 01 ago. 2024. 

 

NATIONAL GEOGRAPHIC BRASIL . O que é Abya Yala, o nome dado ao continente 

americano? National Geographic, [S. l.], 09 ago. 2023. História. Disponível em: 

https://www.nationalgeographicbrasil.com/historia/2023/08/o-que-e-abya-yala-o-nome-dado-

ao-continente-americano. Acesso em 21 jul. 2024. 



155 
 

 

NUNES, Rossana (org.). O Quilombo do Carucango. Macaé: Prefeitura de Macaé, [2013]. 

Disponível em: https://www.macae.rj.gov.br/midia/conteudo/arquivos/1390889627.pdf.  

Acesso em: 02 out. 2024.  

 

OSCAR, João. A saga de um herói negro. Rio de Janeiro: Livraria Francisco Alves Editora, 

2006. 

 

OSCAR, João. Curukango Rei: Saga de um Herói Negro. Niterói: Cromos, 1988. 

 

PARADA, Antonio Alvares. Histórias Curtas e Antigas de Macaé. Rio de Janeiro: Artes 

Gráficas, v. 2, 1995. 

 

PARDO, Aristides Leo. Não foi nada fácil: a tardia colonização portuguesa e a resistência dos 

índios Goytacazes na Capitania de São Tomé. Sobre Ontens: Revista online do curso de 

História da FAFIUV, [S. l.] v.2, n. 6, p.50-55, 2012. Disponível em: 

https://drive.google.com/file/d/1GdA-kifLjXCIPQ93BqqY24nb1bUE5iPn/view. Acesso em: 

08 fev. 2025. 

 

PARIZOTTO, Jéssica. Eratóstenes: o gênio africano que descobriu que a Terra é redonda. 

Mega Curioso. [S. l.], 02 mar. 2023. Ciência. Disponível em: 

https://www.megacurioso.com.br/ciencia/124475-eratostenes-o-genio-africano-que-

descobriu-que-a-terra-e-redonda.htm. Acesso em: 23 jul. 2024. 

 

PAULA, Yann Almeira Belmont. A Traição da Escrita: o livro, seu tempo e a memória cativa. 

In: PAULA, Yann Almeida Belmont; GOMES, Marcelo Abreu (org.). Evocações: crimes 

celebres em Macahé: Chico do Padre, Carukango, Motta-Coqueiro: [...]. Campos dos 

Goytacazes: Essentia, 2023. p. 5-11. Disponível em: 

http://bd.centro.iff.edu.br/jspui/handle/123456789/4406. Acesso em: 8 nov. 2024. 

 

PEREIRA, Amilcar Araujo. Narrativas de (re)existência e educação antirracista. In: 

PEREIRA, Amilcar Araujo (org.). Narrativas de (re)existência: antirracismo, história e 

educação. Campinas: Editora da Unicamp, 2021. p. 49-76. 

 

PEREIRA, Amilcar Araujo; SILVA, Jessika Rezende Souza da. Possibilidades na luta pelo 

ensino de histórias negras na era das bases nacionais curriculares no Brasil e nos Estados 

Unidos: a Lei 10.639/03 e os NationalHistory Standards. Educar em Revista, Curitiba, v. 37, 

p. 1-25, 2021. Disponível em: https://revistas.ufpr.br/educar/article/view/76993. Acesso em: 

12 jul. 2024. 

 

PEREIRA, N. M.; SEFFNER, F. Ensino de História: passados vivos e educação em questões 

sensíveis. Revista História Hoje, [S. l.], v. 7, n. 13, p. 14-33, 2018.  Disponível em: 

https://rhhj.anpuh.org/RHHJ/article/view/427. Acesso em: 21 ago. 2024. 

 

PEREIRA, Walter Luiz Carneiro de Mattos; PESSOA, Thiago Campos. Silêncios atlânticos: 

sujeitos e lugares praieiros no tráfico ilegal de africanos para o Sudeste brasileiro (c.1830 – 

c.1860). Estudos Históricos, Rio de Janeiro, v. 32, n. 66, p. 79-100, jan./abr. 2019. 

Disponível em: https://www.scielo.br/j/eh/a/4PqFPx7zvr7rmxMFzbv7D3c/?lang=pt. Acesso 

em: 07 fev. 2021. 

 



156 
 

PORTAL FLUMINENSE. Busto de Carukango liderança quilombola e escravizado será 

inaugurado em Macaé-RJ. Portal Fluminense. Rio de Janeiro, 28 set. 2023. Cultura. 

Disponível em: https://portalfluminense.com.br/2023/09/28/busto-de-carukango-lideranca-

quilombola-e-escravizado-sera-inaugurado-em-macae-rj/. Acesso em: 21 out. 2024. 

 

REZNIK, L. História local: pesquisa, ensino e narrativa. In: Encontro de História do Vale do 

Paraíba Fluminense, 1., 2008, Vassouras. Relatório de Atividades do Encontro de História 

do Vale do Paraíba Fluminense. Rio de Janeiro: Instituto Cultural Cidade Viva; Instituto 

Cultural Light, 2008. p. 49-53. 

 

REUTERS. Estátua de escravocrata é substituída por uma de manifestante negra no Reino 

Unido. G1, Mundo, 15 jul. 2020. Disponível em: 

https://g1.globo.com/mundo/noticia/2020/07/15/estatua-de-escravocrata-e-substituida-por-

uma-de-manifestante-negra-no-reino-unido.ghtml. Acesso em : 06 maio 2025. 

 

RIBEIRO, M. B. A. A história local e regional em sala de aula. In: Simpósio Nacional de 

História, 26., 2011, São Paulo. Anais do XXVI Simpósio da Anpuh, São Paulo: ANPUH, 

2012. [p. 1-15 do pdf]. 

 

RIO DAS OSTRAS. Conheça um pouco dessa história. Rio das Ostras, 2021.  Disponível 

em: https://www.riodasostras.rj.gov.br/historia/. Acesso em: 26 abr. 2021. 

 

Rio de Janeiro (Estado). SERLA. Regiões Hidrográficas do Estado do Rio de Janeiro. Rio 

de Janeiro: SERLA, 2008. Disponível em: 

https://www.agevap.org.br/downloads/maparegiao.pdf . Acessado em: 15 de fev. 2025. 

 

REZENDE, João Bernardo da Costa. Declarações. Diário do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 

11 nov. 1829. p. 33. Disponível em: 

https://memoria.bn.gov.br/docreader/DocReader.aspx?bib=094170_01&pagfis=10651. 

Acesso em: 19 abr 2025. 

 

 

SABARU, Marcos. Não ao Marco Temporal!: Cartilha sobre o julgamento decisivo para o 

futuro dos povos indígenas do Brasil e o enfrentamento da crise climática. [S. l.]: APIB, 2023. 

Disponível em: https://apiboficial.org/files/2023/06/marcotemporal_cartilha_v7.pdf. Acesso 

em: 21 abr. 2024. 

 

SAINT-HILAIRE, Auguste de. Viagem pelo distrito dos diamantes e litoral do Brasil: com 

um “resumo histórico das revoluções do Brasil, da chegada de D. João VI à América à 

abdicação de D. Pedro”. Rio de Janeiro: Editora Nacional, 1941. Disponível em: 

http://bdor.sibi.ufrj.br/handle/doc/294. Acesso em: 05 fev. 2021. 

 

SALIM, Ahmed Idha. O litoral e o interior da África Oriental de 1800 a 1845. In:  AJAYI, J. 

F. Ade (ed.). História Geral da África: África do século XIX à década de 1880. Brasília: 

UNESCO, v. 6, 2010. p. 249-274. 

 

SANTOMÉ, J. T. As Culturas Negadas no Currículo. In: Alienígenas na sala de aula: Uma 

introdução aos estudos culturais em educação. 9. ed. Petrópolis: Vozes, 2011. p. 155-172. 

 



157 
 

SANTOS, Gleidson Fernando Rocha dos. Carucango: resistência quilombola no Rio de 

Janeiro. Ofícios de Clio: revista discente dos cursos de História da Universidade Federal de 

Pelotas. Pelotas, v. 6, n. 10, p. 217-235, jan./jul. 2021. Disponível em: 

https://periodicos.ufpel.edu.br/index.php/CLIO/article/view/21103. Acesso em: 26 jun. 2024.  

 

SANTOS, Ynaê Lopes dos. História da África e do Brasil Afrodescendente. 1. ed. Rio de 

Janeiro: Pallas, 2021.  

 

SCHROEDER, Lucas; SOUZA, Renata. Mulher vítima de estupro pode ter pena maior que 

estuprador em caso de abordo, segundo projeto. CNN. São Paulo. 14 jun. 2024. Política. 

Disponível em: https://www.cnnbrasil.com.br/politica/mulher-vitima-de-estupro-pode-ter-

pena-maior-que-estuprador-em-caso-de-aborto-segundo-projeto/. Acesso em: 19 jul. 2024. 

 

SCHWARCZ, Lilia Moritz. O espetáculo das raças: cientistas, instituições e questão racial 

no Brasil 1870-1930. São Paulo: Companhia das Letras, 1993. 

 

SILVA, José Carneiro da. Memoriatopographica e histórica sobre os Campos dos 

Goytacazes: com uma noticia breve de suas producções e commercio. Nova Ed. Rio de 

Janeiro: TypographiaLeuzinger, 1907. Disponível em: 

https://archive.org/details/memoriatopograp00silvgoog. Acesso em: 18 out. 2022. 

 

SILVA, José Carneiro da. Memoria topographica e histórica sobre os Campos dos 

Goytacazes: com huma noticia breve de suas producções e commercio. Rio de Janeiro: 

Impressão Régia, 1819. Disponível em: 

http://acervo.bndigital.bn.br/sophia/index.asp?codigo_sophia=99194. Acesso em: 18 out. 

2022. 

 

SILVA, Leonardo de Vasconcellos. Machadinha: origem, história e influências. Quissamã-

RJ: EDG Editora Gráfica, 2009. 

 

SILVA, T. T. Apresentação. In: Currículo: teoria e história. Petrópolis: Vozes, 2013. p. 7-13. 

 

SINIMBU, Fabiola. Fundação Cultural Palmares reconhece mais 23 comunidades 

quilombolas. Agência Brasil, Brasília. 28 jul. 2023. Direitos Humanos. Disponível em: 

https://agenciabrasil.ebc.com.br/direitos-humanos/noticia/2023-07/fundacao-cultural-

palmares-reconhece-mais-23-comunidades-quilombolas?form=MG0AV3. Acesso em: 03 fev. 

2025. 

 

SIQUEIRA, Indianarae. Tacaram fogo na estátua de Borba Gato: Que pena que não foi o 

próprio. Disponível em: https://tribunadaimprensalivre.com/tacaram-fogo-na-estatua-de-

borba-gato-que-pena-que-nao-foi-o-proprio/. Acesso em 15 abr. 2025. 

 

SLAVE VOYAGES. Moçambique. [S. l.: s. n.], 1853. 1 mapa. Disponível em: 

https://www.slavevoyages.org/resources/images/category/Places/36. Acesso em: 18 fev. 2025. 

 

SOFIA, Júlia. Britânicos desconhecem papel do próprio país no tráfico de escravizados, diz 

pesquisa. Veja, [S. l.], 25 mar. 2025. Mundo. Disponível em: 

https://veja.abril.com.br/mundo/britanicos-desconhecem-papel-do-proprio-pais-no-trafico-de-

escravizados-diz-pesquisa/. Acesso em: 15 abr. 2025.  

 



158 
 

TAVARES, Alice F.; CAUTIERO, Gisele Muniz dos Santos; FRANCO, Maria da Conceição 

Vilela (org.); MACAÉ. Solar dos Mellos. Relatos e personagens na História de Macaé. 

Macaé: Solar dos Mellos, 2014.  

 

TRINDADE, Joice. Alunos do Ivete Santana Drumond lançam “O quilombo do Carucango”. 

Prefeitura de Macaé, Macaé, 19 nov. 2013. Central de Notícias. Disponível em: 

https://macae.rj.gov.br/noticias/leitura/noticia/alunos-do-ivete-santana-drumond-lancam-o-

quilombo-do-carucango. Acesso em: 21 out. 2024. 

 

TUKANO, Diara (Curadora). Nhe’ẽ Porã: memoria e transformação. São Paulo: Museu da 

língua potuguesa, 2022. E-book. Disponível em:  

https://www.museudalinguaportuguesa.org.br/wp-content/uploads/2022/12/eBOOK.pdf. 

Acesso em: 21 jul 2024. 

 

VASCONCELLOS, Antão de. Evocações: Crimes celebres em Macahé : Chico do Padre, 

Carukango, Motta-coqueiro: [...]. Porto: Litter e Typographica, [1911]. 

 

VASCONCELLOS, Celso. Avaliação classificatória e excludente e a inversão fetichizada da 

função social da escola. In: FERNANDES, Cláudia (org.) Avaliação das aprendizagens: sua 

relação com o papel social da escola. São Paulo: Cortez, 2014. p. 17-56. 

 

VELASCO, Clara; CROQUER, Gabriel; PINHONI, Mariana. Censo do IBGE: Brasil tem 1,7 

milhão de indígenas. G1, [S. l.], 07 Ago. 2023. Economia, Censo. Disponível em: 

https://g1.globo.com/economia/censo/noticia/2023/08/07/censo-do-ibge-brasil-tem-17-

milhao-de-indigenas.ghtml. Acesso em: 07 mar. 2025. 

 

VENANCIO, Renato. Antes da Corte: população e pobreza no Rio de Janeiro, c.1763-c.1808. 

Antínteses. Londrina, v.6, n. 11, p. 10-28, jan./jun. 2013. Disponível em: 

https://www.redalyc.org/pdf/1933/193327933002.pdf. Acesso em: 09 abr. 2025. 

 

WALLERSTEIN, Immanuel. A África e a economia‑mundo. In:  AJAYI, J. F. Ade (ed.). 

História Geral da África: África do século XIX à década de 1880. Brasília: UNESCO, v. 6, 

2010. p. 27-46. 

 

WIKIPÉDIA. Bacia do Zambeze. [S. l.: s. n.], 2022. Disponível em: 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Bacia_do_Zambeze. Acesso em: 18 fev. 2025. 

 

WORLD O METERS. População da África: ao vivo. [S. l.], 2025. Disponível em: 

https://www.worldometers.info/world-population/africa-population/. Acesso em: 18 fev. 2025 

 

WORLD TRAVEL. Maputo - Mozambique 4k ULTRA HD. [S. l.: s. n.], 2023. 1 vídeo (4 

min 21s). Publicado pelo canal World Travel. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=CKbtrdeDBI8. Acesso em: 19 abr. 2025. 

 

 

Fontes Primárias Manuscritas: 

 

Auto de Devassa Aberto em 18 de Março de 1831.  Disponível no arquivo do Museu Solar 

dos Mellos (Macaé) sob a identificação: CR.03-10-1831. Processo Criminal, Caixa 1, 

arquivo1. 



159 
 

 

Livro 1 de Óbitos da Freguesia de Nossa Senhora das Neves e Santa Rita do Sertão do 

Rio Macaé 1809-1847. Disponível no arquivo da Igreja Católica de Nossa Senhora das Neves 

do Trapiche (Macaé). 

 

Livro de Registros de Terras da Freguesia de Nossa Senhora das Neves e Santa Rita - 

Macaé (1855-1857).  Disponível no Arquivo Público do Estado do Rio de Janeiro. Registros 

paroquiais de Terras do século XIX. Disponível em: 

https://app.docvirt.com/reg_terra/pageid/4502. Acesso em: 19 mar. 2025. 

 

Livro de Registros de Terras da Freguesia de Nossa Senhora de Conceição de Macabu - 

Macaé (1855-1857). Disponível no Arquivo Público do Estado do Rio de Janeiro. Registros 

paroquiais de Terras do século XIX. Disponível em: 

https://app.docvirt.com/reg_terra/pageid/4448. Acesso em: 19 mar. 2025. 

 

Livro de Registros de Terras da Freguesia de São Francisco de Paula - Cantagallo 

(1855-1856). Disponível no Arquivo Público do Estado do Rio de Janeiro. Registros 

paroquiais de Terras do século XIX. Disponível em: 

https://app.docvirt.com/reg_terra/pageid/11186. Acesso em: 19 mar. 2025. 

 

 

 

  



160 
 

APÊNDICE A - TRANSCRIÇÃO PARCIAL DO FÓLIO 109 VERSO DO LIVRO 1 DE 

ÓBITOS DA FREGUESIA DE NOSSA SENHORA DAS NEVES E SANTA RITA DO 

SERTÃO DO RIO MACAÉ 1808-1847 

 

  



161 
 

APÊNDICE B - TRANSCRIÇÃO PARCIAL DO FÓLIO 110 RETO DO LIVRO 1 DE 

ÓBITOS DA FREGUESIA DE NOSSA SENHORA DAS NEVES E SANTA RITA DO 

SERTÃO DO RIO MACAÉ 1808-1847 

  



162 
 

ANEXO A – FOTO DO FÓLIO 109 VERSO DO LIVRO 1 DE ÓBITOS DA 

FREGUESIA DE NOSSA SENHORA DAS NEVES E SANTA RITA DO SERTÃO DO 

RIO MACAÉ 1808-1847 

  



163 
 

ANEXO B – FOTO DO FÓLIO 110 RETO DO LIVRO 1 DE ÓBITOS DA 

FREGUESIA DE NOSSA SENHORA DAS NEVES E SANTA RITA DO SERTÃO DO 

RIO MACAÉ 1808-1847 

 

 

 

 

 

 


