
      

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ANDRYA RAMOS SANTOS 

 

 

 

EDUCAÇÃO ANTIRRACISTA: 

Caminhos e propostas para professores sobre a história da África 

 
 

 
 
 
 

 
UNIVERSIDADE FEDERAL FLUMINENSE 

Abril / 2025 

  



  



ANDRYA RAMOS SANTOS 

 

 

 

 

EDUCAÇÃO ANTIRRACISTA: 

Caminhos e propostas para professores sobre a história da África 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-Graduação 

em Ensino de História, Mestrado Profissional, como 

requisito parcial para a obtenção do grau de Mestre em 

Ensino de História. 

Linha de Pesquisa: Saberes Históricos no Espaço 

Escolar 

Orientado por: Larissa Moreira Viana 

 

 

 

 

 

 

Niterói 

2025 



ANDRYA RAMOS SANTOS 

 

 

EDUCAÇÃO ANTIRRACISTA: 

Caminhos e propostas para professores sobre a história da África 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

_________________________________________________________ 

Profª. Drª. Larissa Moreira Viana (Orientadora) 

Universidade Federal Fluminense - UFF 

 

_________________________________________________________ 

Profa. Dra Carolina Vianna Dantas 

Fundação Oswaldo Cruz (Fiocruz) 

_________________________________________________________ 

Profª. Drª. Patrícia Teixeira de Sá 

Universidade Federal Fluminense - UFF 

 

 

Niterói 

2025  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

À Maria, meu grande amor. Você me faz mais forte.  



AGRADECIMENTOS 

Agradeço à UFF, por ser o centro de toda a minha formação acadêmica desde os 17 anos, 

moldando-me como profissional e ser humano. À instituição, que foi minha casa e suporte em 

cada etapa dessa trajetória. 

Ao curso PROFHISTÓRIA, que sempre foi minha grande inspiração. Um mestrado pensado 

para profissionais que já vivenciam a realidade escolar, compreendem as necessidades dos 

alunos e, mesmo diante da rotina intensa, se dedicam ao aprofundamento dos estudos. Foi isso 

que me encantou, embora eu não soubesse o quanto seria desafiador vivenciar essa 

experiência. Por isso, estes agradecimentos são tão especiais. 

Aos coordenadores e professores que me inspiraram desde a graduação, e também às 

integrantes da minha banca, Patrícia e Janaína, que enriqueceram este trabalho com suas 

contribuições. 

Minha eterna gratidão à minha orientadora Larissa. Sua paciência, dedicação e compromisso 

ao longo de toda a minha jornada acadêmica foram essenciais para que eu chegasse até aqui. 

Você acreditou em mim mais do que eu mesma, e foi essa confiança que me fez seguir em 

frente. 

À minha família, que esteve ao meu lado em todos os momentos. Minha mãe, meu esposo, 

meu pai e irmão, que me deram forças nos momentos mais difíceis, especialmente quando o 

caminho parecia mais árduo. Sem o amor e apoio de vocês, este momento não seria possível. 

Agradeço, ainda, à minha filha Maria, que chegou durante esse processo. Apesar das 

dificuldades, é por você que concluo esta etapa. Tudo é por você! 

A todas as pessoas que, direta ou indiretamente, contribuíram para minha formação 

acadêmica e pessoal, o meu muito obrigado. Este trabalho é resultado do meu esforço, mas 

também de cada pessoa que, de alguma forma, esteve ao meu lado. 

Por fim, agradeço a Deus, fonte de toda sabedoria, autor da minha história e significado de 

tudo o que faço. O Senhor esteve comigo desde o início e foi Seu amor e providência que 

permitiram que eu chegasse até aqui. Gratidão eterna. 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Viver sem história é ser uma ruína ou trazer consigo 

as raízes de outros. É renunciar à possibilidade de 

ser raiz para outros que vêm depois. É aceitar, na 

maré da evolução humana, o papel anônimo de 

plâncton ou de protozoário.  

 

Joseph Ki‐ Zerbo 

 

 

 

 



 

RESUMO 

Esta dissertação tem como objetivo analisar caminhos e perspectivas para o ensino da História 

da África, destacando como a educação pode ser uma ferramenta poderosa na construção de 

novas narrativas, em que a população negra é protagonista. A pesquisa defende que, por meio 

das disciplinas de História, e guiada pelas Leis 10.639/2003 e 11.645/2008, a educação pode 

contribuir para a construção de uma sociedade mais igualitária, diversa e menos racista. Ao 

desafiar visões distorcidas da história africana, como as de Hegel e Freyre, o trabalho propõe 

que a educação valorize as contribuições das civilizações africanas à história mundial, 

reconhecendo sua complexidade e combatendo as falsas narrativas que perpetuam o racismo e 

a exclusão. A história da África é rica em culturas, sistemas de governança e realizações 

científicas e artísticas que devem ser celebradas e reconhecidas. A dissertação também 

apresenta uma sequência didática sobre a História da África, desenvolvida, aplicada e 

analisada no contexto deste mestrado. Para construir uma narrativa mais inclusiva, o estudo 

recorre a textos dos autores africanos Joseph Ki-Zerbo, historiador e político de Burkina Faso, 

e Cheikh Anta Diop, historiador, antropólogo e físico senegalês. A análise dessas obras 

proporcionou uma compreensão das disputas intelectuais em torno da construção da História 

da África e dos avanços na formulação de uma narrativa mais fiel e representativa. Ao longo 

da pesquisa, buscou-se observar como, ao ser abordada de maneira crítica e comprometida 

com a verdade histórica, a História da África pode se tornar um poderoso instrumento de 

transformação social e educacional. 

 

Palavras-chave: Educação antirracista. História da África. África. Educação Étnico-racial.  

  



ABSTRACT 

This dissertation aims to analyze paths and perspectives for teaching African History, 

highlighting how education can be a powerful tool in building new narratives where the Black 

population is the protagonist. The research argues that, through the discipline of History, and 

guided by Laws 10.639/2003 and 11.645/2008, education can contribute to the construction of 

a more equal, diverse, and less racist society. By challenging distorted views of African 

history, such as those of Hegel and Freyre, the work proposes that education should value the 

contributions of African civilizations to world history, recognizing their complexity and 

combating false narratives that perpetuate racism and exclusion. The history of Africa is rich 

in cultures, governance systems, and scientific and artistic achievements that should be 

celebrated and recognized. The dissertation also presents a didactic sequence on African 

History, developed, applied, and analyzed in the context of this master's program. To build a 

more inclusive narrative, the study draws on works by African authors Joseph Ki-Zerbo, 

historian and politician from Burkina Faso, and Cheikh Anta Diop, historian, anthropologist, 

and physicist from Senegal. The analysis of these works provided an understanding of the 

intellectual debates surrounding the construction of African History and the progress in 

formulating a more accurate and representative narrative. Throughout the research, efforts 

were made to observe how, when approached critically and with a commitment to historical 

truth, the History of Africa can become a powerful tool for social and educational 

transformation. 

 

Keywords: Antiracist education, African History, Africa, Ethnic-racial Education. 

  



LISTA DE FIGURAS 

 

FIGURA 1 - LIXÃO NO MUNICÍPIO DE PINHEIRO, MARANHÃO 46 

FIGURA 2 - CENTRO CÍVICO DE LAGOS, MAIOR CIDADE DA NIGÉRIA 46 

FIGURA 3 - MONTE KILIMANJARO, TANZÂNIA 46 

FIGURA 4 - JOANESBURGO, ÁFRICA DO SUL 47 

FIGURA 5 - ATIVIDADE DE PESQUISA 50 

FIGURA 6 - ATIVIDADE DE PESQUISA 50 

FIGURA 7 - CONSTRUÇÃO DO MAPA DA ÁFRICA 51 

FIGURA 8 - PAINEL CONSTRUÍDO DE ACORDO COM A PESQUISA DOS ALUNOS 

SOBRE PERSONALIDADES AFRICANAS. 59 

FIGURA 9 - ENTREVISTA 60 

FIGURA 10 - ESTUDANTES PARTICIPANDO NO DIA DA EXPOSIÇÃO, COM RODA DE 

CONVERSA E ENTREVISTAS 60 

FIGURA 11 - ATIVIDADE DE PRODUÇÃO ARTÍSTICA INTITULADA “CHURRASCO NA 

LAJE” 62 

FIGURA 12 - ATIVIDADE DE PRODUÇÃO ARTÍSTICA INTITULADA “SENDO 

CARREGADO 62 

FIGURA 13 - ATIVIDADE DE PRODUÇÃO ARTÍSTICA INTITULADA “A RAINHA 

ANASTÁCIA”. 63 

FIGURA 14 - ATIVIDADE DE PRODUÇÃO ARTÍSTICA INTITULADA “FESTA NO 

SALÃO” 63 

FIGURA 15 - ATIVIDADE DE PRODUÇÃO ARTÍSTICA 65 

FIGURA 16 - ATIVIDADE DE PRODUÇÃO ARTÍSTICA 65 

FIGURA 17 - ATIVIDADE DE PRODUÇÃO ARTÍSTICA INTITULADA “FESTA NO 

SALÃO”. 66 

FIGURA 18 - PRODUÇÕES DE CARTAZES CONTRA O RACISMO E A FAVOR DO 

ORGULHO DE SER NEGRO 67 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



LISTA DE TABELAS 

 

TABELA 1 - SEQUÊNCIA DIDÁTICA 35 

 

  



SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO 11 

CAPÍTULO 1: Racismo à Brasileira: História, Educação e a Construção das 

Desigualdades 14 

1.1 O racismo brasileiro 14 

1.2 Reflexões sobre a Lei 10.639 23 

CAPÍTULO 2 - Sequência Didática como Ferramenta Antirracista: Um produto sobre 

História da África 31 

2.1 Considerações iniciais 31 

2.2 1º encontro - Guerra Fria 35 

2.3 2º encontro - O perigo de uma História única 40 

2.4 3º Encontro - Um novo olhar sobre a África 48 

2.5 4º encontro - Lutas de Libertação e Agência negra 56 

2.6 5º Encontro - Culminância 58 

CAPÍTULO 3: A Nova Historiografia Africana: perspectivas de fora e dentro da África 

sobre a história e o ensino 72 

3.1  Africanos pensando a África 72 

3.2 A HISTÓRIA AFRICANA VISTA DE FORA 80 

3.3 O novo ensino de História da África 86 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 94 

BIBLIOGRAFIAS 97 

 



11 
 

INTRODUÇÃO 

Durante minha infância, final da década de 90 e início dos anos 2000, os desenhos que 

passavam na televisão eram protagonizados majoritariamente por pessoas brancas, me recordo 

de dois que pessoas negras apareciam: a ilustre tia Anastácia e o herói Super Choque. A 

primeira é um exemplo claro do papel subalterno das mulheres negras no mercado de 

trabalho, doméstica e sem escolaridade, a tia Anastácia ganha o público com sua capacidade 

de servir, limpar e cozinhar, além de seu carisma e acolhimento. Já no desenho, o jovem, 

morador do subúrbio, acaba se envolvendo em uma guerra de gangues e, ao fugir da polícia, 

tem contato com uma substância química e ganha super poderes. Esses dois desenhos que 

fizeram parte da minha infância são um pequeno espectro da narrativa sobre o negro 

construída: o negro subserviente e periférico.  

Hoje meus alunos começam a possuir outros tipos de narrativas sobre os negros. Nas 

novelas, enquanto antes ocupavam posições secundárias relacionadas ao serviço, ao crime ou 

ao humor, agora são protagonistas, ocupando muitas vezes as classes altas da sociedade. As 

bonecas negras, antes inexistentes, começam, timidamente, a aparecer nas lojas. Os heróis são 

representados pelo Pantera Negra que, liderando um país africano ultra tecnológico, não perde 

seus costumes, ritos e roupas tradicionais. As princesas da Disney agora possuem a Tiana, 

uma menina afro-americana pobre, porém batalhadora, de Nova Orleans. Sem falar nos 

filmes, séries e influenciadores nas redes sociais que a cada dia apresentam uma nova 

narrativas de personagens negras e negros.  

Durante minha graduação, tive contato com muitos temas novos, e um dos mais 

marcantes foi a história africana. A questão do racismo sempre me sensibilizou, mas nunca 

havia prestado atenção no silêncio que envolvia o continente africano. Isso mudou quando, 

em uma disciplina, um professor me apresentou uma pequena parte dessa história. Esse 

momento foi o ponto de virada para mim: ele me levou a mudar o tema da monografia, 

desafiando-me a investigar como a educação era conduzida nos países lusófonos da África. 

Enquanto professora, essa questão me impulsionou a buscar mais conhecimento sobre o tema 

e a compartilhá-lo com meus alunos. Agora, no ProfHistória, sinto novamente a necessidade 

de analisar a aplicação dessa história no contexto educacional. 

Meu objetivo, ao contrário do que pode parecer, não é falar sobre a produção midiática 

negra ou sobre como o black money tem mobilizado um mercado milionário. A proposta é 

perceber caminhos e perspectivas para professores sobre a história da África e sobre como a 

educação pode ser ferramenta potente na apresentação de novas narrativas onde a população 

negra é protagonista. As disciplinas de História, Literatura, Artes, Matemática, Educação 



12 
 

Física, todas, guiadas pelas leis 10.639/2003 e 11.645/2008, podem ser canais para a 

construção de uma sociedade menos racista, mais igualitária e diversa. 

Este trabalho está dividido em três capítulos. No primeiro, busco analisar o contexto 

brasileiro, destacando a presença do racismo. Sim, o racismo existe no Brasil, e é fruto de 

uma colonização predatória, além de um desenrolar histórico que procurou normalizar 

práticas racistas em nome de uma suposta ―harmonia‖ social — um conceito que, como 

apontam especialistas, não passa de uma falácia. Nesse sentido, o primeiro capítulo discute a 

ideia de democracia racial e apresenta os autores que a contestam. Também aborda a 

conquista da Lei 10.639/2003 e sua aplicação nas escolas. 

No segundo capítulo, apresento uma sequência didática que planejei e apliquei. A 

opção por relatar essa sequência logo no início do trabalho se deve ao fato de que ela foi 

realizada antes do restante da pesquisa e também porque acredito que a prática docente diária 

é uma fonte rica de análise. Nesse capítulo, compartilho o desenvolvimento da sequência, que 

começou com uma aula sobre a Guerra Fria, tentando seguir o currículo formal, mas 

aproveitando o momento para discutir o contexto de Angola. A segunda aula abordou o perigo 

da "história única", com autores como Chimamanda Ngozi Adichie, Grada Kilomba e Frantz 

Fanon, destacando como as narrativas construídas por outros podem influenciar a percepção 

sobre nós mesmos e como isso está relacionado à disputa de poder. Na terceira aula, o 

objetivo foi explorar a história da África, apresentando seus principais reinos, impérios, etnias 

e aspectos culturais, com o intuito de mostrar a vastidão histórica e cultural do continente. A 

última aula focou na África contemporânea, discutindo o imperialismo, as lutas de libertação 

e, especialmente, a agência negra nesse processo, buscando dar visibilidade às figuras 

históricas importantes. Ao final das quatro aulas, organizamos um dia de culminância, no qual 

os alunos expuseram seus trabalhos e participaram de entrevistas com convidadas. Essa 

atividade final foi impactante porque, apesar da complexidade do tema — racismo e história 

da África —, conseguimos envolver de diferentes formas alunos desde o 6º ano do Ensino 

Fundamental até o Ensino Médio. 

O terceiro capítulo tem o objetivo de refletir sobre como a história da África está 

sendo transformada e abordada no contexto educacional. Inicialmente, escolhemos analisar as 

contribuições de pensadores africanos, identificando as adaptações que eles propõem para o 

fazer historiográfico e as novas perspectivas que trazem. Joseph Ki-Zerbo foi uma das 

referências escolhidas, pois ele defende a necessidade de reescrever a história africana de 

forma honesta e científica, sem mascará-la ou distorcê-la. Ele propõe uma mudança 

metodológica, que será detalhada no capítulo. Outro pensador importante é Cheikh Anta 



13 
 

Diop, que afirma que a história africana é o berço da civilização, desafiando a visão 

tradicional que coloca os negros como uma parte inferior da humanidade. 

Além dos autores africanos, recorri também a Philip Curtin e Marina de Mello e 

Souza, cujas obras ajudam a fortalecer a defesa de uma nova narrativa histórica para a África. 

Eles destacam a necessidade de uma revolução nas fontes e na construção historiográfica, 

com uma abordagem mais científica e menos influenciada por preconceitos. 

Por fim, foi fundamental analisar como esses saberes renovados chegam aos livros 

didáticos, entendendo que essas obras são ferramentas essenciais no cotidiano escolar e na 

formação do conhecimento dos alunos. Para isso, analisamos o livro África e Brasil africano, 

de Marina de Mello e Souza, uma obra clássica que apresenta os principais temas da história 

africana de maneira séria e com uma nova perspectiva mais científica, sem os resquícios de 

preconceito. Outro material analisado foi História da África e do Brasil Afrodescendente, de 

Ynaê Lopes dos Santos, que tem uma abordagem pedagógica mais atual e também 

comprometida com a construção de uma narrativa histórica africana científica, além de trazer 

propostas de atividades para o dia a dia do professor. Finalmente, estudamos a obra de 

Alberto da Costa e Silva, que trata da história africana de forma didática, quase como uma 

conversa com as crianças, tornando a narrativa mais lúdica e acessível. 

O tema das relações étnico-raciais é recorrente nas dissertações do ProfHistória. Em 

uma pesquisa rápida no portal EduCapes, o termo ―História da África‖ aparece em cerca de 

300 trabalhos. Esse número expressivo revela que este estudo não se destaca por sua 

originalidade temática, mas sim por sua proposta de refletir sobre os caminhos, estratégias, 

análises, avanços e limitações enfrentados por uma professora da educação básica na tentativa 

de desenvolver e aplicar uma educação antirracista. O objetivo é romper com o silenciamento 

e as distorções em torno da história africana que, embora amplamente estudada na academia, 

ainda enfrenta barreiras significativas para ser plenamente inserida nas salas de aula. Dessa 

forma, busca-se contribuir para a construção de uma sociedade menos preconceituosa e 

racista.  



14 
 

CAPÍTULO 1: Racismo à Brasileira: História, Educação e a Construção das 

Desigualdades 

 

1.1 O racismo brasileiro 

 O primeiro passo para justificar a importância desse tema é evidenciar que o racismo 

existe no Brasil. Apesar de os números serem bem relevantes e os movimentos negros estarem 

ressaltando essa verdade há tanto tempo, ela é silenciada e descredibilizada. O senso comum 

estabelecido nos faz acreditar que no Brasil nunca houve racismo e quem defende essa ideia 

não faz mais do que se vitimizar e ―se aproveitar‖ de privilégios, como a leis de cotas, por 

exemplo. No entanto, o curioso é tentar comparar esse discurso já tantas vezes ouvido com o 

que os fatos demonstram. Diferente do divulgado pelo senso comum, a realidade dos afro-

brasileiros é de suportar uma tão efetiva discriminação que, mesmo onde constituem a maioria 

da população, existem como minoria econômica, cultural e nos negócios políticos. 

 De acordo com os dados do Censo de 2022 divulgados pelo IBGE (Instituto Brasileiro 

de Geografia e Estatística) a consciência racial aumentou e o número das pessoas que se 

declaram não brancas cresceu em relação ao censo de 2010. Os pardos passaram a ser o maior 

grupo racial do Brasil, 45,3% da população; os brancos caíram e hoje são 43,5%; em 2010, 

eram 47,7%; os pretos cresceram e passaram a ser 10,2% da população, ante 7,6% em 2010; 

vale perceber o crescimento dos que se declaram indígenas, agora são 1,7 milhão, ou 0,8% 

ante 0,5% em 2010
1
. 

Apesar do número crescente de pessoas que se identificam como não brancas, ou que 

indicam uma maior consciência racial na sociedade, a realidade é bem diferente. Em 2022, 

uma Pesquisa Nacional por Amostra de Domicílios (Pnad) revelou que a desigualdade 

persistia: enquanto a taxa de desemprego entre os brancos era de 7,6%, entre pretos e pardos 

era de 11,1%. Além disso, uma pesquisa revelou que 1,9 milhão de crianças e adolescentes, 

de 5 a 17 anos, estavam em situação de trabalho infantil no Brasil, o que corresponde a 4,9% 

da população dessa faixa etária. Desses, 66,3% eram negros ou pardos, um percentual 

superior ao de sua representação no total de crianças e adolescentes do país, que é de 58,8%. 

Quanto à violência, o cenário também é alarmante: de acordo com o Fórum Brasileiro de 

                                                
1
 Os números são retirados de dados oficiais e foram analisados na reportagem do G1 em dezembro de 2024. 

Link: https://g1.globo.com/economia/censo/noticia/2023/12/24/consciencia-racial-cresce-mostra-censo-2022-

mas-desigualdades-persistem.ghtml  

https://g1.globo.com/economia/censo/noticia/2023/12/24/consciencia-racial-cresce-mostra-censo-2022-mas-desigualdades-persistem.ghtml
https://g1.globo.com/economia/censo/noticia/2023/12/24/consciencia-racial-cresce-mostra-censo-2022-mas-desigualdades-persistem.ghtml


15 
 

Segurança Pública (FBSP), a maioria das vítimas de mortes violentas no Brasil é formada por 

homens negros, que representaram 76,9% dos 47,4 mil homicídios em 2022.  

Não há intenção de fazer uma análise aprofundada dos dados trazidos, mas utilizá-los 

como um demonstrativo e eliminar qualquer dúvida que reste sobre a realidade do racismo, 

não só na boca dos ativistas, mas no cotidiano das mulheres e homens negros brasileiros, bem 

como no de todos. Nesse sentido, é importante compreender porque é tão difícil para a 

sociedade brasileira assumir que o racismo é real e lutar contra ele de forma efetiva. Quando 

penso no assunto, logo me lembro de algumas atividades escolares que consistiam em 

completar ―quais são os povos que compõem a nação brasileira?‖, ou ainda ―pinte as 

principais raças do Brasil‖; a resposta considerada certa sempre foi: brancos/portugueses, 

índios e negros, e quando criança nunca houve espaço para crítica àquelas imagens 

sorridentes dos representantes dos três povos. Anos depois, já na universidade, o termo 

democracia racial surgiu, foi contextualizado e virou alvo de debate.  

A denúncia do racismo no Brasil não se limita às palavras e ações de ativistas, mas é 

uma realidade que permeia o cotidiano de mulheres e homens negros, refletindo-se em 

diversas situações e afetando as suas experiências cotidianas. Esse racismo, muitas vezes 

invisível para quem não o vivencia, é estrutural e se manifesta de maneira sutil, mas 

persistente, em esferas como a educação, o mercado de trabalho, a saúde e o sistema de 

justiça. É fundamental refletir sobre a dificuldade que a sociedade brasileira tem em 

considerar a existência do racismo como um problema real e estrutural, e, consequentemente, 

na implementação de ações efetivas para combatê-lo. Essa resistência em admitir a 

profundidade do racismo está enraizada em uma longa história de negação e naturalização das 

desigualdades raciais. A ideia de que o Brasil seria uma "nação sem racismo", ou que teria 

alcançado a "democracia racial", ainda persiste em muitos setores da sociedade, mesmo diante 

de evidências claras. 

O que eu desconhecia, e o mesmo ocorre com essa parcela da sociedade que relativiza 

o racismo, seja por ignorância ou por conveniência, é que a história do Brasil tem, de fato, 

como alicerce a atuação dos povos indígenas, não apenas no momento inicial da colonização, 

mas de maneiras diversas ao longo de toda nossa trajetória histórica. Para além disso, é 

importante destacar a contribuição dos povos negros, trazidos como escravizados para as 

terras brasileiras, que desempenharam um papel fundamental como força de trabalho nos 

períodos coloniais e imperiais, e também a influência da estrutura política, administrativa e 

religiosa dos colonizadores portugueses. Esses três grupos, de forma indiscutível, 

desenvolveram-se de maneira significativa para a construção cultural e tecnológica do que 



16 
 

hoje conhecemos como Brasil, resultando em uma cultura singular, fruto da miscigenação. 

Contudo, por várias décadas e de maneira deliberada, essa construção única foi divulgada sem 

qualquer tipo de problematização, ocultando a verdadeira violência que permeia todo o 

processo. 

Gilberto Freyre, um dos mais influentes sociólogos e antropólogos brasileiros, 

formulou uma concepção sobre a identidade nacional do Brasil que se tornou amplamente 

disseminada e debatida. Sua teoria foi consolidada em seu livro Casa Grande e Senzala 

(1933), obra que desempenhou um papel fundamental na construção do mito da "democracia 

racial", um conceito que sugeria que o Brasil teria superado as divisões raciais por meio da 

miscigenação pacífica e harmônica entre brancos, negros e indígenas. 

Em Casa Grande e Senzala, Freyre descreve o Brasil como um país fundado na 

cultura do patriarcalismo, onde a unidade central da sociedade seria a "família", que ele 

caracteriza como um núcleo econômico, político e social. Esse patriarcalismo estaria 

concentrado nas grandes propriedades rurais, particularmente nas plantações de açúcar, 

organizadas em torno do engenho colonial. Para Freyre, o engenho não era apenas uma 

unidade produtiva, mas também uma espécie de microcosmo da sociedade brasileira, onde a 

interação entre senhores e escravizados, brancos e negros, era essencial para a formação da 

identidade nacional. 

Freyre defendia que, ao contrário de outras partes do mundo, no Brasil não havia uma 

oposição agressiva entre a Casa Grande (sede dos senhores de engenho) e a Senzala (onde 

viviam os escravizados). Para ele, as relações entre essas duas estruturas eram 

interdependentes e até harmônicas, baseadas em necessidades mútuas e convivência. Ele 

acreditava que essa convivência pacífica e integradora entre senhores e escravizados levaria a 

uma sociedade sem grandes conflitos raciais, onde a miscigenação uniria os diferentes grupos 

em uma cultura nacional única. Freyre analisava os antagonismos sociais e culturais na 

formação histórica do Brasil, marcada pela interação desigual entre portugueses, africanos e 

indígenas, que, apesar dos conflitos, resultou em uma troca de influências culturais. Para ele, a 

mestiçagem foi um processo de integração que gerou um país diversificado e hibridizado, 

com tensões sociais e étnicas negociadas de maneira complexa. 

A ideia de que a Casa Grande e a Senzala coexistiam em harmonia, sem grandes 

atritos, foi uma das mais controversas propostas de Freyre. Essa visão minimizava ou 

ignorava a violência estrutural do sistema escravocrata, que era fundado na exploração brutal 

e na desumanização dos negros e indígenas. O conceito de uma democracia racial, em que os 

diferentes grupos raciais se relacionavam de forma igualitária e sem tensões, foi amplamente 



17 
 

aceito por muitos, especialmente durante a primeira metade do século XX, porque oferecia 

uma explicação ideológica conveniente para as desigualdades raciais presentes no Brasil. De 

acordo com Freyre, a miscigenação teria gerado uma "sociedade mais flexível", onde as 

barreiras raciais eram supostamente mais tênues. 

A base do pensamento freyreano está na defesa de que, o que torna a colonização 

brasileira singular é a miscigenação. Ao comparar a situação do Brasil com o Sul dos Estados 

Unidos, por exemplo, o fator que permite a ausência do racismo evidenciado nas leis de 

segregação, ou até mesmo o aparteheid, é a cultura poligâmica dos colonizadores lusos. O 

autor chega a afirmar que a escassez de mulheres brancas resultou em "zonas de 

confraternização entre vencedores e vencidos", ou seja, entre senhores e escravizados. No 

entanto, essas relações permaneciam marcadas pela hierarquia, sendo as interações entre 

brancos e mulheres negras descritas como vínculos entre ―superiores‖ e ―inferiores‖, 

evidenciando a condição de submissão imposta às escravizadas. Segundo o autor, essa foi a 

alternativa para que os colonos constituíssem família. O argumento fica claro no seguinte 

trecho: 

A miscigenação que largamente se praticou aqui corrigiu a distância social que de 

outro modo se teria conservado enorme entre a casa-grande e a mata tropical; entre a 

casa-grande e a senzala. O que a monocultura latifundiária e escravocrata realizou 

no sentido de aristocratização, extremando a sociedade brasileira em senhores e 

escravos, com uma rala e insignificante lambujem de gente livre sanduichada entre 

os extremos antagônicos, foi em grande parte contrariado pelos efeitos sociais da 

miscigenação. A índia e a negra-mina a princípio, depois a mulata, a cabrocha, a 

quadrarona, a oitavona, tornando-se caseiras, concubinas e até esposas legítimas dos 

senhores brancos, agiram poderosamente no sentido de democratização social no 

Brasil. Entre os filhos mestiços, legítimos e mesmo ilegítimos, havidos delas pelos 

senhores brancos, subdividiu-se parte considerável das grandes propriedades, 

quebrando-se assim a força das sesmarias feudais e dos latifúndios do tamanho de 

reinos. (FREYRE,  2003, p. 16) 
 De acordo com essa perspectiva, as mulheres do contexto teriam sido facilitadoras da 

democracia racial por sua submissão e pela formação de uma sociedade onde as diferenças de 

raça eram diminuídas, dando lugar à miscigenação e a um suposto respeito racial. Sendo 

assim, o racismo seria inexistente. O que Freyre escolhe ignorar é a violência por trás desse 

sistema, o que a autora Lélia Gonzalez, uma importante pensadora do movimento negro no 

Brasil,  deixa claro ao escrever que os ‗casamentos inter-raciais‘ nada mais foram do que o 

resultado da violentação de mulheres negras por parte da minoria branca dominante (senhores 

de engenho, traficantes de escravos etc.). Ela diz: 

Segundo Freyre, os portugueses foram superiores aos demais europeus em suas 

relações com os povos colonizados porque não eram racistas. Daí o processo de 

miscigenação ocorrido no Brasil e a harmonia racial que o caracteriza. Todavia, 

o que Freyre não leva em conta é que a miscigenação se deu às custas da 

violentação da mulher negra. (GONZALEZ, 2020,  p. 10) 



18 
 

 A exploração da mulher negra não se limitou ao contexto de colonização, segundo 

Lélia; de um modo geral, a mulher negra é vista pelo restante da sociedade a partir de dois 

tipos de ―qualificação profissional‖: doméstica e mulata. A doméstica é uma continuação das 

mucamas, mulheres que cuidavam da casa, da alimentação, amamentavam os bebês e 

educavam as crianças, sem falar dos abusos sexuais aos quais eram submetidas. Essas 

mulheres, hoje, deixam suas casas e seus filhos para se dedicarem ao emprego sem, muitas 

vezes obter condições mínimas de trabalho
2
. A profissão de mulata é exercida por jovens 

negras que, ―num processo extremo de alienação imposto pelo sistema, submetem-se à 

exposição de seus corpos através do ―rebolado‖, para o deleite do voyeurismo dos turistas e 

dos representantes da burguesia nacional‖. Tais jovens, até hoje, são manipuladas como 

objetos sexuais, mas também como provas concretas da ―democracia racial‖ brasileira. A 

autora chega a dizer que não passam de uma ―nova interpretação do velho ditado racista 

‗Preta pra cozinhar, mulata pra fornicar e branca pra casar‘" (GONZALEZ, 2020, p. 20) 

A autora Lélia Gonzalez contribui significativamente para a análise crítica das relações 

raciais e de gênero no país. Ao discutir os "casamentos inter-raciais" entre brancos e negras 

durante o período colonial e imperial, Gonzalez adota uma perspectiva que questiona as 

narrativas convencionais sobre a miscigenação e a suposta harmonia racial no Brasil. Para ela, 

os chamados "casamentos inter-raciais" não devem ser vistos como uma expressão de amor 

ou de união voluntária entre diferentes grupos raciais, mas sim como resultado da violência e 

exploração sofridas pelas mulheres negras, que eram constantemente abusadas pelos homens 

brancos. 

No contexto histórico da escravidão no Brasil, as mulheres negras, especialmente as 

escravizadas, eram sistematicamente objetificadas e tratadas como propriedade dos senhores 

de engenho e outros homens brancos da elite dominante. Esses "casamentos" ou relações 

inter-raciais eram muitas vezes forçados, sem o consentimento das mulheres negras, e 

estavam ligados à exploração sexual e ao controle sobre o corpo feminino negro. A imposição 

dessas relações reflete a dinâmica de poder entre a minoria branca dominante e a maioria 

negra, marcada por uma profunda desigualdade. 

                                                
2
   Cabe observar casos recentes de violência e desleixo com essas profissionais. Em 2021, mulher na Bahia 

relatou que era obrigada a comer no chão e ameaçada com violência física pela patroa. Em Mossoró, uma mulher 

trabalhou por 32 anos sem nunca receber folga, férias ou salário e tendo sofrido assédio sexual. Esses são dois 

casos de diversos que ouvimos no cotidiano. 

Acesso: https://g1.globo.com/ba/bahia/noticia/2021/04/21/domesticas-relatam-maus-tratos-e-agressao-de-

patroes-na-bahia-teve-uma-que-chegou-a-apanhar-diz-empregada.ghtml; 

https://www.brasildefato.com.br/2022/02/01/abusos-e-32-anos-de-escravidao-domestica-e-resgatada-de-casa-de-

pastor-em-mossoro-rn.  

https://www.brasildefato.com.br/2022/02/01/abusos-e-32-anos-de-escravidao-domestica-e-resgatada-de-casa-de-pastor-em-mossoro-rn
https://www.brasildefato.com.br/2022/02/01/abusos-e-32-anos-de-escravidao-domestica-e-resgatada-de-casa-de-pastor-em-mossoro-rn


19 
 

Gonzalez, ao revisitar esse tema, busca desnaturalizar as ideias sobre a miscigenação 

como um processo romântico ou pacífico e aponta como a união entre brancos e negras foi, na 

maioria das vezes, uma forma de dominação e violência sexual. Os senhores de engenho, 

traficantes de escravizados e outros membros da elite branca não viam as mulheres negras 

como sujeitos plenos, mas como objetos de prazer e de reprodução forçada, muitas vezes 

imposta pela lógica da escravidão. Essas relações sexuais eram, em grande parte, uma 

extensão do poder patriarcal e racista que caracterizava a sociedade brasileira, na qual as 

mulheres negras eram reduzidas a corpos disponíveis para satisfação dos desejos dos homens 

brancos. 

Ao destacar essa perspectiva, Lélia Gonzalez contribui para um entendimento mais 

complexo da história do Brasil e da formação da identidade nacional. Ela mostra como a 

miscigenação não foi um processo espontâneo e harmônico, mas, muitas vezes, uma 

imposição violenta, refletindo a hierarquia racial e o controle social exercido pela elite branca 

sobre a população negra. Dessa forma, os "casamentos inter-raciais", longe de serem um 

símbolo de integração racial, devem ser vistos como um reflexo da exploração, da violência 

sexual e da opressão que marcaram a história do Brasil. 

Lélia Gonzalez também questiona a acusação de passividade e cordialidade atribuída 

às populações negras, como se esse grupo fosse um modelo de soluções pacíficas para todas 

as tensões ou conflitos que surgiram ao longo da história. Essa visão reducionista retratou os 

negros como sendo passivos, infantis e intelectualmente incapazes, aceitando submissos a 

escravidão, o que, segundo a autora, constitui mais uma mentira. Ela ressalta, de forma 

enfática, diversos eventos históricos e personagens negros proeminentes que se destacaram na 

resistência contra a situação desumana a que foram submetidos, como a República Negra de 

Palmares, a Revolta dos Malês, a Revolta dos Alfaiates, a Confederação do Equador, a 

Sabinada, a Balaiada, a Revolução Praieira, além de figuras históricas como Zumbi dos 

Palmares, Luisa Mahim e Luiz Gama. 

A autora foi uma de muitos os que criticaram a teoria de Freyre que, principalmente 

com o passar dos anos, foi cada vez mais questionada. A análise mais crítica revelou que, 

embora a miscigenação tenha de fato ocorrido, ela não foi suficiente para apagar as profundas 

desigualdades sociais e raciais no Brasil. Pelo contrário, essas desigualdades foram 

intensificadas pelo processo histórico de exclusão, opressão e marginalização das populações 

negras e indígenas. 

Freyre, com sua visão de uma "democracia racial", não conseguiu capturar a 

complexidade das relações raciais no Brasil, que estavam e continuam a estar marcadas por 



20 
 

discriminação, violência e a perpetuação de um sistema de privilégios para a população 

branca. Sua teoria, portanto, embora tenha sido fundamental para a construção de uma dada 

versão da identidade nacional brasileira e tenha influenciado muitos intelectuais e políticos, 

também contribuiu para uma visão distorcida e romantizada do passado escravocrata do 

Brasil, que ignorava as tensões e injustiças que ainda são evidentes na sociedade atual. 

Para Freyre, o patriarca era o verdadeiro detentor do poder no Brasil, "mais do que os 

vice-reis e os bispos", como ele afirma, deixando evidente que não havia autoridade política 

ou religiosa que exercesse um controle sobre o período colonial tão intenso quanto o senhor 

de engenho. ―A força concentrou-se nas mãos dos senhores rurais. Donos das terras. Donos 

dos homens. Donos das mulheres.‖ (FREYRE, 2003, p.19). A representação do sistema 

patriarcal é simbolizada pela própria Casa-Grande, que, embora não fosse uma habitação 

típica dos portugueses, foi concebida com base nas características locais. "Feias e fortes", com 

paredes espessas e alicerces profundos, Freyre escreveu que o suor e, por vezes, o sangue dos 

negros foi o óleo que, mais do que o de baleia, ajudou a dar aos alicerces das casas-grandes 

sua consistência quase de fortaleza. Nesse sentido,  

Esta força, na formação brasileira, agiu do alto das casas-grandes, que foram centros 

de coesão patriarcal e religiosa: os pontos de apoio para a organização nacional. A 

casa-grande, completada pela senzala, representa todo um sistema econômico, 

social, político: de produção (a monocultura latifundiária); de trabalho (a 

escravidão); de transporte (o carro de boi, o bangüê, a rede, o cavalo); de religião (o 

catolicismo de família, com capelão subordinado aopaterfamílias, culto dos mortos 

etc); de vida sexual e de família (o patriarcalismo polígamo); de higiene do corpo e 

da casa (o "tigre", a touceira de bananeira, o banho de rio, o banho de gamela, o 

banho de assento, o lava-pés); de política (o compadrismo). Foi ainda fortaleza, 

banco, cemitério, hospedaria, escola, santa casa de misericórdia amparando os 

velhos e as viúvas, recolhendo órfãos. (FREYRE, 2003, p.18) 

Essa analogia com a arquitetura da casa-grande tenta consolidar a ideia de que a casa-

grande é a história íntima de quase todo brasileiro. No entanto, o destacado sociólogo 

brasileiro Florestan Fernandes escreveu a respeito do trabalho de Freyre que as influências da 

interação entre senhores e escravos em nenhum momento foram recíprocas ou mudaram o 

sentido do processo social. ―O negro permaneceu sempre condenado a um mundo que não se 

organizou para tratá-lo como ser humano e como ‗igual‘‘‘ (NASCIMENTO, 2016, p.36). 

Para Fernandes, embora Freyre tenha destacado a convivência entre os grupos, com 

ênfase na ideia de uma convivência pacífica e de intercâmbio cultural, ele não levou em 

consideração as profundas desigualdades e a estrutura de poder que permeavam essas 

relações. Fernandes argumenta que, ao contrário da visão de Freyre, a interação entre 

senhores e escravizados nunca foi realmente recíproca e, muito menos, transformadora do 

processo social que envolvia a escravidão no Brasil. 



21 
 

Para Florestan Fernandes, o processo de escravização e a subordinação dos negros à 

elite branca não permitiram qualquer forma de igualdade ou humanização. Ele destaca que, 

enquanto os brancos tinham acesso à educação, à cultura e aos direitos sociais, os negros, 

como resultado do sistema escravocrata, estavam condenados a uma condição subalterna, 

excluídos de qualquer oportunidade de ascensão social. Essa ausência de reciprocidade nas 

relações entre senhores e escravizados significava que, por mais que houvesse troca de 

influências culturais, o negro sempre permaneceu à margem, sendo tratado como "outro", 

alguém que nunca foi reconhecido plenamente como ser humano ou igual. Para ele, a 

escravidão no Brasil não foi apenas uma questão de trabalho forçado, mas um processo de 

desumanização, no qual o negro foi sistematicamente negado enquanto sujeito de direitos. 

Assim, ele sublinha que o negro foi, por toda a história colonial e até os dias posteriores, 

subjugado por um sistema que não o considerou um igual, nem reconheceu sua plena 

humanidade. 

Um terceiro expoente importante na crítica a Freyre foi o autor Abdias do Nascimento, 

que no livro intitulado ―O genocídio do negro brasileiro" de 1978, fala sobre a teoria 

lusotropicalista
3
. O autor sugere que partiu da suposição de que a história registrava uma 

definitiva incapacidade dos habitantes dos trópicos em formar civilizações importantes, ou 

seja, os povos indígenas e africanos foram incapazes de se desenvolverem cultural e 

politicamente sozinho; por isso, afirma que os portugueses obtiveram êxito em criar, ―não só 

uma altamente avançada civilização, mas de fato um paraíso racial nas terras por eles 

colonizadas, tanto na África como na América‖ (NASCIMENTO, 2016, p.33). Ou seja, para o 

                                                
3
 A teoria Lusotropicalista é complementar à democracia racial, pois ficou associada ao contexto de uma relação 

harmoniosa entre as diferentes raças no Brasil, especialmente durante o período colonial. O termo foi utilizado 

para descrever a relação entre portugueses e povos indígenas e africanos nas colônias portuguesas, destacando 

uma suposta capacidade dos portugueses de misturar-se e adaptar-se de maneira pacífica com as diferentes 

culturas e raças, promovendo uma convivência mais "harmônica" em comparação com outras potências 

coloniais. 

A ideia central do lusotropicalismo é que os portugueses, ao contrário dos colonizadores de outras nações 

europeias, como os britânicos ou franceses, não apenas impuseram sua cultura nas colônias, mas também se 

integraram e se misturaram com as populações nativas e africanas. Esse processo de miscigenação seria visto 

como algo natural e positivo, que contribuiu para a formação de uma sociedade mais plural e tolerante, onde as 

diferenças raciais seriam, de certa forma, diluídas. A mistura das raças seria um valor fundamental, que 

caracterizaria as colônias lusas e, mais especificamente, o Brasil, como um modelo de harmonia racial. 

Contudo, a teoria lusotropicalista tem sido amplamente criticada, tanto no Brasil quanto internacionalmente. As 

críticas apontam que ela é uma forma de mascarar e suavizar as profundas desigualdades raciais e sociais nas 

colônias portuguesas, em particular no Brasil, onde as populações negras e indígenas sofreram exploração, 

escravidão e violência extrema. Ela foi uma tentativa de legitimar a desigualdade e o racismo, ao mesmo tempo 

que promovia uma narrativa de harmonia que ocultava as profundas injustiças sociais e raciais que marcaram a 

história do país. 

 



22 
 

intelectual, os lusos foram os povos menos violentos e abraçaram a ideia da mestiçagem de 

forma bastante positiva.  

Abdias faz parte do grupo de intelectuais que desmontam essa ideia. Ele afirma que a 

democracia racial se trata de uma ficção ideológica e que Freyre cunha eufemismos raciais 

tendo em vista ―racionalizar as relações de raça no país‖, como no caso da insistência no uso 

do termo moreno. Não se trata de ingênuo jogo de palavras, mas sim de uma perigosa 

―mística racista, cujo objetivo é o desaparecimento inapelável do descendente africano, tanto 

fisicamente, quanto espiritualmente, através do malicioso processo do embranquecer a pele 

negra e a cultura do negro‖. (NASCIMENTO, 2016, p.33). 

 O mito da democracia racial, assim como toda ideologia, é uma representação do real, 

mas tendenciosa, orientada e falseada. O objetivo não é dar aos homens o conhecimento 

objetivo do sistema social em que vivem, mas, ao contrário, oferecer-lhes uma representação 

mistificada desse sistema social para mantê-los em seu ―lugar" no sistema de exploração. Ou 

seja, o racismo é essencial para a manutenção da estrutura social vigente. Tendo como base 

um discurso de discriminação, os papéis profissionais, políticos, econômicos, educacionais, 

sociais já são previamente estabelecidos, basta olhar para a cor de pele.  

 Porém, assim como a Senzala sempre buscou abalar as estruturas da Casa-grande, 

muitos são os movimentos de resistência, instituições, intelectuais que se estruturam e lutam 

contra o mito da democracia racial e o racismo. Abdias menciona: 

Afortunadamente, alguns estudiosos brasileiros e estrangeiros vêm, por amor à 

verdade e à justiça social, se armando da necessária audácia e temeridade e para 

desafiar o oculto, realizando a exegese do nosso processo étnico-racial. Podemos 

encontrar exemplos dessa coragem intelectual tanto no passado, com Luís Gama, 

José do Patrocínio, os irmãos Rebouças, e Álvaro Bomílcar, como atualmente, com 

Guerreiro Ramos, Florestan Fernandes, Roger Bastide, Anani Dzidzienyo e Thomas 

E. Skidmore. Estes e uns poucos mais trouxeram à luz da análise científica e da 

crítica o esotérico organismo dessa ―democracia racial‖ tão compulsória quanto 

dogmática. Entretanto, a investigação dos cientistas e intelectuais citados, enquanto 

não possuindo a virtude de transformar as estruturas da sociedade que dão suporte às 

relações de raça, permanecerá como importante contribuição à equação e solução 

dessa grave situação patológica. Desde os primeiros tempos da vida nacional aos 

dias de hoje, o privilégio de decidir tem ficado unicamente nas mãos dos 

propagadores e beneficiários do mito da ―democracia racial‖. Uma ―democracia‖ 

cuja artificiosidade se expõe para quem quiser ver; só um dos elementos que a 

constituiriam detém todo o poder em todos os níveis político-econômico-sociais: o 

branco. Os brancos controlam os meios de disseminar as informações; o aparelho 

educacional; eles formulam os conceitos, as armas e os valores do país. Não está 

patente que neste exclusivismo se radica o domínio quase absoluto desfrutado por 

algo tão falso quanto essa espécie de ―democracia racial?‖ (NASCIMENTO, 2016, 

p.36) 

Esse discurso de exclusão tem sido perpetuado e reinterpretado de acordo com os 

interesses dos que dele se beneficiam. O racismo não é estático; ele se adapta e se reinventa 

para atender às necessidades daqueles que têm poder e controle sobre as narrativas. Ao longo 



23 
 

da história, os conceitos de raça e a ideia de uma hierarquia racial foram usados para justificar 

a escravidão, a colonização e a exclusão de grupos raciais de direitos fundamentais, como 

educação, saúde e moradia. Essas ideologias não são apenas desinformadas, mas são muitas 

vezes estruturadas de maneira a garantir o status quo das classes dominantes, como uma 

forma de manter privilégios sociais, econômicos e políticos. 

Uma das alternativas mais eficazes para combater o racismo, conforme mencionado no 

trecho, é a transformação do sistema educacional. A educação é uma das principais 

ferramentas para a construção de consciências críticas. Se a educação não refletir a 

pluralidade racial e não valorizar as culturas, histórias e contribuições de diferentes grupos 

raciais, ela acaba sendo um reforço de estereótipos e preconceitos. Portanto, a ideia de uma 

educação antirracista e representativa implica na promoção de um currículo novo
4
. 

Nesse sentido, a crítica que o trecho faz ao racismo envolve a ideia de que, enquanto 

ele for alimentado por estruturas educacionais e culturais que reforçam as desigualdades, ele 

continuará a existir. Para combatê-lo efetivamente, é necessário construir um sistema 

educacional que seja verdadeiramente antirracista e que promova uma representação positiva 

e equilibrada de todas as identidades raciais. 

 

1.2 Reflexões sobre a Lei 10.639 

Nos tempos de escola nomes como Napoleão, César Augusto, Sócrates, Pitágoras e 

Newton, por exemplo, são frequentes e ditam muito do que é ensinado e aprendido. 

Aprendemos sobre Antiguidade Clássica, Revolução Francesa e Inglesa, Independência e 

Guerra Civil Americana, Colonização e Imperialismo compreendendo esses temas como 

nossa História Geral. Lembro-me de ter tido um diálogo com um Francês e perguntá-lo se o 

Brasil aparecia na grade curricular em seu país, recebi uma negativa com a cabeça e um 

sorrisinho acanhado. ―Então a História não é geral?‖ pensei. Nosso currículo é eurocêntrico, 

até mesmo a disposição tradicional das salas de aula e a escolha das disciplinas são baseadas 

                                                
4
 O currículo vai além dos conteúdos definidos em documentos oficiais. Ele se expressa de formas diversas no 

cotidiano escolar, tanto de maneira explícita quanto implícita. Em geral, podemos falar em três tipos: o currículo 

prescrito, o currículo real e o currículo oculto. O prescrito é o que está nos documentos oficiais, como os PCNs e 

diretrizes, e define os conteúdos e habilidades esperadas. O real é o que realmente acontece na sala de aula, 

moldado por escolhas docentes, contextos e interações. Já o currículo oculto envolve tudo o que é transmitido de 

forma indireta, como atitudes, silêncios e valores — e influência como estudantes se percebem e são percebidos. 

Podemos dizer que houve uma apropriação do currículo na sequência que será analisada, a medida que o 

currículo prescrito foi ressignificado como prática crítica e transformadora. Reconhecer essas dimensões é 

essencial para construir uma educação que forme sujeitos conscientes, éticos e socialmente engajados.  

Não será possível aprofundar o debate sobre currículo nesse trabalho, no entanto vale ler Gimeno Sacristán, 2000 

ou Tomaz Tadeu da Silva, 2004. 

 



24 
 

no modelo europeu do século XIX. Na História não é diferente. A Europa foi o berço da 

disciplina História e, sendo assim, se tornou o modelo para o fazer historiográfico. Nesse 

sentido, culturas que não seguissem aquele padrão, qual seja: fontes escritas, grandes heróis e 

―modernização‖ nos padrões europeus, não possuíam História. E, consequentemente, não 

tinham identidade. 

A fala do filósofo germânico G. W. Hegel demonstra esse pensamento de forma clara 

em meados do século XIX: ―A África não é uma parte histórica do mundo. Não tem 

movimentos, progressos a mostrar, movimentos históricos próprios‖ (HEGEL, apud SANTOS 

2010). São muitos os exemplos que demonstram a negação de uma história própria ao 

continente africano e a descrença na capacidade de escrevê-la. O autor Waldemir Zamparoni 

(apud SANTOS 2010) afirma que ―Marxistas ou não, ortodoxos ou adeptos da ‗História 

Nova‘ todos parecem ser modernos adeptos de Hegel: a África, afirmava o filósofo alemão, 

não tem interesse histórico próprio, senão o de que os homens vivem ali na barbárie e no 

selvageria, sem apontar nenhum ingrediente à civilização‖. 

A citação de Hegel é emblemática de uma visão eurocêntrica que historicamente 

negou a África e as culturas africanas como sujeitos históricos. Essa ideia, que reflete o 

pensamento dominante durante o período colonial e pós-colonial, tem sido um dos pilares da 

justificação das atrocidades cometidas durante a colonização, como a escravidão, a 

expropriação de terras e a imposição de sistemas de governo externos. 

O pensamento de Hegel, como o de muitos filósofos e intelectuais da sua época, 

reflete uma concepção de história profundamente influenciada por uma visão eurocêntrica, na 

qual a Europa é vista como o centro da civilização, progresso e razão, enquanto outras regiões 

do mundo, como a África, eram consideradas "exóticas", "atrasadas" ou "sem história". Ao 

afirmar que a África não tem "movimentos, progressos a mostrar, movimentos históricos 

próprios", Hegel nega a história rica, complexa e multifacetada do continente africano. 

Essa visão de Hegel e outros pensadores do século XVIII e XIX foi construída em 

parte para justificar as práticas coloniais, pois ao retratar os africanos como "sem história", 

tornava-se mais fácil para os colonizadores e para os defensores do comércio de escravizados 

desumanizar os povos africanos e negar-lhes qualquer agência ou direito à autodeterminação. 

A afirmação de que a África não possui história própria não é apenas uma negação do 

passado, mas também uma forma de invisibilizar o presente e o futuro do continente. Esse 

pensamento deu origem à ideia de que os africanos eram incapazes de criar ou gerenciar seus 

próprios sistemas de governo, de pensar filosoficamente ou de desenvolver as suas próprias 



25 
 

civilizações. Assim, a história da África foi ignorada ou distorcida de modo a reafirmar a 

superioridade da cultura europeia. 

Durante o período colonial, por exemplo, as potências europeias impuseram suas 

próprias estruturas políticas, culturais e educacionais nos territórios africanos, muitas vezes 

proibindo ou desvalorizando as práticas culturais e as línguas nativas. O colonialismo não só 

destruiu sociedades e economias africanas, mas também tentou apagar as identidades 

culturais, deslegitimando-as como "não civilizadas" ou "primitivas". 

O tráfico transatlântico de escravizados também foi um exemplo que reflete a visão de 

negação histórica. Durante séculos, milhões de africanos foram forçados a abandonar suas 

terras e suas culturas, sendo tratados como mercadorias sem identidade, história ou cultura. 

As sociedades africanas, com suas próprias tradições, sistemas de organização e produções 

intelectuais, foram reduzidas a um estereótipo simplista e desumanizado. 

O que se pode perceber é que a maioria dos livros de história escrito por europeus ou 

americanos até o século XX frequentemente apresentava a África apenas sob o ponto de vista 

da colonização ou do comércio de escravizados, negligenciando as civilizações complexas e 

antigas que existiam no continente, como o Império do Mali, o Reino do Congo, o Egito 

Antigo e as grandes dinastias africanas
5
. Não se tratava apenas de um desconhecimento, mas 

de um esforço ativo para manter a narrativa da "não-história" africana. O pensamento de 

Hegel reflete uma tradição de marginalização e desvalorização das contribuições africanas à 

história, e a resistência a esse discurso é essencial para a construção de uma história global 

mais inclusiva, justa e representativa.  

A perspectiva de selvageria e barbárie sobre os saberes africanos persistiu até meados 

do século XX sustentada pelo argumento da ausência de fontes, especialmente as fontes 

escritas, capazes de desenvolver a produção do conhecimento histórico. Dois fatores foram 

primordiais para mudança desse cenário. O primeiro foi o esforço, iniciado pela Escola dos 

Annales, de ampliar as fontes e métodos de estudo historiográfico, aproximando a História de 

outras áreas do saber como Antropologia, Arqueologia e a Psicologia, por exemplo. Essa 

abertura permitiu ampliar a aquisição de fonte e a capacidade de análise dessas, o que foi 

primordial para o estudo da história africana. 

O segundo fator foram as transformações políticas no continente, contexto no qual se 

inaugurou uma corrida para conferir sentido e construir identidade para as nações africanas. 

                                                
5
Estudiosos europeus interpretaram a história africana por meio de suas próprias categorias políticas e sociais, 

usando termos como império, reino e dinastia para descrever estruturas que nem sempre correspondiam aos 

modelos europeus. Essa simplificação visava facilitar a compreensão, mas muitas vezes distorcia a natureza 

única e fluida das organizações políticas africanas. 



26 
 

Seria o caso de Angola, com a construção do Homem Novo
6
, modelo do bom cidadão 

angolano, dedicado à causa e trabalhador. Esse é um exemplo de como, após o imperialismo, 

muitas nações buscaram construir suas identidades nacionais e, para isso, construíram uma 

História oficial. Se tornou possível e legítimo o investimento em uma (re)escrita da história da 

África, valendo-se do processo de ampliação do conceito de história e de fontes históricas.
7
  

Somados à movimentação que acontece na África estão os movimentos negros 

brasileiros lutando constantemente para o estabelecimento do lugar de fala dos africanos e 

seus descendentes pós diáspora.  Esses movimentos que se constituíram a partir dos anos 

1970, em meio às lutas contra a ditadura civil-militar então vigente, possuem a característica 

de denúncia da ideia de que a democracia racial não passa de um mito
8
. 

De acordo com os autores Amílcar Pereira e Thayara Lima (2019), o movimento negro 

é representado não apenas por órgãos institucionalizados, mas também por negros e negras 

engajados em diversas esferas: artistas, intelectuais, trabalhadores e trabalhadoras, educadores 

e educadoras, e cidadãos com uma consciência racial afirmativa. Estes são os indivíduos que 

lutam contra o racismo e em defesa da democracia. Para os autores, a missão do movimento 

negro é desconstruir a cultura da democracia racial estabelecida, promovendo a criação de 

novos códigos e significados, com o objetivo de gerar uma cultura de resistência antirracista. 

"Essa cultura possui o poder de afetar as subjetividades, assumindo um potencial 

educador/reeducador, o que possibilita, assim, o surgimento de novas práticas frente ao 

contexto das relações raciais no Brasil" (LIMA, 2018 apud PEREIRA e LIMA, 2019). 

Acadêmicos, ativistas e intelectuais afrodescendentes têm desafiado essa narrativa 

eurocêntrica, recuperando e resgatando a história africana, tanto a antiga quanto a moderna, e 

destacando as contribuições das sociedades africanas para a cultura, ciência, arte, filosofia e 

                                                
6
 Sobre esse tema indico o professor Marcelo Bittencourt, com sua extensa produção sobre o MPLA , partido 

que liderou a independência angola, assim como muitos aspectos da luta anticolonial. Sobre a construção do 

Homem Novo, vale ler Marcelino Mendes Curimenha em ―O homem novo na proposta curricular angolana‖ 

(2018) 
7
 Vale citar que houveram movimentos de diferentes os movimentos Destaca-se a elaboração pioneira do Pan-

africanismo, movimento que surgiu no Caribe e nos Estados Unidos no século XIX e XX, visando criticar as 

violências que as populações negras enfrentam em todo o mundo e propondo uma união na luta contra o 

preconceito e os problemas sociais. O movimento de Negritude também tem seu papel, irradiando-se para a 

África, tornou-se um movimento de exaltação dos valores culturais dos povos negros. É a base ideológica que 

vai impulsionar o movimento independentista na África. Este movimento transmitirá uma visão idealista e 

glorificada dos valores africanos 
8
 Um dos autores que trabalhou diretamente nesse contexto foi o já citado Abdias do Nascimento. Considerado 

um dos maiores expoentes da cultura negra e dos direitos humanos no Brasil e no mundo. Fundou entidades 

pioneiras como o Teatro Experimental do Negro (TEN), o Museu da Arte Negra (MAN) e o Instituto de 

Pesquisas e Estudos Afro-Brasileiros (IPEAFRO). Foi um idealizador do Memorial Zumbi e do Movimento 

Negro Unificado (MNU) e atuou em movimentos nacionais e internacionais como a Frente Negra Brasileira, a 

Negritude e o Pan-Africanismo. Por conta de suas ações políticas, em especial com o Teatro Expermental do 

Negro que Abdias foi exilado durante a ditadura, ficando 13 anos fora do país.  



27 
 

política mundial. Muitos estudiosos, como os pesquisadores africanos e os movimentos de 

descolonização, têm trabalhado para resgatar a história africana de uma forma mais plural e 

justa, dando visibilidade a uma riqueza cultural que foi sistematicamente apagada por séculos. 

Ao combater essa visão distorcida da história africana, é fundamental promover uma 

educação que valorize as contribuições africanas à história mundial, que reconheça a 

complexidade das civilizações africanas e que busque eliminar as falsas narrativas que 

perpetuam o racismo e a exclusão. A verdadeira história da África é marcada por uma riqueza 

de culturas, sistemas de governança, realizações científicas e artísticas que precisam ser 

reconhecidos e celebrados. 

Nesse contexto, os autores Denize Bispo e Luiz Gustavo da Silva (2008) afirmam que 

a militância e os intelectuais negros perceberam que a escola também desempenhava um 

papel na perpetuação das desigualdades raciais, uma vez que promovia os valores 

eurocêntricos, os quais reforçavam as desvantagens históricas e a exclusão dos negros das 

oportunidades, naturalizando tais padrões. A educação formal brasileira, ao estabelecer uma 

hegemonia eurocêntrica e denominá-la de "História Geral", tende ao embranquecimento 

cultural, ao mesmo tempo em que silencia as diversas histórias de outros continentes e nações. 

Desde o currículo até os livros didáticos, por um longo período — e, lamentavelmente, em 

alguns casos até hoje —, as populações negras são retratadas em poucas páginas, 

majoritariamente dedicadas à escravização. 

Esse tipo de afirmação, muito comum se analisarmos o passado na educação básica de 

muitos professores que hoje atuam, ganha grande impacto ao compreender que elaborar e dar 

sentido à história de um povo é dar a este povo instrumentos para a formação de sua própria 

identidade. Ou seja, a única história contada para as populações negras por décadas foi uma 

história do trauma, da objetificação. Que identidade e representatividade essas pessoas 

puderam construir através do ensinado na escola?  É preciso, segundo Denize e Luiz, 

promover a sua história de forma a despertar em todos os sujeitos sociais a auto-estima, a 

inserção social e a identidade étnico-cultural e política dessas populações, apresentando sua 

formação e contribuição histórica qualificada e seu conteúdo não folclorizado. 

Assim,  

―a inclusão deturpada ou exclusão deliberada de algum aspecto desta história pode 

implicar na criação de uma identidade ou de uma auto-imagem distinta da realidade 

daquele grupo humano, distorcida ou definida segundo elementos ideológicos 

distantes do real‖, uma vez que a negação desta história esteve sempre associada a 

formas de controle social e dominação ideológica, tratando-se sempre as populações 

negras como minorias e retirando sempre o conteúdo racial da construção da 

identidade brasileira, tudo isso amparado pelo arcabouço das teorias raciais 



28 
 

cientificistas e pelo desejo esquizofrênico de branqueamento da sociedade. (LIMA, 

2004, apud BISPO e SILVA, 2008, p.16) 
A luta negra que produz cultura

9
 tem uma grande vitória em 2003, quando foi 

promulgada a Lei 10.639, que trata da obrigatoriedade do ensino de história e culturas 

africana e afro-brasileira na educação básica. A Lei 11.645/08 também foi um marco, à 

medida que, ao lado dessa temática inclui também a questão indígena como componente 

curricular obrigatório. Tais leis são fruto de anos de luta dos movimentos sociais por 

apontarem a necessidade de promovermos uma reeducação das relações étnico-raciais, em 

nosso país. Na prática, as leis inauguram o desafio do combate a ideias e práticas racistas que 

ainda persistem em nosso imaginário e nas relações sociais, tendo como importante estratégia 

a valorização de histórias e culturas tradicionalmente negadas e silenciadas nos currículos 

escolares. 

Estudar a África é, na verdade, estudar a nossa própria história. É difícil estabelecer de 

maneira rígida as fronteiras que separam a história da África de uma parte significativa da 

história do Brasil, uma vez que é, muitas vezes, irrelevante conceber uma história da África 

sem considerar suas relações com o Brasil, assim como é impossível pensar na história da 

presença africana no Brasil sem remeter a diversos aspectos da história do continente 

africano. Construir uma pedagogia que contemple a pluriculturalidade brasileira é criar e 

possibilitar um encontro a partir de suas próprias referências identitárias brasileiras. 

Tendo em perspectiva a importância da escola na construção de uma identidade social 

antirracista e mais cidadã, não se pode subestimar o papel dos educadores. Nilma Lino Gomes 

diz que antes de pensar metodologias antirracistas é essencial que todos estejam de acordo 

sobre a existência do racismo na sociedade brasileira e nas escolas. Alimentar a hipocrisia do 

paraíso racial
10

 é perpetuar a situação de desigualdade. Em contrapartida, se concordamos 

com a necessidade de se desenvolver metodologias e estratégias de combate ao racismo na 

escola , concordamos com o fato de que o racismo existe em toda a sociedade. Isso requer um 

posicionamento claro das instituições e, em especial, dos professores para cumprir as leis 

estabelecidas, assumindo uma postura antirracista e se propondo a desenvolver repertório que 

desconstrua, muitas vezes, as narrativas colonialistas que os próprios materiais didáticos ainda 

reproduzem. Dar destaque às contribuições dos africanos, africanos escravizados e de seus 

                                                
9
 O termo foi desenvolvido por Cabral (1974) e é citado por Amilcar Pereira e Thayara Lima (2019) para 

explicitar que a luta como um fato cultural, assim, uma das manifestações pelas quais a cultura, síntese dinâmica 

da sociedade, se manifesta.  
10

 O termo "paraíso racial" é uma expressão crítica utilizada para se referir à ideia de que, em determinadas 

sociedades, existiria uma harmonia perfeita entre diferentes grupos raciais, sem conflitos ou desigualdades. Esse 

conceito muitas vezes é associado a uma ilusão de que as relações raciais são igualitárias e que as questões 

raciais já foram resolvidas, ou ao menos não representam mais um problema significativo. 



29 
 

descendentes até hoje permite uma incorporação da História da África e da Cultura afro-

brasileira como parte da história do Brasil em sua pluralidade de sentidos, à medida que 

rompe com posições racistas estabelecidas na escola e, consequentemente, na sociedade. 

Encontramos muitos educadores que pensam que ter uma postura antirracista é 

assumir posicionamento partidário ou que não é função da escola. Porém, negar esse tipo de 

diálogo cidadão dentro das salas de aula é limitar o cotidiano escolar à reprodução de 

conteúdos distantes. Ao contrário, incorporar a luta antirracista no dia-a-dia escolar é, na 

verdade, construir uma pedagogia que permita a vivência da pluriculturalidade, é possibilitar 

um ambiente adequado para o auto-reconhecimento e reafirmação identitária, é aprender a 

compreender e conviver com as diferenças e promover cidadania e acolhimento. Sobre o 

papel da educação e educadores a autora Nilma Lino Gomes diz:  

Para que a escola consiga avançar na relação entre saberes escolares/ realidade 

social/diversidade étnico-cultural é preciso que os(as) educadores(as) compreendam 

que o processo educacional também é formado por dimensões como a ética, as 

diferentes identidades, a diversidade, a sexualidade, a cultura, as relações raciais, 

entre outras. E trabalhar com essas dimensões não significa transformá-las em 

conteúdos escolares ou temas transversais, mas ter a sensibilidade para perceber 

como esses processos constituintes da nossa formação humana se manifestam na 

nossa vida e no próprio cotidiano escolar. Dessa maneira, poderemos construir 

coletivamente novas formas de convivência e de respeito entre professores, alunos e 

comunidade. É preciso que a escola se conscientize cada vez mais de que ela existe 

para atender a sociedade na qual está inserida e não aos órgãos governamentais ou 

aos desejos dos educadores. (GOMES, 2008,  p. 147) 

O texto "Educação e Relações Raciais: Refletindo Sobre Algumas Estratégias de 

Atuação", de Nilma Lino Gomes, discute a importância de repensar as práticas educacionais 

para enfrentar o racismo e promover a igualdade racial no Brasil. A autora explora diversas 

estratégias que podem ser adotadas no campo da educação para combater as desigualdades 

raciais, enfatizando a necessidade de uma educação que seja antirracista e que contribua para 

a construção de uma sociedade mais justa e inclusiva. 

 Nesse sentido, a escola tem um papel central na formação da sociedade, sendo, 

portanto, um espaço crucial para a desconstrução do racismo. A educação deve ser entendida 

como um instrumento de transformação social, capaz de desconstruir estereótipos e 

preconceitos raciais, oferecendo uma abordagem crítica das relações raciais e promovendo a 

inclusão de conhecimentos que valorizem a cultura negra e suas contribuições à sociedade. 

Para isso, vale ressaltar a necessidade de revisar e reformular os currículos escolares, que 

historicamente marginalizaram a história e a cultura africana e afro-brasileira. Gomes 

argumenta que é necessário incluir de forma mais ampla e precisa as narrativas sobre a África, 

a escravidão, a resistência negra e as contribuições dos negros à formação da sociedade 

brasileira. Outro ponto importante é a ideia de uma educação que respeite e celebre a 



30 
 

pluralidade cultural brasileira, reconhecendo as diversas heranças que compõem a identidade 

nacional, com especial destaque para as populações negras e indígenas. 

Diante da relevância dos debates sobre a implementação da Lei 10.639/03, este 

trabalho tem como objetivo analisar a aplicação da lei no contexto escolar onde eu estava 

inserida, investigando como a História da África e a cultura afro-brasileira está sendo 

incorporadas ao ensino e de que maneira esse conhecimento está impactando os jovens. Para 

isso, iniciaremos nossa abordagem com a descrição e análise detalhada de uma experiência 

didática concreta, concebida não apenas como resultado do mestrado, mas como um ponto de 

partida fundamental para as reflexões desenvolvidas ao longo desta pesquisa. 

No primeiro capítulo, apresentamos a sequência didática realizada no ano de 2022 no 

Centro Educacional Raio de Sol, situado na cidade de São Gonçalo-RJ. Essa proposta 

pedagógica foi construída a partir de uma experiência prévia e das questões emergentes do 

cotidiano escolar, buscando dialogar com os desafios e possibilidades da aplicação da Lei 

10.639. A metodologia adotada não se limitou à transmissão de conteúdos, mas se estruturou 

em torno de uma prática reflexiva e participativa, estimulando o pensamento crítico e 

promovendo uma educação antirracista. 

Dada a centralidade do fazer pedagógico na formação do professor-pesquisador, a 

escolha por iniciar a análise a partir da sequência didática se justifica pela riqueza das 

interações em sala de aula e pelo potencial transformador da experiência vivida pelos 

estudantes. Dessa forma, o capítulo apresentará o planejamento das aulas, um 

aprofundamento conceitual dos temas abordados e uma análise das observações feitas durante 

a execução das atividades, buscando compreender tanto os avanços quanto os desafios 

enfrentados no processo de ensino-aprendizagem. 

O segundo capítulo dedica-se a refletir sobre os caminhos contemporâneos da História 

da África, considerando como esse campo do saber tem sido reconstruído após séculos de 

preconceito, racismo e silenciamento sistemático. Para compreender essa mudança de 

paradigma, examinaremos obras e autores fundamentais que contribuem para a 

reinterpretação e valorização da história africana. 

Em primeiro lugar, investigaremos as perspectivas dos próprios pensadores africanos, 

analisando como concebem a narrativa histórica de seus povos e quais metodologias propõem 

para resgatar e afirmar suas identidades. Em seguida, exploraremos a produção historiográfica 

de pesquisadores de outras partes do mundo, avaliando como suas abordagens dialogam com 

as vozes africanas. Por fim, examinaremos de que maneira essa nova visão tem sido 



31 
 

incorporada em livros e materiais acadêmicos recentes sobre a História da África, aqueles 

comprometidos com a verdade histórica e a superação de estereótipos. 

Essa análise nos permitirá compreender não apenas as disputas intelectuais em torno 

da construção dessa história, mas também os desafios e avanços na construção de uma 

narrativa mais justa e representativa para o continente africano e suas múltiplas culturas. 

  



32 
 

CAPÍTULO 2 - Sequência Didática como Ferramenta Antirracista: Um produto sobre 

História da África 

 

2.1 Considerações iniciais  

A sequência didática presente neste capítulo foi pensada como produto para a 

dissertação do Programa Nacional de Mestrado Profissional em Ensino de História, pela 

Universidade Federal Fluminense (UFF), mas também como resultado das reflexões 

aprofundadas no curso e em experiências anteriores
11

. Sendo assim, não faria sentido analisá-

la no final desse trabalho, pois sua execução suscitou demandas e norteou todo o processo de 

pesquisa e escrita. Por isso, optou-se pela apresentação da sequência didática como primeiro 

capítulo da dissertação. 

Essas aulas foram pensadas para o Centro Educacional Raio de Sol, um colégio 

particular localizado no bairro do Engenho do Roçado, na cidade de São Gonçalo
12

, região 

metropolitana do Rio de Janeiro. Apesar de particular, a escola fica em uma região periférica 

e é direcionada ao público de classe média baixa, crianças e adolescentes sem perspectivas, 

cujos pais se esforçam para pagar a mensalidade e veem a instituição como alternativa ao 

ensino público, que na região possui problemas estruturais muito grandes. 

 No ano de 2022 atuei na escola como professora substituta das disciplinas de História 

para turmas de 6º ano do Ensino Fundamental até 3º ano do Ensino Médio, além de Filosofia 

e Sociologia para o Ensino Médio. Turmas entre 20 e 30 alunos. Entrei na escola em 

fevereiro, com prazo para sair em outubro, quando a licença da professora anterior encerraria. 

A conexão com a equipe pedagógica e os alunos foi rápida e tranquila, então consegui 

estabelecer minha forma de trabalho sem muitas dificuldades.  

 No entanto, apesar de atuar como titular em outras instituições, a experiência nessa 

escola gerou esse trabalho pois ao longo do período em que ali atuei pude perceber 

peculiaridades que suscitaram em mim um desconforto. Por estar na periferia, a escola 

abarcava majoritariamente alunos e funcionários negros; no entanto fui proibida de trabalhar 

                                                
11

 A experiência didática foi analisada anteriormente para produção da pesquisa de conclusão de curso da Pós-

graduação no IFRJ, intitulada Especialização em Ensino de Histórias e Culturas Africanas e Afrobrasileiras pelo 

Instituto Federal Fluminense também no ano de 2023. A obra pretendeu apresentar uma proposta de educação 

antirracista e foi importante para introduzir pensamentos que serão aprofundados nesse trabalho. 
12

 A cidade de São Gonçalo possui uma área total de 248,4 km² (correspondentes a 5% da área da Região 

Metropolitana do Rio de Janeiro), e uma população de 999.728 habitantes e encontra-se no lado oriental da Baía 

de Guanabara. Um exemplo claro das cidades-dormitório, visto que muitos de seus habitantes trabalham nas 

regiões ao redor: centro do Rio do Janeiro e Niterói. Seu dia-a-dia é marcado por violência, resultado das 

periferias tomadas por facções e milícias. Dados retirados da plataforma da prefeitura, acesso 31/08/2013, 

disponível em <https://www.saogoncalo.rj.gov.br/sao-goncalo/> 



33 
 

temas como mitologias e religiões, fui alertada para ―ter cuidado‖ e evitar mal entendidos ao 

abordar cultura africana, como músicas, técnicas de pintura, danças e linguagens, além das 

contribuições desses povos à cultura brasileira.  

Nesse mesmo contexto pude presenciar diversas frases racistas vindas dos estudantes, 

como ―macumbeiro do demônio‖, ―cabelo esticado de preto‖, "tá fedendo igual a macaco‖ e 

outras muitas sentenças saindo da boca dos adolescentes como se fossem brincadeira e sem 

nenhuma providência da equipe de funcionários; ao contrário, praticavam a política de 

avestruz como diz Kabengele Munanga, antropólogo e professor brasileiro-congolês,  ou 

sentem pena dos ―coitadinhos‖, em vez de uma atitude responsável que: 

(...)consistiria, por um lado, em mostrar que a diversidade não constitui um fator de 

superioridade e inferioridade entre os grupos humanos, mas sim, ao contrário, um 

fator de complementaridade e de enriquecimento da humanidade em geral; e por 

outro lado, em ajudar o aluno discriminado para que ele possa assumir com orgulho 

e dignidade os atributos de sua diferença, sobretudo quando esta foi negativamente 

introjetada em detrimento de sua própria natureza humana. (MUNANGA, 2005, p. 

15) 

Os constantes casos de racismo, a inadequada formação dos profissionais e 

acontecimentos como pendurar uma bandeira do Brasil na entrada das salas junto da fala 

―nossa bandeira nunca será vermelha‖
13

 me faziam perceber em qual contexto estava 

trabalhando. Nunca tive problema com a coordenação, ao contrário, sempre foi um lugar de 

acolhimento. Mas estava certo que se quisesse intervir na escola precisaria de uma ação 

pontual e direcionada. 

 Ao pensar nestas aulas, a metodologia utilizada foi a de sequência didática, que, 

segundo Antoni Zabala é o ―conjunto de atividades ordenadas, estruturadas e articuladas para 

a realização de certos objetivos educacionais, que têm um princípio e um fim conhecidos 

tanto pelos professores como pelos alunos‖ (ZABALA, 1998, p.18). Nesse sentido, ao iniciar 

o processo foi importante deixar claro para as turmas que se tratava de um conjunto de aulas 

com um objetivo claro de cumprir a lei 10.639-2003, que tornou obrigatório o ensino de 

história e cultura africana e afro-brasileira, além de servir como meu projeto e produto do 

Mestrado Profissional em Ensino de História, e também, em especial, buscar suprir uma 

carência do ensino baseado em padrões eurocêntricos. 

Nesse sentido, é possível dizer que a proposta de Zabala foi levada em conta, mas 

também superada, já que a sequência didática criada buscou ir além de uma simples 

organização de atividades ou cumprimento de objetivos de aprendizagem. A intenção não era 

apenas planejar o que ensinar, mas propor uma prática problematizadora, capaz de provocar 

                                                
13

 Frase característica dos eleitores de Jair Bolsonaro, presidente autoritário e conservador que governou o Brasil 

de 2018 até 2022, nas eleições de 2022. 



34 
 

reflexões mais profundas nos estudantes e conectada com as realidades sociais e culturais que 

eles vivenciam. 

A proposta rompeu com um modelo tradicional de ensino, focado apenas na 

transmissão de conteúdos prontos, e se aproximou de uma perspectiva mais crítica, que 

entende a sala de aula como um espaço vivo de diálogo, escuta ativa e transformação mútua. 

Com essa visão, a sequência didática foi construída a partir de um posicionamento ético bem 

definido: promover uma educação que enfrente o racismo estrutural e questione lógicas 

coloniais ainda presentes nos currículos, valorizando saberes que foram historicamente 

apagados ou ignorados. 

Ao colocar no centro do trabalho temas como identidade, diversidade e justiça social, a 

prática pedagógica passou a atuar como um espaço de resistência, onde os estudantes não 

apenas aprendem conteúdos, mas também constroem sentidos, reconhecem suas histórias e se 

veem como sujeitos capazes de intervir no mundo. Embora a proposta de Zabala tenha servido 

como base, especialmente na organização das etapas do planejamento, ela foi ressignificada à 

luz de um compromisso maior: o de formar sujeitos críticos, conscientes e abertos à 

pluralidade de vozes e conhecimentos. 

Uma das preocupações era perceber se os estudantes estavam se envolvendo com o 

processo das aulas; eles foram o eixo estruturador das metodologias pensadas, por isso a 

escuta da bagagem que eles traziam e as impressões que tinham a cada passo foi registrada em 

áudio e vai aparecer no decorrer deste trabalho
14

. A avaliação foi processual e contínua, de 

maneira que as capacidades e os conhecimentos prévios de cada aluno foram considerados. É 

importante entender que ―o ensino tem que ajudar a estabelecer tantos vínculos essenciais e 

não arbitrários entre os novos conteúdos e os conhecimentos prévios quanto permita a 

situação‖ (ZABALA, 1998,p. 38) 

Conforme Zabala (1998), a escolha da sequência didática constitui uma ferramenta 

que proporciona aos alunos diversas oportunidades de aprender conteúdos variados, ao 

mesmo tempo em que oferece aos professores uma gama de recursos para compreender os 

processos de construção do conhecimento dos alunos, possibilitando-lhes intervir e avaliá-los. 

Esse processo de autorreflexão, que abrange tanto a prática pedagógica quanto o processo de 

ensino-aprendizagem, enriquece a sala de aula, tornando-a mais significativa tanto para os 

estudantes quanto para os próprios professores. Como afirma Ilmar de Mattos, "Professores e 

                                                
14

 Vale destacar que houve uma preocupação em manter cuidados éticos relacionados ao processo de pesquisa 

em sala de aula. Foi assinado um termo junto à coordenação e direção do colégio, conferindo liberdade para a 

realização da pesquisa. Os rostos e vozes dos estudantes foram preservados e, quando aparecer alguma fala 

direta, não haverá exposição direta das identidades dos participantes. 



35 
 

escritores de história contam uma história; ao texto escrito corresponde a aula. Ambos são 

autores; ambos fazem História." (MATTOS, 2007, p. 7). Assim, ao ser autor de sua aula, o 

professor reflete, fundamenta, reestrutura, analisa, aplica aos seus alunos e pondera sobre os 

resultados, ou seja, o aprendizado. 

A sequência didática foi organizada dentro de cinco encontros. O tempo era curto e a 

pretensão muito grande, por isso foram escolhidos temas que fizessem sentido com o 

conteúdo programático, já que ele não poderia ser desfalcado, mas que também abrissem o 

horizonte dos estudantes sobre alguns pontos da história africana. Não seria possível 

aprofundar nenhum conteúdo, por isso fomos dando pinceladas em aspectos vistos como 

importantes sobre essa vasta história do continente. Como as turmas escolhidas foram as de 9º 

ano do Fundamental e 3º ano do Médio, o gancho para conectar com o tema África foi o tema 

da Guerra Fria e as Lutas de Libertação Africanas. As demais turmas - de 6º ano do Ensino 

Fundamental ao Ensino Médio - participaram de algumas propostas de atividades, sempre 

voltadas para a faixa etária e para alguma temática trabalhada em aula, e estiveram presentes 

no dia da culminância. 

O movimento que aconteceu em Angola foi escolhido como base para a análise dentro 

do contexto das lutas de libertação por não ser possível abordar todos os diferentes contextos. 

E também por uma escolha pessoal, visto que já havia trabalhado mais profundamente o tema 

na monografia de Graduação, e por ser uma indicação do próprio livro didático, que também 

traz um destaque para o caso angolano. Sendo assim, compreendendo que na década de 1950 

e 1960 muitos movimentos civis africanos aproveitaram o contexto de queda dos países 

imperialistas que os dominavam, e receberam influência, financiamento e, às vezes, 

armamento dos Estados Unidos ou União Soviética para empreenderem suas lutas de 

independência. Neste contexto, entender a Guerra Fria foi essencial. 

A primeira aula da sequência foi sobre a Guerra Fria, já começando a abordar os 

movimentos de libertação em Angola. No segundo encontro trabalhamos a partir de um vídeo 

da autora nigeriana Chimamanda Adichie sobre o perigo de uma história única, tentando 

observar como nossa visão sobre o continente africano, assim como suas culturas e histórias 

está totalmente limitado. No terceiro encontro trabalhamos vários temas para tentar expandir 

nossas concepções sobre o continente, como a geografia, algumas etnias, reinos e elementos 

da cultura do continente; assim como a conceituação de raça feita pela pseudociência do 

século XIX, que foi capaz de hierarquizar os povos. O quarto encontro foi especificamente 

sobre as lutas de libertação africanas, dando um panorama geral, mas focando no caso 

Angolano e em personalidades africanas que atuaram diretamente nesse contexto. Por fim, 



36 
 

construímos uma exposição dos trabalhos e análises desenvolvidos durante essas quatro aulas 

em um dia de culminância para toda a escola. Nesse dia, duas pesquisadoras foram  

convidadas e palestraram sobre suas perspectivas como mulheres negras para toda a 

comunidade educacional. 

Agora serão apresentados os planejamentos para a sequência didática, além de 

algumas observações sobre a execução das aulas. Abaixo disponibilizo uma tabela simples, 

para que possa ficar mais clara a disposição dos encontros: 

 

TABELA 1 - SEQUÊNCIA DIDÁTICA 

ENCONTRO TEMÁTICA 

1º Encontro Guerra Fria: suas bases e impactos pelo 

mundo 

2º Encontro O perigo de uma história única 

3º Encontro Um novo olhar sobre a África 

4º Encontro Lutas de Libertação e Agência negra 

Culminância Apresentação de trabalhos e entrevista com 

convidadas  

Fonte: Elaborada pela autora. 

 

2.2 1º encontro - Guerra Fria 

Essa primeira aula começou com o tema Guerra Fria para situar o contexto histórico 

da segunda metade do século XX. A aula foi importante para o entendimento dos alunos 

acerca do contexto gerador das lutas de libertação e da situação subsequente em alguns países 

africanos, especialmente Angola. O planejamento se deu da seguinte forma: 

 

Tema: 

A Guerra Fria, suas bases e seus impactos pelo mundo 

 

Público-alvo:  

Turma de 9º ano do Ensino Fundamental e 3º ano do Ensino Médio 

 

Objetivos: 



37 
 

● Identificar e analisar aspectos da Guerra Fria, seus principais conflitos e as 

tensões geopolíticas no interior dos blocos liderados por soviéticos e estadunidenses. 

● Reconhecer que nesse período não ocorreram conflitos com armamentos entre 

as potências, mas a influência se espalhou pelos outros países, apresentando em 

especial o caso Angolano. 

● Compreender o desenvolvimento tecnológico como parte do processo de 

disputa pela hegemonia mundial. 

 

Recursos 

Quadros, piloto, livro didático, imagens de época, charges, computador e projetor 

 

Estratégias didáticas 

1º Passo: Retomamos o contexto do final da Segunda Guerra Mundial, no qual Estados 

Unidos e União Soviética despontam como as principais potências mundiais, percebendo as 

rivalidades entre as ideologias capitalista e socialista. O conceito de Guerra Fria foi trazido e 

debatido, como uma guerra sem embate direto entre os principais oponentes, mas uma disputa 

ideológica em busca por áreas de influência. 

 

2º passo: Houve uma sistematização no quadro sobre os principais elementos da 

Guerra Fria, destacando a Doutrina Truman, o macarthismo, o Plano Marshall e a criação da 

Otan, por parte do bloco capitalista. Apresentei a importância do Kominform, do Comecon e 

do Pacto de Varsóvia, criados para apoiar a economia do grupo socialista. Também apresentei 

questões como a divisão da cidade de Berlim e o simbolismo do muro, a Corrida Espacial e a 

Crise dos Mísseis, eventos importantes para compreender a Guerra Fria como um todo. 

 

Análise 

A Guerra Fria é posterior à Segunda Guerra Mundial e se dá em consequência dela. As 

grandes potências do século XIX- Inglaterra, França, Alemanha - sofrem abalos após duas 

grandes guerras subsequentes e, em meio a esse contexto instável, os Estados Unidos, nação 

que havia passado pelo seu período de crescimento, industrialização e agora estava com a 

economia em ascensão, ganha prestígio internacional. No contraponto, a União Soviética, que 

saiu da Primeira Guerra, passou pela sua revolução, transformando a economia e a política 

abruptamente, passou por vários conflitos internos, mas se estabeleceu como nação socialista.  



38 
 

Ambas nações, bem economicamente e buscando a expansão ideológica, aproveitam o 

contexto de crise de meados da Segunda Guerra e começam um processo de projeção do seu 

modelo político-econômico. A Guerra Fria é fruto desse processo. Começam as lutas políticas 

através de propagandas, incentivos econômicos e militares, buscando implementar seu 

modelo político nos outros países. 

 Por ser uma guerra de influências ideológicas, a Guerra Fria foi sentida principalmente 

nos países subdesenvolvidos. Na África e Índia, em seus processos de libertação e na América 

Latina, nas ditaduras que foram implementadas, por exemplo. No entanto, essas nações não 

ficaram à mercê das duas potências, a formação da ONU e a Conferência de Bandung em 

1955, além dos movimentos nacionalistas e das lutas de libertação internas, foram exemplos 

de organização do mundo pós Segunda Guerra Mundial
15

. Além disso, as vantagens de manter 

o poder sobre as colônias se tornaram duvidosas. As potências tinham que contar com os 

custos de reprimir o nacionalismo e de modernizar o colonialismo, que cresceu a par do 

aumento da população. No final da década de 1950, não era mais rentável resistir ao 

nacionalismo
16

. França, Inglaterra, Bélgica vão aos poucos fazendo acordos e deixando seus 

territórios.  

 A Guerra Fria foi mais do que uma luta por territórios ou recursos. Era uma guerra de 

narrativas e sistemas de governo. O capitalismo prometia liberdade individual, economia de 

mercado e democracia representativa, já o socialismo defendia igualdade social, economia 

planejada e a superação do colonialismo como parte do imperialismo capitalista. Em muitos 

países subdesenvolvidos, essas ideologias foram incorporadas nas lutas internas, com 

movimentos sociais e políticos se alinhando a uma das superpotências. 

A Guerra Fria foi sentida nos países chamados de subdesenvolvidos porque eles eram 

vistos como campos de batalha ideológica. No caso da África e da Índia, a influência externa 

moldou seus processos de libertação e as decisões tomadas no pós-independência. Isso gerou 

conflitos internos, regimes autoritários apoiados por potências externas e a perpetuação de 

desigualdades que se originaram no colonialismo. 

 As colônias portuguesas, no entanto, continuaram a viver e resistir ao colonialismo por 

mais tempo. Angola
17

, por exemplo, tornou-se independente em 1975. Em Angola, a 

colonização se faz de forma intensa. Essa intensidade é percebida pelo crescimento da 

                                                
15

 Sobre isso ver Cláudia Castelo (2014). 
16

 Para saber mais, veja Ilife (1999) 
17

 A opção por aprofundar o caso angolano se dá por conta de um trabalho anterior na construção da minha 

monografia intitulada ―As aplicações políticas da educação em Angola: da colonização ao pós independência‖ de 

2020. 

 



39 
 

presença portuguesa em território angolano. Segundo o pesquisador Marcelo Bittencourt, a 

população branca de Angola salta de 9.198 indivíduos em 1900 (o equivalente a 0,2% da 

população total) para 20.700 em 1920 (0,48%), 44.083 em 1940 (1,2%) e 172.529 em 1960 

(3,6%) (BITTENCOURT, 2002, p.29). E esses números não caem com o início dos conflitos 

armados pela libertação, chegando a marcar mais de 300 mil em 1974. 

Inicialmente a administração das colônias era feita visando o máximo de lucro 

possível, por isso sem muitos investimentos locais e sem restrições para o uso da força, a 

brutalidade era recorrente. Impostos eram cobrados de todos, na intenção de não só lucrar, 

mas de demonstrar superioridade e ―educar‖. Os africanos eram obrigados a fornecer produtos 

ou mão de obra, posteriormente o imposto começa a ser cobrado em dinheiro, o que força 

aqueles homens e mulheres a procurarem trabalhos fixos, onde recebiam salários baixíssimos. 

Quem não pagasse esse imposto poderia ser preso, perseguido, investigado e espionado pela 

polícia política portuguesa (Pide). Então a população se submeteu a condições deploráveis. 

 Nas décadas de 1950 e 1960 Portugal tenta construir uma integração ainda maior com 

suas colônias. Sob o comando de António de Oliveira Salazar, a metrópole investe em 

programas de saúde, educação, criação de empregos, encerra políticas de submissão, como o 

caso do indigenato, e torna suas colônias na África em parte do Império português, 

renomeando-as como províncias ultramarinas. 

Uma característica bem específica da luta para libertação de Angola foi a incapacidade 

de unificação das diversas forças políticas e militares anticoloniais numa organização capaz 

de congregar e direcionar o combate à presença portuguesa
18

. Formaram-se três principais 

partidos MPLA, FNLA e UNITA, cada um com seus ideais, apoios internacionais e 

disposições geográficas e origem específicas. 

 Além das divergências locais, Angola mergulha no contexto global com a Guerra 

Fria
19

. O MPLA recebe apoio de Cuba e da União Soviética levando a proposta socialista. Já a 

Unita e FNLA, recebem apoio de tropas Sul-africanas, defensoras do fim do apartheid, e 

grande suporte dos Estados Unidos que pretendia atrair o recém independente país para a área 

de influência estadunidense. Esses aliados externos transformam as dimensões do conflito e 

intervêm no território angolano, como em dezenas de outros pelo mundo. Angola havia se 

tornado num verdadeiro campo estratégico de batalhas ideológicas. As alianças estabelecidas 

                                                
18

 Sobre o contexto da luta anticolonial Angolana, principalmente acerca da atuação do MPLA, ver 

Bittencourt 2002 
19

 Dinis destrincha essa questão, trazendo os nomes do presidente Spínola, aliado aos Estados Unidos e defensor 

do FNLA e do Almirante Rosa Coutinho, assumidamente comunista e apoiador do MPLA, cada um 

representando um extenso grupo de ―cada lado da balança‖ da independência angolana. A disputa por hegemonia 

antecede 1975 e contou com conflitos maiores que os acontecidos pelas vias militares nas ruas de Angola. 



40 
 

acabaram por aprofundar a internacionalização do conflito. Muitos dos governos africanos e 

suas forças políticas ―são reféns (políticos, ideológicos e econômicos) do imperialismo 

internacional, seja ele capitalista ou socialista, como era o caso durante a vigência da 

bipolarização mundial‖ (KEBANGUILAKO, 2016, p.195). 

O estabelecimento dos movimentos de libertação, mobilizados por identidades locais e 

recebendo apoio financeiro, político e logístico das potências estrangeiras complexifica a 

situação Angolana. Os cidadãos negros eram impedidos de comparecer aos seus locais de 

trabalho pelas forças militares dos movimentos de libertação, visando sabotar a economia do 

país. Nas rádios havia uma constante batalha ideológica, ―Angola Livre‖, da FNLA, e a Rádio 

―Angola Combatente‖, do MPLA, exigiam a independência imediata de Angola, incitavam os 

militares negros e brancos nascidos em Angola a se juntar aos movimentos de libertação, 

assim como incitavam a população a não mais continuar a trabalhar para os portugueses. 

Em 11 de novembro, o MPLA, fortalecido, toma a frente de Angola, já num cenário de 

guerra efetiva contra os demais movimentos, a FNLA e a Unita. Inicia-se um período de 

quase 30 anos de guerra civil, intervenção estrangeira e muitas mortes em território angolano. 

O caso Angolano é bem particular, mas capaz de demonstrar a influência da Guerra Fria no 

continente Africano. Outros países, apesar de terem um processo de independência, algumas 

vezes, menos laborioso, também sofreram influência direta dos Estados Unidos e União 

Soviética de 1945 em diante
20

.  

O historiador britânico E. P.Thompson, analisando a Guerra Fria mais detalhadamente, 

destacou que ela, além de ser fruto da deterioração das tradições europeias, o que provocou 

uma divisão inaceitável entre o Leste e o Oeste, sobreviveu desde 1945 por causa da 

existência e aumento contínuo dos arsenais nucleares e que, para que a Guerra Fria deixasse 

de existir, era preciso acabar com esses arsenais
21

. Não tendo condições de rivalizar como os 

norte-americanos e com sua economia decaindo desesperadamente a cada ano, toda a 

estrutura soviética foi repensada, inclusive dentro do poderoso (e conservador) Exército 

Vermelho. Uma série de mudanças políticas (Glasnost) e econômicas (Perestroyka) seriam 

realizadas pelo governo de Mikhail Gorbachev, tentando revigorar o velho império.
22

 

A historiografia compreende que a Guerra Fria se estende até 1989, momento da 

derrubada do Muro de Berlim e do início do desmantelamento da União Soviética, processo 

                                                
20

 Para mais, ler Oliveira (2009) 
21

 THOMPSON, E. P.Beyond the Cold War. London: Merlin Press, 1982 
22

 Referências à queda da União Soviética extraídas de DOBBS, 1998, e do documentário 

Mikhail Gorbachev - O Homem que Mudou o Mundo (Mikhail Gorbachev - The Man Who Changed the World), 

Inglaterra, BBC News, produzido por Rosalind Erskine, 1999. 



41 
 

este encerrado em 1991
23

. A política de dominação mundial tentada pelos Estados Unidos 

desde 1945 continua, mesmo sem precisar de ―inimigos‖. Na verdade, os Estados Unidos 

começaram a eleger novos inimigos para substituir o comunismo, como os árabes. 

Essa contextualização se fez necessária para compreensão factual do que iríamos 

analisar. Ela aconteceu com os estudantes na tentativa de adaptá-los às suas capacidades de 

absorção e para que nos mantivéssemos no cronograma curricular. 

 

2.3 2º encontro - O perigo de uma História única  

E quando nós falamos 

nem bem-vindas 

mas quando estamos em silêncio 

nós ainda temos medo. 

então é melhor falar 

tendo em mente que 

não éramos supostas sobreviver.  

(Audre Lorde in Kilomba p.57) 

 Esta aula foi pensada com inspiração na fala da escritora nigeriana Chimamanda 

Ngozi Adichie em 2009, no programa Ted Talk sobre ―O perigo de uma História única‖, onde 

a autora traz uma reflexão poderosa sobre os riscos de enxergar culturas, povos e realidades 

por meio de narrativas simplistas e unilaterais. Ela utiliza exemplos pessoais e culturais para 

demonstrar como histórias únicas podem reforçar estereótipos, desumanizar e limitar a 

compreensão de contextos complexos. Nessa narrativa ela exemplifica, de diferentes formas, 

as consequências de possuir uma única história sobre as pessoas, grupos étnicos e países ao 

nosso redor. Defende como somos impressionáveis e vulneráveis a essas histórias, e não 

conseguimos enxergar a complexidade da verdade por trás de uma narrativa estereotipada e 

incompleta.  

Chimamanda explica que as narrativas únicas, muitas vezes propagadas por quem 

detém o poder, criam estereótipos. Ela destaca que "o problema dos estereótipos não é que 

eles sejam falsos, mas que são incompletos". Eles reduzem as pessoas a uma única 

característica, ignorando a pluralidade de suas vivências. Quem narra a história exerce poder, 

decide quais aspectos serão destacados e quais serão omitidos. Na maioria das vezes, a 

história única é imposta por quem está em posição de privilégio, o que perpetua visões 

eurocêntricas ou preconceituosas. 

Chimamanda compartilha sua experiência de infância, lendo livros escritos por autores 

britânicos e americanos. Esses livros, repletos de personagens brancos, cenários europeus e 

                                                
23

 Não é objetivo deste trabalho aprofundar sobre as bibliografias acerca da Guerra Fria, no entanto indicamos 

Biagi (2007) e Munhoz (2020) 



42 
 

costumes ocidentais, a fizeram acreditar que histórias deveriam ser assim, e não sobre a 

realidade africana. Quando começou a escrever, suas histórias inicialmente refletiam essas 

influências, ignorando sua própria vivência. Ela também relata como, ao estudar nos Estados 

Unidos, enfrentou preconceitos por ser africana, percebendo que a visão de "África" era 

muitas vezes limitada à pobreza, guerras e fome. 

Adichie critica como o continente africano é frequentemente retratado por uma única 

lente: a da miséria e do sofrimento. Ela lembra que a África é um continente diversificado, 

com muitas culturas, histórias e realidades que vão além das representações limitadas. Para 

Chimamanda, a solução para o problema da história única é buscar e compartilhar múltiplas 

narrativas sobre o mesmo lugar ou grupo. Isso permite uma visão mais rica e abrangente da 

realidade, evitando que as pessoas sejam reduzidas a estereótipos ou desumanizadas. Ela diz: 

Mostre um povo somente como uma coisa, repetidamente, e será o que ele se 

tornará. É impossível falar de uma única história sem falar de poder. Há uma palavra 

da tribo lgbo, que eu sempre penso quando penso em estruturas de poder do mundo, 

e a palavra é ―nkali‖. É um substantivo que livremente se traduz como ―ser maior do 

que o outro‖. Como nosso mundos econômicos e políticos, histórias também são 

definidas pelo princípio do ―nkali‖. Como são contadas, quem as conta, quando e 

quantas histórias são contadas, tudo realmente depende do poder. Poder é a 

habilidade de não só contar a história de uma outra pessoa, mas de fazê-la a história 

definitiva daquela pessoa. (TED - O perigo de uma história única - Chimamanda 

Adichie - Dublado em português, 2014. Minuto 13:15.) 
 Essa visão limitada pode ser direcionada ao continente africano com propriedade, à 

medida que os jornais, a mídia e, até mesmo, a educação são responsáveis por construir uma 

perspectiva infantilizada, primitiva, exótica e incivilizada sobre a África como um todo, como 

se não houvesse diferenças culturais ou desenvolvimento social em nenhum desses países.  

 Um conceito também importante ao se tratar dessa problemática é o de epistemicídio, 

termo que descreve a destruição ou marginalização de formas de conhecimento, saberes e 

epistemologias de determinados povos ou culturas, frequentemente como resultado de 

processos coloniais, racistas e imperialistas. A ―morte do saber‖, quando o pensamento do 

―outro‖ é silenciado, coisificado. É uma estratégia que foi determinante para relegar ao negro 

uma condição de subalternidade e inferioridade perpétua. Classificar o negro como não-

humano e determinar que se tratam de seres despossuídos de racionalidade ou história. Trata-

se de um apagamento do passado, de todo o saber produzido e da ancestralidade, para, hoje, 

dificultar as possibilidades de crescimento econômico, acesso à educação ou à saúde, sem 

falar no extermínio dos corpos negros através das políticas institucionais. Gerando, em 

consequência, um futuro de subalternização e perpétua desqualificação.  

 Uma importante referência para a conceituação do Epistemicídio é Boaventura de 

Sousa Santos. Ele define bem o conceito da seguinte forma:  



43 
 

―O genocídio que pontuou tantas vezes a expansão europeia foi também um 

epistemicídio: eliminaram-se formas de conhecimento estranho porque eram 

sustentadas por práticas sociais e povos estranhos. Mas o epistemicídio foi muito 

mais vasto que o genocídio porque ocorreu sempre que se pretendeu subalternizar, 

subordinar, marginalizar, ou ilegalizar práticas e grupos sociais que podiam 

constituir uma ameaça à expansão capitalista ou, durante boa parte do nosso século, 

à expansão comunista ( neste domínio tão moderna quanto a capitalista); e também 

porque ocorreu tanto no espaço periférico, extra norte-americano, contra os 

trabalhadores, os índios, os negros, as mulheres e as minorias em geral (étnicas, 

religiosas, sexuais).‖ (SANTOS, 1999, p. 283) 

 Boaventura, sociólogo português, apesar de algumas críticas, ainda é um dos 

principais autores a usar o termo epistemicídio. Ele argumenta que o colonialismo europeu 

destruiu ou silenciou epistemologias não ocidentais, incluindo saberes indígenas, africanos e 

asiáticos, impondo a supremacia do conhecimento eurocêntrico. Com o conceito de "ecologia 

de saberes" Boaventura propõe uma abordagem que valorize a coexistência e o diálogo entre 

diferentes epistemologias, superando a hegemonia do saber ocidental. 

Às populações negras é imposta uma história que, desde sua chegada em nosso país, 

passa por apagamentos. Desde o batismo nas praias, o novo nome cristão que precisavam 

adotar, a adoção da fé católica e a proibição por lei de receber educação formal, toda a 

estrutura colonial foi voltada para a anulação da cultura, história e religião dos homens e 

mulheres que chegavam ao Brasil, para que se transformassem em máquinas geradoras de 

riqueza. Pessoas expropriadas de suas identidades, assimilados à cultura do colonizador e 

objetificados para benefício econômico. 

A autora Grada Kilomba evidencia que o inconsciente coletivo das populações negras 

foi constituído para a alienação, decepção e trauma psíquico, uma vez que as imagens que 

aparecem são repletas de trauma. Ela utiliza conceitos psicanalíticos para analisar os impactos 

psicológicos e sociais do colonialismo e do racismo. Aborda como o racismo opera como uma 

forma de violência simbólica que molda identidades e perpetua hierarquias, especialmente no 

contexto europeu. Segundo ela, é ―alienação ser forçada/o a identificar-se com os heróis, que 

aparecem como brancos, e rejeitar os vilões, que aparecem como negros. Que decepção ser-se 

forçada/o a olhar para nós mesmos como se estivéssemos no lugar delas/es. Que dor, estar 

presa/o nessa ordem colonial.‖ (KILOMBA, 2008, p. 39). Diz ainda: 

O ato de falar é como uma negociação entre quem fala e quem escuta, isto é, entre 

falantes e suas/seus interlocutoras/es (Castro Varela e Dhawan, 2003). Ouvir é, 

nesse sentido, o ato de autorização em direção à/ao falante. Alguém pode falar 

(somente) quando sua voz é ouvida. Nessa dialética, aquelas/es que são ouvidas/os 

são também aquelas/es que "pertencem". E aquelas/es que não são ouvidas/os se 

tornam aquelas/es que "não pertencem". A máscara recria esse projeto de 

silenciamento e controla a possibilidade de que colonizadas/os possam um dia ser 

ouvidas/os e, consequentemente, possam pertencer. (KILOMBA, 2008, p.42-43) 

Nessa perspectiva, o sujeito negro se torna ―o/a Outro/a‖, e o ―normal‖ é a pessoa 

branca, o negro é só o ―outro‖, o estranho, o não-ser. O trecho citado oferece uma reflexão 



44 
 

profunda sobre a relação entre fala, escuta e pertencimento, especialmente no contexto de 

dinâmicas coloniais e raciais. Ele destaca como o ato de falar está intrinsecamente ligado ao 

ato de ser ouvido, e como essa relação define quem pertence ou não ao espaço social. O ato de 

falar não é unilateral; ele envolve uma interação entre quem fala e quem escuta. Essa 

negociação não é neutra, mas atravessada por relações de poder. Quem escuta exerce um 

papel ativo ao conceder ou negar a legitimidade da fala. Essa lógica implica que o poder de 

quem ouve é muitas vezes invisível, mas crucial, já que ele determina quem pode participar 

do diálogo. 

O texto propõe que ouvir é mais do que receber informações: é um ato de 

"autorização" que valida a voz do falante. Aquelas/es que são ouvidas/os são reconhecidas/os 

como membros legítimos da comunidade; por outro lado, quem não é ouvido é 

sistematicamente excluído do pertencimento. O silenciamento é uma forma de violência 

simbólica, que não apenas marginaliza vozes, mas também retira a possibilidade de 

pertencimento. No contexto colonial, esse projeto de silenciamento foi instrumental para 

desumanizar os povos colonizados, negando-lhes o direito de se expressar e de serem ouvidos. 

Kilomba usa a metáfora da "máscara" para descrever como o colonialismo impôs 

identidades falsas ou limitadas aos povos colonizados, restringindo suas formas de expressão. 

A máscara funciona como uma ferramenta de controle, permitindo que o colonizador defina o 

que pode ou não ser dito, quem pode ou não falar, e de que maneira. Esse controle impede que 

os sujeitos colonizados se expressem de maneira autêntica e, consequentemente, participem 

plenamente da esfera social. Quando alguém é silenciado, sua exclusão transcende o discurso: 

ela afeta sua identidade, sua agência e sua capacidade de existir plenamente dentro da 

sociedade. Muitas vozes de grupos marginalizados ainda enfrentam barreiras para serem 

ouvidas em espaços institucionais, culturais e políticos. Esse silenciamento não é apenas 

simbólico, mas estrutural, e reforça desigualdades históricas. 

O trecho revela como a fala e a escuta estão entrelaçadas em uma dinâmica de poder 

que define quem pertence à comunidade e quem é excluído. A fala de F. Fanon, psiquiatra e 

filósofo, natural das Antilhas francesas, se entrelaça bem ao trecho quando destaca: ―Quando 

as pessoas gostam de mim, dizem que é apesar da minha cor. Quando não gostam de mim, 

apontam que é por causa da minha cor‖ (FANON, 1967, p. 116), ou ainda ―Quanto mais 

assimilar os valores culturais da metrópole, mais o colonizado escapará da sua selva. Quanto 

mais ele rejeitar sua negridão, seu mato, mais branco será.‖ (FANON, 1967, p. 34). Há uma 

luta interna dos sujeitos negros para alcançarem padrões estabelecidos pela sociedade branca 

e, não importa se conquistarem objetivos econômicos e sociais, o colonialismo ainda 



45 
 

estabelecido, ou podemos dizer, o racismo que se estruturou na base da sociedade, não 

permitirá que essas pessoas se esqueçam do seu lugar de exclusão. 

Em sua obra seminal "Pele Negra, Máscaras Brancas" (1952), Fanon explora como o 

colonialismo não apenas subjuga fisicamente os povos colonizados, mas também opera como 

uma forma de violência psicológica e simbólica, criando uma hierarquia racial que 

marginaliza o negro como "o Outro". Fanon argumenta que, na sociedade colonizada e 

racializada, a pessoa negra é posicionada como "o Outro", um ser diferente e desviante da 

norma, que é definida pela branquitude. A branquitude ocupa o lugar de "universalidade" e 

"normalidade", enquanto o negro é constantemente percebido como estranho, exótico ou 

inferior. Essa lógica desumanizadora força o sujeito negro a viver em um estado de alienação: 

ele é visto não como um indivíduo único, mas como uma representação de sua raça, 

carregando os estereótipos e preconceitos associados a ela. 

Mesmo quando o sujeito negro conquista posições econômicas, sociais ou culturais, 

ele continua a ser lembrado de seu "lugar de exclusão" devido ao racismo estrutural. Fanon 

argumenta que o racismo não é apenas uma questão individual, mas uma estrutura 

profundamente enraizada nas bases do colonialismo, que organiza as relações sociais e 

institucionais em torno de hierarquias raciais. Assim, não importa o quanto o negro se esforce 

para alcançar os padrões da sociedade branca, ele será sempre confrontado com barreiras 

simbólicas e materiais que reforçam sua exclusão. Fanon descreve a experiência do sujeito 

negro como uma constante batalha interna entre aceitar sua identidade ou rejeitá-la em favor 

de uma assimilação que, ao final, nunca é completa. 

O pensamento de Fanon oferece uma lente poderosa para entender como o racismo e o 

colonialismo moldam subjetividades e relações sociais. Ele ilumina a luta do sujeito negro 

contra uma sociedade que tenta negar sua humanidade, ao mesmo tempo que aponta para a 

urgência de transformar essas estruturas de exclusão e criar novos caminhos de 

reconhecimento e resistência. 

Seguindo esse raciocínio, a aula planejada, e descrita abaixo, pretendeu mostrar os 

perigos de se perpetuar a história única que corrobora com o racismo e com o epistemicídio. 

Pretendeu, de forma lúdica, perceber os preconceitos carregados por nós e nossa cultura 

acerca da cultura africana. E entender que essas histórias podem também ser usadas para 

capacitar e humanizar. Histórias podem destruir a dignidade de um povo, mas histórias 

também podem reparar essa dignidade perdida. (TED - O perigo de uma história única - 

Chimamanda Adichie - Dublado em português, 2014. Minuto 17:44) 

 



46 
 

 

Tema 

O perigo de uma História única 

 

Público-alvo:  

Turma de 9º ano do ensino fundamental e 3º ano do ensino médio 

 

Objetivos: 

● Perceber os preconceitos carregados por nós e nossa cultura acerca da cultura africana. 

● Compreender o potencial das mídias digitais e os livros didáticos de construírem um 

repertório de imagens capaz de nos afastar da realidade em muitos casos. 

 

Recursos: 

Livros didáticos diversos, alguns posts-it, computador, projetor e aparelho de som. 

 

Estratégias didáticas: 

1º Passo: Uma questão geradora foi levantada ―Descreva uma pessoa negra‖. As 

colocações foram ouvidas individualmente. Depois outra questão: ―O que você pensa quando 

escuta a palavra África?‖, com mais uma rodada de partilha de pontos de vista e debate; 

  

Passo 2: A turma foi separada em 6 grupos com 5 alunos. Cada equipe recebeu de 2 a 

4 livros didáticos de História, Geografia ou Filosofia e neles procurou figuras negras e os 

títulos associados a elas. As descobertas foram destacadas com posts-it para serem analisadas 

posteriormente. Após as pesquisas, os estudantes apresentaram para os colegas os principais 

temas encontrados e foram provocados a pensar como a história e a figura da pessoa negra 

vem sendo construída; 

  

Passo 3: Dinâmica das imagens: foram selecionadas várias imagens de lugares bonitos 

do continente africano e lugares de pobreza no Brasil. Pedi para descobrirem de onde aquela 

paisagem se trata, sem ainda dizer se estão ou não certos, apenas ouvindo suas colocações. 

Foram apresentadas imagens de: Lagos, capital da Nigéria; Kilimanjaro; Luanda, capital de 

Angola; Quinxassa, capital da República Democrática do Congo, além de cenas da selva, 



47 
 

crianças no lixão de Gramacho e na periferia da Bahia, deixando claro a desigualdade e 

diversidade. 

 

FIGURA 1 - LIXÃO NO MUNICÍPIO DE PINHEIRO, MARANHÃO 

 

Fonte: João Paulo Guimarães 

 

FIGURA 2 - CENTRO CÍVICO DE LAGOS, MAIOR CIDADE DA NIGÉRIA 

 

Fonte: Ade Marquis/Wikimedia Commons 

 

FIGURA 3 - MONTE KILIMANJARO, TANZÂNIA 



48 
 

 

Fonte: https://www.gazetadopovo.com.br/vozes/blog-do-caderno-de-turismo/trekking-para-monte-kilimanjaro-

na-tanzania/ 

 

FIGURA 4 - JOANESBURGO, ÁFRICA DO SUL 

 

Fonte: Andrew Moore 

 

Passo 4: Foi apresentado o vídeo ―TED - O perigo de uma história única - 

Chimamanda Adichie‖ uma palestra disponível no Youtube onde a escritora Chimamanda 

Adichie fala sobre as concepções preconceituosas que se constroem na mentalidade de todos 

aqueles que se deixam ser instruídos por uma ―História Única‖ sobre povos, pessoas ou 

países. No vídeo, como anteriormente comentado, ela defende, usando o exemplo de sua 

própria vida, que, quando uma só história é contada, ela pode ser capaz de construir uma 

imagem de humilhação, atraso e miséria, ou de glória e modernidade. A história contada sobre 



49 
 

o continente africano foi e é uma história de inferiorização e construiu mundo fora uma visão 

reducionista sobre o território e seus habitantes. 

Após o vídeo e um breve debate sobre as questões levantadas sobre ele, disse os 

destinos das imagens apresentadas anteriormente e analisamos se os destinos correspondem 

aos falados. 

  

Passo 5:Propus a exposição, separei os grupos e pedi para que cada um traga a história 

de vida e uma imagem sobre uma personalidade africana importante. 

 

Análise 

 A educação sobre o continente africano apresenta grandes defasagens, tema 

amplamente debatido e analisado por diversos estudiosos. Esta aula teve como um de seus 

principais objetivos evidenciar essa realidade aos estudantes. Nesse contexto, a utilização de 

uma dinâmica baseada em imagens revelou-se uma ferramenta pedagógica eficaz para expor 

preconceitos e a visão limitada que geralmente se tem sobre o continente africano. 

A metodologia adotada consistiu na seleção de aproximadamente dez imagens, 

algumas retratando paisagens de países africanos e outras de diferentes localidades. Os alunos 

foram convidados a indicar onde acreditavam que cada imagem havia sido capturada. Como 

era esperado, as imagens que ilustravam pobreza ou aspectos naturais foram frequentemente 

associadas à África, enquanto aquelas que retratavam desenvolvimento e urbanização foram 

vinculadas a locais como Estados Unidos, Dubai, São Paulo ou países europeus. 

Essa atividade revelou estereótipos profundamente enraizados e ressaltou a 

necessidade de uma educação comprometida com a desconstrução de percepções 

preconceituosas, promovendo uma compreensão mais ampla e diversificada sobre a riqueza 

cultural, econômica e social do continente africano. A experiência foi particularmente 

significativa, pois, enquanto pesquisadora e professora, tive a oportunidade de observar de 

forma concreta o déficit educacional existente, entendendo a sala de aula como um reflexo da 

sociedade. 

Muitos de nós não conhecemos, tampouco buscamos conhecer, os países e cidades 

africanos. Essa lacuna não pode ser reduzida a mero desinteresse ou ao ―mito‖ de que os 

brasileiros não têm curiosidade em aprender. Discordo dessa visão. Acredito que esse 

fenômeno está profundamente ligado ao racismo estrutural que permeia as escolas, as mídias 

e as redes de informação. O descaso sistemático em relação ao continente africano alimenta 

um ciclo de desinteresse, baseado na percepção de que aprender sobre a África não agrega 



50 
 

valor. Afinal, por que estudar lugares associados à guerra, pobreza e incivilização, quando a 

beleza, a cultura, a história e a tecnologia são frequentemente exaltadas como exclusividades 

dos países do Norte global? 

Desfazer essa visão reducionista requer a desconstrução da ―história única‖, 

promovendo narrativas plurais que valorizem a diversidade, a complexidade e as 

contribuições do continente africano para o mundo. 

 

2.4 3º Encontro - Um novo olhar sobre a África  

 O terceiro encontro dessa sequência buscou apresentar uma variedade de aspectos da 

geografia, história e cultura africanas, para começar um caminho de conhecimento, 

desmantelando preconceitos. É certo que em cerca de duas horas não é possível aprofundar 

nenhum assunto, e esse nem foi o objetivo. A intenção foi apresentar diversidade e beleza, 

além de analisar a construção histórica do conceito de racismo e suas consequências na 

atualidade.  

 

Tema 

Um novo olhar sobre a África 

 

Público-alvo:  

Turma de 9º ano do Ensino Fundamental e 3º ano do Ensino Médio 

 

Objetivos: 

● Analisar mapas políticos, étnicos, físicos e ter mais similaridade com realidades do 

continente africano. 

● Identificar as principais etnias e alguns grandes reinos da antiguidade africana. 

● Compreender a construção histórica do conceito de raça pela pseudociência do século 

XIX. 

● Construir um arcabouço de novas imagens e histórias sobre o continente africano para 

começar a desconstruir o preconceito pelo conhecimento. 

 

Recursos: 

Folhas de papel 40 quilos, material de desenho e pintura, computador, projetor e aparelho de 

som. 



51 
 

 

Estratégias didáticas 

Passo 1: A turma foi separada nos mesmos grupos da aula anterior. Iniciaram 

desenhando o mapa da África, inclusive as fronteiras dos países, para depois pintarem as 

regiões, destacarem os idiomas oficiais, identificarem principais rios, mares e vegetações. 

Essa atividade terá caráter de desafio, por isso recolho os celulares, entrego livros de história e 

geografia e o grupo que acabou antes ganhou um chocolate. Essa primeira dinâmica serviu 

para mostrar a diversidade geográfica do continente, e compreender em especial que a África 

não é um país, como muitos imaginam; 

Fonte: Acervo da autora. 

 

FIGURA 6 - ATIVIDADE DE PESQUISA 



52 
 

 

Fonte: Acervo da autora 

 

Passo 2: Breve aula expositiva sobre a história da África, começando na conceituação 

do porquê é importante o estudo de história da África, para isso vale ressaltar o trecho do 

historiador Costa e Silva: 

O Brasil é um país extraordinariamente africanizado. E só quem não conhece a 

África pode escapar o quanto há de africano nos gestos, nas maneiras de ser e viver e 

no sentimento estético do brasileiro. Por sua vez, em toda a outra costa atlântica se 

podem facilmente reconhecer os brasileirismos. Há comidas brasileiras na África, 

como há comidas africanas no Brasil. Danças, tradições, técnicas de trabalho, 

instrumentos de música, palavras e comportamentos sociais brasileiros insinuaram-

se no dia-a-dia africano. [...] Com ou sem remorso, a escravidão foi o processo mais 

importante de nossa história. [...] O escravo ficou dentro de todos nós, qualquer que 

seja a nossa origem. (Costa e Silva, 2003) 

Mapas políticos, das fronteiras étnicas e físicas foram comparados, destacamos a 

construção pseudo-científica do conceito de raça no século XIX e o quanto isso afeta na 

formação dos estereótipos. Além dessa parte mais conceitual foram trabalhadas as principais 

etnias, os grandes reinos e impérios, passando por Timbuktu e ressaltando algumas biografias 



53 
 

de líderes desse período, como Mansa Musa e as rainhas Candaces, até chegar ao tráfico 

atlântico; 

  

Passo 3: Aqui construímos um mapa da África em grandes proporções para a 

exposição que aconteceu; 

 

FIGURA 7 - CONSTRUÇÃO DO MAPA DA ÁFRICA 

 

Fonte: Acervo da autora. 

 

Análise 

Um debate importante na construção e execução dessa aula foi o entendimento de que 

existe uma África desconhecida, com suas civilizações, culturas, distribuições geográficas e 

diferentes tipos de riquezas que nem mesmo cogitamos. Muito desse desconhecimento se dá 

pelo epistemicídio discutido anteriormente, mas existe uma discussão latente que foi trazida 

em aula e vale a análise nesse texto, que é o racismo.  

O racismo possui uma construção histórica. Sua origem está ligada ao ato de 

classificar as espécies de animais e vegetais na Zoologia e na Botânica
24

. Só no século XVII o 

termo é utilizado para designar a classificação de diferenças físicas dentro da espécie humana 

pelo francês François Bernier
25

. Nesse período, havia uma tentativa de definir a natureza dos 

                                                
24

 Sobre o tema o autor Kabenguele Munanga (2004) escreve ― Etmologicamente, o conceito de raça veio do 

italiano razza, que por sua vez veio do latim ratio, que significa sorte, categoria, espécie. Na história das ciências 

naturais, o conceito de raça foi primeiramente usado na Zoologia e na Botânica para classificar as espécies 

animais e vegetais. Foi neste sentido que o naturalista sueco, Carl Von Linné conhecido em Português como 

Lineu (1707-1778), o uso para classificar as plantas em 24 raças ou classes, classificação hoje inteiramente 

abandonada.‖ 
25

 No latim medieval, o conceito de raça passou a designar a descendência, a linhagem, ou seja, um grupo de 

pessoas que têm um ancestral comum e que, ipso facto, possuem algumas características físicas em comum. Em 



54 
 

recém-descobertos: ameríndios, negros e outros povos. Pesquisadores começaram a 

questionar se esses novos grupos eram, de fato, humanos, se possuíam alma ou se seriam 

merecedores de direitos. As primeiras explicações se baseiam na religião, explicando através 

dos Reis Magos ou dos filhos de Abraão
26

. No século XVIII, a explicação vem dos 

Iluministas, que, através das ciências e da razão, constituem uma nova disciplina chamada 

História Natural da Humanidade, que viria a se transformar na Biologia, Física e 

Antropologia. 

O pensador Kabengele Munanga (2004), ao falar sobre a construção da raça, evidencia 

que o critério escolhido para a classificação da nossa espécie foi a cor da pele, que é 

determinada biologicamente pela concentração de melanina. No entanto, ―Apenas menos de 

1% dos genes que constituem o patrimônio genético de um indivíduo são implicados na 

transmissão da cor da pele, dos olhos e cabelos.‖
 
(MUNANGA, 2004, p 3-4) O que significa 

que a divisão nas três raças, tão presente no imaginário brasileiro graças ao mito da 

democracia racial
27

, não é real biologicamente.  

Além da cor de pele, outras técnicas foram também utilizadas para esse ―estudo das 

raças‖. Em seu livro ―A falsa medida do homem‖ Stephen Jay Gould (2014) analisa o 

determinismo biológico gerado também pela craniometria (ou medida do crânio, conforme 

proposto em estudos realizados no século XIX) e certos tipos de testes psicológicos. O autor 

não só demonstra de forma brilhante a utilização dessas técnicas para a construção ideológica, 

mas o quanto há uma falsificação dos dados por parte dos cientistas, às vezes intencional, às 

vezes não, para comprovação de suas teorias racistas, sem deixar de se respaldar na dita 

neutralidade da ciência.   

A ciência pode oferecer informações para reduzir o desequilíbrio entre dados e 

importância social. Os cientistas podem esforçar-se por identificar os pressupostos 

culturais do seu ofício e indagar como as respostas seriam formuladas a partir de 

premissas diferentes. Os cientistas podem propor teorias criativas capazes de forçar 

                                                                                                                                                   
1684, o francês François Bernier emprega o termo no sentido moderno da palavra, para classificar a diversidade 

humana em grupos fisicamente contrastados, denominados raças. (MUNANGA, 2004, p.1) 
26

 Os três Reis Magos, segundo a visão cristã, são os estrangeiros que visitam a manjedoura de Jesus logo após 

seu nascimento. Seriam estudiosos de outras culturas que, através das escrituras deduziram que o Messias 

nasceria em Belém e naquela época. O importante é compreender que, de acordo com a tradição, cada rei 

representaria um povo, sendo um branco, outro negro e outro asiático. Essa diversidade registrada na bíblia 

consolida a ideia de que esses diferentes povos são filhos de Adão, o primeiro pai. Já sobre os filhos de Abraão, 

as escrituras dizem que, desesperado por um filho, o patriarca Abraão teria violentado a escrava de sua esposa, 

dessa relação veio o primeiro filho Ismael. No entanto, fruto de uma promessa, sua esposa Sara enfim se tornou 

mãe de Isaac. O primeiro filho, com a escrava, teria sido expulso e ajudou a povoar as regiões ao sul, 

possivelmente a África. Todo esse processo é descrito no texto de Munanga, 2004. 
27

 O conceito de democracia racial foi elaborado por Gilberto Freyre e ganhou relevo na obra Casa Grande & 

Senzala (1933). A ideia corrobora com a percepção de que o Brasil foi formado por três raças: Indígenas, 

Africanos e Portugueses, e essas raças viveriam em harmonia graças à mestiçagem. Diferente dos Estados 

Unidos, por exemplo, segundo essa ideia, no Brasil não há desigualdade racial.  



55 
 

seus atônitos colegas a rever procedimentos até então inquestionáveis. Mas o 

potencial da ciência como instrumento para a identificação dos condicionamentos 

culturais que a determinam só poderá ser completamente desenvolvido quando os 

cientistas abrirem mão do duplo mito da objetividade e do avanço inexorável rumo à 

verdade. Na realidade, é preciso que conheçamos bem nossos próprios defeitos antes 

de apontarmos os de outrem. Uma vez reconhecidos, esses defeitos deixam de ser 

impedimentos e tomam-se instrumentos do saber. (GOULD, 2014, p. 22)  

A ideia defendida por ele é basicamente que os cientistas já possuíam uma concepção, 

construída socialmente de diferenciação das espécies através dos aspectos físicos e como essa 

intervém em questões psicológicas e na harmonia social. O trecho de Stephen Jay Gould 

apresenta uma crítica reflexiva sobre o papel da ciência enquanto construção humana e 

cultural, destacando suas limitações e potenciais. Ele desafia o entendimento tradicional da 

ciência como um empreendimento puramente objetivo e livre de influências culturais, 

propondo que o reconhecimento de seus condicionamentos pode transformá-la em uma 

ferramenta mais poderosa e inclusiva para compreender a realidade.  

A ciência é frequentemente moldada por pressupostos culturais invisíveis que 

influenciam as perguntas formuladas, os métodos escolhidos e as interpretações dos 

resultados. Gould destaca que os cientistas devem ter consciência dessas influências, 

indagando como seus pressupostos poderiam ser diferentes se vistos a partir de outras 

perspectivas culturais ou epistemológicas. Esse processo não enfraquece a ciência; ao 

contrário, fortalece-a ao torná-la mais aberta, criativa e diversa. Gould e Munanga concordam 

nesse ponto, como aparece nesse trecho de Munanga: 

Ou seja, biológica e cientificamente, as raças não existem. A invalidação científica 

do conceito de raça não significa que todos os indivíduos ou todas as populações 

sejam geneticamente semelhantes. Os patrimônios genéticos são diferentes, mas 

essas diferenças não são suficientes para classificá-las em raças. O maior problema 

não está nem na classificação como tal, nem na inoperacionalidade científica do 

conceito de raça. Se os naturalistas dos séculos XVIII-XIX tivessem limitado seus 

trabalhos somente à classificação dos grupos humanos em função das características 

físicas, eles não teriam certamente causado nenhum problema à humanidade. Suas 

classificações teriam sido mantidas ou rejeitadas como sempre aconteceu na história 

do conhecimento científico. Infelizmente, desde o início, eles se deram o direito de 

hierarquizar, isto é, de estabelecer uma escala de valores entre as chamadas raças. O 

fizeram erigindo uma relação intrínseca entre o biológico (cor da pele, traços 

morfológicos) e as qualidades psicológicas, morais, intelectuais e culturais. Assim, 

os indivíduos da raça ―branca‖, foram decretados coletivamente superiores aos da 

raça ―negra‖ e ―amarela‖, em função de suas características físicas hereditárias, tais 

como a cor clara da pele, o formato do crânio (dolicocefalia), a forma dos lábios, do 

nariz, do queixo, etc. que segundo pensavam, os tornam mais bonitos, mais 

inteligentes, mais honestos, mais inventivos, etc. e consequentemente mais aptos 

para dirigir e dominar as outras raças, principalmente a negra mais escura de todas e 

consequentemente considerada como a mais estúpida, mais emocional, menos 

honesta, menos inteligente e portanto a mais sujeita à escravidão e a todas as formas 

de dominação. (MUNANGA, 2004,p 5) 

O trecho de Munanga aborda a construção social e científica do conceito de "raça", 

questionando sua validade e os impactos nocivos dessa ideia. Ele reflete sobre a origem e as 



56 
 

consequências dessa classificação, especialmente a forma como foi utilizada para justificar 

desigualdades e opressões, com base em pressupostos científicos falaciosos. 

Munanga inicia afirmando que, biologicamente, as raças não existem. A ideia de que 

existem categorias biológicas distintas que separam grupos humanos não é suportada pela 

ciência moderna. Embora as populações humanas apresentem variações genéticas, essas 

diferenças não são suficientes para classificar os seres humanos em "raças" distintas. A 

genética humana revela uma grande homogeneidade dentro da espécie, o que enfraquece a 

validade da ideia de raça como uma categoria biológica. Contudo, o fato de não existirem 

raças do ponto de vista biológico não elimina o impacto social da ideia de raça, que continua a 

estruturar as relações de poder, privilégio e exclusão. 

O maior problema não está na simples classificação das populações humanas, mas na 

atribuição de hierarquias baseadas em características físicas. Os naturalistas dos séculos 

XVIII e XIX, ao classificarem os grupos humanos, não se limitaram a catalogar as 

características físicas, mas passaram a atribuir valores e qualidades a essas características. O 

problema central é a relação entre a biologia e os valores psicológicos, morais e intelectuais. 

Munanga denuncia como cientistas, com base em suposições raciais, hierarquizaram os 

grupos humanos, considerando os brancos como superiores às demais raças, como a negra e a 

amarela. Essas ideias foram usadas para justificar a escravidão, a dominação colonial e outras 

formas de exploração. A falsa associação entre biologia e comportamento perpetuou ideias 

que foram internalizadas ao longo do tempo e ainda são visíveis nas estruturas sociais 

contemporâneas. Por exemplo, a "raça branca" foi considerada mais inteligente, honesta e 

capaz de governar, enquanto a "raça negra" foi considerada estúpida, emocional e inferior. 

Essa categorização imposta pela ciência foi uma das bases ideológicas que sustentaram a 

escravidão e o racismo institucionalizado. O combate ao racismo estrutural, então, exige não 

apenas a desconstrução da ideia de raça, mas também a mudança nas práticas e estruturas 

sociais que ainda são baseadas em concepções racistas. 

Essa pseudo-ciência ganhou destaque no século XX, sendo utilizada para legitimar 

sistemas de dominação racial, como a Ku Klux Klan e o nazismo
28

. A partir dessas "raças 

                                                
28

 Ambos, a ku klux klan nos Estados Unidos, e o nazismo na Alemanha, são grupos racistas e extremistas que 

acreditavam na pureza das raças e no extermínio de todo aquele que pudesse ―sujar‖ essa suposta raça perfeita. 

Juntas foram responsáveis pela perseguição e morte de milhares de pessoas no século XX. É importante, no 

entanto, diferenciar a proporção do impacto de ambos os movimentos, a Ku klux klan foi uma organização 

supremacista e terrorista que surgiu nos Estados Unidos, no século XIX. Atuava na perseguição de negros, 

agredindo-os e assassinando-os. Apesar dos grandes danos, como mortes, violência, sem falar no dano social, 

não se compara ao holocauto cometido pela Alemanha nazista, onde cerca de 6 milhões de judeus foram 

assassinados, sem contar o civis soviéticos, poloneses, sérvios, portadores de deficiência, ciganos, testemunhas 

de Jeová, homossexuais e prisioneiros de guerra. Entendemos que a comparação dos movimentos feita pelo autor 



57 
 

fictícias" ou "raças sociais", perpetuam-se e se mantêm até os dias atuais as manifestações de 

racismo popular. Na mentalidade do racista, a raça define o grupo social, associado a traços 

culturais, linguísticos, religiosos, entre outros, que ele considera intrinsecamente inferiores ao 

grupo ao qual pertence. O determinismo biológico, por sua vez, é, essencialmente, uma teoria 

dos limites. Como bem observa Gould (2014, p. 30), ―Poucas tragédias podem ser maiores 

que a atrofia da vida; poucas injustiças podem ser mais profundas do que ser privado da 

oportunidade de competir, ou mesmo de ter esperança‖, em função da imposição de um limite 

externo, que é erroneamente entendido como interno. Cada ser humano é único e se distingue 

de todos os indivíduos passados, presentes e futuros, não apenas no plano morfológico, 

imunológico e fisiológico, mas também no campo comportamental
29

. É irracional afirmar que 

os caracteres adaptativos de um grupo sejam, de forma absoluta, "melhores" ou "piores", 

"superiores" ou "inferiores" a outros. 

 Essa diferença construída, através da origem étnica, religiosa ou cultural, para 

justificar o racismo segrega e hierarquiza as pessoas. Estabelece um ―outro‖, frente ao branco, 

que é o ―eu‖. Só se torna "diferente" porque se "difere" de um grupo que tem o poder de se 

definir como norma - a norma branca  (KILOMBA, 2019, p. 75). O branco e seu modo de 

vida se torna o ponto de referência a partir do qual todos os "outros" raciais "diferem" e, por 

isso, são inferiores, assim como tudo o que produzem. ―É a combinação do preconceito e do 

poder que forma o racismo‖ (KILOMBA, 2019, p. 76).  

 

 

 

2.5 4º encontro - Lutas de Libertação e Agência negra 

  

Tema 

Lutas de Libertação e Agência negra 

 

Público-alvo:  

Turma de 9º ano do Ensino Fundamental e 3º ano do Ensino Médio 

 

                                                                                                                                                   
se dá exatamente para destacar a crueldade que tal teoria pode causar. Dados retirados do site: 

<https://encyclopedia.ushmm.org/content/pt-br/article/documenting-numbers-of-victims-of-the-holocaust-and-

nazi-persecution> 
29

 Tanto Munanga quanto Gould tratam sobre dados científicos mais específicos para a comprovação da não 

existência de raças e para a importância da diversidade genética. 



58 
 

Objetivos: 

● Caracterizar e discutir as dinâmicas do colonialismo no continente africano e as 

lógicas de resistência das populações locais diante das questões internacionais. 

● Analisar o contexto das lutas de libertação na África. 

● Descrever e avaliar os processos de descolonização na África e na Ásia. 

● Relacionar a Segunda Guerra Mundial ao fortalecimento dos movimentos de 

libertação. 

● Refletir sobre a importância da formação de elites coloniais e o protagonismo das 

populações nesse processo. 

 

Recursos 

Quadros, piloto, livro didático, imagens de época, charges, computador e projetor 

 

Estratégias didáticas 

Passo 1: Em roda foi lançada a questão ―Temos duas opções: olhar para a história 

africana com olhar europeu do ‗fardo do homem branco‘ ou entender quem eram essas 

pessoas que viviam e lutavam contra a opressão‖.  

 

Passo 2: A partir dessa proposição os alunos apresentaram os personagens 

pesquisados, falaram das dificuldades da pesquisa, das curiosidades. A proposta é evidenciar a 

agência desses homens e mulheres, perceber que os povos não são somente uma massa de 

manobra, facilmente controlada, explorada e que aceita a humilhação dos colonizadores de 

forma pacífica. A roda de debate tomou boa parte da aula.   

  

Passo 3: Depois se desenrolou uma breve exposição apresentando de forma geral as 

independências dos países africanos; separamos um momento para pesquisar a situação de 

alguns países atualmente, e houve uma sistematização no quadro. 

Análise 

Os estereótipos podem ser entendidos como ideias preconcebidas, padronizadas e 

generalizadas. Povos africanos e pessoas negras, de modo geral, frequentemente enfrentam 

esses estereótipos. Situações como a da segunda aula
30

, em que se discutia se determinados 

                                                
30

 As entrevistas da última aula contém alguns relatos de como isso se dá em suas vidas. Anna Carla, por 

exemplo, foi taxada de prostituta ao entrar em um bar na Europa. Carla conta de quando os entrevistadores não 



59 
 

lugares pertenciam ao continente africano, refletem experiências cotidianas vividas por 

pessoas negras, que muitas vezes se sentem analisadas e categorizadas com base apenas em 

sua cor de pele. No entanto, ao estudar os povos africanos, torna-se evidente a impossibilidade 

de reduzir sua diversidade a um único padrão cultural, populacional ou étnico. O autor Achille 

Mbembe afirma em um de seus textos (2001) que 

 ―não há nenhuma identidade africana que possa ser designada por um único termo, 

ou que possa ser nomeada por uma única palavra; ou que possa ser subsumida a uma 

única categoria. A identidade africana não existe como substância. Ela é constituída, 

de variantes formas, através de uma série de práticas, notavelmente as práticas do 

self (cf. Biaya, 2001, e no prelo; ver, também, Malaquais, no prelo). Tampouco as 

formas desta identidade e seus idiomas são sempre idênticos. E tais formas e 

idiomas são móveis, reversíveis, e instáveis. Isto posto, elas não podem ser 

reduzidas a uma ordem puramente biológica baseada no sangue, na raça ou na 

geografia. Nem podem se reduzir à tradição, na medida em que o significado desta 

última está constantemente mudando (cf. Hamilton, 1998).‖ (MBEMBE, 2001, p 28-

29) 

Por isso, é essencial um despertar para os estudos dos povos africanos, a fim de que 

esses padrões estereotipados sejam superados. Uma das alternativas para essa desconstrução 

dos estereótipos taxativos que visam restringir a capacidade das pessoas é o estudo de 

personalidades importantes que representam o grupo e trazem inspiração para os jovens. 

Percebendo isso, utilizamos dessa ferramenta metodológica nesta aula. Os estudantes foram 

incentivados a trazerem biografias de personalidades negras que influenciaram a política de 

seus países.  

Bernard Guénée (1987) escreve que ―A História se cansa de ser sem rosto e sem sabor. 

Ela volta ao qualitativo e ao singular.‖ É exatamente nesta perspectiva que a biografia foi 

pensada para compor a pesquisa e avaliação dessa sequência didática: dar rostos, 

personalidade e vivência ao conhecimento histórico. O gênero biográfico
31

 foi escolhido num 

contexto onde sua importância vem aumentando, é como Bernard complementa ―E a biografia 

retoma seu lugar no meio dos gêneros históricos. Não renega, entretanto, os laços que sempre 

manteve com a moral e com o imaginário‖
 
(GUÉNÉE, 1987,p. 32). Apesar de não se 

comprometer, necessariamente, com os fatos, quando a biografia é utilizada como ferramenta 

para o fazer histórico, a preocupação é com o verossímil, o que é possível ou provável a partir 

de diferentes fontes.  

O gênero biográfico pode ser uma ferramenta potente de luta antirracista, à medida 

que apresenta a vida de homens e mulheres negros, africanos e seus descendentes na diáspora, 

com sua atuação profissional, de criação tecnológica e artística ou de luta social. O 

                                                                                                                                                   
acreditam que ela fosse capaz de se comunicar em inglês para ocupar uma vaga de emprego. Esses casos são 

cotidianos. 
31

 Para saber mais ler Vavy Pacheco Borges 2008 e Lígia Maria Leite Pereira 1999 



60 
 

documento das Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-

Raciais e para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana, de 2004, aponta o 

estudo dessas personalidades como possibilidade interessante
32

. 

Registro da história não contada dos negros brasileiros e a inclusão de personagens 

negros, assim como de outros grupos étnico-raciais, no cotidiano da escola, mesmo fora de 

manifestações culturais próprias, expande o repertório imagético e de histórias de vida dos 

estudantes, traz novas referências. Na prática é não falar só dessas populações da ―semana do 

negro‖, em novembro, evento importante e fruto de uma conquista dos movimentos negros. 

Mas observar a atuação dessas figuras também em outras épocas do ano, outros contextos 

históricos, ou ainda, outras disciplinas. É mostrar a atuação negra no cotidiano. 

 

2.6 5º Encontro - Culminância  

 

Tema 

Protagonismo negro 

 

Público-alvo:  

Turmas de 6º ano do Fundamental ao 3º ano do Ensino Médio 

 

Objetivo Geral 

● Apresentar os resultados de suas pesquisas sobre as personalidades africana; 

● Ouvir e refletir sobre racismo e protagonismo negro a partir das entrevistas. 

 

Recursos 

Exposição das produções na quadra da escola,  

Estratégias didáticas 

Passo 1: Os alunos arrumaram pequenos stands na quadra, onde explicaram quem foi a 

pessoa que eles selecionaram para apresentar ao restante da escola, nas turmas do 

Fundamental 2 e Ensino Médio. Essa apresentação se daria por no máximo 30 minutos, onde 

todos vão circulando e ouvindo as histórias das personalidades; 

                                                
32

 Essa indicação pode ser observada no documento das Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das 

Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana, página 19. 



61 
 

 

FIGURA 8 - PAINEL CONSTRUÍDO DE ACORDO COM A PESQUISA DOS 

ALUNOS SOBRE PERSONALIDADES AFRICANAS. 

 

Fonte: Acervo da autora. 

 

Passo 2: Depois começaram as entrevistadas, primeiro a professora Anna Carla, 

Mestra em Ciências e Olivicultura, Doutora em Ciências Veterinárias pela Fiocruz e membra 

do Coletivo Negro Fiocruz. Mulher negra, ingressante na universidade a partir da lei de cotas, 

fez intercâmbio na Espanha por um ano e conhece mais de 20 países. Depois foi entrevistada 

a gestora de projetos do Movimento Black Money, especialista em afro-empreendedorismo, 

diversidade racial e inclusão, Carla Jemima.  

FIGURA 9 - ENTREVISTA 

 

Fonte: Acervo da autora. 

 



62 
 

FIGURA 10 - ESTUDANTES PARTICIPANDO NO DIA DA EXPOSIÇÃO, COM 

RODA DE CONVERSA E ENTREVISTAS 

 

Fonte: Acervo da autora. 

 

Alguns tópicos que serviram de base para a construção de suas falas são: ―Você 

sempre se identificou como uma mulher negra? Lembra de algum momento que se 

envergonhou da sua cor? Ter conhecido essas personalidades teria ajudado? Qual é a 

mensagem que gostaria de deixar? O que gostaria que fosse diferente?‖ 

Essas foram algumas perguntas propostas, mas as entrevistadas ficaram livres na 

condução de suas falas. 

  

Passo 3: Após as falas, os alunos tiveram 20 minutos para perguntas. Depois de 

encerradas as colocações fiz uma breve fala sobre a potência que existe em cada estudante. 

Expliquei brevemente o que é epistemicídio, racismo estrutural e colonialidade e digo como 

isso influencia nossa forma de construir a educação, nossa visão sobre o mundo e sobre nós 

mesmos. No entanto, é importante deixar claro que da mesma forma que essas concepções 

construíram padrões depreciativos, é possível construir uma mentalidade de orgulho, 

autoestima, que evidencia potencialidade de cada um. 

  

Passo 4: Por fim, abri para a coordenação falar e partimos para os agradecimentos 

finais. 

 

Análise 



63 
 

 O evento da culminância foi um dia muito especial, onde toda a escola se reuniu para 

contemplar as produções dos alunos e refletir sobre o racismo e sobre a importância da 

história africana. Os trabalhos produzidos pelos estudantes são exemplos de simplicidade e 

sensibilidade. As imagens abaixo partem de uma proposta de recriação. Existem imagens 

clássicas que contam a história da escravidão. São pinturas que aparecem na maioria dos 

livros didáticos e mostram um negro inferiorizado, vitimado e dominado pelos brancos. Essas 

cenas retratam o trauma. Embora o trauma seja real e mereça reflexão, ele também molda uma 

percepção no subconsciente da sociedade: essa seria a única história do negro brasileiro. A 

mensagem implícita é clara: siga as regras, evite desvios, pois veja o que aconteceu no 

passado. Além disso, reforça-se a ideia de que é preciso ser grato pelo que se tem, como se 

qualquer conquista fosse uma exceção. A proposta da atividade foi construir um novo olhar 

sobre essas imagens, e os alunos foram além das minhas expectativas. Sem nenhuma 

instrução direta minha sobre o que fazer, produziram pinturas com mensagens fortes.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



64 
 

Fonte: Acervo da autora. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Acervo da autora. 

 

 

 

 

 

 

 



65 
 

Fonte: Acervo da autora. 

 

Fonte: Acervo da autora. 

 

 

 



66 
 

A primeira imagem retrata o porão do navio negreiro, do artista J. M. Rugendas, 

originalmente pintada na década de 1830. Dois meninos, no entanto, enxergaram uma laje 

com churrasqueira e caixa de som, onde as pessoas dizem ―Libera mais uma aê, chefe‖, ―cadê 

o churrasco?‖, ―bota um ‗pagodin‘‖. Na segunda imagem o aluno me explicou que o rapaz 

deitado na rede tinha ganhado uma aposta e os outros tiveram que carregá-lo. A terceira 

imagem foi escolhida por mim com receio, mediante a brutalidade retratada; duas alunas me 

perguntaram quem a mulher era, contei a história da escravizada Anastácia, símbolo da 

resistência que foi punida dessa maneira para não poder falar ou comer. As meninas 

escutaram atentamente e depois sentaram para produzir. Apesar do meu medo, elas 

conseguiram superar a história triste e pintaram como ela deveria ser retratada: uma rainha. Já 

a última recebe um novo título: no lugar de um galpão de venda de pessoas escravizadas, 

agora se trata de uma ―Festa no salão‖, onde todos se divertem num lindo dia. A apropriação 

dos quadros feita pelos alunos de forma livre demonstra a aprendizagem, porque não dizer, de 

resiliência e resistência às imagens de trauma tão presentes na educação brasileira.  

É importante esclarecer que não há intenção de banalizar o conteúdo das imagens 

originais. Muito menos chocar os estudantes com a violência e desigualdade por elas 

retratadas. Nosso olhar para o continente africano é atravessado pelo trauma. F. Fanon diz que 

o homem negro não consegue existir só como homem, a raça o atropela e o diferencia do 

padrão branco, mas o que se ignora é que ser branco também é uma raça, não existe um 

padrão de normalidade, a não ser o que foi imposto pelos próprios brancos. Os homens e 

mulheres negros tornam-se negros com o trauma do contato com o colonizador. Esse contato 

precisa ser ensinado nas escolas, até porque se trata de uma violência que não acabou em 

1888, mas é relatada todo dia nos jornais.  

No entanto, se apenas a denúncia e a exposição do trauma ensinassem, já viveríamos 

numa sociedade justa. Essas imagens não são estranhas aos nossos olhos, estão nos livros 

didáticos há décadas. Porém, o que os estudantes fizeram ao se apropriarem delas e 

transmitirem seu olhar é novo, é um ato de agência e empoderamento, de pensar novas 

possibilidades para aquele contexto, reconstruindo também o nosso.    

As atividades a seguir são exemplos de outra proposta. Essa partiu da terceira aula 

―Um novo olhar sobre a África‖, onde eu contei histórias sobre a cultura egípcia, algumas 

personalidades da história antiga africana e as influências na cultura brasileira. O primeiro 

desenho é sobre o Mansa Musa que, segundo a lenda, foi o homem mais rico que já existiu. 

Era o rei do Mali no século XIV, quando o império assumiu uma de suas maiores extensões e 

possuía um estoque de ouro quase incalculável. A segunda imagem são dois desenhos da 



67 
 

mesma aluna sobre o deus anúbis, da cultura egípcia. Tanto a primeira quanto a segunda 

imagens são produções autorais.  A última imagem é autoexplicativa e foi pensada e feita pelo 

aluno sem minha interferência. O que impressiona é o quanto ele conseguiu, de forma simples 

e bem-humorada, desconstruir uma visão incutida na educação e, exatamente, a visão que 

estamos questionando através desta sequência didática.  

 

Fonte: Acervo da autora. 

 

 

Fonte: Acervo da autora. 

 

Por fim, selecionei essas duas produções da turma do 6º ano do fundamental que, 

apesar de não estar diretamente relacionada ao trabalho, foi envolvida na exposição para a 

culminância. O tema proposto foi o racismo e os alunos ficaram livres para produzir e 

selecionar referências. Destaquei esses por trabalharem uma correlação de temas: na primeira 



68 
 

o feminismo
33

 e o racismo; na segunda um compilado de produções sobre movimentos
34

 de 

revolta contra a violência às pessoas negras que aconteceram nos Estados Unidos com início 

em 2013, mas com uma grande movimentação no ano de 2020 com o assassinato de George 

Floyd.  

 

Fonte: Acervo da autora. 

                                                
33

 Apesar de não ser um tema central nesse trabalho, o feminismo negro é essencial como luta e como área de 

pesquisa. Vale ler: Lélia Gonzalez, Bell Hooks, Grada Kilomba e muitas outras. 
34

 Site oficial do movimento Black Lives Matter disponível em: <https://blacklivesmatter.com/> 



69 
 

FIGURA 18 - PRODUÇÕES DE CARTAZES CONTRA O RACISMO E A FAVOR DO 

ORGULHO DE SER NEGRO 

 

Fonte: Acervo da autora. 

 

Comecei as entrevistas perguntando para os alunos, de 6º ano do Fundamental ao 3º 

ano do Ensino Médio, sobre como as pessoas negras foram retratadas na história e eles 

responderam que: ―são escravos‖, outro disse ―machucado‖, ―pobre‖, ―com fome‖, ―sujo‖, 

―com medo‖, ―sofrido‖, ―maltratado‖. Adolescentes e jovens, majoritariamente negros, todos 

descrevendo seus antepassados como humilhados. Perguntei também se alguém gostaria de se 

identificar com essa história, o ―não‖, como esperado, foi unânime. ―Construir, então, a 

história dessas pessoas como se fossem só isso é limitá-las, elas não são só humilhação.‖ eu 

disse na ocasião e busquei dizer também neste trabalho.  

 As convidadas para participação são mulheres negras com histórias diferentes, mas 

com experiências ricas para os estudantes. A primeira a falar com Carla Jemima, filha mais 

nova dos donos da escola. Ela veio de origem humilde, morou no bairro do Engenho do 

Roçado, onde se localiza a escola. Menciona que sempre estudou em colégios particulares 

com bolsa, fez curso de inglês e faculdade. Nesse sentido, pôde perceber que em toda a sua 

vida sempre foi a única pessoa negra dos espaços que habitava: ―façam o teste do pescoço, 

quantas pessoas negras estão ao seu redor desfrutando daquele local?‖, ela falou. Contou 

casos onde foi desmerecida no trabalho por ocupar uma posição para secretária bilíngue: 

―você é a primeira menina parecida com você ocupando esse cargo‖, ouviu dos colegas de 

trabalho. 



70 
 

 Carla hoje é gestora de projetos na empresa Movimento Black Money, uma Hub de 

Inovação digital para autonomia da Comunidade Negra, que investe e promove 

empreendedores negros. ―A cara do empresariado desse país são pessoas negras que saíram de 

baixo, perceberam necessidade de outras pessoas negras, e estão, no dia-a-dia, tentando 

progredir.‖ disse a entrevistada.  

 Já Anna Carla é professora, formada em Biologia pela UERJ
35

 e doutora em Ciências 

Veterinárias pela FIOCRUZ
36

. Também sempre morou na região e sua história de formação 

foi em instituições públicas.  Ela conta que, por só ter estudado em instituições públicas, 

nunca percebeu segregação, até entrar na universidade: ―quando ingressa na faculdade você 

começa a perceber que é negra. Numa turma de 42, só 2 alunas eram negras. Nenhum 

professor. Colegas de outra classe social, que estudam num colégio que deu condição para 

chegar nas melhores universidades‖.  

O intercâmbio na Espanha, promovido pela UERJ, foi essencial para sua formação. 

Foi a partir dessa experiência que ela começou a viajar e hoje conhece mais de 20 países. No 

entanto, foi também lá que o racismo se tornou ainda mais acentuado. Ela dividiu alguns 

episódios desse racismo conosco: ―Um professor me perguntou ‗Anna Carla, no Brasil tem 

muitos negros?‘, respondi ‗então, somos a maioria‖; ele disse ―então, porque aqui recebemos 

muitos alunos brasileiros, mas você é a primeira negra que dou aula‖. Outro acontecimento 

que descreve é o seguinte:  

―Muitas vezes quando eles veem o negro na Europa, eles já conectam com o 

imigrante ilegal ou ambulante. Quando você passa na rua, sua cor chega antes da sua 

formação ou de quem você é. Tinha um restaurante brasileiro, que recebia muitos 

brasileiros e espanhóis também. Ficamos muito amigos do dono, íamos muito lá, 

gostávamos de nos encontrar. Um dia tinha uns espanhóis que estavam conversando 

com o dono e, no meu grupo de brasileiros eu era a única negra. O dono chegou para 

conversar com a gente e me falou ―nossa, eles perguntaram uma coisa. Quem era 

você, o que você estava fazendo aqui. Eu disse que era estudante da Universidade e 

eles disseram ―nossa pensei que era prostituta‖. Aí eu fiquei assim… de onde ele 

tirou essa ideia? Então comecei a, em toda a oportunidade que eu tinha, falar que 

estava ali estudando. A cor chega antes, a gente tem muito forte o espaço que o 

negro pode estar e é o espaço do segurança de shopping, do garçom, da empregada 

doméstica, sempre os que estão servindo, não os que estão desfrutando‖ 

Esse relato expressa uma experiência de racismo estrutural e interpessoal que 

evidencia como estereótipos raciais e preconceitos moldam percepções sobre pessoas negras, 

especialmente em contextos internacionais.  

A frase "sua cor chega antes da sua formação ou de quem você é" ilustra como o 

racismo define pessoas negras a partir de estigmas relacionados à cor da pele, ignorando suas 

histórias, competências ou individualidades. Essa percepção se origina de uma história 

                                                
35

 Universidade do Estado do Rio de Janeiro 
36

 Fundação Oswaldo Cruz 



71 
 

colonial que associa a negritude a posições subalternas ou marginais na sociedade, 

naturalizando ideias de inferioridade e excluindo pessoas negras de espaços de prestígio, 

educação e autonomia. O preconceito racial se manifesta em julgamentos automáticos, como 

a associação da presença da entrevistada com a prostituição. Isso reflete estereótipos 

desumanizantes que sexualizam corpos negros e os vinculam a narrativas de exploração. 

A observação de que o negro é associado a papéis de subalternização — como 

segurança, garçom ou empregada doméstica — evidencia a permanência de um racismo 

estrutural que restringe as oportunidades para pessoas negras. Esses papeis, socialmente 

designados, reforçam uma ideia de pertencimento limitada a espaços de subserviência e não 

de protagonismo. Essa divisão é um resquício direto das hierarquias raciais estabelecidas no 

período colonial e escravista, que atribuíram à população negra funções subalternas e pouco 

valorizadas, perpetuando desigualdades até hoje. Quando uma pessoa negra ocupa um espaço 

ou papel que foge a esse estereótipo, como o de estudante universitária, sua presença muitas 

vezes causa estranhamento ou resistência, o que reflete a naturalização de uma lógica de 

exclusão. 

A resposta da entrevistada — ―comecei a, em toda a oportunidade que eu tinha, falar 

que estava ali estudando‖ — revela a pressão constante sobre pessoas negras para justificar 

sua presença em certos espaços. Esse esforço para se afirmar como alguém que "pertence" a 

um espaço é exaustivo e desumanizador, pois coloca a responsabilidade de quebrar 

preconceitos sobre a própria vítima do racismo. O ato de reafirmar constantemente sua 

posição como estudante de uma universidade também reflete um desejo de combater os 

estereótipos, mas ao mesmo tempo expõe a barreira simbólica que impede o reconhecimento 

natural de sua humanidade e capacidade. 

Essa experiência individual ressoa com uma questão maior sobre o impacto do 

racismo na formação de identidades e relações sociais: O racismo não apenas restringe 

oportunidades, mas também impõe um "policiamento" contínuo sobre a vida das pessoas 

negras, determinando onde podem estar, como devem agir e até mesmo como devem se 

apresentar. É crucial refletir sobre como sociedades, tanto no Brasil quanto fora dele, 

perpetuam essas visões limitantes e o que pode ser feito para transformá-las. Isso exige uma 

análise crítica das estruturas educacionais, econômicas e culturais que reforçam essas 

percepções. 



72 
 

O relato trazido não é apenas um testemunho pessoal; ele é uma evidência do impacto 

profundo do racismo nas vidas das pessoas negras. Ele nos desafia a refletir sobre como 

estereótipos racializados continuam a moldar percepções, limitar possibilidades e reforçar 

desigualdades históricas. Para superar essas barreiras, é essencial desmantelar essas estruturas 

de pensamento e criar espaços onde todos os indivíduos possam ser reconhecidos e 

valorizados pelo que são, em toda sua complexidade. 

Esses trechos das falas das entrevistadas ilustram, de uma maneira que eu jamais 

poderia expressar da mesma forma, como o racismo se manifesta no cotidiano. Seja por meio 

de comentários disfarçados de humor, barreiras invisíveis dentro das empresas, a necessidade 

constante de provar que se é digno do próprio espaço ou, ainda, pela ausência crucial de 

referências, essas experiências evidenciam a persistência da discriminação. 

Além desses temas, as entrevistadas falaram sobre como seu processo de se reconhecer 

negra passou por aceitar seus cabelos, lidar com a falta de produtos e o estímulo ao 

alisamento, Carla disse ―Quando olho para vocês, meninas negras, usando seus cabelos 

encaracolados e crespos, sem isso ser uma questão, um fator de vergonha, ou diferencial ‗eu 

só estou aqui, com meu cabelo‘ isso é maravilhoso. Na minha época era muito mais 

complicado‖, Anna complementou: ―ter o privilégio de saber que você pode alisar seu cabelo, 

fazer trança, usar natural, que você pode ser bonita.‖ Foi importante ouvi-las falar sobre o 

tema, visto que se trata de uma questão que sempre gera conflitos na escola.  

Outros relatos espontâneos acabaram acontecendo. A diretora contou publicamente 

como se sentiu ao ouvir as palestrantes e relembrar da infância, quando, por ser a filha mais 

―escura‖, foi tratada como empregada pelos namorados das irmãs. Ou quando ninguém queria 

pentear os cabelos com a escova dela por causa do creme, pois só o cabelo dela era crespo. 

Quando a confundiam na faculdade com auxiliar de serviços gerais. Houve também dona 

Rosângela, a ―tia da cozinha‖, uma mulher negra de mais de 60 anos que acolhe a todos, que 

me parou mais de uma vez depois da culminância para falar o quanto aquelas palavras a 

tocaram, que ela começou a olhar para a própria história e perceber momentos que teve que 

passar por cima do racismo.  

 As falas foram potentes. Os alunos ficaram atentos, do 6º ano ao 3º do Ensino Médio, 

era possível perceber pelos olhares concentrados, como se as falas fizessem sentido para eles. 

Depois de uma rodada de perguntas e respostas, encerramos o dia. As conversas sobre o tema 

renderam durante toda a semana seguinte. Logo depois do encerramento da sequência 

didática, meu período de trabalho na escola acabou e, com o carinho de todos, me despedi 

sentindo que havia feito algo importante. A avaliação da atividade acabou sendo subjetiva.  



73 
 

 Meses depois, com meu retorno à instituição, tive uma feliz surpresa: na frente da 

escola, o outdoor foi substituído por outro, onde a maioria das crianças eram negras. Pode ser 

que não tenha relação, mas me permito pensar que a direção talvez tenha refletido, junto à 

equipe e aos estudantes, sobre representatividade e protagonismo negro. 

Representatividade e protagonismo negro não são apenas demandas de justiça social; 

são elementos cruciais para a construção de uma sociedade mais igualitária, plural e 

democrática. É, portanto, uma luta contínua para garantir não apenas espaço, mas também 

voz, autonomia e transformação.  



74 
 

CAPÍTULO 3: A Nova Historiografia Africana: perspectivas de fora e dentro da África 

sobre a história e o ensino 

 

Este trabalho não seguiu uma trajetória linear ou convencional. Conforme já exposto, a 

sequência didática foi desenvolvida inicialmente, sendo seguida pelas reflexões descritas ao 

longo destas páginas. Isso se deu, sobretudo, por uma questão cronológica e prática: a escola 

onde eu atuava como professora era um terreno fértil para o debate racial. Havia uma 

necessidade evidente entre os adolescentes, bem como entre a equipe pedagógica, marcada 

por preconceitos e pela escassez de discussões aprofundadas sobre o tema. Por essa razão, a 

análise das aulas foi feita no primeiro capítulo. 

Muito já foi escrito sobre racismo, democracia racial, as dificuldades do ensino de 

história africana no Brasil, e como a educação é permeada por silenciamentos e apagamentos. 

Contudo, é importante destacar os avanços recentes na historiografia africana. Nas últimas 

décadas, essa área tem conquistado espaço nos currículos universitários, nos livros didáticos e 

registrado progressos, mesmo a passos lentos, consolidando-se como uma contribuição 

essencial para a educação e o debate histórico no país. 

Nesse sentido, este capítulo se propõe a indicar alguns aspectos de como estudiosos 

pensam que deveria ser contada a História da África. Iniciaremos pelos próprios autores 

africanos, por isso vamos analisar textos de dois clássicos: o político e historiador de Burkina 

Fasso, Joseph Ki‐ Zerbo, membro do Conselho Executivo da UNESCO e professor na 

Université d´Ouagadougou. Ki‐ Zerbo foi membro do Comitê Científico para a elaboração da 

História Geral da África em oito volumes e diretor do primeiro volume, Metodologia e pré-

história da África, lançado em 1981. Além dele, analisaremos também um texto do 

historiador, antropólogo, físico e político senegalês Cheikh Anta Diop, que estudou as origens 

da raça humana e cultura africana pré-colonial. Ele desafiou narrativas eurocêntricas ao 

argumentar que o Egito antigo era uma civilização africana negra e desempenhou um papel 

crucial no desenvolvimento cultural e científico do mundo. 

 

3.1  Africanos pensando a África 

 

A coletânea História Geral da África foi uma iniciativa da UNESCO que resultou em 

oito volumes, produzidos desde 1964 até os dias atuais, a pedido dos países da comunidade 

africana e de comunidades descendentes de africanos em outros continentes. Para essa obra, 

foram convidados estudiosos africanos e não africanos com o objetivo de repensar a história 



75 
 

da África, rompendo com a visão racializada e eurocêntrica que há séculos desfigurou ou 

silenciou a trajetória do continente, frequentemente narrada pelo olhar do estrangeiro e do 

colonizador. A proposta é compreender melhor as sociedades e culturas africanas e 

demonstrar a importância das contribuições da África para a história do mundo. Esse material 

riquíssimo é importante ferramenta para aplicação da Lei 10.639-2003, sendo referência 

historiográfica para historiadores e, possivelmente, professores que queiram se aprofundar no 

assunto.  

O primeiro volume da História Geral da África intitulado ―Metodologia e pré-história 

da África‖, trata sobre as escolhas metodológicas, os avanços da historiografia africana, as 

fontes utilizadas, a importância da arqueologia nesses estudos e vários aspectos históricos e 

geográficos até o século V antes de Cristo. Componente importante para os avanços 

historiográficos foi a reestruturação das fontes. As sociedades africanas já foram descritas 

como sociedades que não podiam ter história e não podiam ser objeto de um estudo científico 

por falta de fontes e documentos escritos. É como M. Amadou Mahtar M‘bow, diretor-geral 

da UNESCO escreve: ―Se a Ilíada e a Odisseia podiam ser devidamente consideradas como 

fontes essenciais da história da Grécia antiga, em contrapartida, negava-se todo valor à 

tradição oral africana‖ (2010, p.XXI). Houve uma resistência em reconhecer o povo africano 

como responsável pela criação de culturas originais que se desenvolveram e se mantiveram ao 

longo dos séculos, seguindo caminhos próprios. Compreender essas culturas exige do 

historiador o abandono de preconceitos e a renovação de seus métodos de análise. 

Dois grandes fatores prejudicaram o estudo da história africana. O primeiro foi a 

divisão do continente, sendo a ―África branca‖ os países acima do Saara, e a ―África negra‖ as 

regiões abaixo do Saara. Essa perspectiva defendia que ambos os povos se ignoravam e não 

trocavam mercadorias, hábitos ou costumes.  É verdade que a história do norte da África, ao 

longo do tempo, esteve mais conectada à região da bacia mediterrânea do que à história da 

África subsaariana. Contudo, atualmente, reconhece-se amplamente que as civilizações 

africanas, com sua rica diversidade linguística e cultural, compõem, em diferentes níveis, as 

bases históricas de um conjunto de povos e sociedades interligados por laços seculares. 

Outro aspecto que dificultou essa construção historiográfica foi o tráfico transatlântico, 

não só pela barbárie, violência e sequestro de milhares de povos, junto dos malefícios 

populacionais, sociais e econômicos desse evento. Mas, a construção das categorias de 

"brancos" e "negros" para designar, de forma generalizada, os colonizadores tidos como 

superiores e os colonizados como inferiores, levou os africanos a enfrentarem uma dupla 

servidão: uma de ordem econômica e outra de natureza psicológica. Este processo de falsa 



76 
 

identificação ―depreciou a história dos povos africanos no espírito de muitos, rebaixando-a a 

uma etno-história, em cuja apreciação das realidades históricas e culturais não podia ser senão 

falseada‖ (2010, p.XXII). 

M‘bow assume que após a 2º Guerra Mundial, com as independências africanas 

tomando proporção, acontece um grande avanço nesses aspectos e a historiografia africana 

começa a ser tratada com mais cientificidade e objetividade. Ao exercerem seu direito à 

iniciativa histórica, os povos africanos perceberam intensamente a necessidade de reconstruir, 

de maneira fundamentada, a historicidade de suas sociedades. É nesse sentido que Joseph 

Ki‐ Zerbo começa a introdução do primeiro volume do História Geral da África falando que 

―a África tem história‖, afirmativa que infelizmente não é óbvia, como deveria, visto que até 

no mapa mundi, durante muito tempo, uma única frase definia o grande pedaço de terra 

correspondente a África: ―Ibi sunt leones‖ ou seja ―Aí existem  leões‖. O autor diz: 

a história da África, como a de toda a humanidade, é a história de uma tomada de 

consciência. Nesse sentido, a história da África deve ser  reescrita. E isso porque, até 

o presente momento, ela foi mascarada, camuflada, desfigurada, mutilada. Pela 

―força das circunstâncias‖, ou seja, pela ignorância e pelo interesse. Abatido por 

vários séculos de opressão, esse continente presenciou gerações de viajantes, de 

traficantes de escravos, de exploradores, de missionários, de procônsules, de sábios 

de todo tipo, que acabaram por fixar sua imagem no cenário da miséria, da barbárie, 

da irresponsabilidade e do caos. Essa imagem foi projetada e extrapolada ao infinito 

ao longo do tempo, passando a justificar tanto o presente quanto o futuro. (2010, p. 

XXXII) 

A representação estereotipada imposta ao continente africano, longe de ser um acaso, 

foi uma distorção histórica sistemática. Desde a Antiguidade, estrangeiros observaram a 

África por meio de lentes preconceituosas e etnocêntricas, reforçando imagens negativas que 

serviram para justificar a dominação econômica e cultural. 

Por séculos, o continente foi retratado de forma simplista e pejorativa, associado à 

miséria, à barbárie e ao caos. Essas narrativas não apenas legitimaram opressões passadas, 

mas também contribuíram para perpetuar desigualdades ao longo do tempo. Viajantes, 

mercadores de escravos, exploradores, missionários e intelectuais alimentaram essa visão 

deturpada, negando a complexidade e a riqueza das civilizações africanas. 

Reescrever a história da África é, acima de tudo, um gesto de justiça histórica e uma 

demanda acadêmica. Esse processo exige o rompimento com preconceitos enraizados, a 

revisão de métodos tradicionais e a inclusão das vozes africanas na construção de narrativas 

genuínas. Trata-se de um esforço para reconhecer as valiosas contribuições das culturas 

africanas ao progresso da humanidade, ao mesmo tempo em que desconstrói as visões 

coloniais que ainda prevalecem. Resgatar a verdadeira história da África não apenas esclarece 

seu passado, mas também reforça sua identidade no presente e abre caminhos para um futuro 



77 
 

mais justo e consciente. É como diz o autor: ―A menos que optássemos pela inconsciência e 

pela alienação, não poderíamos viver sem memória ou com a memória do outro. Ora, a 

história é a memória dos povos.‖ (2010, p. XXXIII) 

Ki-Zerbo alerta que o objetivo não é construir uma ―história-revanche‖, mas mudar a 

perspectiva e ressuscitar imagens apagadas ou perdidas. ―Torna-se necessário retornar à 

ciência, a fim de que seja possível criar em todos uma consciência autêntica. É preciso 

reconstruir o cenário verdadeiro. É tempo de modificar o discurso‖ (2010, p. XXXII). Trata-se 

de uma iniciativa científica.   

Nesse sentido, no capítulo de introdução o autor aborda a mudança metodológica 

necessária para se escrever os volumes da História Geral da África, tendo em vista toda a 

reformulação desejada para analisar as culturas dos povos africanos. Ele separa as principais 

fontes para construir o conhecimento histórico sobre o continente em três: os documentos 

escritos, a arqueologia e a tradição oral. Essas três fontes são apoiadas pela linguística e pela 

antropologia, que permitem atenuar e aprofundar a interpretação dos dados, por vezes 

excessivamente brutos e estéreis sem essa abordagem mais íntima. 

Sobre as fontes escritas, quando não são raras, tais fontes se encontram mal 

distribuídas no tempo e no espaço. Muitas, ainda, não foram exploradas ou foram examinadas 

de maneira preconceituosa. Além das escritas, a arqueologia também é importante, por 

possuir um papel enorme no desenvolvimento dessa história: objetos de ferro e a tecnologia 

envolvida em sua fabricação, cerâmicas com suas técnicas de produção e estilos, peças de 

vidro, escrituras e estilos gráficos, técnicas de navegação, pesca e tecelagem, produtos 

alimentícios, e também estruturas geomorfológicas, hidráulicas e vegetais ligadas à evolução 

do clima. A linguagem dos achados arqueológicos possui, por sua própria natureza, algo de 

objetivo e irrecusável.  

O autor compara a tradição oral a um "verdadeiro museu vivo", destacando sua 

importância como guardiã da memória histórica. Ele ressalta que, quando um guardião dessa 

tradição desaparece, é como se um fio do tecido da história fosse rompido, uma parte do 

patrimônio cultural se tornasse inacessível. Essa fonte, entretanto, requer um tratamento 

cuidadoso e comprometido com a comunidade de onde se origina. O autor ilustra isso com 

uma analogia: separada do seu contexto, a tradição oral perde sua essência, comparável às 

máscaras africanas retiradas de seus rituais e exibidas apenas como objetos de curiosidade. 

Nessa condição, ela perde seu significado, sua vitalidade, e sua autenticidade, pois a língua é, 

segundo ele, a ―morada do ser‖. 



78 
 

Para os africanos, a palavra carrega um peso significativo. Ela é ambígua, capaz de 

criar e destruir, podendo até trazer consequências negativas. Por isso, sua expressão é 

cuidadosa, nunca leviana. Na cultura africana, quanto maior a posição de autoridade, menos 

se fala publicamente, enfatizando a importância da palavra como um recurso valioso. Assim, 

a tradição oral não deve ser vista como uma alternativa inferior por falta de fontes escritas, 

mas sim como uma fonte legítima, integral e original. Sua metodologia está bem 

fundamentada e confere à história africana uma singularidade
37

.  

Outro ponto importante, segundo Ki-Zerbo, para se construir a história da África 

metodologicamente é o que ele chama de quatro grandes princípios: interdisciplinaridade; que 

a história seja enfim vista a partir do pólo africano; essa história é obrigatoriamente a história 

dos povos africanos em seu conjunto; e esta história deverá evitar ser excessivamente factual. 

A interdisciplinaridade, essa abordagem que envolve a integração e colaboração entre 

diferentes áreas do conhecimento, com o objetivo de resolver problemas complexos ou 

aprofundar a compreensão de determinado tema, é tão importante que o autor chega a dizer 

que poderia compor uma nova fonte. A utilização da sociologia política, antropologia cultural, 

linguística, da tradição oral, da arqueologia e da antropologia, por exemplo.  

O segundo princípio é o de a história ser vista do interior, a partir dos próprios 

africanos, e não sempre seguindo padrões e valores estrangeiros; diz o autor que ―a 

consciência de si mesmo e o direito à diferença são pré-requisitos indispensáveis à 

constituição de uma personalidade coletiva autônoma‖. Como já foi dito, a proposta não é 

assumir uma postura vingativa ou abolir a integração com a Europa, mas tomar posse de um 

lugar de igualdade, construir um intercâmbio recíproco, ―um exercício vital da memória 

coletiva que varre o campo do passado para reconhecer suas próprias raízes‖ (2010, p. LIII). 

Após inúmeras interpretações externas que moldaram a imagem da África com base em 

interesses alheios, é chegada a hora de resgatar uma perspectiva interna de identidade, 

autenticidade e consciência, promovendo um retorno às raízes. 

 Ao considerar o valor da palavra e do nome na África, ao pensar que atribuir nome 

a uma pessoa é quase apodera-se dela – a tal ponto que os personagens venerados 

(pai, esposo, soberano) são designados por perífrases e cognomes –, 

compreenderemos por que toda a série de vocábulos ou conceitos, todo o arsenal de 

estereótipos e de esquemas mentais relativos à história da África situam-se no 

contexto da mais sutil alienação. É preciso aqui uma verdadeira revolução 

copernicana, que seja primeiramente semântica e que, sem negar as exigências da 

ciência universal, recupere toda a corrente histórica desse continente, em novos 

moldes. 

                                                
37

 O autor também aponta a linguística, a antropologia e a etnologia, não apenas como uma ciência 

complementar, mas como disciplinas independentes que, ainda assim, levam diretamente ao cerne de seu próprio 

objeto de estudo. 



79 
 

Ki-Zerbo também destaca a importância de construir uma história dos povos africanos 

em seu conjunto, considerada como uma totalidade que engloba a massa continental 

propriamente dita e as ilhas vizinhas como Madagascar, segundo a definição da carta da 

OUA
38

. A ideia principal é defender que, mesmo com as divisões artificiais de fronteiras 

estabelecidas pelo colonizador, a história africana é necessariamente uma história dos povos, 

e essa verdade ultrapassa em toda parte as fronteiras herdadas da partilha colonial. 

O autor também defende que a abordagem histórica deve evitar um excesso de 

factualidade, pois isso poderia enfatizar desproporcionalmente as influências e fatores 

externos. Embora o estabelecimento de fatos-chave seja uma tarefa essencial e indispensável 

para delinear o perfil original da evolução da África, o foco principal recairá sobre 

civilizações, instituições, técnicas agrárias e metalúrgicas, artes e artesanato, redes comerciais, 

formas de organização política, cultos, sistemas de pensamento filosófico ou religioso, 

processos de modernização, e questões relacionadas às nações, entre outros. Essa escolha 

metodológica exige, com ainda maior rigor, uma abordagem interdisciplinar. 

Esse trabalho para definir procedimentos de análise de fontes, princípios e 

metodologias diversificadas é um esforço coletivo voltado à construção de uma narrativa 

histórica que transcenda a mera curiosidade individual. A história da África é indispensável 

para a compreensão da história universal, da qual muitas passagens continuarão sendo 

enigmas obscuros enquanto o horizonte do continente africano não tiver sido iluminado. 

Além de contribuir para a história mundial, destacando as valiosas contribuições do 

continente africano para as civilizações em geral, essa construção é especialmente importante 

para os próprios africanos, que têm nisso um interesse direto e profundo. Como exilados de 

seu próprio passado, o autor reflete: ―Viver sem história é ser uma ruína ou carregar consigo 

as raízes de outros. É renunciar à possibilidade de ser raiz para aqueles que virão depois. É 

aceitar, na maré da evolução humana, o papel anônimo de plâncton ou de protozoário‖ (2010, 

p. LVII). É por meio da história que será possível acessar o conhecimento sobre outros países 

africanos sob a perspectiva da unidade. Contudo, como dito, essa história é ainda mais 

essencial para os próprios povos africanos, para os quais representa um direito fundamental. 

É certo dizer que quando os europeus explicam seu passado histórico ou estudam suas 

próprias línguas, isso é considerado algo natural. Contudo, quando um africano realiza o 

mesmo esforço para reconstruir a identidade nacional de seu povo, distorcida pelo 

                                                
38

 A Carta Africana dos Direitos Humanos e dos Povos (também conhecida como Carta de Banjul) é um 

instrumento internacional de direitos humanos que se destina a promover e proteger os direitos humanos e as 

liberdades fundamentais no continente africano. Para mais, ver <Carta Africana dos Direitos Humanos e dos 

Povos | African Commission on Human and Peoples' Rights 

https://achpr.au.int/pt/charter/carta-africana-dos-direitos-humanos-e-dos-povos/
https://achpr.au.int/pt/charter/carta-africana-dos-direitos-humanos-e-dos-povos/


80 
 

colonialismo, essa iniciativa frequentemente é vista como ultrapassada ou até alarmante. É 

nesta busca difícil e trabalhosa de resgate do passado que o trabalho do Cheikh Anta Diop 

toma destaque, um discurso inovador e muito questionado na época. Diop argumenta que a 

civilização tem suas raízes na África, com destaque para o Antigo Egito como uma civilização 

negra africana. Segundo o autor, o Egito faraônico representa o ápice de um desenvolvimento 

cultural, científico e político originado no continente africano, influenciando diretamente 

civilizações posteriores, como as gregas e romanas. Ele destaca que essa conexão tem sido 

frequentemente negligenciada devido a interpretações eurocêntricas da história. Diop também 

enfatiza a unidade cultural e histórica da África, argumentando que reconhecer essas origens é 

essencial para restaurar a identidade e o orgulho dos povos africanos. 

Em diversas ocasiões, ao perguntar em sala de aula para turmas do 6º ano em que 

continente está localizado o Egito, raramente ouvi a resposta correta: África. A verdade é que 

essas crianças já tiveram contato, seja em aulas ou em desenhos animados, com as maravilhas 

do Egito — suas grandiosas pirâmides, seus deuses fascinantes e suas impressionantes 

múmias. No entanto, essa visão deslumbrante não se alinha com a imagem que lhes é 

transmitida sobre o continente africano. Quando finalmente são confrontadas com a realidade, 

a ―matemática‖ não faz sentido para elas. 

Diop argumenta, e comprova através de diversas imagens, que os antigos egípcios 

eram negros, uma perspectiva que transformaria profundamente a narrativa histórica sobre os 

povos negros. Essa visão reposiciona os africanos não como subalternos, mas como os 

verdadeiros pioneiros da civilização "ocidental" que hoje é amplamente celebrada. Segundo 

ele, a Matemática de Pitágoras, a teoria dos quatro elementos de Tales de Mileto, o 

materialismo epicurista, o idealismo Platônico, o Judaísmo, o Islamismo, e a ciência moderna 

estão enraizados na cosmologia e ciência egípcia. Se dermos um passo atrás, ―o triunfo da tese 

monogenética da humanidade (Leakey), mesmo na fase de "Homo sapiens sapiens", obriga a 

admitir que todas as raças descendem da raça Preta, de acordo com um processo de filiação 

que a ciência um dia irá explicar‖ (DIOP, 1974, p.18). 

Diop, em seu texto, faz uma análise cronológica para estabelecer pontos importantes 

sobre a história egípcia, desde o auge da civilização até a visão que se tem na atualidade. 

Quando Heródoto, conhecido como o ―pai da história‖, visitou o Egito, o país já havia perdido 

sua independência há cerca de um século. ―Arruinado por todas estas invasões sucessivas, o 



81 
 

Egito, o berço da civilização por 10.000 anos, enquanto o resto do mundo estava mergulhado 

na barbárie, deixaria de desempenhar um papel político‖ 
39

 (DIOP, 1974 ,p.42). 

Ainda assim, por muito tempo, continuou a iluminar os povos mais jovens do 

Mediterrâneo – gregos, romanos e outros – com sua sabedoria. Durante toda a Antiguidade, o 

Egito manteve-se como a terra clássica, um destino de peregrinação para aqueles que 

buscavam as fontes do conhecimento científico, religioso, moral e social. Seu legado, o mais 

antigo acumulado pela humanidade, continuou a inspirar e orientar civilizações emergentes, 

perpetuando sua contribuição inestimável para o progresso humano. 

Séculos depois, com a ascensão da era cristã e, depois do renascimento, os europeus 

avançam na dominação dos mares. Foi nesse novo contexto histórico que se deu o encontro 

entre a África e a Europa. No século XV, quando os primeiros portugueses, holandeses e 

outros povos estabeleceram postos comerciais na costa ocidental africana, a organização 

política dos Estados africanos rivalizava, e muitas vezes superava, a de seus equivalentes 

europeus. Contrariando os estereótipos, monarquias africanas já funcionavam sob sistemas 

constitucionais, com conselhos populares que garantiam a representação de diferentes classes 

sociais.  

Entretanto, embora os africanos tenham sido pioneiros na metalurgia, descobrindo o 

ferro, eles não desenvolveram armas como canhões, e o segredo da pólvora permaneceu 

confinado a sacerdotes egípcios, que a utilizavam exclusivamente em rituais religiosos, como 

os Mistérios de Osíris. Essa limitação técnica tornou o continente vulnerável, um alvo atraente 

para as potências europeias equipadas com armas de fogo e frotas marítimas avançadas. O 

progresso econômico da Europa renascentista impulsionou a conquista da África, que 

rapidamente passou da fase de postos comerciais costeiros para a de anexações formais. 

Com a descoberta da América, e o início da colonização, a África, enfraquecida e 

indefesa, tornou-se um reservatório de força de trabalho, explorada a baixo custo e risco. O 

tráfico transatlântico de escravizados tornou-se uma necessidade econômica para os 

colonizadores antes da mecanização industrial, e perdurou até meados do século XIX, 

gerando um trauma econômico, demográfico e psicológico não superado pelos povos 

africanos, uma mancha na humanidade.  

Essa inversão de papéis, resultado de novas relações técnicas, consolidou dinâmicas de 

opressão entre brancos e negros, marcadas pelo modelo ―senhor-escravo‖ no plano social. 

Durante a Idade Média, o legado de um Egito negro que havia sido o berço da civilização já 

                                                
39

 Se trata de uma interpretação baseada no binômio civilização x barbárie como uma visão do autor. 



82 
 

estava ofuscado pela ignorância e pelo esquecimento, com sua rica tradição escondida em 

bibliotecas ou enterrada sob ruínas. Esse apagamento tornou-se ainda mais profundo ao longo 

dos quatro séculos de escravidão, obscurecendo a memória de uma África que havia 

desempenhado um papel central na história da humanidade. Como diz Diop:  

A partir de então, "Negro" tornou-se sinônimo de ser primitivo, "inferior", dotado de 

uma mentalidade pré-lógica. Como o ser humano está sempre ansioso para justificar 

sua conduta, eles foram ainda mais longe. O desejo de legitimar a colonização e o 

tráfico de escravos - em outras palavras, a condição social do Negro no mundo 

moderno - engendrou toda uma literatura para descrever os então-chamados traços 

inferiores do Negro. A mente de várias gerações de Europeus seria, assim, 

gradualmente doutrinada, a opinião Ocidental seria cristalizada e, instintivamente, 

aceitada como verdade revelada a equação: Negro = humanidade inferior. (p. 62) 

As mentes dos europeus, assim como as dos americanos e dos próprios africanos, 

foram moldadas por uma mentalidade de inferiorização, baseada em um julgamento de valor 

associado a características biológicas. Esse raciocínio absurdo foi ainda mais agravado pela 

justificativa da colonização como um suposto dever humanitário. A "missão civilizadora" do 

Ocidente foi apresentada como uma responsabilidade de elevar os africanos ao "nível" de 

outros homens. O autor, assim como pensadores como Frantz Fanon, Albert Memmi, Stephen 

Jay Gould, Grada Kilomba e muitos outros, alerta para os impactos profundos desse sistema 

de alienação na formação da identidade do negro. Esse clima influenciou especialmente os 

negros educados, que, ao se depararem com a opinião pública global sobre si mesmos e seu 

povo, muitas vezes perderam a confiança em suas próprias capacidades e nas de sua raça. 

Mesmo diante de evidências históricas sólidas, é compreensível que alguns ainda 

tenham dificuldade em aceitar que os negros desempenharam um papel fundamental e 

pioneiro na civilização humana. Essa internalização da desvalorização cultural reflete a 

profundidade do condicionamento imposto por séculos de opressão e apagamento histórico. 

 

3.2 A HISTÓRIA AFRICANA VISTA DE FORA 

 

Até os anos 1950, a história da África foi amplamente negligenciada, substituída por 

narrativas cheias de preconceitos e visões racistas. Contudo, a África não é a única região a 

carregar uma herança intelectual vinda da era colonial que precisa ser superada. Durante o 

século XIX, os europeus conquistaram e dominaram grande parte da Ásia, enquanto, na 

América tropical, o subdesenvolvimento e a opressão exercida por povos de origem europeia 

sobre as populações afro-americanas e indígenas recriaram as condições do colonialismo nos 

recém-formados Estados independentes. Nesse período e no início do século XX, o regime 

colonial influenciou profundamente o conhecimento histórico, distorcendo-o em prol de uma 



83 
 

visão eurocêntrica do mundo. Essa perspectiva foi amplamente disseminada através dos 

sistemas educacionais implantados pelos europeus nos territórios coloniais, construindo um 

contexto de hegemonia europeia.  

No entanto, desde os anos 1960, marcada pela independência acelerada das colônias 

europeias, pelo fim da segregação racial nos Estados Unidos e pelos movimentos estudantis 

de 1968, boa parte do mundo que as ciências humanas haviam construído começou a ruir. 

Mais especificamente, houve um grande "descentramento" nesse cenário acadêmico, ou seja, 

uma mudança nos paradigmas que orientavam a pesquisa. A experiência europeia e norte-

americana deixou de ser vista como o padrão universal para interpretar a história do restante 

da humanidade. O historiador Robert Slenes, afirma que ‗a relação entre ―centro‖ e ―periferia‖ 

no mundo moderno foi radicalmente redefinida a partir de uma perspectiva dialética, 

enfatizando a profunda interação e interpenetração entre esses dois ―extremos‖‘ (SLENES, 

2009, p.20). Segundo ele, há um movimento paralelo, no imaginário dos pesquisadores: os 

―subalternos‖ (os ―de baixo‖ na pirâmide social) ganharam voz, pensamento estratégico e 

participação ativa no processo histórico.  

A década de 1960 também foi importante por conta do momento político vivido no 

interior da própria África. Quando se livrou do jugo europeu e os países assumiram os limites 

que conhecemos hoje, foi favorecido o interesse das elites locais em traçar as suas histórias, 

buscando nos elementos do seu passado a legitimação para as unidades políticas que então se 

afirmavam. A partir de então, a história da África começou a se consolidar, devido não só às 

transformações da própria disciplina, mas também aos interesses políticos, econômicos e 

ideológicos de africanos e estrangeiros. 

Atualmente, inspirados nessa transformação de paradigmas, há esforços em diversos 

países para superar a visão eurocêntrica por meio de obras históricas mais recentes e 

qualificadas. Contudo, aquela perspectiva atrasada ainda prevalece tanto entre muitos 

historiadores quanto no grande público, seja ocidental ou não ocidental. Essa persistência se 

explica pelo fato de que, em geral, a história é aprendida na escola, sem que haja 

oportunidades posteriores para revisar ou atualizar esses conhecimentos. Educadores, muitas 

vezes sem acesso a informações atualizadas, acabam perpetuando estereótipos. Os manuais 

escolares, comparados às pesquisas mais recentes, apresentam um atraso de dez a vinte anos, 

enquanto muitas obras de história geral mantêm preconceitos ultrapassados, fruto de um saber 

já obsoleto. Qualquer nova interpretação ou descoberta enfrenta resistência para ser 

reconhecida e incorporada. 



84 
 

O historiador Philip Curtin, em sua contribuição à História Geral da África, aborda as 

tendências recentes das pesquisas históricas africanas, destacando novas narrativas que 

colocam os africanos como protagonistas e apresentam uma visão descentralizada da Europa. 

Curtin observa que, até meados do século XX, muitos historiadores ainda mantinham a antiga 

prática de tratar a história como uma espécie de propriedade privada. Nesse contexto, a 

história de uma determinada sociedade só era valorizada dentro de seus próprios limites, 

perdendo qualquer significado fora deles. Assumidamente moldada por mitos, a história 

servia para alimentar o orgulho nacional e a ideia de sacrifício em prol da pátria. Esse ponto 

de vista, segundo Curtin, ainda predomina na maioria dos sistemas educacionais de países 

europeus, que, mesmo reconhecendo os prejuízos dos preconceitos nacionalistas, muitas vezes 

os consideram normais. O método norte-americano, não foge muito dessa visão, baseado na 

história da civilização, sempre etnocêntrico. O problema que ele coloca é ―Como nos 

tornamos aquilo que somos?‖ e não ―Como a humanidade se tornou o que vemos hoje?‖. 

Ao se afastarem das tendências eurocêntricas de sua própria história, os países da 

África, América Latina e outras regiões começaram a construir uma história verdadeiramente 

"geral", fundamentada na ciência. Nesse contexto mais amplo, o papel dos historiadores 

africanos, tanto dentro quanto fora do continente, adquiriu especial relevância. Isso se deve, 

em grande parte, ao fato de a história africana ter sido mais negligenciada do que a de outras 

regiões não europeias comparáveis, além de ter sido ainda mais distorcida por mitos racistas.  

Em razão de seu caráter multiforme, o racismo é, como se sabe, um dos flagelos mais 

difíceis de extirpar. Superar os preconceitos leva tempo, porque o racismo se infiltrou de 

forma sutil e presente em todo lugar: nos livros escolares, nos filmes, nos programas de rádio 

e TV tendenciosos, e até em ideias enraizadas no subconsciente das pessoas, muitas vezes 

alimentadas pela educação religiosa, pela ignorância ou pelo obscurantismo. Nesse cenário, 

ensinar a história dos povos de forma científica é a arma mais poderosa para essa luta. 

Os racistas viviam repetindo que a história da África não tinha importância ou valor: 

diziam que os africanos não eram capazes de criar uma ―civilização‖ de verdade e que tudo o 

que tinham de admirável era apenas cópia de outros povos. Com isso, os africanos foram 

tratados como objeto da história, nunca como sujeitos. Eram vistos apenas como receptores de 

influências externas, sem oferecer nenhuma contribuição ao mundo. Assim, o racismo acabou 

reforçando a ideia de que a civilização ocidental era a única ―civilização‖ legítima. 

Curtin descreve os avanços dos historiadores na tentativa de desmontar essa visão 

distorcida. Ele destaca alguns caminhos. Primeiro, aponta um movimento que buscava 

desmentir a ideia de que a África não tinha um passado ou que seu passado era 



85 
 

desinteressante. Para isso, especialistas passaram a valorizar a existência de reinados e 

grandes impérios, cuja história política se parecia com a da Europa em seus primórdios. No 

entanto, isso acabou apenas trocando os julgamentos de valor: os colonizadores, antes vistos 

como heróis da civilização, passaram a ser retratados como cruéis exploradores, enquanto os 

africanos eram apresentados como vítimas inocentes e passivas. Ainda assim, permanecia a 

ideia de que a África devia tudo o que era a um pequeno grupo de europeus. Sem perceber, foi 

essa abordagem que segui nas aulas da sequência didática. 

Um segundo passo para descolonizar a história do período colonial foi a conexão com 

os movimentos nacionalistas de independência. Os pesquisadores começaram a voltar no 

tempo, buscando as origens da resistência e dos protestos já no início da colonização e, ainda 

mais longe, nas primeiras tentativas de enfrentar o domínio europeu. Esses estudos sobre 

movimentos de resistência e protesto são uma contribuição valiosa para corrigir os desvios da 

história colonial. No entanto, como ressalta o autor, ainda estamos longe de abordar a história 

da África com total objetividade. 

Por fim, o autor menciona como a revolução behaviorista na psicologia começa a 

influenciar os historiadores. Sob essa ótica, a psicologia deveria ser uma ciência objetiva, 

centrada na relação entre estímulos (eventos do ambiente) e respostas (comportamentos 

observáveis). Nessa linha, a descolonização da história africana do período colonial precisaria 

emergir de uma combinação entre a rejeição ao eurocentrismo e a oposição ao elitismo. 

Uma transformação fundamental, segundo diversos autores, ocorreu nas fontes 

históricas. A historiadora Marina de Mello e Souza identifica dois grandes conjuntos de 

fontes: as do período em que regiões da África foram integradas ao mundo atlântico, 

principalmente pelo comércio de escravos, e as do período em que os interesses no continente 

estavam ligados às economias industriais europeias em expansão, caracterizados pelo 

imperialismo. 

No primeiro momento, as narrativas de viajantes, missionários, comerciantes e 

administradores coloniais eram fortemente influenciadas, não apenas pelos interesses 

comerciais, mas também pelo discurso de conversão dos "gentios" ao catolicismo. Já no 

segundo momento, quando a África passou a ser valorizada pelas matérias-primas que 

oferecia aos europeus, ela começou a ser vista sob a ótica evolucionista e racista que 

predominava na época. 

A partir do século XIX, foram destinadas verbas para a exploração do continente, 

possibilitando expedições que mapeavam e documentavam detalhadamente a região, 

preparando-a para uma posterior ocupação. Nada disso seria possível sem a participação de 



86 
 

guias e carregadores africanos, que, com seu profundo conhecimento do território, conduziam 

os europeus por áreas até então inacessíveis, além de compartilhar seus saberes sobre a região. 

Curtin também aborda a "revolução nas fontes". Segundo ele, o grande problema da 

"história colonial" sempre foi que, diferente do que ocorre na Europa ou nos Estados Unidos, 

os arquivos históricos foram criados e alimentados por estrangeiros. Esses registros carregam, 

inevitavelmente, os preconceitos de seus autores, suas percepções sobre si mesmos, sobre os 

povos que governavam e sobre os papeis que desempenhavam. Uma análise descuidada pode 

gerar uma narrativa histórica errada. 

Este processo ainda está em andamento, mas, junto com a disseminação da história 

africana na Europa e a reformulação dos currículos de história nas universidades africanas, 

representa um passo importante para garantir que a história africana tenha seu devido impacto 

na história mundial. A longo prazo, defende Curtin, o sucesso dependerá de esforços 

conjuntos: dos especialistas africanos ao escreverem a história de suas próprias sociedades, 

dos historiadores não africanos que interpretam essa história para o resto do mundo e da 

expansão das ciências sociais internacionais, a ponto de obrigar pesquisadores de outras áreas 

a considerar os dados africanos antes de fazerem generalizações sobre a vida nas sociedades 

humanas. 

No Brasil, esses temas sempre foram muito sensíveis pelo fato de nossos vínculos com 

o continente africano estarem associados à presença da escravidão na nossa história e por 

causa da presença africana na constituição de nossa população. No final do século XIX, era 

difícil para a elite política e intelectual brasileira, alinhada às ideias evolucionistas do 

pensamento europeu, dar conta do projeto de integração da jovem nação republicana ao 

mundo civilizado irradiado a partir da Europa, pois nosso país era formado em grande parte 

por descendentes de africanos, considerados inferiores tanto pelas perspectivas racistas quanto 

pelas evolucionistas. A saída encontrada para a efetivação de um afastamento da África e da 

carga de primitivismo a ela associada foi promover a incorporação da população negra à 

população branca por meio da miscigenação, percebida como o caminho possível para o 

branqueamento do país. De forma mais ou menos velada, essa postura foi predominante 

durante grande parte do século XX, resultando num afastamento daquilo que dissesse respeito 

à África, como se assim pudéssemos nos desligar dela. 

Não podendo ignorar a massiva presença dos descendentes dos africanos em terras 

brasileiras, os estudos se voltaram para o que de novo foi criado no Brasil pela influência 

dessas culturas. É como se estes só passassem a ser considerados a partir do momento em que 

entravam no navio negreiro. Isso fez, segundo a historiadora Marina, com que mesmo 



87 
 

intelectuais negros empenhados em denunciar o racismo e as desigualdades fundadas em 

fatores raciais não se alinhassem às posições do movimento diaspórico da negritude criado 

por artistas e intelectuais do Caribe e de algumas regiões da África. 

Enquanto vigorou a ideia da democracia racial, seja como crença na sua existência, 

seja como meta a ser atingida, a África foi assunto ignorado, pois o que estava em 

jogo era a constituição de um povo uno, homogêneo, mestiço, brasileiro e civilizado. 

Com o entendimento de que a adesão a essa ideia implicava a negação do 

preconceito que apesar de negado era vivenciado cotidianamente, seus tons 

conservadores ficaram mais evidentes. (SOUZA,2009 ,p 169) 

O interesse pela África no Brasil só ganhou força após os anos 1960, quando os 

estados nacionais africanos começaram a se organizar. Nesse cenário, o modelo de 

conhecimento ocidental foi questionado como única referência válida, e as sociedades 

africanas passaram a ser estudadas a partir de suas próprias lógicas internas. As ideologias 

racistas foram desmascaradas, o etnocentrismo contestado e o relativismo cultural ganhou 

destaque. 

Foi nesse momento que, impulsionados pelos movimentos internacionais, passou-se a 

valorizar as matrizes africanas como formadoras de diferenças que constituem identidades 

específicas. No campo das políticas públicas e das leis, a pressão dos grupos que 

representavam os interesses e as reivindicações das pessoas que se autodenominavam negras 

teve um impacto significativo, gerando mudanças importantes nas relações raciais no Brasil. 

A história das sociedades africanas deve ser inserida na história da humanidade 

como um todo. Assim, além de fazer parte da dita pré-história do homem, sendo 

berço dos nossos antepassados mais diretos, o continente abrigou várias formações 

sociais que devem ser incorporadas à história da humanidade, para ficarmos no 

campo propriamente historiográfico. Considerando-se a cronologia em vigor na 

disciplina, forjada no âmbito do pensamento europeu -pré-história, antiguidade, 

Idade Média, Moderna e contemporânea- é possível abordar a África em todos esses 

períodos. A investigação acerca das origens do homem leva à África. (SOUZA, 

p.173-174) 

A história da África é a história da humanidade, é ainda mais a história do povo 

brasileiro. Para nós é essencial que esse estudo seja aprofundado na academia e tome 

proporção no dia a dia das escolas em todo o país. A história africana não deve ser vista como 

algo distante ou isolado, mas como parte intrínseca da história humana, e especialmente da 

história do Brasil. O Brasil é profundamente marcado pela herança africana, não apenas pela 

história dos africanos como escravizados, mas também pela influência cultural, social e 

histórica que eles trouxeram ao país. Portanto, entender a história da África é essencial para 

compreender a formação do Brasil, suas instituições, suas lutas e sua identidade. 

O estudo da história africana nas escolas e universidades brasileiras é crucial, não 

apenas para corrigir a narrativa histórica tradicional, mas também para dar visibilidade e 

respeito ao papel das populações negras na construção da sociedade brasileira. A história 



88 
 

africana, muitas vezes negligenciada ou distorcida, precisa ser abordada de forma crítica e 

reconstruída para refletir a complexidade, os feitos e as conquistas de povos africanos ao 

longo dos séculos. 

A inclusão de uma história africana reconstruída nos currículos escolares tem o poder 

de mudar percepções racistas que a sociedade brasileira tem da população negra, colocando-a 

no papel de protagonista e agente da história. Isso ajuda a combater o racismo e a 

marginalização, oferecendo aos estudantes uma visão mais completa e crítica sobre o papel 

histórico dos negros ao Brasil e ao mundo. Além disso, o reconhecimento da importância da 

história africana na formação da identidade nacional pode fortalecer a autoestima de pessoas 

negras, criando uma sociedade mais justa e inclusiva, onde todos os grupos são valorizados 

por suas contribuições históricas. Ter a história africana nos nossos currículos de uma forma 

reconstruída contribuirá para mudar o papel da população negra nesta sociedade, 

reconhecendo-a como agente da história. 

 

3.3 O novo ensino de História da África 

Tendo refletido sobre a nova historiografia africana na perspectiva de autores africanos 

e de não africanos, torna-se fundamental voltarmos o olhar para as transformações no ensino 

desta temática. De fato, a historiografia só será capaz de causar um impacto real se a educação 

também se afastar de sua visão eurocêntrica e racista. Caso contrário, seria como criar um 

antídoto e deixá-lo guardado no laboratório, sem aplicação prática. Nesse cenário, após um 

longo período de resistência e com a promulgação das Leis 10.639/2003 e 11.645/2008, o 

ensino da história africana obrigatório deve ser implementado nas escolas. Sabemos, e já foi 

tema de debate neste trabalho, que, em muitos casos, essa abordagem chega de forma 

superficial, sem o aprofundamento necessário, ou carregando preconceitos. No entanto, o 

objetivo aqui é destacar três materiais que se tornaram referência nesse ensino, ilustrando com 

exemplos de temas trabalhados na sequência didática. 

A historiadora Marina de Mello e Souza, professora de História da África na USP, foi 

premiada em 2007 com o troféu Mama África, concedido pelo Centro Cultural Africano, além 

de receber o Prêmio Jabuti, da Câmara Brasileira do Livro, e uma menção altamente 

recomendável na categoria informativo pela Fundação Nacional do Livro Infantil e Juvenil. 

Essas premiações foram em reconhecimento ao seu livro África e Brasil africano, que será 

analisado neste estudo. 

Trata-se de um material paradidático que aborda a história da África, apresentando um 

panorama geográfico, cultural e histórico do continente. A obra explora a formação dos 



89 
 

primeiros povos, os contatos com outras civilizações, os reinos e impérios africanos, o tráfico 

transatlântico de pessoas escravizadas, o escravismo colonial no Brasil e a trajetória dos 

descendentes desses escravizados. Além disso, discute a situação da África após o fim do 

tráfico de pessoas e os movimentos de libertação. Em pouco mais de 160 páginas, a autora 

sintetiza as principais questões da história africana, proporcionando aos leitores uma base 

introdutória para aprofundar seus conhecimentos sobre o continente. 

As imagens desempenham um papel essencial em livros didáticos, pois muitas vezes 

representam o único contato visual que os leitores terão com determinados temas. No caso do 

livro África e Brasil africano, de Marina de Mello e Souza, as ilustrações e fotografias 

selecionadas vão além da simples função decorativa, tornando-se um recurso pedagógico 

poderoso para construir uma representação mais autêntica e diversificada do continente 

africano. 

As imagens presentes na obra retratam cidades africanas, templos, objetos religiosos, 

pinturas sobre o cotidiano e fotografias que capturam momentos de alegria, dança e vivência 

das pessoas. Essa escolha visual contribui para humanizar os personagens históricos, 

permitindo que os leitores os enxerguem como indivíduos reais, com cultura, expressões e 

histórias próprias. 

Ao se afastar das tradicionais representações pintadas por europeus, frequentemente 

carregadas de estereótipos e perspectivas coloniais, a autora proporciona uma visão mais 

genuína e plural da África. A presença de rostos africanos, retratados em seu próprio ambiente 

e em diferentes contextos, ajuda a desconstruir visões simplistas e reducionistas sobre o 

continente. Dessa forma, o livro não apenas informa, mas também contribui para uma 

educação mais crítica e sensível às múltiplas facetas da história africana. 

O capítulo 2 do livro aborda algumas sociedades africanas. A autora vai trabalhando, 

de forma simples e didática, sobre como algumas sociedades africanas formaram grandes 

reinos como o Egito, o Mali, Songai, Oió, Axante e Daomé. Havia também muitos 

agrupamentos pequenos de pessoas que caçavam e coletavam o que a natureza oferecia ou 

plantavam o suficiente para o sustento da família e do grupo. Mas todas, das mais simples às 

mais complexas, se organizavam a partir da fidelidade ao chefe e das relações de parentesco. 

  Na organização social tradicional de muitas sociedades africanas, o chefe de 

família desempenhava um papel central. Ele não apenas liderava o núcleo familiar, mas 

também mantinha a coesão do grupo, que incluía seus dependentes e agregados. Esse modelo 

de organização baseava-se na autoridade de um membro mais velho, geralmente um ancião 

que, ao longo da vida, demonstrava sabedoria, capacidade de liderança e justiça. Essa 



90 
 

estrutura refletia valores essenciais das sociedades africanas, como o respeito pelos mais 

velhos, a transmissão de conhecimento entre gerações e a importância da coletividade sobre o 

individualismo. 

Além de ser uma figura de autoridade, o chefe de família também tinha funções 

espirituais e morais. Muitas vezes, ele era responsável por intermediar a relação entre os vivos 

e os ancestrais, reforçando a conexão entre passado, presente e futuro. Esse modelo 

organizacional garantiu, por séculos, a estabilidade e a continuidade de diferentes grupos e 

comunidades africanas, mesmo diante de desafios externos, como o contato com outros povos 

e as transformações políticas e econômicas. 

O primeiro grande império da África Subsaariana sobre o qual há registros mais 

precisos é o Império do Mali, que prosperou na região da curva do rio Níger. Cidades como 

Tombuctu, Jené e Gaô se destacaram como importantes centros urbanos, favorecidos por uma 

rede de rios que fertilizava as terras e facilitava o transporte e o comércio. Evidências 

arqueológicas indicam que desde o século IX já existiam cidades e sistemas comerciais 

organizados na região. 

Antes do surgimento do Mali como potência, o Reino de Gana, localizado ao norte do 

rio Senegal, foi um dos reinos mais influentes da África Ocidental. Sua economia era baseada 

no comércio de ouro, que os comerciantes transportavam do sul, e nas transações com 

caravanas que levavam mercadorias para os portos do norte da África. No entanto, a 

influência de Gana começou a declinar por volta do ano 1000, devido a mudanças nas rotas 

comerciais do Saara, que passaram a se deslocar mais para leste, favorecendo o crescimento 

do Mali. 

O auge do Império do Mali começou por volta de 1230, sob a liderança de Sundiata 

Keita, que recebeu o título de mansa (chefe supremo). Ele expandiu o território para leste e 

oeste, consolidando o Mali como um vasto império que exercia soberania sobre diversos 

povos. A população do Mali era composta por diferentes etnias, sendo os mandingas o grupo 

predominante. 

No século XIV, o império atingiu seu apogeu sob o governo de Mansa Musa, que se 

tornou famoso por sua riqueza e sua peregrinação a Meca, onde distribuiu tanto ouro que 

desestabilizou temporariamente a economia de algumas regiões. O Mali se consolidou como 

um centro cultural, político e econômico, destacando-se pela intensa atividade comercial e 

pela valorização do conhecimento, especialmente em Tombuctu, onde universidades e 

bibliotecas atraíam estudiosos de diversas partes do mundo islâmico. 



91 
 

No final do século XV, o Império Songai emergiu como a principal potência da região 

do médio Níger, sucedendo o Mali no controle das rotas comerciais do Saara. O império 

expandiu-se significativamente sob a liderança de um asquia (título dado ao chefe supremo), 

que por volta de 1470 conquistou cidades estratégicas como Tombuctu e, posteriormente, 

Jené. Essas cidades eram centros comerciais e intelectuais essenciais, contribuindo para o 

florescimento econômico e cultural de Songai. 

Durante esse período, a dinâmica do comércio de ouro começou a mudar. As minas da 

região do rio Volta, em terras ocupadas pelos acãs, tornaram-se a principal fonte desse metal 

precioso. No entanto, a tradicional rota terrestre pelo Níger e pelo deserto do Saara deixou de 

ser o único caminho para a circulação do ouro. 

A chegada dos portugueses à costa atlântica no final do século XV alterou 

significativamente o comércio na África Ocidental. Em vez de depender exclusivamente das 

caravanas transaarianas, o ouro passou a ser negociado diretamente pelos europeus, que 

estabeleceram entrepostos comerciais ao longo da costa. Essa mudança reduziu a influência 

dos impérios do interior, como Songai, sobre o comércio de metais preciosos e marcou o 

início de uma nova fase nas relações econômicas da região, cada vez mais voltadas para o 

comércio marítimo com os europeus. 

O livro não tem a intenção de se aprofundar em cada um dos temas, até porque seria 

impossível fornecer um panorama geral e, ao mesmo tempo, explorar cada tópico de maneira 

detalhada sem tornar a obra excessivamente longa. No entanto, da maneira como está 

estruturado, já é possível entender o desenvolvimento dos povos, cidades e reinos, bem como 

sua organização interna e aspectos culturais relevantes. Neste capítulo, a autora também 

aborda os reinos Iorubá e Daomé, o reino Congo, as formas de organização do comércio na 

época e as religiões praticadas. 

Sobre o contato com o sobrenatural, a autora diz que o mundo pode ser compreendido 

em três dimensões interligadas: o mundo natural, o mundo social e o mundo sobrenatural. O 

mundo natural é aquele que podemos tocar, sentir e no qual vivemos, composto pela natureza 

e pelos elementos físicos ao nosso redor. O mundo social, por sua vez, resulta da organização 

da vida em grupo dentro de um determinado ambiente, sendo moldado pelas interações 

humanas, pelas tradições e pelas relações culturais. 

Já o mundo sobrenatural está ligado às religiões, à magia e às crenças espirituais. O 

acesso a esse mundo ocorre de forma parcial, por meio de rituais e cerimônias específicas. Em 

diversas sociedades africanas, especialmente aquelas de onde foram capturados os 

escravizados trazidos para o Brasil, a vida terrena estava profundamente conectada ao mundo 



92 
 

espiritual. Nessas comunidades, existiam dimensões que só podiam ser acessadas por meio de 

ritos, objetos sagrados e especialistas religiosos. 

Nas regiões da costa africana que se estendem do Senegal a Moçambique — áreas 

intensamente envolvidas no comércio de escravizados pelos portugueses e outros povos 

europeus — o sobrenatural desempenhava um papel fundamental na explicação e resolução 

de eventos da vida cotidiana. Nesse contexto, curandeiros, adivinhos, médiuns e sacerdotes 

possuíam um papel central, manipulando forças espirituais para garantir equilíbrio e proteção 

à comunidade. Para os diferentes povos africanos, essas práticas mágico-religiosas não eram 

meras superstições, ―feitiços‖, mas parte essencial de sua estrutura social, cultural e espiritual, 

conectando o mundo visível ao invisível e garantindo a ordem e a harmonia da vida em 

comunidade. 

As diretrizes para lidar com diversas situações da vida eram traçadas a partir da 

orientação dos ancestrais, heróis fundadores, deuses, espíritos e outras entidades 

sobrenaturais. O contato com esses seres espirituais não era acessível a todos, mas seguia 

regras específicas, realizadas por meio de rituais conduzidos por sacerdotes e líderes 

espirituais. A liderança política  e social nessas comunidades também estava 

profundamente ligada ao sobrenatural. Além de liderar, os sacerdotes garantiam o bem-estar 

coletivo, pois acreditava-se que apenas a harmonia entre o natural e o sobrenatural poderia 

manter a ordem e a prosperidade da sociedade. 

Se entendermos a relação com o sobrenatural, suas crenças e rituais como formas de 

religião, podemos dizer que a religiosidade era um elemento central em todas as sociedades 

africanas. A religião permeava todas as esferas da vida: estava presente no exercício do poder, 

na formulação das normas de convivência, na solução de conflitos e na manutenção da paz e 

do bem-estar do grupo. De certa forma, a religião desempenhava nessas sociedades um papel 

análogo ao que a ciência e a tecnologia têm nas sociedades contemporâneas, sendo a principal 

forma de interpretar, controlar e dar sentido ao mundo. Esse aspecto tão central na cultura 

africana ficou de fora das aulas da sequência didática por conta do racismo religioso
40

 vindo 

da coordenação que, diante de um fundamentalismo religioso muito grande, não permite que 

nenhum professor trabalhe questões ligadas à religião que não tenham cunho cristão.   

                                                
40

 Racismo religioso é a discriminação ou preconceito contra práticas religiosas associadas a determinados grupos raciais ou étnicos. Ele ocorre quando uma religião ou 

crença é desvalorizada, perseguida ou marginalizada devido à sua ligação com um povo historicamente racializado e discriminado. No Brasil, por exemplo, o racismo 

religioso afeta principalmente as religiões de matriz africana, como o Candomblé e a Umbanda, que frequentemente sofrem intolerância, violências e estigmatização devido 

às suas raízes africanas e à associação com a população negra. Esse tipo de racismo se manifesta de diversas formas, como discursos de ódio, ataques a terreiros, restrições à 

liberdade religiosa e até criminalização de suas práticas. 

 



93 
 

O livro de Marina é uma obra valiosa, acessível ao público em geral, especialmente 

para jovens e adolescentes interessados em conhecer mais sobre a história africana. Além 

disso, é um excelente recurso para professores que desejam atualizar seus conhecimentos na 

área. Outro material de destaque é História da África e do Brasil Afrodescendente, da 

historiadora e professora Ynaê Lopes dos Santos, vinculada ao Programa de Pós-Graduaçao 

em História e ao Profhistória na UFF. 

Nessa obra, a autora apresenta a história da África seguindo uma cronologia 

tradicional, abordando períodos como a Idade Antiga, Idade Média, Idade Moderna e a Era 

das Revoluções. Ela examina de forma aprofundada os principais povos e civilizações do 

continente, incluindo Egito, Núbia, Axum, Cartago, Gana, Mali, Songai, povos da Guiné, da 

África Oriental e Ocidental, além das sociedades do litoral índico. O livro também explora 

aspectos culturais, religiosos e históricos dessas sociedades, proporcionando uma visão 

abrangente e envolvente. 

No que se refere à escravidão, a autora discute suas diferentes formas dentro do 

próprio continente africano, incluindo as práticas de escravidão entre os próprios africanos, o 

tráfico realizado pelos islâmicos e os contatos com os europeus. Além disso, aborda o tráfico 

transatlântico e as diversas formas de resistência. O livro também examina a relação dos 

descendentes africanos com o Brasil e a construção dessa história no país. Por fim, apresenta 

um panorama da história recente da África, passando pela partilha do continente, a 

colonização europeia, os movimentos de independência e os desafios enfrentados após a 

libertação. 

A obra serve como um manual essencial para quem deseja explorar a ampla e rica 

história do continente africano. No entanto, o que mais chamou minha atenção foi o caderno 

de atividades, que reúne uma variedade de propostas destinadas a auxiliar professores e 

alunos na compreensão mais profunda das histórias africanas e afro-brasileiras. A própria 

autora destaca que a proposta não esgota todas as possibilidades, mas oferece uma série de 

recursos, como livros, poemas, filmes, documentários e outros materiais audiovisuais, 

enriquecendo o aprendizado. As atividades estão organizadas por capítulos, abordando os 

temas de forma individualizada. Um exemplo desse material é o conteúdo voltado para a 

história recente da África: 

―Atividade 6.5 

África para os africanos! [..] Um estado livre e independente na África. Queremos 

poder governar-nos neste nosso país sem interferência externa."(Kwame Nkrumah, 

Apud. LIMA, 2015, P. 91) 

QUESTÕES: 

A) APONTE qual é a reivindicação feita nessa frase. 



94 
 

B). INDIQUE quais foram os impactos dessa reivindicação no estatuto colonial 

africano.‖ (SANTOS, 2020, p. 370)‖ 

Após a leitura sobre o tema, o estudante é incentivado a aprofundar seu aprendizado 

por meio de diferentes estratégias interativas e dinâmicas. O material propõe atividades 

variadas, como questões reflexivas, análise de textos, debates, produções escritas e indicações 

de fontes complementares, como livros, documentários e filmes. 

Essas atividades são elaboradas de forma acessível e progressiva, permitindo que os 

alunos não apenas compreendam os conteúdos, mas também os relacionem com outros 

saberes e com a realidade contemporânea. Além disso, ao estimular a reflexão crítica, o 

material contribui para uma aprendizagem mais significativa, conectando a história africana e 

afro-brasileira ao cotidiano dos estudantes. 

O último material foge um pouco do padrão paradidático e se constrói como uma 

conversa, sendo ótimo para trabalhar em casa ou na escola. Trata-se do livro A África 

explicada aos meus filhos, do autor Alberto da Costa e Silva. Historiador, mas também poeta, 

diplomata e ensaísta, Alberto foi capaz de dividir pontos cruciais da história da África em 

nove conversas em que, no formato de diálogo, temas complexos são explicados de maneira 

simples e didática. Um exemplo disso é como é trabalhada a situação da África após as lutas 

de libertação.  

O capítulo é iniciado com a seguinte pergunta: ―A África que reconquistou a 

independência era muito diferente daquela anterior à colonização, não era?‖ O autor vai 

explicando que, com a independência, a África passou por um processo de transformação que 

envolveu tanto rupturas quanto continuidades em relação ao período anterior à colonização. 

Em algumas regiões, especialmente nas aldeias mais isoladas, as formas tradicionais de vida 

foram preservadas, incluindo hábitos alimentares, moradia, vestimenta, trabalho agrícola, 

organização familiar e rituais religiosos. No entanto, nas cidades e em áreas fortemente 

influenciadas pelos colonizadores, os modos de vida europeus se misturaram às tradições 

locais ou, em alguns casos, as substituíram. Profissões, roupas, arquitetura, e até mesmo 

culinária foram se misturando.  

O idioma do colonizador também se tornou um elemento central nas novas nações 

independentes, muitas vezes sendo adotado como língua oficial ou de prestígio, servindo 

como meio de comunicação entre diferentes etnias. Apesar disso, línguas africanas de ampla 

circulação, como o hauçá e o suaíli, continuaram sendo utilizadas. No campo religioso, o 

cristianismo expandiu sua influência, assim como o islamismo, muitas vezes substituindo ou 

incorporando elementos das religiões tradicionais africanas. 



95 
 

O autor continua explicando, através de outra pergunta, que houve uma revalorização 

da cultura tradicional, principalmente nos meios artísticos e intelectuais. A música, a dança e 

o teatro tradicionais ganharam novo fôlego, a história africana passou a ser revisitada e a 

poesia oral foi preservada e estudada. No entanto, um paradoxo permaneceu: os escritores 

africanos de maior destaque continuaram a produzir suas obras nos idiomas dos 

colonizadores. Figuras como Léopold Sédar Senghor, Câmara Laye, Chinua Achebe e Wole 

Soyinka escreveram em francês e inglês, enquanto o angolano Luandino Vieira usou o 

português, mostrando que a herança colonial ainda moldava a expressão cultural africana. 

Os políticos, por sua vez, tiveram uma postura ambígua. Embora exaltassem o passado 

e as tradições africanas, a maioria desejava modernizar o continente adotando modelos 

políticos, sociais e econômicos inspirados em países europeus, nos Estados Unidos, na União 

Soviética ou na China. Dessa forma, mesmo sem perceber, muitos continuaram a enxergar a 

África com os olhos dos colonizadores, reproduzindo estruturas e ideais vindas de fora, ao 

invés de buscar um caminho genuinamente africano para o desenvolvimento. 

Dessa forma, o autor explica processos históricos complexos numa linguagem que um 

adolescente poderia entender. Ele segue falando sobre política, fala sobre o apartheid, sobre 

segregação, assim como cultura, história e contribuições culturais, tudo tentando torná-las 

questões acessíveis ao grande público.   

Esses materiais têm um papel fundamental na valorização da história da África e na 

reestruturação do entendimento sobre o continente, que por muito tempo foi marginalizado e 

muitas vezes retratado de forma distorcida. Ao enriquecer o repertório de professores e 

alunos, esses recursos educativos ajudam a tirar a África da obscuridade com que ainda é 

encarada por muitos; e revelam sua importância histórica, cultural e social no contexto global. 

No Brasil, especialmente, essa valorização é de extrema importância, visto que a presença 

africana é central para a formação da nossa identidade cultural, seja na música, na religião, na 

culinária, nas danças ou em tantas outras manifestações culturais. Ao abordar esses temas em 

sala de aula, professores e alunos têm a chance de quebrar estereótipos e preconceitos, além 

de promover uma educação mais inclusiva e representativa. 

Esses materiais, portanto, são ferramentas poderosas para promover a justiça histórica, 

reconhecer as múltiplas faces da história do continente africano e transformar a educação em 

um espaço de respeito e valorização das diversidades culturais. 

 



96 
 

  



97 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Este estudo teve como principal objetivo investigar caminhos e propostas para a 

atuação docente no ensino da História da África, enfatizando o papel da educação como uma 

ferramenta essencial para a construção de novas narrativas, nas quais o povo negro assume 

um protagonismo histórico e epistemológico. A partir dessa perspectiva, buscamos 

compreender como práticas pedagógicas inovadoras podem contribuir para a superação de 

estereótipos e para a valorização das culturas e histórias africanas no contexto escolar 

brasileiro. 

Nesse sentido, iniciamos nossa abordagem com a descrição e análise detalhada de uma 

experiência didática concreta, que não se configura apenas como um desdobramento do 

percurso acadêmico de mestrado, mas também como um ponto de partida fundamental para as 

reflexões que permeiam esta pesquisa. A experiência relatada possibilitou observar, na 

prática, os desafios e as potencialidades da abordagem da História da África em sala de aula, 

bem como a recepção dos estudantes e as implicações dessa abordagem na formação de 

identidades e no combate ao racismo estrutural. 

No primeiro capítulo, apresentamos e analisamos a sequência didática desenvolvida ao 

longo do ano de 2022 no Centro Educacional Raio de Sol, cujo objetivo foi trabalhar 

conteúdos sobre a História da África e a cultura afro-brasileira em conformidade com a Lei 

10.639/2003. Essa legislação, que alterou a Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional, 

tornou obrigatório o ensino da história e cultura afro-brasileira e africana nas escolas, 

configurando-se como um marco legal na luta por uma educação antirracista no Brasil. 

A proposta pedagógica desenvolvida foi pensada a partir de um diálogo crítico com os 

desafios e possibilidades da aplicação dessa lei, buscando ir além da simples inserção de 

conteúdos sobre a África no currículo escolar. Nesse sentido, a metodologia adotada não se 

restringiu a uma abordagem tradicional e transmissiva, mas se estruturou a partir de uma 

prática pedagógica reflexiva e participativa. A proposta privilegiou metodologias ativas que 

estimulassem o pensamento crítico, o debate coletivo e a construção do conhecimento de 

forma colaborativa, promovendo, assim, um ensino mais dinâmico e engajado. 

Ao longo do capítulo, detalhamos o planejamento das aulas, exploramos os conceitos 

fundamentais abordados e apresentamos uma análise reflexiva sobre as observações feitas 

durante a implementação das atividades. Buscamos compreender, a partir da experiência 

vivenciada, tanto os avanços alcançados quanto os desafios enfrentados no processo de 

ensino-aprendizagem.  



98 
 

Por outro lado, os avanços observados ao longo da experiência demonstram a potência 

transformadora da abordagem da História da África de forma crítica e contextualizada. A 

participação ativa dos estudantes, o engajamento nas discussões e a construção de novas 

perspectivas sobre a história foram elementos centrais que evidenciaram o impacto positivo 

da proposta pedagógica. Assim, a experiência didática analisada não apenas reafirma a 

importância da Lei 10.639, mas também aponta caminhos concretos para sua efetivação nas 

escolas brasileiras. Entre os principais desafios, destacou-se a necessidade de formação 

continuada para os professores, a resistência da comunidade escolar, em especial da 

coordenação do colégio à implementação da Lei 10.639, e a escassez de materiais didáticos 

adequados e historicamente comprometidos com a valorização da história africana. 

No segundo capítulo, ampliamos a discussão para um panorama mais amplo da 

historiografia africana, analisando os caminhos contemporâneos da História da África e como 

esse campo do saber tem sido reconstruído após séculos de silenciamento, racismo e 

apagamento histórico. O objetivo deste capítulo é compreender como a produção acadêmica e 

historiográfica tem contribuído para a ressignificação da África no imaginário global, bem 

como para a valorização das múltiplas culturas, sociedades e trajetórias históricas do 

continente. 

Para isso, examinamos obras e autores fundamentais que desempenharam um papel 

central na reinterpretação e consolidação da História da África como um campo autônomo e 

legítimo dentro das ciências humanas. Em primeiro lugar, investigamos as perspectivas de 

historiadores e intelectuais africanos, analisando como esses pensadores concebem a narrativa 

histórica de seus povos e quais metodologias propõem para recuperar e afirmar as identidades 

africanas. Autores como Cheikh Anta Diop e Joseph Ki-Zerbo são referências nesse processo 

de construção de uma historiografia africana comprometida com a ruptura de paradigmas 

eurocêntricos. 

Em seguida, exploramos a contribuição de pesquisadores de outras partes do mundo 

que, em diálogo com os historiadores africanos, ajudaram a ampliar a compreensão da 

História da África em contextos acadêmicos globais. Analisamos como abordagens 

interdisciplinares e transnacionais têm enriquecido a produção historiográfica, permitindo 

uma visão mais complexa e multifacetada do continente africano. Nesse sentido, avaliamos a 

importância de estudos arqueológicos, antropológicos e linguísticos na reconstrução das 

histórias africanas, bem como as implicações dessas pesquisas na desconstrução de 

estereótipos e no reconhecimento das civilizações africanas como agentes históricos. 



99 
 

Essa análise nos permitiu compreender não apenas as disputas intelectuais em torno da 

construção da História da África, mas também os avanços no desenvolvimento de uma 

narrativa mais inclusiva e representativa. Além disso, evidencia-se a importância de uma 

abordagem historiográfica que não apenas reconheça a diversidade do continente africano, 

mas que também promova o protagonismo das populações africanas na construção de suas 

próprias histórias. 

Ao longo deste estudo, buscamos demonstrar como a História da África, quando 

abordada de maneira crítica e comprometida com a verdade histórica, pode se tornar um 

poderoso instrumento de transformação educacional e social. A experiência didática analisada 

revelou tanto os desafios estruturais que ainda dificultam a implementação da Lei 10.639 

quanto os avanços possíveis quando se adota uma abordagem pedagógica engajada e 

reflexiva. 

Da mesma forma, a análise historiográfica mostrou como o campo da História da 

África tem passado por um intenso processo de reconstrução, rompendo com paradigmas 

coloniais e ressignificando as narrativas históricas sobre o continente. A valorização das vozes 

africanas, o diálogo com outras tradições historiográficas e a incorporação desse 

conhecimento nos currículos escolares são elementos essenciais para garantir uma educação 

que contribua para a superação do racismo e para a construção de uma sociedade mais 

equitativa e democrática. 

Existem diversas maneiras de aprofundar esse diálogo, e esta foi a abordagem 

escolhida com base no tempo e na disponibilidade. No entanto, o tema é vasto e de grande 

relevância, sendo continuamente explorado tanto no meio acadêmico quanto em outros 

espaços de reflexão. O verdadeiro avanço na educação ocorrerá quando mais professores 

assumirem o papel de pesquisadores, ampliando seus conhecimentos e promovendo práticas 

pedagógicas inovadoras. 

Portanto, este trabalho reforça a necessidade de um compromisso contínuo com a 

formação docente, com a revisão dos materiais didáticos e com a promoção de práticas 

pedagógicas que efetivamente reconheçam e celebrem a diversidade e a riqueza das histórias 

africanas. Somente assim será possível construir uma educação que não apenas ensine a 

História da África, mas que a valorize como parte fundamental da identidade histórica global. 

  



100 
 

BIBLIOGRAFIAS 

 

BITTENCOURT, Marcelo. “Estamos Juntos”: O MPLA e a Luta Anticolonial (1961-1974). 

Tese (Doutorado em História Social) – Programa de Pós-Graduação em História, 

Universidade Federal Fluminense, Niterói, 2002. 

 

BITTENCOURT, Marcelo. Nacionalismo, Estado e guerra em Angola. In: FERRERAS, 

Norberto (org.). A Questão Nacional e as Tradições Nacional-Estadistas no Brasil. Rio de 

Janeiro: FGV Editora, 2015. 

 

BORGES, Vavy Pacheco. Fontes Biográficas: Grandezas e Misérias da Biografia. In: 

PINSKY, Carla Bassanezi (org.). Fontes Históricas. 2. ed. São Paulo: Contexto, 2008. 

 

CONSCIÊNCIA racial cresce, mostra Censo 2022, mas desigualdades persistem. G1. 24 dez. 

2023. Disponível em: https://g1.globo.com/economia/censo/noticia/2023/12/24/consciencia-

racial-cresce-mostra-censo-2022-mas-desigualdades-persistem.ghtml. Acesso em: 3 fev. 

2025. 

 

COSTA E SILVA, Alberto da. A História da África Contada aos Meus Filhos. 2. ed. São 

Paulo: Companhia das Letras, 2009. 

 

CURTIN, Philip D. Tendências recentes das pesquisas históricas africanas e contribuição à 

história em geral. In: KI-ZERBO, Joseph (org.). História Geral da África: Volume I – 

Metodologia e Pré-História da África. 2. ed. rev. Brasília: UNESCO, 2010. p. 36-58. 

 

DIAS, Cheikh Anta. A Origem da Civilização: África ou Europa? Tradução de José L. de 

Lima. São Paulo: Editora Pioneira, 1978. 

 

DIOP, Cheikh Anta. The African Origin of Civilization: Myth or Reality. Translated by 

Mercer Cook, Lawrence Hill Books, 1974. 

 

FANON, Frantz. Pele Negra, Máscaras Brancas. Tradução de Renato da Silveira. Salvador: 

EDUFBA, 2008. 

 

FREYRE, Gilberto. Casa-Grande & Senzala: Formação da Família Brasileira sob o Regime 

da Economia Patriarcal. 51. ed. São Paulo: Global Editora, 2006. 

 

GOMES, Nilma Lino. Educação e relações raciais: refletindo sobre algumas estratégias de 

atuação. In: Cadernos de Pesquisa, São Paulo, v. 38, n. 133, p. 97-115, 2008. 

 

GONZALEZ, Lélia. A mulher negra na sociedade brasileira: uma abordagem político-

econômica. In: RIOS, Flávia; LIMA, Márcia (orgs.). Por um feminismo afro-latino-

americano: ensaios, intervenções e diálogos. Rio de Janeiro: Zahar, 2020. p. 1-14. 

 

KI-ZERBO, Joseph (Ed.). Introdução Geral. História Geral da África: Volume I – 

Metodologia e Pré-História da África. 2. ed. rev. Brasília: UNESCO, 2010. 

 

KEBANGUILAKO, Dinis. A Educação em Angola: Sistema Educativo, Políticas Públicas e 

os Processos de Hegemonização e Homogeneização Política na Primeira República: 1975-

https://g1.globo.com/economia/censo/noticia/2023/12/24/consciencia-racial-cresce-mostra-censo-2022-mas-desigualdades-persistem.ghtml
https://g1.globo.com/economia/censo/noticia/2023/12/24/consciencia-racial-cresce-mostra-censo-2022-mas-desigualdades-persistem.ghtml
https://g1.globo.com/economia/censo/noticia/2023/12/24/consciencia-racial-cresce-mostra-censo-2022-mas-desigualdades-persistem.ghtml


101 
 

1992. Tese (Doutorado em Educação) – Universidade Federal da Bahia, Faculdade de 

Educação, Programa de Pós-Graduação em Educação. Salvador, 2016. 

 

M‘BOW, M. Amadou Mahtar. Prefácio. História Geral da África: Volume I – Metodologia 

e Pré-História da África. Editado por Joseph Ki-Zerbo. 2. ed. São Paulo: Ática, 2010. 

 

MATTOS, Ilmar Rohloff de. "Mas não somente assim!" Leitores, autores, aulas como texto e 

o ensino-aprendizagem de História. Tempo, Rio de Janeiro, v. 11, n. 21, p. 5-20, jun. 2006. 

 

MBEMBE, Achille. As Formas Africanas de Auto-Inscrição. Estudos Afro-Asiáticos, Rio de 

Janeiro, v. 23, n. 1, p. 171-209, 2001. 

 

MUNANGA, Kabenguele. Uma abordagem conceitual das noções de raça, racismo, 

identidade e etnia. Revista USP, São Paulo, n. 28, p. 54-69, dez./fev. 1995. Disponível em: 

https://www.revistas.usp.br/revusp/article/view/27994. Acesso em: 3 fev. 2025. 

 

MUNANGA, Kabenguele. Superando o Racismo na Escola. 2. ed. revisada. Brasília: 

Ministério da Educação, Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade, 

2005. 

 

OLIVA, Anderson R. O espelho africano em pedaços: diálogos entre as representações da 

África no imaginário escolar e os livros didáticos de História, um estudo de caso no 

Recôncavo Baiano. Revista do Centro de Artes, Humanidades e Letras, v. 1, n. 1, 2007. 

 

PEREIRA, Amílcar Araújo; LIMA, Thayara C. Silva de. Performance e Estética nas Lutas do 

Movimento Negro Brasileiro para Reeducar a Sociedade. Revista Brasileira de Estudos da 

Presença, Porto Alegre, v. 9, n. 4, p. 1-30, out./dez. 2019. 

 

PESSANHA, Eliseu Amaro de Melo. Necropolítica & Epistemicídio: As Faces Ontológicas 

da Morte no Contexto do Racismo. Brasília, 2018. 

 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Para uma Teoria Crítica da Prática. 2. ed. São Paulo: 

Cortez, 1999. 

 

SANTOS, Lorene dos. Ensino de História e a Lei 10.639/03: Diálogos entre Campos de 

Conhecimento, Diretrizes Curriculares e os Desafios da Prática. Cadernos de História, Belo 

Horizonte, v. 12, n. 17, p. 59-73, 2011. 

 

SOUZA, Marina de Mello e. África e Brasil Africano. São Paulo: Ática, 2006. 

 

SOUZA, Marina de Mello e. História da África: um continente de possibilidades. In: 

ROCHA, Helenice Aparecida Bastos; MAGALHÃES, Marcelo de Souza; GONTIJO, Rebeca 

(Orgs.). A Escrita da História Escolar: Memória e Historiografia. Rio de Janeiro: FGV, 

2009. p. 165-180. 

 

SLENES, Robert W. A importância da África para as Ciências Humanas. História Social, 

Campinas, v. 14, n. 19, p. 5-20, 2009. 

 

ZABALA, Antoni. A Prática Educativa: Como Ensinar. 5. ed. Porto Alegre: Artmed, 2012. 

https://www.revistas.usp.br/revusp/article/view/27994
https://www.revistas.usp.br/revusp/article/view/27994
https://www.revistas.usp.br/revusp/article/view/27994
https://www.revistas.usp.br/revusp/article/view/27994

