1

Introdução à lógica de Aristóteles: Despertando o Raciocínio Crítico no Ensino Médio
                                                                                                           Josilene dos Santos Silva[footnoteRef:1] [1: Licenciada em História pela Universidade Estadual do Piauí (UESPI). Pós-graduada em Metodologia do Ensino de História e Geografia pela faculdade Dom Alberto, e em Educação Especial e Inclusiva pelo Instituto Federal do Piauí (IFPI). Mestre em Ensino de Filosofia pela Universidade Federal do Cariri (UFCA).
] 



Resumo
 O presente trabalho realizou uma revisão literária sobre a metafísica de Aristóteles, com foco em sua lógica formal e no método dedutivo do silogismo, explorando suas implicações para o ensino médio. A pesquisa teve como objetivo investigar como os conceitos aristotélicos podem contribuir para o despertar da consciência crítica dos jovens. Inicialmente, o estudo abordou os três princípios fundamentais da lógica aristotélica: o da não contradição, o da identidade e o do terceiro excluído. Esses axiomas foram analisados em sua relevância para o pensamento humano, mostrando como estruturam um raciocínio consistente e ajudam a evitar erros lógicos e contradições no processo de tomada de decisão. Em seguida, explorou-se o silogismo, método dedutivo desenvolvido por Aristóteles, que se mostrou essencial para ensinar aos alunos a organização de ideias e a construção de argumentos sólidos. A partir dessas bases, o trabalho dialogou com a pedagogia de Paulo Freire, que enxerga a educação como uma prática de liberdade e formação de uma consciência crítica. Argumentou-se que a lógica formal, ao ser aplicada de forma contextualizada e dinâmica, pode ser uma ferramenta poderosa para desenvolver a capacidade dos jovens de questionar, refletir e analisar as informações que recebem, especialmente em um mundo marcado pela rapidez e superficialidade das informações. 
Palavras- Chave: Aristóteles; Lógica; Ensino; Criticidade. 
   Introdução
A geração atual de jovens vive imersa em um contexto mediático, onde o fluxo constante de informações rápidas e superficiais influencia diretamente seu modo de pensar e se relacionar com o conhecimento (Gallo,2013). O impacto desse cenário se reflete nas salas de aula, onde professores enfrentam o desafio de despertar nos estudantes a capacidade de reflexão crítica e o interesse por temas mais profundos. Muitas vezes, esses jovens limitam-se a aceitar o que lhes é apresentado sem questionar ou investigar suas bases, dificultando a construção de uma consciência crítica essencial para a cidadania e para a vida em sociedade.
Diante dessa realidade, este trabalho buscou responder à seguinte pergunta: é possível, por meio do ensino dos conceitos da lógica aristotélica, sob a perspectiva da educação freiriana, contribuir para o desenvolvimento da consciência crítica dessa geração? A motivação para a realização desta pesquisa surgiu da experiência direta da autora no ensino, ao observar que muitos discentes têm dificuldade em enxergar além do óbvio e em questionar criticamente as informações que recebem. Além disso, o estudo foi impulsionado pelo interesse pessoal da Mestranda em se aprofundar nos conceitos da lógica formal desenvolvida por Aristóteles, cujas ideias são fundamentais para a estruturação do pensamento ocidental e continuam a inspirar reflexões contemporâneas sobre o conhecimento.
O objetivo deste trabalho é apresentar e explicar os conceitos principais da lógica aristotélica, como o princípio da não contradição, e, em seguida, contextualizá-los com os outros dois princípios fundamentais: o da identidade e o do terceiro excluído. Posteriormente, o estudo aborda o funcionamento do silogismo, método de dedução criado por Aristóteles, e conecta essas ideias com a educação freiriana, que defende o diálogo, a reflexão crítica e a emancipação do educando como práticas centrais.
Para alcançar esse objetivo, foi realizada uma revisão literária, na qual investigamos os fundamentos da lógica aristotélica e buscamos demonstrar como esses conceitos podem ser aplicados no ensino médio para promover o despertar da criticidade nos jovens. Concluímos que, quando trabalhada de forma dinâmica e contextualizada pelos professores de Filosofia, essa abordagem não apenas auxilia no desenvolvimento do pensamento crítico, mas também torna as aulas de filosofia mais interessantes e engajadoras para os estudantes, pois o aprender se dará a partir de ferramentas de diálogo e reflexão (Gallo,2013). 

1. Aristóteles e a explicação do Princípio da Não da Contradição 
 Aristóteles, filósofo e sucessor de Platão, viveu de 384 a.C. a 322 a.C. e contribuiu significativamente para áreas como ética, política, ciências naturais e lógica. Durante esse período, escreveu suas principais obras filosóficas, incluindo a Metafísica. No Livro IV (Gama), Aristóteles conceituou um de seus mais famosos princípios: o da não contradição (PNC). Observando a realidade, ele formulou esse axioma, que posteriormente se tornaria um dos pilares do pensamento do homem ocidental e a base da lógica clássica. 
Entretanto, é necessário entendermos, primeiramente, o que de fato a lógica formal/clássica busca. Assim, conforme Feitosa (2003, p. 1), “considerada como ‘o estudo da razão’ ou ‘o estudo do raciocínio’, a lógica se preocupa com o estudo dos métodos e dos princípios utilizados para distinguir o raciocínio correto do incorreto.” 
Nesse aspecto, a lógica visa estabelecer critérios claros e objetivos para avaliar a validade dos argumentos, promovendo o pensamento crítico e a construção de ideias bem fundamentadas. Em essência, este campo de conhecimento busca não apenas investiga o funcionamento do pensamento humano, mas também aprimorar a capacidade de argumentação e análise.
Desse modo, quando mencionamos ‘princípio utilizados’ dentro da lógica formal, faz se necessário retornamos à definição clássica nos dada por Aristóteles, que pontua a seguinte sentença; "é impossível que o mesmo atributo pertença e não pertença ao mesmo sujeito, ao mesmo tempo e no mesmo sentido" (Metafísica, 1005b18-20). 
Assim, compreender e aplicar esse princípio é crucial para qualquer sistema lógico que busca a consistência e a coerência na interpretação da realidade e na formulação de pensamentos. Nesse contexto, para um melhor entendimento da constatação aristotélica, é necessário “distribuirmos” o axioma (PNC) legislado pelo filósofo. Vamos à explicação de seu raciocínio;  
[bookmark: _Hlk184582892]"Mesmo atributo": refere-se a uma característica ou qualidade específica.
"Mesmo sujeito": é o objeto ou entidade a qual o atributo se refere.
"Ao mesmo tempo": estabelece que a análise deve considerar o mesmo momento.
"No mesmo sentido": indica que não se pode mudar o significado das palavras ou o contexto.
Para reforçar a explicação da sentença aristotélica sobre o Princípio de Não-Contradição (PNC), trazemos ainda a interpretação de Marilena Chauí, presente em sua renomada obra “Convite à Filosofia”. Em sua análise, a autora destaca a centralidade desse princípio para a construção do pensamento lógico, enfatizando como ele atua como um alicerce indispensável para distinguir entre o verdadeiro e o falso, o ser e o não ser;

Princípio da não-contradição (também conhecido como princípio da contradição), cujo enunciado é: “A é A e é impossível que seja, ao mesmo tempo e na mesma relação, não-A”. Assim, é impossível que a árvore que está diante de mim seja e não seja uma mangueira; que o cachorrinho de dona Filomena seja e não seja branco; que o triângulo tenha e não tenha três lados e três ângulos; que o homem seja e não seja mortal; que o vermelho seja e não seja vermelho, etc. (Chauí, p. 72, 2010). 

 Nesse sentindo, a formulação lógica do princípio de não contradição, também pode ser enunciada como ¬(A∧¬A), ou seja, não é possível que a proposição A seja simultaneamente verdadeira e falsa. Em outras palavras, é inaceitável que algo se constitua como A e não A ao mesmo tempo e sob o mesmo aspecto. Chauí ainda explora as implicações filosóficas e práticas do PNC, demonstrando como ele permeia não apenas a lógica, mas também as diversas áreas do conhecimento humano e a própria estruturação das relações sociais e éticas.
[bookmark: _Hlk184590478]Aristóteles queria evitar contradições lógicas se apoiando da lei natural do universo, garantindo assim, que as proposições mantivessem consistência. Todavia, ao observamos as explicações do axioma, é nítido mencionar, que há sem dúvida, três versões do princípio da não contradição a serem encontradas em Aristóteles: uma ontológica, uma doxástica e uma versão semântica (Gottlieb,2023).
A versão ontológica, sendo apontada como a primeira, diz respeito a existência das coisas no mundo. “A “mesma coisa” que pertence deve ser uma e a mesma coisa e deve ser a coisa real e não meramente sua expressão linguística (Gottlieb,2023).      
[bookmark: _Hlk184592298]Já a versão doxástica, nos alerta, sobre o que podemos acreditar. Para isso Aristóteles nos diz o seguinte; “É impossível sustentar (supor) que a mesma coisa seja e não seja” (Metafísica IV 3 1005b24 cf.1005b29–30). “No final da Metafísica IV 3, Aristóteles dá um argumento ruim de que a versão doxástica repousa na versão ontológica”. (Gottlieb,2023). 
Nesse contexto, Gottlieb critica Aristóteles ao dizer que ele fornece um "argumento ruim" para sustentar essa relação entre as versões ontológica e doxástica. Segundo Gottlieb, Aristóteles tenta justificar a validade da versão ontológica usando a versão doxástica como base, mas isso pode ser problemático. Pois a incapacidade de acreditar em contradições (algo psicológico e epistêmico) não prova que contradições não podem existir no nível ontológico (da realidade).
Em outras palavras: só porque não conseguimos conceber ou acreditar em algo contraditório, não significa necessariamente que isso não possa existir no mundo. Nesse caso, é prescindível pontuar uma maneira alternativa de se entender a segunda formulação, que seria tratá-la não como uma afirmação descritiva sobre a psicologia humana, mas como uma afirmação normativa, ou seja uma afirmação sobre o que é racional acreditar, o que nos leva a retornar as leis universais que Aristóteles haveria observado e se apoiado. 
A terceira versão, a semântica, nos diz que; “afirmações opostas não podem ser verdadeiras ao mesmo tempo” (Metafísica IV 6 1011b13–20). Do jeito que está, essa versão é neutra sobre a estrutura interna da afirmação, mas Aristóteles assume que qualquer afirmação envolve predicar uma coisa de outra (Gottlieb,2023). O que Gottlieb quer destacar é que, embora a terceira versão pareça "neutra" sobre a estrutura das proposições, ela está fundamentada no mesmo princípio básico da primeira versão. A realidade (o ser) não admite contradições, e, portanto, as afirmações sobre essa realidade também não podem ser contraditórias.
Desse modo, Aristóteles acreditava que o axioma do Princípio da Não Contradição (PNC), era fundamental para a construção de um raciocínio lógico válido e coeso. Para ele, esse apotegma não só assegurava a consistência do pensamento, mas também impedia a aceitação de argumentos falaciosos, ou seja, aqueles que contêm contradições internas.

1.1 Entre a Identidade e a Exclusão: Conexões com O Princípio da Não Contradição 
Aristóteles defendia que a lógica só poderia ser eficaz e alcançar a verdade se fosse organizada de forma rigorosa, sem que proposições contraditórias pudessem coexistir dentro de um mesmo raciocínio. Assim, deve separar-se quais argumentos são “bons e ruins”, e isso deve ser feito com princípios que garantam objetividade, os chamados “princípios da lógica”. Dessa forma, além do axioma da não contradição, o filósofo estabeleceu mais duas leis; A lei da identidade e a lei do terceiro excluído. Assim, depreende-se compreende-las e entender suas conexões com o (PNC).  
Segundo Marilena Chauí (2010), o princípio da identidade é fundamental para o pensamento, pois ele estabelece que algo é idêntico a si mesmo, ou seja, “A é A" ou "o que é, é". Esse princípio garante que qualquer coisa, seja um ser humano, uma figura geométrica ou uma obra de arte, só pode ser conhecida e pensada se for percebida e mantida com a sua identidade. Sem ele, o ato de pensar seria impossível.
Dessa maneira, esse princípio está intimamente relacionado ao Princípio da Não Contradição, que estabelece que algo não pode ser e não ser ao mesmo tempo e no mesmo sentido. Se o princípio da identidade assegura que uma coisa é o que é e deve ser reconhecida como tal, o princípio da não contradição reforça que, para que uma coisa seja pensada corretamente, não podemos admitir sua negação simultânea, ou seja, a explicação volta e se complementa a versão ontológica já supracitada. 
O Princípio do Terceiro Excluído afirma que "ou A é X, ou A é Y e não há terceira possibilidade". Esse princípio se manifesta em exemplos como: “Ou este homem é Sócrates ou não é Sócrates”; “Ou faremos a guerra ou faremos a paz”. Ele define a decisão de um dilema, exigindo que apenas uma das alternativas seja verdadeira. Mesmo em um teste de múltipla escolha, escolhemos entre duas opções, "ou está certo ou está errado", sem a possibilidade de uma terceira alternativa (Chauí, 2010).
Enquanto o Princípio da Não Contradição impede que uma coisa seja afirmada e negada simultaneamente, o Princípio do Terceiro Excluído afirma que, em qualquer situação, uma das duas alternativas é verdadeira, eliminando qualquer meio-termo. Assim, o princípio da não contradição assegura que não haja contradições internas nas afirmações, enquanto o do terceiro excluído define que, em cada situação, apenas uma das alternativas pode ser verdadeira, reforçando a ideia de que a lógica não admite ambiguidades. Juntos, esses princípios estabelecem a base para um raciocínio claro e sem contradições, pois a preocupação aristotélica era em garantir a plenitude da verdade.

2. Silogismo Aristótelico: Primeiros passos...  
[bookmark: _Hlk186119527]"Primeiros Analíticos", obra escrita por Aristóteles no século IV. a.C., apresenta uma teoria detalhada e rigorosa sobre metodo desenvolvido pelo filósofo para alcancar a verdade racional; Silogismo (syllogismós) , é uma forma de raciocínio lógico baseada na relação entre premissas (protasis) e conclusões (Sumperasma), tem por definição especificamente nos textos "Analíticos Primeiros", no capítulo 1, (APr. I-1, 24b19-25, apud Nakaza 2017, p. 05), que nos diz o seguinte; 
[bookmark: _Hlk184145240]O silogismo é uma locução em que, uma vez certas suposições sejam feitas, alguma coisa distinta delas se segue necessariamente devido à mera presença das suposições como tais. Por “devido à mera presença das suposições como tais” entendo que é por causa delas que resulta a conclusão, e por isso quero dizer que não há necessidade de qualquer termo adicional para tornar a conclusão necessária.

Neste caso, Aristóteles define o silogismo como uma forma de raciocínio lógico em que, a partir de premissas previamente aceitas como verdadeiras, chega-se a uma conclusão que decorre necessariamente delas. A expressão “devido à mera presença das suposições como tais” destaca que a validade da conclusão está intrinsecamente ligada às premissas apresentadas, sem a necessidade de elementos externos ou termos adicionais para justificar a inferência.
Vale acresentar ainda, que toda a lógica Aristótelica gira em torno de uma noção de dedução(Smith 2012), uma explicação completa do que uma dedução é, e do que ela é composta, necessariamente nos levará a toda sua teoria. (Analíticos Anteriores I.2,24b18-20ª apud Smith 2012, p. 03) “uma dedução é uma locução (logos) em que, uma vez que certas coisas tenham sido supostas,algo distinto do que foi suposto resulta por necessidade, devido às suposições como tais.” Dessa forma, Aristóteles considerava o silogismo a forma mais importante de dedução. 
[bookmark: _Hlk184417464][bookmark: _Hlk184417569]Em outras palavras, o silogismo é autossuficiente, e sua conclusão é uma consequência lógica inevitável das premissas. No contexto citado em Analíticos Anteriores por Aristóteles , as “coisas supostas” são as premissas, (protasis) que são elementos essencias na estrutura de um silogismo categórico, dessa forma, Aristóteles as divides em maiores, e menores. As premissas maiores e menores são essenciais para estabelecer uma conclusão (Sumperasma) válida, (Nakaza 2017). A premissa maior fornece uma regra geral, enquanto a premissa menor oferece um caso específico, e a conclusão é a consequência lógica dessa relação. 
Vamos a exemplos práticos com algumas explicações, para ilustrar melhor o raciocínio silogistico lógico elaborado por Aristóteles ;
Exemplo 1: Silogismo Simples; 
Premissa maior: Todos os mamíferos têm coração.
Premissa menor: O cachorro é um mamífero.
Conclusão: Logo, o cachorro tem coração.
Aqui, a premissa maior estabelece uma regra universal (todos os mamíferos têm coração), enquanto a premissa menor aplica essa regra a um caso específico (o cachorro é um mamífero). A conclusão segue de maneira lógica e necessária: o cachorro tem coração.
Agora vamos ao próximo exemplo de silogismo; 
Exemplo 2: Silogismo com Quantificação;
Premissa maior: Nenhum réptil é mamífero.
Premissa menor: A cobra é um réptil.
Conclusão: Logo, a cobra não é um mamífero.
Neste caso, a premissa maior nega uma relação entre dois grupos (répteis e mamíferos), e a premissa menor especifica um membro de um dos grupos (a cobra). A conclusão, portanto, é uma consequência lógica dessa negação.
A destribuição de termos é o que leva em consideração os termos da premissa, conforme esteja sendo considerados em sua extensão total. Para Aristóteles, era necessário uma sequencia de verdades logicas para daí sim uma contrução eficaz de um argumento. Porém, isso só seria possivel se houvessem premissas verdadeiras, e que a partir delas, poderiam extraí demostrações eficazes, as resumindo assim em silogismo universal.  
Portanto, as leis universais asseguram que o silogismo aristotélico funcione como um método confiável de raciocínio lógico, permitindo que conclusões válidas sejam extraídas de premissas bem-formuladas. Assim, as leis lógicas e o silogismo estão intrinsecamente conectados, formando a base do pensamento formal do hoemem ocidental desenvolvido por Aristóteles. 

2.1 A Lógica Aristotélica e a Educação Freiriana
[bookmark: _Hlk186262668]A educação de Paulo Freire é fundamentada na ideia de que o aprendizado deve ser uma prática de liberdade, onde o educando se torna protagonista de sua própria formação. Para Freire, o ensino não pode ser um ato de transferência de conhecimento, mas sim um processo dialógico, no qual professor e aluno constroem juntos o saber, partindo da realidade concreta em que vivem.“ O diálogo é este encontro dos homens, mediatizados pelo mundo, para pronuciá-lo, não se esgotando, portanto, a relação eu-tu.” (Freire 1970.p, 109). 
“O diálogo é uma exigência existencial” (Freire,1970. p,109). A lógica, ao investigar a realidade da construção de conhecimento mais autêtico, faz isso por uma dimensão que se pode chamar de consciência. Por essa consciência o individuo forma sua visão sobre si mesmo, sobre a sociedade e o mundo.
 Ao dialogarem, os homens tentam sempre utilizar a razão uns com os outros. Este ato de dialogar não se limita apenas à troca de palavras; é um exercício fundamental de convivência humana, no qual a razão é o alicerce para estabelecer compreensão mútua e resolver conflitos. A razão, no entanto, não pode ser dissociada de uma consciência crítica e lógica, elementos indispensáveis para uma vida em sociedade.
[bookmark: _Hlk186262818]Nesse contexto, essa abordagem se conecta profundamente com o ensino da lógica aristotélica. Aristóteles propôs leis universais do pensamento que estruturam o raciocínio racional humano, sistematizando metodos de analizar a verdade dos agurmentos o filósofo estabeleceu: o silogismo, o princípio da identidade, o princípio da não contradição, e o princípio do terceiro excluído. Que são  axiomas, que quando integrados à perspectiva freiriana, tornam-se ferramentas poderosas para a construção de um pensamento crítico e emancipador.
Sobre uma conciencia critica e transformadora, Paulo Freire pontuou em sua obra a Pedagogia do Oprimido, a seguinte definição:“Sendo os homens seres em “situação”, se encontram enraizados em condições tempo-espaciais que os marcam e igualmente marcam. Sua tendência é refletir sobre sua própria situacionalidade, na medida em que, desafaidos por ela, agem sobre ela.” ( Freire,1970. p.141).
Entretanto, para “agir” de maneira transformadora, é preciso primeiramente ter desenvolvido  uma conciência crítica. Deve-se definir, então, o que é essa “criticidade” especificando-a em suas partes constitutivas, e elencando-as de forma separada. Dessa maneira a crítica, pode ser entendida da seguinte forma, nas palavras de Chauí (2003, p. 18);
1)capacidade para julgar, discernir e decidir corretamente;2)  exame racional de todas as coisas sem preconceito e sem prejulgamentos; 3)atividade de examinar e avaliar detalhadamente uma ideia, um valor, um  costume, um comportamento, uma obra artística ou cientifica.

Nesse sentido, a crítica, como definida por Chauí, é um componente central da educação freiriana, pois permite aos educandos não apenas entenderem o mundo, mas também transformá-lo. Essa perspectiva, alinhada à educação dialógica de Freire, enfatiza que o pensamento crítico está intrinsecamente ligado à capacidade de compreender e redefinir o valor e o conteúdo dos objetos de análise, promovendo a transformação social e individual.
[bookmark: _Hlk186411060][bookmark: _Hlk186411087]Assim, compreende-se o pensamento crítico como a capacidade de refletir, questionar e indagar profundamente sobre o que se deve crer ou como reagir diante de situações, manifestações orais ou textuais da realidade, e até mesmo proposições externas. está ligado à capacidade de compreender e redefinir o valor e o conteúdo dos objetos de análise, promovendo a transformação social e individual.
Desse modo, nas aulas de filosofia, a Lógica classica aristótelica, pode ser utilizada como um ponto de partida para questionar narrativas sociais, desmontar falácias e promover o pensamento analítico. Por exemplo, os alunos podem analisar um discurso político ou midiático, identificando suas premissas e avaliando a validade de suas conclusões. Essa prática não apenas desenvolve o raciocínio formal, mas também os incentiva a refletir sobre a sociedade e a cultura em que estão inseridos.

2.2 Exemplificando a Aula 
 A lógica aristotélica, especialmente os princípios da não contradição, da identidade e do terceiro excluído, bem como o método dedutivo do silogismo, pode ser ensinada de forma dinâmica e prática, conectando-se à realidade dos alunos do mundo “hipermoderno’’(Gallo,2013). Por exemplo, em uma aula, o professor pode propor a análise crítica de notícias falsas (fake news), desafiando os alunos a identificar contradições ou falhas de argumentação presentes nelas. Isso ajudará a exercitar o princípio da não contradição e estimular o raciocínio lógico.  
Ao conectarmos as aulas de filosofia ao cotidiano dos alunos, facilitamos a aprendizagem da disciplina na era digital e rompemos com o preconceito social que paira sobre a “serventia” utilitarista de se estudar e ensinar filosofia no século moderno. Cerletti (2009, p. 52) complementa essa abordagem com a seguinte reflexão: “o professor-filósofo poderia propor perspectivas de análise que tentam desnaturalizar o que parece óbvio, permitindo, assim, construir olhares problematizados da realidade.”
Outra atividade poderia envolver a criação de silogismos baseados em situações do dia-a-dia dos discentes, como decisões de consumo ou discussões sobre questões sociais. Por exemplo:  
Premissa maior: Todo consumo consciente leva à sustentabilidade.  
Premissa menor: Reciclar é uma prática de consumo consciente.  
Conclusão: Portanto, reciclar contribui para a sustentabilidade.  
Além disso, debates mediados podem ser uma estratégia dinâmica para trabalhar o princípio do terceiro excluído, incentivando os alunos a formular argumentos sólidos e refutar alternativas excludentes. Um tema atual como "Redes sociais são ferramentas benéficas ou prejudiciais à formação da opinião pública?" pode levar os alunos a aplicar a lógica para organizar e defender suas ideias.  
Por meio dessas abordagens, a lógica deixa de ser uma abstração e torna-se uma ferramenta prática para interpretar o mundo. Ao conectar esses conceitos ao pensamento crítico proposto por Paulo Freire, os alunos desenvolvem a capacidade de analisar as informações que consomem, tomar decisões conscientes e participar de forma reflexiva e ativa na sociedade.

         Considerações Finais 
Concluímos que o estudo da lógica formal, conforme desenvolvida por Aristóteles, apresenta uma contribuição indispensável à formação de um pensamento crítico nos estudantes. O princípio da não contradição, que foi o foco central desta análise, revela-se como a base para um raciocínio coerente e consistente, permitindo ao indivíduo discernir entre o que é verdadeiro e falso em situações concretas. Quando interligado aos princípios da identidade e do terceiro excluído, forma-se um sistema lógico sólido que auxilia na compreensão e análise das relações e problemas do mundo.
Além disso, o silogismo, método dedutivo também criado por Aristóteles, oferece um instrumental prático para que os estudantes aprendam a organizar suas ideias e argumentos de maneira clara e fundamentada. Esse método, ao ser apresentado de forma contextualizada, pode estimular a capacidade de avaliação crítica e o questionamento fundamentado, habilidades cada vez mais urgentes em um contexto social marcado pela proliferação de informações rápida, razas e, muitas vezes, superficiais.
A integração dessa lógica formal à pedagogia freiriana amplia ainda mais seu potencial transformador. Sob a perspectiva de Paulo Freire, o ensino deve ir além da transmissão de conteúdos, promovendo o diálogo, a reflexão crítica e a emancipação dos educandos. Nesse sentido, o ensino da lógica no ensino médio, especialmente quando conduzido de forma dinâmica pelos professores de filosofia, pode se tornar uma ferramenta poderosa para despertar a consciência crítica nos jovens, capacitando-os a analisar e questionar as informações que recebem, compreendendo seu papel no mundo e sua capacidade de transformá-lo.
Portanto, este estudo reafirma a relevância de resgatar as bases da lógica aristotélica e de aplicá-las na formação dos estudantes, tornando as aulas mais instigantes e significativas. Isso não apenas enriquece o ensino de filosofia, mas também contribui para a formação de cidadãos mais conscientes e engajados.




























Referências Bibliográficas
ARISTÓTELES. Metafísica. Tradução e comentários de Giovanni Reale. 2. ed. São Paulo: Loyola, 2002. Disponível em: https://moodle.ufsc.br/pluginfile.php/1332285/mod_resource/content/1/AristotelesMetafisica-Edicoes%20Loyola%20%282002%29.pdf. Acesso em: 22 maio 2020.
CERLETTI, Alejandro. O Ensino de Filosofia Como Problema Filosófico. Trad. Ingrid Muller Xavier. Belo Horizonte, Editora Autêntica, 2009.
CHAUÍ, Marilena. Convite à Filosofia. São Paulo: Ática, 1995. 440 p.
COUTINHO, Eduardo. Freire, Paulo. Nova Iorque: Seabury Press, 1970.
D’OTTAVIANO, Ítala Maria Loffredo; FEITOSA, Hércules de Araujo. Sobre a história da lógica, a lógica clássica e o surgimento das lógicas não-clássicas. Rio Claro: UNESP, 2003. Disponível em: https://www.google.com/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=2&ved=2ahUKEwiQlLTyr8PpAhVPH7kGHXNxD2UQFjABegQIAhAB&url=ftp%3A%2F%2Fftp.cle.unicamp.br%2Fpub%2Farquivos%2Feducacional%2FArtGT.pdf&usg=AOvVaw16ZG4YnXGHZBigRIV7lJsa. Acesso em: 20 maio 2020.
GALLO, Sílvio. Metodologia do Ensino da Filosofia: uma didática para o ensino médio. Campinas S/P: Papirus, 2012.
GOTTLIEB, Paula. Aristóteles sobre a não contradição. The Stanford Encyclopedia of Philosophy (edição de inverno de 2023), Edward N. Zalta e Uri Nodelman (eds.). Disponível em: https://plato.stanford.edu/archives/win2023/entries/aristotle-noncontradiction/.
LÓGICA CLÁSSICA E SUA CONTRIBUIÇÃO NA CONSTRUÇÃO DO PENSAMENTO 
NAKAZA, Raquel Mieko. O silogismo Científico em Aristóteles.
Pedagogia do oprimido. 45. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra. 2007
RIBEIRO, Maria Francine. Demonstração e Silogismo nos Analíticos de Aristóteles.
SMITH, Robin. A lógica de Aristóteles.
WELLINTON, Cordeiro de Paula, Canicio Scherer. Crítico de Paulo Freire.



