
 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

1 

 

ROSÂNGELA SANTOS ROMANO 
 

SOCIABILIDADES E RESISTÊNCIAS NA HISTÓRIA: A 
IRMANDADE DA BOA MORTE. BAHIA - SÉCULO XIX - uma 
proposição de formação antirracista para docentes de história por 

meio de aula oficina 
 

 
 
 
 

Maringá/PR 
2024 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

2 

 
 
 
 

ROSÂNGELA SANTOS ROMANO 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

SOCIABILIDADES E RESISTÊNCIAS NA HISTÓRIA: A 
IRMANDADE DA BOA MORTE. BAHIA - SÉCULO XIX- uma 
proposição de formação antirracista para docentes de história por 

meio de aula oficina 
 
 
 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós 
Graduação Mestrado Profissional em Ensino de 
História - PROFHISTÓRIA-UEM, como requisito 
parcial para obtenção do título de Mestre em Ensino 
de História. 
Orientador(a): Prof(a). Dr(a). Isabel Cristina 
Rodrigues.  
 

 
 

 
 
 
 

Maringá, PR 
2024 

 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

1 

 
 

 
 

ROSANGELA DOS SANTOS ROMANO 
 
 
 
 
 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-
Graduação Mestrado Profissional em Ensino de 
História - PROFHISTÓRIA - da Universidade 
Estadual de Maringá, como requisito para a 
obtenção do grau de MESTRE em Ensino de 
História.  

 
Aprovado em ___/___/___  
 
 

BANCA EXAMINADORA  
 
Profª. Drª. Isabel Cristina Rodrigues 
(Orientadora)  
Universidade Estadual de Maringá - UEM  
 
 
 
Profª. Drª. Luciana de Fátima Marinho 
Evangelista  
Universidade Estadual Paulista – Unesp – 
Campus de Assis/SP 
 
 
 
Prof. Dr. José Henrique Rollo Gonçalves 
Universidade Estadual de Maringá - UEM  
 
 
 
 
 
 
 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

2 

 
 
 

 
 

AGRADECIMENTOS 
 
     

Um trabalho como esse é a realização de um sonho. Agradeço, em primeiro lugar, à minha família, 

na figura da minha mãe, Maria Margarida, que sempre acreditou em mim e no meu potencial. Ao 

meu marido, Alessandro Romano, que não só me incentivou a cursar o mestrado, como também 

me acompanhou em todos os momentos desse projeto, me apoiando até em viagens que precisava 

fazer. Você nunca me deixou só, amor. Te amo muito. À minha afilhada, filha afetiva, Raissa 

Romano, que foi a grande motivadora desse movimento de retomar os estudos. Ela, que é 

antropóloga, dedica sua vida à produção de conhecimento acadêmico na Universidade de Brasília, 

através de seu doutorado. À minha irmã, Rosina Romano, que amo tanto, e que nos presenteou 

também, além de Raissa, com Fernanda e Rodrigo, meus grandes amores, meus sobrinhos e 

motivo de orgulho. Agradeço também à minha orientadora, Isabel Cristina Rodrigues, que nunca 

soltou minha mão, mesmo nos momentos mais difíceis dessa trajetória. 

Não posso deixar de agradecer aos homens e mulheres intelectuais negros que, com muita força e 

brilhantismo, apresentam ao mundo a grandiosidade dos diversos movimentos de valorização da 

cultura africana e afro-brasileira, resistindo e existindo. Às Irmãs da Boa Morte, sem essa história 

tão rica e preciosa, não poderia realizar este trabalho. 

Agradeço às minhas irmãs que a vida me deu: Gabriela Fabris, com você descobri que podia ir 

mais longe; sempre esteve por perto durante muitos dos meus conflitos, me dando o suporte 

emocional e me motivando a crer em mim, até mesmo quando eu não acreditava; Carolina Borges, 

entramos nessa empreitada juntas, você, maravilhosamente com seu conhecimento, apresentou à 

academia como fazer literatura e teatro com tamanha magnitude. Nós tivemos medo, mas fomos 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

3 

com medo mesmo. Amo imensamente todos vocês que fazem parte de minha trajetória. Obrigada 

por tudo! 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

4 

 
 
 
 

Dedicado à Voinha, Dona Nane. Fui buscar o 
conhecimento que o patriarcado lhe negou. 
Eternamente amarei a senhora, minha avó. 

 
ROMANO, Rosângela Santos. Sociabilidade e Resistências na História: A Irmandade da Boa 
Morte. Bahia – século XIX - uma proposição de formação antirracista para docentes de história 
por meio de aula oficina. Mestrado Profissional em ensino de História (ProfHistória) Universidade 
Estadual de Maringá. 2024. 
 

Resumo 

O ponto de partida deste trabalho de dissertação foi a identificação de um problema apontado pela 

prática docente nas aulas de História voltadas aos alunos do Ensino Básico, com especial foco na 

rede pública do Estado de São Paulo. Ao longo de dezesseis anos de atuação em um município do 

interior, observei que a História do Brasil, a partir da análise de materiais didáticos locais, era 

frequentemente relegada a um plano secundário, com destaque predominante para o 

eurocentrismo no ensino. Essa realidade também se refletia nos materiais da rede estadual, 

particularmente no currículo paulista, onde pude identificar os mesmos problemas. 

Minha formação acadêmica, ocorrida na Bahia, foi um diferencial importante nesse processo. 

Desde o Ensino Básico, a História do Brasil era abordada de forma significativa em meu currículo, 

incluindo eventos históricos específicos da Bahia, como a Revolta dos Búzios, a Revolta dos 

Malês e a fundação da cidade de Salvador, com suas múltiplas dimensões históricas. Na 

Universidade, o acesso a profissionais altamente qualificados no ensino de História foi 

fundamental para a minha formação acadêmica de excelência, fornecendo-me uma sólida base 

teórica e metodológica que se revelou crucial para minha atuação posterior em São Paulo. Desse 

modo, emergiu a necessidade de abordar temas frequentemente negligenciados ou tratados de 

maneira insuficiente pelos materiais didáticos, incluindo os livros adotados nas escolas, tais como 

as diversas formas de resistência e sociabilidade do povo brasileiro ao longo da história de sua 

formação, no contexto da luta contra as inúmeras formas de opressão. 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

5 

A pesquisa realizada focou em problematizar as diferentes formas de sociabilização e resistência 

na sociedade brasileira do século XIX. O ponto de convergência desse estudo foi a análise dessas 

perspectivas a partir de marcadores sociais, raciais e de gênero. Para isso, foi necessário mergulhar 

na história das mulheres que compõem a Irmandade da Boa Morte, existente na cidade de 

Cachoeira, na Bahia, desde o referido século. Autoras como Lélia Gonzalez, uma das pioneiras 

no Brasil a estudar os atravessamentos patriarcais e raciais enfrentados pelas mulheres negras ao 

longo de séculos, foram fontes de inspiração para a elaboração desta dissertação. Nesse contexto, 

também foi possível destacar o papel da mulher negra na formação cultural do Brasil, abordando 

os diversos modos de rejeição e integração de seu papel (GONZALES, 1984, p. 226). 

A proposta do estudo visa contribuir para a formação profissional docente, especificamente no 

que se refere ao conhecimento histórico, partindo de pressupostos antirracistas e reconhecendo a 

luta feminina como igualmente protagonista na construção da humanidade. Apesar da Lei 

10.639/2003, que estabelece a obrigatoriedade do ensino da cultura africana e afro-brasileira, 

ainda persiste um longo caminho a ser percorrido quanto ao protagonismo das pessoas negras, 

especialmente das mulheres. A intelectual baiana Carla Akotirene, doutora em estudos de gênero, 

aponta os desafios interseccionais enfrentados pelas mulheres, que são inúmeros e contínuos. O 

epistemicídio da teoria feminista tem contribuído para o elevado índice de violência contra a 

mulher negra (AKOTIRENE, 2018, p. 41). Assim, o trabalho foi estruturado em várias etapas, 

detalhadas a seguir. 

A primeira etapa expõe a escolha do tema e a formação pessoal que tive no entendimento da 

aliança com o antirracismo. Nesse momento, destaco que minha vivência na maior cidade fora do 

continente africano com maior população negra, que, apesar disso, apresenta uma desigualdade 

brutal com essa população, foi fator determinante para muitos questionamentos que busquei 

responder ao longo de anos de experiência e estudos, ciente de que sempre há algo novo a 

compreender e aprimorar. 

Na segunda parte da pesquisa, é apresentada a fundamentação teórica sobre a história da 

Irmandade da Boa Morte, sua importância na luta contra o escravismo no século XIX, e elementos 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

6 

que compõem a diversidade das práticas de sociabilidade e resistência da população negra. 

Autores como João José Reis são citados, dada sua relevância na compreensão das diferentes 

formas de vivência da sociedade soteropolitana no período colonial. Nessa etapa, observamos as 

formas constantes de invisibilização dos corpos negros ao longo dos séculos. Embora a população 

negra em Salvador fosse numericamente majoritária, especialmente na Cidade Baixa, ela se 

encontrava em uma posição subserviente, ocupando funções braçais ou consideradas socialmente 

inferiores. Suas práticas culturais eram desprezadas, e a liberdade religiosa, em especial as 

manifestações de fé de matriz africana, era proibida. O juiz de paz de Brotas, Antônio de Abreu 

Guimarães, dedicava parte significativa de suas atividades policiais à repressão de negros que, 

segundo ele, violavam a lei ao adorarem publicamente seus deuses (REIS, p. 31-32). Essa etapa 

também analisa a criação da Irmandade e seus processos de auxílio aos desamparados, destacando 

a atuação das mulheres no movimento antiescravista, como, por exemplo, na compra de alforrias. 

A terceira etapa da dissertação apresenta uma análise do material didático utilizado na escola em 

que atuo, assim como do currículo paulista que deve ser seguido no Estado de São Paulo. Nessa 

fase, evidencia-se a ausência de temas relacionados ao protagonismo histórico negro no Brasil. 

Demonstrou-se também como práticas docentes focadas no conhecimento sobre o continente 

africano e as populações afrodescendentes, destacando os feitos dessas populações, foram 

amplamente assimiladas pelos alunos, que, em muitos casos, se sentiram empoderados com os 

conhecimentos adquiridos. A formação para uma educação antirracista se mostrou não apenas 

importante, mas essencial. 

Na última etapa, apresento um modelo de formação profissional na modalidade de aula-oficina, 

com base nos ensinamentos da autora Isabel Barca. A proposta de capacitação de professores para 

a educação pautada no antirracismo é apresentada como uma das formas de enfrentamento aos 

danos históricos provocados pela sistematização do racismo. Além disso, o objetivo é garantir a 

implementação efetiva da Lei 10.639/03. A proposta enfatiza a necessidade de trabalhar as 

identidades dos alunos, a partir da formação de professores sensibilizados pelas demandas da 

comunidade escolar, em especial os alunos negros. O foco dessa capacitação, através de aulas-

oficina, é proporcionar a formação de professores de História que, além de compreender os 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

7 

princípios da educação antirracista, possam problematizar e buscar soluções para a reprodução do 

racismo no ambiente escolar e em outros espaços sociais. Além de transmitir esse conhecimento 

aos profissionais de ensino, o processo de sensibilização visa ajudar os professores a orientarem 

seus alunos na busca pelo conhecimento de histórias que muitas vezes não são abordadas nos 

livros didáticos. 

Portanto, a expectativa é colaborar de maneira efetiva na capacitação de profissionais da educação 

e contribuir para a manutenção contínua dessas práticas de letramento antirracista e de valorização 

de outras histórias. 

 

Palavras-chave: educação – ensino de história - antirracismo – letramento – sociabilidade – 

resistência 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

8 

 

 

 

 

 

ABSTRACT 

The starting point of this dissertation work was the identification of a problem pointed out by 

teaching practice in History classes aimed at Basic Education students, with a particular focus on 

the public network of the State of São Paulo. Over the course of sixteen years working in a 

municipality in the countryside, I observed that Brazilian History, when analyzed through local 

didactic materials, was frequently relegated to a secondary position, with a predominant emphasis 

on Eurocentrism in teaching. This reality was also reflected in materials from the state network, 

particularly in the São Paulo curriculum, where I was able to identify the same issues. 

My academic background, which took place in Bahia, was an important differential in this process. 

Since Basic Education, Brazilian History had been addressed in a meaningful way in my 

curriculum, including specific historical events from Bahia, such as the Revolta dos Búzios, the 

Revolta dos Malês, and the founding of the city of Salvador, with its multiple historical 

dimensions. At the University, access to highly qualified professionals in History teaching was 

fundamental for my excellent academic training, providing me with a solid theoretical and 

methodological foundation that proved crucial for my subsequent work in São Paulo. Thus, the 

need arose to address themes that were often neglected or inadequately treated by didactic 

materials, including the books adopted in schools, such as the various forms of resistance and 

sociability of the Brazilian people throughout the history of their formation, in the context of the 

struggle against the numerous forms of oppression. 

The research focused on problematizing the different forms of sociability and resistance in 

Brazilian society in the 19th century. The point of convergence of this study was the analysis of 

these perspectives from social, racial, and gender markers. For this, it was necessary to delve into 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

9 

the history of the women who made up the Irmandade da Boa Morte, which has existed in the city 

of Cachoeira, Bahia, since the aforementioned century. Authors such as Lélia Gonzalez, one of 

the pioneers in Brazil to study the patriarchal and racial intersections faced by Black women over 

the centuries, were sources of inspiration for the development of this dissertation. In this context, 

it was also possible to highlight the role of Black women in the cultural formation of Brazil, 

addressing the various modes of rejection and integration of their role (GONZALES, 1984, p. 

226). 

The aim of this study is to contribute to the professional development of teachers, specifically 

concerning historical knowledge, based on anti-racist assumptions and recognizing women's 

struggles as equally central to the construction of humanity. Despite Law 10.639/2003, which 

establishes the obligation to teach African and Afro-Brazilian culture, there is still a long way to 

go regarding the protagonism of Black people, especially women. The Bahian intellectual Carla 

Akotirene, a doctor in gender studies, points out the intersectional challenges faced by women, 

which are numerous and ongoing. The epistemicide of feminist theory has contributed to the high 

rates of violence against Black women (AKOTIRENE, 2018, p. 41). Thus, the work was structured 

in several stages, detailed below. 

The first stage presents the choice of theme and the personal background I had in understanding 

the alliance with anti-racism. At this point, I highlight that my experience in the largest city outside 

of the African continent with the largest Black population, which, despite this, presents a brutal 

inequality with this population, was a determining factor for many questions I sought to answer 

throughout years of experience and studies, aware that there is always something new to 

understand and improve. 

The second part of the research presents the theoretical foundation on the history of the Irmandade 

da Boa Morte, its importance in the struggle against slavery in the 19th century, and the elements 

that make up the diversity of sociability and resistance practices of the Black population. Authors 

such as João José Reis are cited, given their relevance in understanding the different ways of life 

in the society of Salvador during the colonial period. In this stage, we observe the constant forms 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

10 

of invisibilization of Black bodies over the centuries. Although the Black population in Salvador 

was numerically predominant, especially in the Cidade Baixa, they were in a subservient position, 

occupying manual labor positions or those considered socially inferior. Their cultural practices 

were despised, and religious freedom, especially expressions of faith from African heritage, was 

prohibited. The peace judge of Brotas, Antônio de Abreu Guimarães, dedicated a significant part 

of his police activities to repressing Blacks who, according to him, broke the law by publicly 

worshiping their gods (REIS, p. 31-32). This stage also analyzes the creation of the Brotherhood 

and its processes of assisting the needy, highlighting the role of women in the abolitionist 

movement, such as in the purchase of manumissions. 

The third stage of the dissertation presents an analysis of the didactic material used in the school 

where I work, as well as the São Paulo curriculum that must be followed in the State of São Paulo. 

In this phase, the absence of themes related to Black historical protagonism in Brazil is evident. It 

was also shown how teaching practices focused on knowledge about the African continent and 

Afro-descendant populations, highlighting the achievements of these populations, were widely 

absorbed by students, many of whom felt empowered by the knowledge they gained. The training 

for an anti-racist education proved not only important but essential. 

In the final stage, I present a model of professional training in the form of a workshop-based 

lesson, based on the teachings of author Isabel Barca. The proposal for teacher training for 

education based on anti-racism is presented as one of the ways to address the historical damage 

caused by the systematization of racism. Furthermore, the goal is to ensure the effective 

implementation of Law 10.639/03. The proposal emphasizes the need to work on students' 

identities, starting from the training of teachers sensitized to the demands of the school 

community, especially Black students. The focus of this training, through workshop-based 

lessons, is to provide History teachers' training who, in addition to understanding the principles of 

anti-racist education, can problematize and seek solutions for the reproduction of racism in the 

school environment and other social spaces. In addition to transmitting this knowledge to teaching 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

11 

professionals, the sensitization process aims to help teachers guide their students in seeking 

knowledge of stories that are often not covered in textbooks. 

Therefore, the expectation is to contribute effectively to the training of education professionals 

and support the ongoing maintenance of these anti-racist literacy practices and the valorization of 

other histories. 

 

KEYWORDS 

education – history teaching – anti-racism – literacy – sociability – resistance 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

12 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

LISTA DE ILUSTRAÇÕES 
 
FIGURAS 
 
Figura 1 - índice do livro Teláris PNLD, 2020 .............................................................. 33 

Figura 2 - tabela de habilidades livro Teláris PNDL, 2020. Capítulo 10 .......................34 

Figura 03, quadro modelo aula-oficina Isabel Barca....................................................... 62 

 

FOTOS 

Foto 01 - palestra sobre a história da capoeira, 2023 .................................................... 53 

Foto 02 - Meire Cunha, responsável pela Casa Afro de Adamantina -SP ...................... 54 

Foto 03 - exposição de elementos da cultura afro-brasileira com a Irmandade da Boa Morte ...... 

55 

Foto 04 - lapbook Olocum do 7º ano ............................................................................ 55 

Foto 05 - representação continente africano ................................................................. 55 

 

IMAGENS 

Imagem 01 - capa do livro usado para pesquisa dos alunos e alunas ............................. 51 
 

 
 
 
 
 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

13 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

LISTA DE SIGLAS E ABREVIATURAS 
 
 
 
 

1. BNCC: Base Nacional Comum Curricular  

2. LDB: Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional. 

3. PEB2: Professor de Educação Básica 2 –professores que atuam no ensino fundamental 

(do 6º ao 9º ano) e no ensino médio. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

14 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
SUMÁRIO 
 
INTRODUÇÃO                                                                                                                       14 
 
Capítulo 1 – Por que uma mulher que performa branca se interessa por questões  
ligadas às mulheres negras? Vivências e convivências                                                             18                                                        
 
Capítulo 2 – A Irmandade da Boa Morte – breve síntese histórica                                           23 
2.1 Importância das irmandades na construção de resistências e sociabilidades                        24 

2.2 Formação das irmandades vistas como elemento de domesticação por parte dos  
Senhores em tempos de escravização                                                                                         30                                                                                                       
2.3 - Diferencial: a Irmandade da boa Morte – movimento feminista e  
abolicionista negro                                                                                                                      35 
 
Capítulo 3 - Análise do material didático usado pelos alunos dos sétimos anos da escola 
 pública onde sou efetiva                                                                                                             43 
 
Capítulo 4 - Educação antirracista – uma prática                                                                      51  
4.1 – O projeto Mostra de Cultura africana e afro-brasileira: aplicação                                     58 
                                                                             
CAPITULO 5 – Formação continuada para profissionais da 
Educação - letramento racial e aplicação nas escolas                                                           67  
5.1 – Educação antirracista – uma obrigação de todas as pessoas que educam                         67 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

15 

5.2 – Por que elaborar proposta para os docentes em formação continuada  
por uma educação antirracista?                                                                                                   71 
5.3 A proposta – Aula oficina com vista na capacitação de professores.  
Antirracismo, nossa obrigação como sociedade                                                                          76 
5.3.1 Os encontros                                                                                                                       78 

CONCLUSÃO                                                                                                                           82 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS                                                                                    83 

 
 
 
 
 
 
 
 
INTRODUÇÃO 
 

O presente estudo tem como objetivo central analisar as sociabilidades e resistências, conforme 

amplamente descritas por autoras como Lélia Gonzalez, uma das pioneiras no Brasil a abordar os 

atravessamentos patriarcais e raciais que as mulheres negras enfrentaram ao longo dos séculos. A 

partir dessa abordagem, é possível discutir o papel da mulher negra nesse processo de formação 

cultural, bem como os diferentes modos de rejeição e integração de seu papel (GONZALES, 1984, 

p. 226). O estudo propõe-se a investigar, historicamente, a formação de uma Ordem Terceira 

católica leiga da Bahia, composta por mulheres negras, conhecida como Irmandade da Boa Morte, 

no século XIX. Especificamente, trata-se de ex-escravizadas ou mulheres em situação de 

escravização no Brasil em transição de colônia para império independente. 

Embora ao longo dos anos diversos movimentos negros tenham buscado maior visibilidade, 

especialmente por meio de ações políticas e legislativas como a Lei 10.639/2003, que torna 

obrigatório o ensino da cultura africana e afro-brasileira, as práticas docentes no Ensino Médio e 

Fundamental ainda apresentam limitações nos ambientes escolares. Contudo, já são perceptíveis 

avanços, com novas perspectivas e estudos históricos que contemplam a ancestralidade africana, 

presentes em algumas práticas pedagógicas. Além disso, a legislação que visa garantir a 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

16 

valorização das culturas africanas e afro-brasileiras no currículo escolar tem dado origem a novas 

perspectivas e análises, como a visão decolonial, mais recente (Moreno, 2019). Esta abordagem 

busca ampliar o olhar sobre saberes alternativos, com ênfase em protagonismos que desafiem a 

perspectiva eurocêntrica predominante. Também se observa a crescente e necessária discussão 

interseccional e feminista negra, que permite a visibilidade de muitas mulheres anônimas do 

passado, cujas ações de luta e resistência podem emergir como tema central para o conhecimento 

dos alunos, oferecendo exemplos a partir de grupos historicamente marginalizados. 

A construção do aprendizado, a partir dos estudos de gênero e religiosidade, é fundamental, uma 

vez que, no caso da Irmandade da Boa Morte, essas duas dimensões não estão dissociadas. A 

abordagem de temas relacionados ao gênero feminino negro encontra respaldo em obras de autoras 

como Carla Akotirene, que destaca os desafios interseccionais enfrentados pelas mulheres negras, 

que são inúmeros e contínuos. O epistemicídio da teoria feminista contribuiu significativamente 

para os altos índices de violência contra a mulher negra (AKOTIRENE, 2018, p. 41). Crianças e 

jovens de todos os níveis de ensino podem se identificar com essas representações. O objetivo, 

portanto, é construir conhecimento e realizar pesquisas mais alinhadas com o protagonismo dos 

grupos que foram invisibilizados por décadas de historiografia etnocêntrica. 

O estudo da história da Irmandade da Boa Morte na Bahia, no século XIX, é um exemplo 

significativo de uma trajetória histórica que necessita ser evidenciada. Como educadoras, sabemos 

que crianças e jovens se formam a partir de exemplos, representações e conhecimentos. O 

protagonismo dos povos não brancos, que é parte fundamental da construção do Brasil, precisa 

ser restituído a esses povos. A sociedade como um todo tem o direito de acessar a memória 

construída coletivamente. Contar a história da Irmandade da Boa Morte é, portanto, ensinar sobre 

política, religiosidade ancestral, resistência aos dominadores e superação do patriarcado 

escravagista. Levar tais conhecimentos ao público escolar proporciona protagonismo e 

representatividade para jovens de todos os grupos étnicos, contribuindo para a construção de uma 

sociedade mais justa. 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

17 

Dessa forma, o objetivo deste trabalho é apresentar a Irmandade da Boa Morte da Bahia como um 

exemplo de representatividade, sociabilidade e resistência, fundamental para a construção de uma 

concepção histórica que vá além da visão colonial. 

Os objetivos específicos deste estudo são: analisar o conteúdo do livro Teláris, adotado no 7º ano 

do Ensino Fundamental, e como ele aborda as culturas africanas e afro-brasileiras. Através dessa 

análise, será possível identificar como a formação do Brasil e sua relação com as culturas africanas 

são tratadas, além de verificar se e como a religiosidade das vertentes africanas é trabalhada no 

Currículo Paulista e na BNCC, nos conteúdos de História do Ensino Fundamental, evidenciando 

a formação cultural do país. Por fim, o estudo visa avaliar a presença das mulheres negras nos 

estudos de História e Cultura Afro-brasileira, conforme os conteúdos aplicados. 

Neste contexto, questiona-se a ausência de estudos históricos no Ensino Fundamental que 

abordem o protagonismo histórico de populações que, por séculos, têm sido marginalizadas em 

meio a estruturas excludentes, coloniais, racistas e patriarcais que fazem parte da história do 

Brasil. 

Além disso, será apresentada uma sequência didática em formato de aula-oficina, com base nos 

pressupostos da autora Isabel Barca. O planejamento das atividades de aula pode ser mais ou 

menos formal, dependendo do nível de organização prévia do trabalho, do estoque de materiais 

disponíveis e das experiências do professor (Barca, 2004, p. 135). 

Divisão do trabalho 

Este trabalho está organizado em capítulos, que constituem a base para a elaboração do produto 

final, conforme a seguinte estrutura: 

Capítulo 1 – "Por que uma mulher que performa branca se interessa por questões ligadas às 

mulheres negras? Vivências e convivências." Neste capítulo, será discutido como minha 

experiência de vida direcionou minha prática educacional para a formação de pessoas antirracistas. 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

18 

Capítulo 2 – "A história da Irmandade da Boa Morte como um marco na formação do Brasil." 

Este capítulo aborda a resistência feminina negra durante o período de escravização, apresentando 

as mulheres da Irmandade da Boa Morte como exemplos significativos de resistência e 

sociabilidade, com ênfase na religiosidade e no gênero. 

Capítulo 3 – "Análise do livro didático da rede pública onde trabalho." Aqui, será apresentada 

uma análise de como o livro didático aborda o protagonismo das populações não europeias, 

especialmente as africanas, na construção da cultura brasileira. 

Capítulo 4 – "Educação antirracista – uma prática." Este capítulo apresenta a descrição e análise 

da Mostra de Cultura Africana e Afro-brasileira, realizada no projeto da Escola Soledade 

Domingues Iglésia, com foco no empoderamento dos alunos através do conhecimento sobre a 

cultura africana e afrodescendente. O público-alvo inclui discentes, professores e a comunidade 

escolar. 

Capítulo 5 – "Proposta de formação continuada para professores." Neste capítulo, será 

apresentado um projeto de capacitação de educadores antirracistas, com base nas teorias de 

formação antirracista de autoras como Bárbara Carine Soares Pinheiro. O projeto visa 

proporcionar aos educadores uma formação voltada para a compreensão das resistências dos 

povos historicamente marginalizados, com foco no letramento racial e na promoção da igualdade 

de acesso aos direitos básicos. 

Por meio desse trabalho, busca-se que os educandos tenham acesso a diversos marcos históricos, 

por meio dos letramentos proporcionados por seus educadores, e que a educação formal escolar 

seja transformada com o marco do letramento racial. 

Como Ser um Educador Antirracista (2023). Assim, espero que seja possível que os educandos 

tenham acesso aos diversos marcos históricos a partir dos letramentos proporcionados por seus 

educadores, além de acessar uma educação formal escolar a partir do marco do letramento racial.   

 

 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

19 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Capítulo 1 – Por que uma mulher branca se interessa por questões ligadas às mulheres 

negras? 

Esta é uma pergunta que frequentemente me foi feita ao decidir escrever sobre a resistência e a 

importância das mulheres da Boa Morte. Em várias ocasiões, experimentei o receio de como 

acadêmicos da banca examinadora, alguns movimentos feministas negros ou até praticantes de 

religiões de matrizes africanas reagiriam ao acessar este trabalho. Confesso que, em certos 

momentos, pensei em desistir devido às críticas antecipadas, à sensação de não estar no “lugar de 

fala” e à constatação de que não vivenciei, na pele, as feridas profundas do racismo. Afinal, sou 

detentora do privilégio branco, o que me permite escolher sobre o que falar sem, necessariamente, 

abordar as dores de outros ou evidenciar as injustiças que, há séculos, corroem populações que 

não escolheram vir a este país, mas que foram sequestradas e arrancadas de suas histórias. Poderia 

ter optado por discutir qualquer outro aspecto da história de minha cidade natal, Salvador. 

Entretanto, não seria fiel a mim mesma. Sou natural da cidade mais negra deste país que hoje 

chamamos Brasil. Nasci e cresci na periferia de Salvador, no bairro de Periperi, que integra o que 

nós, soteropolitanos, chamamos de Subúrbio Ferroviário. Cresci em uma comunidade pobre, e 

entre meus amigos, era vista como privilegiada. E, de fato, o era. Estudei em uma escola particular 

no bairro e tive acesso a bons educadores, enquanto a maioria de meus amigos não usufruía dos 

mesmos benefícios. Muitos abandonaram os estudos para trabalhar. Na minha infância, não se 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

20 

discutia abertamente sobre letramento racial. No entanto, desde cedo, tive contato com músicas 

que, na Bahia, costumamos associar ao protesto: Lazzo Matumbi, Margareth Menezes, Olodum, 

Banda Reflexu´s, Araketu — esta última, originária de meu bairro, próximo de minha casa — 

eram algumas de minhas referências musicais. 

Os primeiros passos para compreender o racismo começaram na escola, com minha professora de 

História, Mônica Barbosa, que foi minha inspiração para me tornar a educadora que sou hoje. 

Quando assisti à sua aula pela primeira vez, aos onze anos, fiquei tão impressionada que pensei: 

“Quero ser como ela!” Naquele dia, nasceu meu sonho de cursar História. Tive a sorte de ser aluna 

de Mônica até o final do ensino médio. Na década de 1990, ela me ensinou que os desafios 

enfrentados por mulheres como ela — mulheres negras, professoras e mães solos — eram muito 

mais intensos do que aqueles enfrentados por mulheres brancas nas mesmas condições. 

Na universidade, no início dos anos 2000, tive o privilégio de conhecer outras referências negras, 

como a Professora Doutora Isabel Cristina Ferreira do Reis, grande mentora na área da História 

do Brasil. Ao longo dos anos, com o conhecimento adquirido e com a referência de mulheres tão 

notáveis, minha compreensão sobre a luta das mulheres negras se aprofundou, especialmente a 

partir do acesso à obra Interseccionalidade, da Doutora Carla Akotirene dos Santos, soteropolitana 

e periférica como eu. Contudo, com muitos diferenciais: é uma mulher eloquente, do Axé, forjada 

nas batalhas da vida, enfrentando as vulnerabilidades impostas pelas suas origens. Carla Akotirene 

foi uma revelação para mim e me motivou a entender por que as mulheres negras estavam distantes 

da luta feminista. Ela me indicou a leitura de Lélia Gonzalez, cujos escritos sobre o mito da 

democracia racial enriqueceram minha percepção crítica. Gonzalez, em 1984, já afirmava: 
Como todo mito, o da democracia racial oculta algo para além daquilo que mostra. Numa 
primeira aproximação, constatamos que exerce sua violência simbólica de maneira 
especial sobre a mulher negra. Pois o outro lado do endeusamento carnavalesco ocorre 
no cotidiano dessa mulher, no momento em que ela se transfigura na empregada 
doméstica. É por aí que a culpabilidade engendrada pelo seu endeusamento se exerce 
com fortes cargas de agressividade. É por aí, também, que se constata que os termos 
mulata e doméstica são atribuições de um mesmo sujeito. (Gonzales, 1984, p. 228) 

 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

21 

Em 2018, em uma conversa por mensagem direta em uma rede social, Carla Akotirene me 

incentivou a buscar um mestrado e a dar visibilidade a pessoas como ela e a tantas outras que a 

antecederam. Senti a necessidade de reverenciar essas mulheres e de ir além, de mostrar que é um 

dever moral de todas as pessoas reconhecerem e se retratarem de todo o mal que o racismo tem 

provocado ao longo de séculos. 

Falar sobre as religiões de matrizes africanas é, para mim, mais do que uma obrigação — é um 

compromisso. Minha relação com a religiosidade ancestral africana remonta a toda a minha vida, 

desde o primeiro contato com os ritos do Candomblé, que foram mesclados com o catolicismo 

através de minha família. Antes de prosseguir com este trabalho, é importante fazer um adendo 

sobre o sincretismo religioso, ciente da problemática que o envolve. A religiosidade de origem 

africana sempre foi marcada por preconceito racial, quando não foi efetivamente proibida. O 

sincretismo, nesse contexto, aparece como uma estratégia de resistência ao opressor que impunha 

a religiosidade católica. Entretanto, aqueles que professam as religiões de matriz africana têm o 

direito de reivindicar suas identidades. O Candomblé, por exemplo, foi alvo de perseguições, e ao 

longo da década de 1970, os jornais baianos trouxeram matérias reveladoras sobre a relação dos 

líderes dessas religiões com o poder público, e como estas foram classificadas como seitas ou 

folclore (Santos, p. 129). 

A partir disso, se justifica a busca pela afirmação da identidade religiosa, que se desvincula do 

ideário cristão como forma de resistência aos contextos discriminatórios. O autor Jocélio Teles 

dos Santos, ao discutir o uso do termo "seita", explica que o termo não só reflete uma ideia de 

oposição à religião, mas também revela as representações sobre práticas religiosas distintas, 

criando um campo religioso concorrente, em que surgem expressões como "seita dos orixás" entre 

as gerações mais antigas do povo de santo baiano (Santos, 2005, p. 131). O uso de termos 

pejorativos, como os mencionados, fortalece o caráter discriminatório impregnado pela sociedade 

racista, sendo necessário afirmar a identidade das pessoas que professam a fé nas matrizes 

africanas, com o intuito de fortalecer suas crenças e exigir respeito. 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

22 

Minha formação religiosa é resultado de uma constante vivência entre duas religiões. Minha mãe, 

por exemplo, realizava o caruru de São Cosme em setembro, em promessa aos gêmeos Cosme e 

Damião, conforme tradição passada por minha avó. Esse caruru era uma promessa de todos os 

membros da nossa família, em um hibridismo entre as duas religiões, onde convivi com banhos 

de folhas, benzimentos, e oferendas a Iemanjá após a missa de Nossa Senhora da Conceição. Ao 

olhar para o passado, percebo que, sem um letramento formal, nossa família preservou a sabedoria 

ancestral dos povos africanos. Hoje, sinto vergonha por saber que essa riqueza foi usurpada e 

negada ao longo do tempo. 

Ao longo de minha vida, também tive contato com a Umbanda. Uma filha dessa religião me 

acolheu quando, aos dezoito anos, passei por um período de depressão. Aprendi a respeitar as 

divindades e os orixás, como Oxum e Iansã, que se fizeram presentes em momentos cruciais de 

minha vida. Embora não tenha sido oficialmente iniciada, sigo os ensinamentos e as obrigações 

com os ancestrais espirituais e as divindades. Acreditando no poder do Ori, entendo que a terra 

não existiria sem o vínculo com os orixás. 

Em 2004, conheci meu esposo, advogado natural do interior de São Paulo. Ao iniciarmos o 

relacionamento, ficou claro que eu não poderia me afastar de minha terra. Contudo, ele precisaria 

sair para que pudesse desenvolver sua carreira, já que na cidade onde morava, já possuía um 

escritório em crescimento. A adaptação a uma cidade do interior foi desafiadora. Passei a enfrentar 

dificuldades, mas sabia que, como professora, conseguiria emprego e equilibraria o aspecto 

financeiro, além do sentimental. 

Ao longo da minha permanência no estado de São Paulo, percebi discrepâncias em relação à minha 

vivência na Bahia. O individualismo predominante e a falta de uma vivência coletiva me 

incomodaram profundamente. Assim, sinto-me na obrigação de promover a educação plural, 

resgatando as vivências coletivas e a sabedoria ancestral que carrego em minha história. 

Assim, abri mão dos meus, da minha terra e de tudo o que tinha acesso para adentrar em uma vida 

no interior. Experienciei medo, raiva, vontade de encerrar o noivado, tristeza e apreensão. 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

23 

Contudo, entre nós, há também o amor e a necessidade de estarmos juntos. Meu marido tem sido 

o meu maior incentivador, e o estímulo ao meu estudo sempre partiu dele. Foi ele, inclusive, quem 

custeou minha inscrição para tentar o mestrado. São inúmeras as ocasiões em que ele demonstra 

mais confiança em mim do que eu mesma. 

Em meio a essa mistura de angústia, estranhamento com a cultura do sudeste e receio de não me 

adaptar, busquei me posicionar nesse novo contexto. Em 2009, conquistei o primeiro lugar no 

processo seletivo da escola onde, atualmente, sou concursada. Ao longo de minha permanência 

no estado de São Paulo, percebi diversas discrepâncias em relação às minhas vivências anteriores. 

A que mais me impressionou foi o individualismo predominante. Em diversas situações, as 

pessoas pareciam pautar suas ações exclusivamente de acordo com seus próprios interesses. A 

vivência coletivista, tão presente em meu contexto de origem, praticamente inexistia em alguns 

espaços que frequento no interior de São Paulo. Nesse sentido, sinto-me na responsabilidade, 

enquanto professora, de trazer à tona experiências plurais e coletivas. Espero, assim, estar 

preparada, com as armas de minhas antepassadas, para reverenciar a sabedoria originária do berço 

da humanidade: a África. 

        

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

24 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO 2 – BREVE HISTÓRIA DAS IRMANDADES, EM ESPECIAL, A BOA 

MORTE. 

 

          Desde a diáspora forçada dos povos africanos até os dias atuais, o que se imprimiu na 

sociedade deste país foi uma constante tentativa de apagamento das diversas manifestações em 

suas mais variadas formas. A religiosidade é uma delas. Os princípios forjados pelo colonialismo 

europeu, pautados na cristandade compulsória e aceitação da branquitude como paradigma, 

durante a dominação desse espaço e essas pessoas já está mais do que evidenciado. Nesse sentido, 

a intenção neste trabalho, é restabelecer o protagonismo a quem de direito. Pois, a desumanidade 

do racismo estrutural, sobretudo quando este atravessa as mulheres, coloca culturas, diversas 

formas de resistências ocultas ou em meio a exposições de temas considerados senso comum ao 

tratarmos de África na construção da cultura no contexto de formação do Brasil.  

                Aprendemos mais sobre europeus do que sobre o Brasil. O que aprendemos sobre a 

formação de nosso país perpassa a relação com a Europa. Povos originários e africanos quando 

não são colocados em posição de “exóticos”, são tratados secundariamente. Mulheres pretas, nesse 

contexto de aprendizagem praticamente desaparecem. A religiosidade brasileira oriunda das 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

25 

matrizes africanas, ainda que reconhecidas pela Lei 14.519, sancionada em 05 de janeiro de 2023, 

institui o Dia Nacional das Tradições das Raízes de Matrizes Africanas e Nações do Candomblé, 

(https://www2.camara.leg.br) é pouco apresentada, quando não é descartada no processo de 

aprendizagem.  

                Desse modo, emergem várias necessidades de estudos mais específicos sobre os 

chamados grupos minoritários em acesso aos direitos de cidadania. Em se tratando de mulheres 

negras, muitos avanços são observados nos últimos anos (citar alguns autores). Porém, é mais do 

que necessário pontuar que as encruzilhadas do racismo e machismo circundam a sociedade. A 

interseccionalidade nos permite partir da avenida estruturada pelo racismo, capitalismo e 

cisheteropatriarcado, em seus múltiplos trânsitos, para revelar quais são as pessoas realmente 

acidentadas pela matriz de opressões. (Akotirene, 2018, p. 29).  

                Lélia Gonzales traz em sua obra um excelente ponto de partida em se tratando de 

questões relacionadas ao gênero e as raízes do patriarcado racista. 
                                                                             O fato é que, enquanto mulher negra, sentimos a necessidade de aprofundar nessa 

reflexão, ao invés de continuarmos na reprodução e repetição dos modelos que nos eram 
oferecidos pelo esforço de investigação das ciências sociais. Os textos só nos falavam da 
mulher negra numa perspectiva socioeconômica que elucidava uma série de problemas 
propostos pelas relações raciais. Mas ficava (e ficará) sempre um resto que desafiava as 
explicações. E isso começou a nos incomodar. Exatamente a partir das noções de mulata, 
doméstica e mãe preta que estavam ali, nos martelando com sua insistência.                                                                                                            
(Gonzales, 1984 p. 225) 

             

                Desse incômodo descrito por Gonzales há quase quarenta anos, os questionamentos das 

que lhes antecederam, que emerge a urgência de trazermos à tona para livros escolares, o 

conhecimento acerca da história de pessoas que forjaram o Brasil, porém, em função de todos os 

apagamentos, foram invisibilizadas.  

 

2.1 Importância das irmandades na construção de resistências e sociabilidades 

 

              Para explorar e trazer à tona a necessidade de compreender a importância histórica e 

sociocultural das mulheres negras da Irmandade da Boa Morte da Bahia, se faz necessário que 

alguns conhecimentos sejam abordados. Um deles diz respeito à formação das irmandades e 

ordens terceiras – a qual a Boa Morte se enquadra. São organizações ligadas à igreja católica, 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

26 

porém, formadas por pessoas não pertencentes ao clero. Ou seja, leigas. Sendo assim, havia 

simbolismo e muita relevância dessas instituições no Brasil do século xix. Tal importância não se 

restringia apenas aos assuntos religiosos. Ações de cunho político e social eram frequentemente 

observados no cotidiano da época. Reis, aponta um dos eventos mais marcantes da história da 

cidade do Salvador. Um levante popular comandado pelas irmandades que ficou conhecido como 

Cemiterada. 

 
A Cemiterada começou com uma manifestação de protesto convocada pelas irmandades 
e ordens terceiras de Salvador, organizações católicas leigas que, entre outras funções, 
cuidavam dos funerais de seus membros. Naquele dia, a cidade acordou com o barulho 
dos sinos de muitas igrejas. Os mesmos sinos usados na convocação para missas, 
procissões, festas religiosas e funerais eram agora dobrados para chamar ao protesto 
coletivo. A reunião fora marcada para acontecer no terreiro de Jesus, no adro da igreja da 
Ordem Terceira de São Domingos. De suas sedes, marcharam para ali centenas de 
membros de irmandades. (Reis, 1991, P. 13) 
 

                 
                As ordens terceiras, vistas como extensões das instituições religiosas católicas, eram 

dotadas de certo prestígio. Neste episódio da história de Salvador, ainda é relatado a preocupação 

das autoridades em reagir ostensivamente contra os manifestantes que carregavam cruzes e 

adornos religiosos. Isso poderia provocar uma indignação ainda maior. Para que se compreenda 

melhor o evento em si, é necessário conhecer o porquê dessa manifestação. 
 
Extraordinário acontecimento teve lugar na Bahia do século passado: uma revolta contra 
um cemitério. O episódio, que ficou conhecido como Cemiterada, ocorreu em 25 de 
outubro de 1836. No dia seguinte entraria em vigor uma lei proibindo o tradicional 
costume de enterros nas igrejas e concedendo a uma companhia privada o monopólio dos 
enterros em Salvador por trinta anos. (Reis, 1991, p. 13) 
 

 

                  Ou seja, a tradição dos enterros em igrejas estava ameaçada assim como o privilégio 

de irmandades e do próprio clero em trabalhar no evento que tinha além do cunho religioso, toda 

uma dimensão financeira que não poderia ser deixada de lado. Há evidências neste evento da 

iniciativa das mulheres, mas também revela que elas eram membros de irmandades e que houve 

premeditação (Reis, 1991, p.15).  Havia também outros tipos de conflitos constantes como, por 

exemplo, os membros de irmandades e a maçonaria tendo em vista que as reuniões dos membros 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

27 

da segunda instituição mencionada eram feitas em segredo e ameaçava a hegemonia do poderio 

da igreja católica assim como dos seus irmanados.  

                  Porém, um evento como a Cemiterada que envolvia todo um processo religioso envolto 

ao poderio da Igreja Católica da época, foi lido por muitos pensadores e pessoas ligadas à 

medicina, como algo absurdo. A exemplo do pai do poeta Castro Alves, Antônio José Alves, 

médico sanitarista, apud Reis (1991 p. 18). 

  
Na introdução relembrou a **scena de escandalo que representou a Bahia em 1836, a 
vergonhosa scena, que manchou uma das páginas da sua história [...], me revoltou sobre 
maneira, e me determinou a levantar meu primeiro grito contra a ruindade de nossas 
instituições"*Ele denunciou a "superstição' do povo, a fraqueza do presidente da 
província, a ganância de padres e irmandades, mas também considerou impróprio o 
monopólio privado dos enterros. Os manifestantes foram qualificados de "ignorante e 
barbara turba" que na visão do médico não compreendia que a Bahia "destruía um dos 
abonos de sua civilização principiante [...].(Reis, 1991, p. 18) 

 
 

              Segundo Reis, a visão de pessoas como o médico sanitarista, pai do poeta Castro Alves, 

era uma reação clara à forma como o poder de irmandades religiosas e da própria igreja se impunha 

na Salvador do século XIX. Quando ele se refere a superstição e a ignorância do povo, é levado 

em conta que a população, no geral ignorava questões de saúde pública, privilegiando os 

ensinamentos dogmáticos do cristianismo católico colonial ao enterrar corpos nas igrejas, ou seja, 

as queixas de um médico higienista contra a ignorância do povo em assuntos de saúde pública. 

(Reis, 1991, p.19).  

               De fato, é sabido a onipotência da cristandade dentro do continente americano. Afinal, 

fazia parte do projeto contrarreformista católico, a incumbência de cristianizar e delimitar regras 

de acordo com as tradições eclesiásticas. Os enterros, não eram um caso à parte. Além disso, cabia 

à igreja a função de reafirmar quem era digno o suficiente para que seus sacramentos – batismo, 

unções, bênçãos entre outros, fossem destinados. 

              Quando tratamos das relações do catolicismo com as diversas etnias existentes em 

territórios colonizados, precisamos compreender que os clérigos fizeram parte do domínio 

colonial no Brasil, neste caso por meio da catequese de povos originários, tratados por diversos 

nomes, dentre os quais os inocentes da terra. Porém, nem todas as pessoas eram vistas como 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

28 

dotadas de alma. Assim, não eram passíveis da proteção e até mesmo dos ensinamentos da igreja. 

O padre Antônio Vieira, que inicialmente abominava a escravização, é frequentemente 

mencionado em inúmeros textos, e compreendia que os negros deveriam passar por esta provação 

na terra para que desse modo suas almas pudessem chegar ao paraíso. 
 

O sermão XIV do Rosário incentivou os pretos a entender a escravidão não 
como um castigo, e sim como um prêmio para a remissão do pecado 
original a que estavam vinculados devido à gentilidade de suas tribos 
originais, mas isso não bastava para suavizar o suplício dos troncos e 
humanizar as senzalas. Motivo, pelo qual, tornava-se necessário incentivar 
os pretos a uma aceitação passiva desta passagem terrena desventurada a 
que estavam expostos, e ninguém melhor para fazê-lo, que um 
representante de Deus. (Silva, 2011, n.16) 
 

 
            Ao visitar estudos sobre a pedagogia no catolicismo (autores), foi possível observar a 

forma de convencimento para que o povo negro escravizado fosse levado a submissão religiosa 

daqueles que os oprimiam. Por que trazer à tona tal reflexão? O estudo aqui proposto trata sobre 

as diversas formas de resistências e sociabilidades da população preta no Brasil colonial. Em um 

lugar que o processo escravagista era a regra, como viver e se manter nesta sociedade?  

                Muitos são os grupos diaspóricos e seus descendentes que viram na aproximação com 

a religiosidade católica uma forma de sociabilizar, apesar do racismo e da total exclusão social no 

qual estavam inseridos. A dignidade dessas pessoas praticamente inexistia até na hora da morte. 

Aos negros, muitas vezes não era dado o direito a um ritual fúnebre. Embora negros e brancos 

pudessem ser enterrados nas igrejas, a maioria dos escravos de Salvador era levada a um cemitério 

de indigentes. (REIS, 1991. p. 23-24). Corpos escravizados eram invisibilizados socialmente, em 

um local como Salvador no século xix, onde a religiosidade e a posição social transitavam 

praticamente indissociáveis. Se o projeto do opressor era justificar a escravização como forma de 

se redimir e chegar ao Deus cristão, a população africana e afrodescendente poderia utilizar o 

mesmo discurso sobre a divindade do colonizador para se inserir e resistir socialmente ao processo 

que os oprimia? Para respondermos a estes e outros questionamentos, se faz necessária análise da 

Cidade da Baía durante este período e avaliar as diversas formas de vivências das populações 

africanas e afrodescendentes. 

 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

29 

Nas ruas e no cais se apinhavam negras mercadejando tecidos, quinquilharias africanas e 
toda a sorte de alimentos crus e cozidos: peixes, frutas, bolos, carne de baleia moqueada. 
O príncipe Maximiliano viu negras, com seus fogareiros sempre acesos, alinhadas de um 
e outro lado da rua da Praia, cozinhando e assando comida. Os barbeiros, santeiros, 
alfaiates, trançadores de cestos e chapéus de palha trabalhavam a céu aberto.(Reis, 1991. 
p. 29) 

 
              

            É perceptível, que a população negra em Salvador, constituía um número expressivo de 

pessoas. Porém, em posição de subserviência, praticando serviços braçais ou considerados 

socialmente inferiores. Apesar de serem muitos, homens e mulheres pretas eram invisibilizados 

no contexto da estrutura racial imposta. Suas práticas culturais muitas vezes desprezadas, sua 

religiosidade ancestral juntamente com a liberdade de culto, suprimidas. O juiz de paz de Brotas, 

Antônio de Abreu Guimarães, dedicava boa parte de suas atividades policiais à repressão de 

negros que, segundo ele, contra a lei, viviam **adorando publicamente seus deuses. (Reis, p. 31-

32)  

                 Neste contexto, a inserção de pessoas pretas em uma irmandade, pode ser entendida no 

espaço de sociabilidades. Afinal, elas se enquadravam em um local de aceitação da religião oficial 

do Brasil, no século xix, o catolicismo. Porém, é importante frisar que, apesar de muitas pessoas 

seguirem tradições cristãs, seus ritos e cultos às divindades negras, não cessavam.  As ordens 

terceiras ou confrarias, tinham um trânsito social amplo, estavam envolvidas com paróquias e 

atividades relacionadas ao extenso calendário religioso. Além disso, para o povo excluído, era 

possível ser menos complicado transitar na sociedade dessa época aceitando a realidade das ordens 

religiosas? Esse questionamento se mostra relevante para pensarmos as relações entre os 

escravizados e a sociedade do Brasil em tempos de dominação portuguesa. As irmandades eram 

associações corporativas, no interior das quais se teciam solidariedades fundadas nas 

hierarquias sociais (Reis, p. 51). O cristianismo era a única prática religiosa aceita pelos 

dominadores. Em que pese o fato de haver muitas resistências em termos de levantes como, por 

exemplo a Revolta dos Malês e os movimentos quilombolas, muitos escravizados ou alforriados 

viam as irmandades como uma forma de ascensão social ou um suporte em suas necessidades. 
Entre os deveres estavam o bom comportamento e a devoção católica, o pagamento de 
anuidades, a participação nas cerimônias civis e religiosas da irmandade. Em troca, os 
irmãos tinham direito à assistência médica e jurídica, ao socorro em momento de crise 
financeira, em alguns casos ajuda para a compra de alforria e, muito especialmente, 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

30 

direito a enterro decente para si e membros da família, com acompanhamento de irmãos 
e irmãs de confraria, e sepultura na capela da irmandade. 
(Reis, 1991. p. 51) 
  
 

           As atividades destas associações eram práticas socialmente aceitas pelos brancos católicos. 

As irmandades traziam elementos de sociabilidade e melhor posicionamento social, além do 

amparo material. Não devemos deixar de lado a importância de manter o controle social por parte 

dos colonizadores. 
 
As irmandades de africanos se subdividiam de acordo com as etnias de origem, havendo, 
por exemplo, as de angolanos, jejes e nagôs. Imaginadas como veículo de acomodação e 
domesticação do espírito africano, elas na verdade funcionaram como meios de 
afirmação cultural. Do ponto de vista das classes dirigentes, isso foi interessante no 
sentido de manter as rivalidades étnicas entre os negros, prevenindo alianças perigosas. 
Ao mesmo tempo, do ponto de vista dos negros, impediu-lhes a uniformização 
ideológica, que poderia levar a um controle social mais rígido. Com o passar do tempo 
as irmandades serviriam até como espaço de alianças interétnicas, ou pelo menos como 
canal de "administração" das diferenças étnicas na comunidade negra. 
(Reis, 1991, p. 55) 
 

 

             Reis, apresenta esta visão sobre a sociabilidade e controle das ordens terceiras e 

confrarias. Porém, o caráter assistencial delas também, deve ser considerado, visto que a grande 

massa da população negra da época era desfavorecida. Sobre este aspecto, as irmandades, também 

tinham um papel relevante. A caridade era muito bem-vinda em tempos de desigualdades extremas 

ao longo da vida e na hora da morte. Embora negros e brancos pudessem ser enterrados nas igrejas, 

a maioria dos escravos de Salvador era levada a um cemitério de indigentes. (Reis, p. 23-24). A 

Irmandade da Boa Morte se apresenta neste espaço como uma confraria diretamente ligada à 

devoção de Nossa Senhora da Boa Morte, sendo assim, uma das muitas funções desta ordem 

religiosa, cuidar das pessoas pretas desfavorecidas em suas diversas necessidades.  
 
A Irmandade de Nossa Senhora da Boa Morte, desde sua criação teve, e continua tendo, 
como objetivo principal, a devoção e o culto a Nossa Senhora, e ainda outros objetivos 
em segundo plano, tais como: a prática de empréstimos e auxílios financeiros, doações e, 
principalmente, a compra de alforrias para os escravizados; em casos de falecimento das 
associadas, a Irmandade se responsabilizava pelos sepultamentos e missas. Das 
atividades arroladas, a única que não se aplica à contemporaneidade é a compra de 
alforrias, no mais, elas continuam preservando, através dos seus rituais, a memória de 
seus antepassados africanos. (Silva, 2021, p.2) 
 

 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

31 

                  A Irmandade, portanto, agregava funções para além da interação religiosa 

propriamente dita. Mas, o que torna este grupo diferenciado? Para responder tal questionamento, 

é preciso observar a composição das pessoas que faziam parte desta confraria. Afinal, como dito 

anteriormente, as ordens terceiras era um dos instrumentos de sociabilidade no Brasil do século 

xix. Nelas, havia homens e mulheres. Muitas compostas por pessoas pretas. Porém, o que 

diferencia a Boa Morte, é a presença e o protagonismo exclusivo de mulheres negras vinculadas 

ao Candomblé. Entre os homens e mulheres livres, as diferenças também eram muito grandes. A 

pobreza era muito grande (Reis, p. 38). A criação e permanência da Irmandade de mulheres pretas 

era, em muitos sentidos, um ato de resistência. 

               Porém, precisamos inserir uma questão muito sensível, até proibitiva no Brasil. O direito 

dos escravizados e libertos de praticar e cultuar seus rituais, suas divindades, seus ancestrais. O 

século xix firmava pela lei e tradição dos colonizadores, a manutenção do catolicismo como 

religião oficial, conforme art. 5o da Constituição de 1824: A religião Católica Apostólica Romana 

continuará a ser a do Império. Todas as outras serão permitidas com seu culto doméstico ou 

particular, em casas para isto destinadas, sem forma exterior de templo. (Brasil, 1824). Mas, em 

se tratando de religiosidade professada por pessoas pretas, essa realidade citada no texto 

constitucional na prática, era bem diferente. Terreiros eram vistos como locais de adoração ao que 

o cristianismo classifica como demoníaco. Seus frequentadores eram constantemente perseguidos 

até mesmo punidos por professarem sua fé. 
 
É histórica a luta das religiões afro-brasileiras contra a intolerância. O desrespeito, 
demonização de suas divindades cultuadas, agressões físicas, verbais e atentados ao 
espaço físico dos templos são apenas algumas das atitudes de intolerância, discriminação 
que os praticantes sofrem. Os preconceitos e ações direcionados contra esse grupo, o de 
praticantes das religiões afro, em todos os países americanos em que essas religiões são 
praticadas, têm a ver com a formação da estrutura estatal sob a colonial modernidade, 
visto que, para o colonizador, evangelizar as populações submetidas (indígenas e 
africanos escravizados) era parte fundamental da empreitada colonial. (Fernandes, 2017, 
p. 118) 
 

 
        Portanto, é relevante salientar que a formação de uma irmandade exclusivamente formada 

por mulheres pretas, professando sua fé nos moldes do catolicismo, porém, com toda 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

32 

indumentária, ritualísticas e princípios do povo do Axé, além de ser um ato de resistência, 

apresenta uma capacidade de sociabilidade importante em tempos coloniais. 

  

2.2 Formação das irmandades vistas como elemento de domesticação por parte dos senhores 

em tempos de escravização 

 

          A história nos mostra o quão difícil foi a trajetória para manter ou reconstruir identidades 

dos povos sequestrados de África e seus descendentes. Em um artigo escrito pelo historiador João 

José Reis intitulado Identidade e Diversidade Étnicas nas Irmandades Negras no Tempo da 

Escravidão, fica evidente desde o início dessa leitura o incômodo que a sociedade branca da elite 

baiana em relação às manifestações das populações negras. Já no começo do artigo, o escritor 

menciona uma passagem. Em janeiro de 1809, um capitão de milícias de Santo Amaro, no 

Recôncavo baiano, relatou a seu capitão-mor que durante as festas do Natal do ano anterior os 

escravos dos engenhos da região haviam descido para aquela vila para celebrar. (Reis, 1996, p. 1). 

Aponta um relato de José Roiz de Gomes para o capitão-mor Francisco Pires de Carvalho e 

Albuquerque à época, que demonstra como estavam se comportando os negros em seu tempo livre 

na celebração do natal. Festejos, comida, bebida, músicas, danças, na cidade de Santo Amaro, 

localizada no recôncavo baiano. Tais comemorações seguiam com pessoas, que não 

necessariamente participavam, em volta assistindo. Tudo se passou nas imediações de igreja 

matriz da localidade. Ainda, segundo o relato, o padre da paróquia, tentou debelar as 

manifestações e foi repelido pelos participantes envolvidos nos festejos. Estes que afirmavam que 

aquele era seu único dia de folga e comemoração. Assim conforme citação abaixo. 
Algumas linhas adiante, o capitão informava que um padre tentara conter a festa dos 
nagôs e uçás, mas que um deles ameaçou-o, afugentando-o do local com palavrões “e lhe 
disseram que seus senhores tinham toda a semana para se divertirem e que eles tinham 
nela um só dia”. Queixou-se o oficial que a maioria dos senhores permitia ajuntamentos 
daquele tipo na vila e em seus engenhos e fazendas, e pedia instruções ao capitão-mor, 
seu superior. 
(Reis, 1996, p. 2) 

 

           Nesse contexto, devemos avaliar alguns pontos. Os negros e negras que estavam em 

comemoração, eram escravizados. Porém, é perceptível pela queixa do oficial, que havia 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

33 

permissividade por parte dos senhores para que esses eventos ocorressem com certa frequência. 

Este fato citado acima demonstra que certos acordos ocorriam entre senhores e escravizados nessa 

época. É perceptível, portanto, que as relações de tensão que eram certamente constantes entre 

escravizados e senhores, poderiam ser um pouco amenizadas com estas permissões. Claro que 

nada disso invalida o caráter opressor e desumano da escravização. Apenas ressalta que os 

senhores precisavam manter o controle das pessoas escravizadas e este era menos conflituoso, por 

meio de permissões para festas, por exemplo. Portanto, nada tem a ver com benevolência da parte 

dos senhores.  
Por sua vez, o capitão-mor __ que era Francisco Pires de Carvalho e Albuquerque, de 
poderosa família da aristocracia açucareira __, após leitura do relatório, pediu instruções 
ao governador da Bahia sobre como agir. O conde da Ponte, governador e capitão-
general, respondeu no tom que o tornou famoso em seus dias como duro no tratamento 
dos escravos: as reuniões escravas deveriam ser evitadas, os senhores advertidos sobre 
isso; os escravos deveriam ser mantidos dentro dos limites das propriedades e presos os 
reincidentes. 
(Reis, 1996, p. 2) 
 

           João José Reis lança luz, em sua escrita, quando avalia o nítido incômodo do padre diante 

de uma manifestação não aceita pela igreja católica e a busca por orientação dos capitães em como 

agir naquela situação. Sabedores de que a paz nas senzalas não dependia apenas do chicote, os 

senhores, em sua maioria, permitiam que seus escravos celebrassem a seu modo o Natal (Reis, p. 

2). Ainda, segundo o autor. As festas eram também espaço para demonstrar poder. Afinal, nem 

todas as nações africanas eram irmanadas, ao contrário, podiam ser inimigas. Algumas disputavam 

espaço e relevância. São citados nesse artigo os nagôs e haussás. Mas, ainda assim, por meio das 

organizações dos festejos, era possível notar a capacidade de organização e mobilização dos 

grupos escravizados da cidade e do campo. 
Naquela festa estavam presentes dois movimentos contraditórios que se projetam, com 
muitos desdobramentos, sobre a história da escravidão na Bahia e em outras regiões do 
Brasil. A festa, que serviu para dividir e unir os negros, foi vista pelos brancos como 
passatempo inocente ou desafogo das tensões do cativeiro e, no sentido inverso, como 
quebra da ordem, uma espécie de ensaio para a rebelião, senão como rebelião dos 
costumes, se tomarmos a opinião do padre santamarense. (Reis, 1996, p. 3) 

 

            A razão pela qual trago este exemplo, é para demonstrar que resistências e sociabilidades 

andam de mãos dadas dentro do período de escravização no Brasil. João José Reis ainda reforça 

o fato de que muitos escravizados usavam os calendários culturais do cristianismo para fazerem 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

34 

suas próprias festividades e celebrações como suas identidades ou suas etnias. Os angolas, 

seguidos dos crioulos, foram os mais antigos devotos de Nossa Senhora do Rosário na Bahia (Reis, 

p. 2). O autor apresenta que os santos católicos e os deuses africanos estavam no mesmo espaço 

de convivência para os negros. Questões relativas à identidade e à diversidade étnicas e a alianças 

interétnicas foram constantes na vida dos irmãos negros, como o foram os enfrentamentos e as 

negociações com os brancos (Reis, 1996, p.2). Ao acessarmos os conhecimentos trazido neste 

artigo de João José Reis, notamos que as relações sociais eram muito mais profundas do que 

imaginamos. Afinal, as pessoas negras não conseguiriam sobreviver por meio de lutas e revoltas, 

assim como seus senhores não os dominariam com castigos físicos constantes. Lembremos que 

por mais que seja terrível essa comparação, senhores tinham seus escravizados como 

investimento. Outro fato que João José Reis aponta em seu artigo, é que os dominadores não 

aceitariam que seus dominados se organizassem culturalmente. Pois, sabiam que a organização e 

união cultural, era um elemento forte para resistência contra a escravização avançar. 
Porém, antes de entrar no assunto específico, mais umas palavras sobre escravidão, 
controle e resistência. Antes mesmo que o primeiro escravo desembarcado no Brasil se 
rebelasse, os senhores e autoridades coloniais já sabiam ser necessário controlar seu 
corpo e seu espírito. O regime escravocrata, como todo regime de trabalho forçado, 
baseou-se fundamentalmente no chicote e em outras formas de coerção, mas não teria 
vigorado por muito tempo se só usasse a violência. 
(Reis, 1996, p. 3) 
 

         Quando João José Reis avalia que, para manter a população escravizada, era necessário que 

houvesse negociação e controle de sua existência material e espiritual, notamos que, por outro 

lado, a população negra escravizada também faz alguns movimentos em direção às formas de 

sociabilidade ante a todo universo de domínio que as relações dos seus senhores lhes impunham. 

Em se tratando das questões ligadas à religiosidade, é perceptível que o autor apresenta as 

irmandades e confrarias como um caminho usado pelos escravizados e até mesmo os libertos para 

que estes tivessem maior autonomia e mantivessem alguns laços com os seus irmanados para que 

assistências mútuas fossem prestadas.  
Entre as instituições em torno das quais os negros se agregaram de forma mais ou menos 
autônoma, destacam-se as confrarias ou irmandades religiosas, dedicadas à devoção de 
santos católicos. Elas funcionavam como sociedades de ajuda mútua. Seus associados 
contribuíam com jóias de entrada e taxas anuais, recebendo em troca assistência quando 
doentes, quando presos, quando famintos ou quando mortos. Quando mortos porque uma 
das principais funções das irmandades era proporcionar aos associados funerais solenes, 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

35 

com acompanhamento dos irmãos vivos, sepultamento dentro das capelas e missas 
fúnebres. 
(Reis, 1996, p. 4) 
 

            As irmandades são descritas por João José Reis como um espaço onde também havia 

hierarquia. O autor reforça que os brancos compreendiam irmandades e confrarias como um 

elemento de domesticação para que a cultura e os ritos de África não se sobrepusessem aos do 

colonizador. Porém, as populações negras e seus descendentes tornaram as confrarias e 

irmandades espaços em que podiam, de certa forma, viverem alguma autonomia, subjetividades e 

se relacionarem com os seus, ainda que estes fossem originários de nações diferentes. Idealizadas 

pelos brancos como um mecanismo de domesticação do espírito africano, através da africanização 

da religião dos senhores, elas vieram a constituir um instrumento de identidade e solidariedade 

coletivas (Reis, p.4). Mas, as irmandades também traziam suas diferenças e conflitos. Tanto entre 

os irmanados negros em função de serem de nações originárias distintas como com a presença de 

brancos para que não se pudessem avançar em alguma forma de associação que levasse a um 

levante escravo, por exemplo. Os brancos procuraram participar das irmandades de cor como 

estratégia de controle, não obstante muitos talvez também o tenham feito por sincera devoção 

(Reis, p. 12). Sobre a devoção dos brancos mencionada pelo autor, de fato não podemos descartar. 

Afinal, a colonização trouxe o cristianismo e poderiam pessoas terem em si o princípio de servidão 

sincera ao deus cristão se associando às irmandades. Porém, precisa ser dito que a presença de 

brancos em irmandades pretas, muitas vezes eram mal recebidas pelos irmanados. João José Reis, 

cita que houve uma desavença entre os irmãos da Irmandade de São Benedito que não aceitaram 

um branco ocupando alto cargo na ordem. Essa questão, ainda segundo o autor, foi levada até a 

rainha da época D. Maria I que, por sua vez, atendeu aos negros da irmandade. Mas, as irmandades 

revelavam um papel que ia além da religiosidade, presença na sociedade e sociabilidade diante 

dos opressores.  
Esta disputa na Irmandade de São Benedito revela a luta pela manutenção da autonomia 
negra dentro de suas organizações permitidas. Mas as irmandades empreenderam outras 
lutas. A tradição oral do Rosário das Portas do Carmo menciona que esta irmandade 
defendia liberdades ameaçadas de irmãos alforriados e pleiteava, junto aos senhores, a 
alforria de membros escravos que pudessem pagá-la. Algumas irmandades emprestavam 
dinheiro para seus associados comprarem a liberdade, embora, por falta de recursos, 
nenhuma delas pudesse favorecer a muitos com esse tipo de crédito. (Reis, 1996, p.15) 
 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

36 

                  Claro, que a formação da Irmandade da Boa Morte há mais de duzentos anos, gerou 

muitos conflitos dentro da sociedade soteropolitana. Para compreender esse movimento, se faz 

necessária uma contextualização histórica. Ao buscarmos fontes bibliográficas, temos inúmeros 

artigos acadêmicos e referências em obras sobre as irmãs. Há autores que trazem a história da 

fundação da Irmandade em um período anterior ao século xix. 
Fundada supostamente no início do século XVIII, em Salvador, a Irmandade de Nossa 
Senhora da Boa Morte, ou simplesmente Boa Morte, é uma organização formada por 
mulheres negras, cujos princípios religiosos orientadores são o 
catolicismo e o candomblé. (Conceição. 2017, p. 63) 

 
           A antropóloga Joanice Conceição, apresenta alguns elementos que versam sobre a forma 

que a Boa Morte foi concebida em uma perspectiva ritualística que incluiu mulheres para cuidar 

dos mortos. Em sua Obra, Irmandade da Boa Morte e o Culto de Babá Egum, sua análise 

antropológica, ajudar a compreender o comportamento das irmãs em seu hibridismo ora em 

elementos católicos, ora do candomblé. Falaremos mais sobre a abordagem da Dra. Joanice 

Conceição no decorrer desse texto. Em termos audiovisuais, nos deparamos com séries 

documentais que apresentam narrativas sobre a formação dessa irmandade. O canal da plataforma 

Youtube O Povo Brasileiro em Festa, produziu um desses documentários. O episódio oito, trata 

especificamente da Boa Morte. Valmir Pereira dos Santos, coordenador do grupo Esmola Cantada, 

explicou que as mulheres desta irmandade eram originalmente ganhadeiras ou mulheres de ganho. 

Nesse sentido, a Boa Morte nasce no interior de um movimento de mulheres escravizadas. 

Portanto, a resistência é um fator inerente a sua existência.  

 

2.3 - Diferencial: a Irmandade da boa Morte – movimento feminista e abolicionista negro 

 

               As irmãs da Boa Morte que iniciaram seu projeto de formação em Salvador, na Bahia no 

início do século xix, demonstram inúmeros diferenciais em relação às outras ordens religiosas. 

Em primeiro plano, já percebemos que nesta ordem religiosa, a presença é exclusivamente de 

mulheres negras. Algumas libertas e outras em situação de escravização. As mulheres que já 

haviam conquistado a liberdade, trabalhavam em diversos serviços. As ganhadeiras, como eram 

conhecidas na época, executavam inúmeras tarefas, desde afazeres domésticos até venda de 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

37 

produtos em seus tabuleiros nas ruas da cidade do Salvador. Ainda seguindo a análise do 

Coordenador do grupo Esmola Cantada, as mulheres ainda quando libertas, escolhiam ficar nos 

locais de trabalho com vistas em auxiliar os seus companheiros e companheiras em situação de 

escravização, levando agasalhos, alimentos e medicamentos retirados das casas grandes para fazer 

a vida dessas pessoas menos árdua. As mulheres livres que decidiam ir embora, segundo Valdir 

Pereira do Santos, seguiam com seus trabalhos de venda dos produtos e serviços que dispunham 

para que, com o recurso financeiro auferido, fosse possível a compra de escravizados – a lei da 

época permitia que todos os livres podiam comprar, para assim, poder libertá-los. Essas 

observações a partir das análises da fala do Coordenador do grupo Esmola Cantada, nos ajuda a 

compreender como eram os atos de resistência de muitas mulheres negras antes mesmo de 

formarem a irmandade propriamente dita. Após a fundação da Boa Morte, as irmãs, assumem esse 

papel de prestadoras de auxílios, inclusive financeiros. 
Em Salvador, os jejes tinham desde 1752 sua própria Irmandade do Senhor Bom Jesus 
das Necessidades e Redenção, que funcionava na igreja do Corpo Santo, na Cidade 
Baixa. Os nagôs da nação queto reuniam-se na igreja da Barroquinha, em torno da 
Irmandade de Nossa Senhora da Boa Morte, designação que evoca a relevância do ritual 
fúnebre para seus fundadores. Os angolas se acomodavam em muitas irmandades, tendo 
sido provavelmente os primeiros a criar confrarias, pois foram os primeiros africanos a 
serem trazidos em grande número para a Bahia. (Reis, 1991, p.56) 
 

            Reis, reforça os argumentos sobre a forma como as irmãs da Boa Morte cuidavam de 

assuntos que iam além das questões religiosas. Ainda fica evidenciado o grande respeito pela 

manutenção do culto aos seus ancestrais. A ancestralidade que, por sinal, é tão cara para as pessoas 

pertencentes às nações afro-diaspóricas por se tratar de resgates de suas histórias. Daquilo que 

lhes foi roubado em prol da manutenção de um sistema pautado no acúmulo de riquezas a partir 

do capital e exploração de pessoas. A burguesia rasgou o véu do sentimentalismo que envolvia as 

relações de família e reduziu-as a meras relações monetárias. (Marx, 2005. p 42) 

            Porém, retomando o documentário O Povo Brasileiro em Festa 

(https://www.youtube.com/@opovobrasileiroemfesta8265), episódio 08, sobre a Boa Morte, é 

importante ressaltar a análise de Valmir Pereira dos Santos, presidente do grupo Esmola Cantada, 

que se refere às mulheres da Irmandade como um movimento feminista e abolicionista de pessoas 

pretas em pleno século xix. Ainda que o termo feminismo para o período não existisse. Ele traça 

esse paralelo visto que essas mulheres gozavam de certa independência financeira em muitos 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

38 

casos. Valmir Pereira dos Santos, reforça em sua fala que até os dias atuais, as mulheres da 

Irmandade mantêm as atividades de comércio, inclusive movimentando o turismo de Cachoeira, 

cidade sede da Boa Morte na Bahia e auxílio para suas irmanadas perpetuando a tradição de mais 

de duzentos anos. Um fato notadamente importante de se ressaltar é a presença exclusiva de 

mulheres pretas e praticantes de religiões afro-brasileiras dentro da Irmandade. Sobre as práticas 

religiosas, falaremos em um segundo momento. Veremos, agora a exclusividade das mulheres 

dentro da Irmandade. 

            No Brasil do período colonial, sabemos que a manutenção do patriarcado era uma regra. 

As mulheres, em linhas gerais, não tinham liberdade, eram vistas como uma subcategoria – 

inclusive as brancas. Na verdade, ela (quem? O autor se refere a mulheres brancas do Brasil 

colonial) entrincheirou-se no próprio lar - ao qual, em decorrência da nova "ordem", estava de 

certa maneira presa. (Alves, 2016) As poucas atividades que poderiam incluir mulheres fora do 

espaço doméstico, estavam vinculadas aos ritos religiosos. Nesse contexto, podemos ver a 

importância das ordens terceiras no processo de socialização dessas pessoas. Sobre a presença 

feminina nas irmandades religiosas, podemos observar que: 
As irmandades de um modo geral aceitavam mulheres. No século XVII elas compunham 
30% dos que ingressavam na Ordem Terceira do Carmo, proporção que subiu para 39% 
no século XVIII. Na Ordem Terceira de São Francisco, entre 1760 e 1770, 35,2% dos 
novos filiados eram mulheres. Já na ordem dominicana, entre 1816 e 1850 entraram 
poucas, uma para cada oito homens, expressão do perfil sexual da imigração portuguesa. 
Talvez refletindo uma tendência das irmandades de cor, na de Nossa Senhora dos Pardos 
do Boqueirão o ritmo de adesões femininas foi grande entre 1789 e 1807, quando a média 
de ingresso anual contava 43 homens e quarenta mulheres, diferença relativa desprezível. 
Neste período, foram registrados 1568 irmãos, 48,6% dos quais do sexo feminino. (Reis, 
1991 p. 58) 
 

 
           Diante das informações apresentadas, é possível notar uma crescente participação de 

mulheres em irmandades religiosas. Porém, ainda segundo Reis, elas seguiam, em sua maioria, 

acompanhadas por seus maridos. Assim, a exclusividade da presença feminina na Boa Morte se 

revela muito interessante. Apesar de também haver quem acredite que a irmandade há muito 

tempo instalada na cidade de Cachoeira, na Bahia, não seria de fato uma ordem religiosa católica.  

           Em sua obra, O Candomblé da Barroquinha, Renato da Silveira (2006) faz essa 

consideração. Aponta que a Boa Morte não se configura como uma irmandade propriamente dita. 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

39 

Cita Luiz Cláudio Nascimento, pesquisador da Boa Morte para apontar o provável período de 

fundação da ordem terceira, reforça que sua fundação é datada entre 1820 e 1850, confirma que 

as mulheres eram consideradas negras de partido alto – com recursos econômicos para alforriar 

suas irmãs sacerdotisas, e também pertencentes ao culto do candomblé. 
 
Assim, a devoção nos seus primórdios era uma fachada para mascarar o culto dos orixás 
ligados à fertilidade, à terra e às águas, jamais possuiu um compromisso nem se vinculou 
a nenhuma igreja, tendo sido, desde sua origem, uma entidade exclusivamente feminina, 
não tendo portanto nem o perfil de uma irmandade católica leiga, nem o da Sociedade 
Gueledé africana.   

(Silveira, 2006, p. 447, 448) 
 

           Porém, respeitosamente, com base em toda pesquisa realizada, discordo em parte com as 

postulações do autor. Afinal, a crença nos Orixás e os ritos do Candomblé não são elementos 

deixados de lado pelas irmãs. Aliás, faz parte da trajetória dos festejos e toda ritualística e 

simbolismos do culto aos Orixás implementados durante os dias em que há as comemorações 

ainda que feitos em momentos distintos. A própria igreja católica reconhece a Boa Morte como 

Irmandade leiga e colocou em seu calendário a festa do mês de agosto. Padre Hélio Cézar Leal 

Vilas-Boas, pároco da Igreja de Nossa Senhora da Boa Morte e Glória de Cachoeira, explica no 

documentário O Povo Brasileiro em Festa, que as mulheres da ordem terceira conseguem ver na 

figura que representa Maria, mãe de Jesus, a libertação das diversas formas de servidão. Para ele, 

a igreja reconhece a festa, as comidas, o samba, os ritos pessoais de cada irmã como algo único, 

independente de outras devoções. Na visão do Padre Hélio, a Irmandade existe e se mantém para 

unir os ritos religiosos saudando inclusive as ancestrais falecidas. As histórias relacionadas com o 

surgimento e desenvolvimento deste grupo de mulheres, são oriundas e das tradições orais. Como 

dito anteriormente, obras audiovisuais, artigos acadêmicos e pesquisas demonstram a importância 

dessa irmandade. 

            Durante a pesquisa de outras fontes áudio visuais, encontrei o programa Conversa Preta, 

exibido pela Rede Bahia, afiliada da Rede Globo. Este trouxe para o público elementos ligados à 

história da Irmandade. No programa, há a explicação de que esta é composta exclusivamente de 

mulheres negras. A importância de obras áudio visuais nesse caso, é grande. Afinal, muito do que 

se conhece sobre a formação e manutenção da Boa Morte, está contida na oralidade.  
Acredito que o uso de história oral teria os mesmos efeitos positivos que vem ocorrendo 
no meu trabalho com mulheres. Pode também proporcionar aos alunos e a comunidade 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

40 

na qual eles estão inseridos a percepção de que povos “sem escrita” (entenda-se, povos 
que não seguem o padrão euro-asiático de escrita) não são povos sem cultura e destruir a 
ideia nascida no século XIX de que o documento oficial é a única “prova fidedigna” de 
uma suposta “verdade histórica”. Apesar das mudanças pelas quais a História já passou 
desde o surgimento dos Annales, essa concepção ainda é recorrente, pois ela foi usada 
pelos europeus para deslegitimar a história de povos africanos e indígenas durante a 
colonização e permanece viva no senso comum. Dessa forma, a história oral pode 
apresentar para os jovens e para as suas comunidades que a cultura oral tem tanta validade 
quanto à escrita. 

(Tavares, 2014. p, 195)  
 

          No vídeo, há uma indicação de como a Irmandade se mantém até os dias atuais. As 

ancestrais participam da Boa Morte. Muitas irmãs acompanhavam a irmandade antes mesmo de 

entrar e fazer parte da Ordem. Para ingressar na Boa Morte, tem que ser convidada pelas irmãs e 

mostrar interesse tanto nas atribuições junto a irmanadas, como na vida pessoal. Lembremos que 

as mulheres da Irmandade são senhoras adeptas do Candomblé que também mantém a devoção à 

Nossa Senhora da Boa Morte, esta que para os católicos, é a mãe de Jesus.  

            Cacau Nascimento, historiador baiano, afirma que não existe um consenso sobre a data de 

surgimento da Irmandade em Salvador. Especulações colocam como possivelmente os anos de 

1800 a 1820 o período provável para criação da irmandade. Para Nascimento, as mulheres da boa 

morte e outras populações diaspóricas sabiam que o tráfico era ilegal e muitas pessoas exigiam 

suas liberdades. Há ainda uma abordagem sobre o fato da Boa Morte se tratar do primeiro 

movimento feminista e abolicionista dentro daquilo que ele nominou como América Escravista. 

A irmandade surgiu no bairro da Barroquinha, em Salvador. Muitas africanas e suas descendentes 

viviam na região. Estas assumiram os cuidados com a igreja que levava o nome do bairro nesse 

contexto que se formou o culto de N.S. da Boa Morte a partir dessas mulheres afrodiaspóricas. O 

historiador afirma ainda que a irmandade da Boa Morte, na verdade, trata-se antes de tudo, de uma 

devoção onde mulheres negras, acima de cinquenta anos são cultuadoras do candomblé ao passo 

que também cultuavam a santa católica. Ressalta também que estas levam consigo alguns traços 

dos ritos muçulmanos, a exemplo do bioco – véu de origem islâmica. Ou seja, segundo esse 

historiador, a Boa Morte seria uma Irmandade malê. 
A expressão malê vem de imalê, que na língua iorubá significa muçulmano. Portanto os 
malês eram especificamente os muçulmanos de língua iorubá, conhecidos como nagôs 
na Bahia. Outros grupos, até mais islamizados como os haussás, também participaram, 
porém contribuindo com muito menor número de rebeldes. 

(REIS, p. 3) 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

41 

Revolta dos Malês 
                 

              O historiador Ubiratan Castro de Araújo, falecido em 2013, também apresenta sua análise 

sobre o fato de a irmandade ter base islâmica. Este afirmou, em entrevista também para o programa 

Conversa Preta, da Rede Bahia, que vínculos criados a partir de crenças religiosas como a 

muçulmana, traz consigo solidariedade entre as lideranças islâmicas que viviam em Salvador e 

aquelas pessoas que se convertiam ao islamismo. Isso demonstra como a população negra 

escravizada ou não se unia para proteger os seus contra às diversas opressões do sistema 

escravagista. Lembra inclusive, que os irmanados aprendiam a ler e escrever em árabe, o que 

reforça o vínculo e a comunicação entre estes em caso de divulgar suas crenças ou alguma outra 

necessidade.  

             Nesse período, segundo o historiador Carlos da Silva Jr., a época da formação coincide 

com um aumento do tráfico de pessoas sequestradas do Continente Africano. As revoltas sociais 

eram muito presentes em Salvador que culmina com a Revolta dos Malês. Na madrugada de 25 

de janeiro de 1835, um domingo, aconteceu em Salvador uma revolta de escravos africanos (REIS, 

p. 3). Porém, ele salienta que pequenas revoltas como fuga de famílias ou movimentos para formar 

quilombos, são traços marcantes desse período e obrigava os governantes a tomarem atitudes com 

relação ao modo de evitar tais conflitos. 
Salvador era realmente uma cidade de grande beleza. Era também rica, mas de uma 
riqueza concentrada nas mãos de poucos, dentre estes muitos estrangeiros. Uma cidade 
cujo povo era pobre, em grande parte escravizado, mas um povo inquieto e 
frequentemente rebelde. 

(Reis. p 27, 1991) 
A morte é uma festa  

             

              A senhora Nilzia de Carvalho, pertencente a Irmandade, reforça, em sua entrevista, que 

as mulheres irmanadas, em tempos de escravização de fato faziam o movimento pró abolição ou, 

em muitos casos, ajudavam nas fugas. Segundo ela, a devoção à Boa Morte vem do fato de elas 

rezarem e pedirem para Nossa Senhora ajudar os foragidos ou até mesmo os cativos para que 

tivessem uma boa morte, literalmente. Afinal, ainda segundo a senhora Nilzia de Carvalho, as 

mortes para os escravizados eram as mais cruéis possíveis. Seus corpos eram deixados em valas 

comuns, não havia dignidade nem na hora de morrer. Portanto, as estratégias para resistirem aos 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

42 

atos de desumanidade dos senhores eram as mais variadas. Walmir Pereira, administrador da 

Irmandade, relata as diversas atitudes das irmãs para salvar os seus. A compra de escravizados era 

uma delas. Ele enfatiza que não se tratava de compra para manter o cativeiro, mas, para auxiliar 

na resistência do movimento negro no século xix. Quando a compra não era possível, muitas 

mulheres da Irmandade ajudavam na fuga, alimentação, medicamentos e outros meios de socorrer 

os que necessitavam. Esse é reconhecido como um dos muitos movimentos de família negra. 

              Em se tratando do sincretismo e resistência, a irmã Nilzia de Carvalho apresenta sua visão 

sobre as mulheres cultuarem a Nossa Senhora da Boa Morte. Segundo ela, as pessoas escravizadas 

não podiam mesmo cultuar suas divindades. Quando estavam juntas, as mulheres e homens faziam 

suas orações e cantavam pontos para suas crenças. Ao perceberem a aproximação de pessoas 

brancas, as músicas se tornavam maracatu, que também envolvia cantigas e batuques. Os senhores, 

ao perceberem que se tratava de outra coisa que não tinha viés religioso, se retiravam. Assim que 

percebiam sua saída, os deuses voltavam a ser cultuados pelos cativos.   

           A Festa da Boa Morte é contemplada por meio do Decreto Estadual 12.227/2010. Os dias 

de devoção e festejos, além das irmãs, são considerados patrimônio imaterial da Bahia, o IPAC – 

Instituto do Patrimônio Artístico e Cultural explica em sua página na internet como ocorre os 

momentos da festa e ritos. 
Manifestação característica da religiosidade popular que acontece todos os anos na cidade 
de Cachoeira, no Recôncavo baiano. A festividade se inicia no dia 13 de agosto, dia 
dedicado às irmãs falecidas. Nestes dias as irmãs vestem-se de branco, saem em procissão 
carregando a imagem postada sobre um andor rumo a Igreja Matriz de Nossa Senhora do 
Rosário. No dia 14, com a imagem de Nossa Senhora da Boa Morte, as irmãs saem da 
sede da Irmandade em procissão noturna, carregando velas, entoando cânticos proferidos 
durante o percurso fazendo menção à dormição de Nossa Senhora. 

(http://www.ipac.ba.gov.br/festa-da-boa-morte)             
              

            O reconhecimento da Irmandade e Festa da Boa Morte como patrimônio imaterial, é de 

extrema relevância. O rito das irmãs e toda movimentação da cidade no entorno desse evento, faz 

com que as tradições ancestrais permaneçam vivas. A manutenção e proteção dessa história, é 

resistência de fundamenta a reverência da ancestralidade. Expandir o conhecimento sobre as 

irmanadas é algo que pode servir de exemplo para outras manifestações igualmente relevantes 

historicamente também sejam mencionadas e propagadas na historiografia do Brasil. 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

43 

            Por fim, porém não menos importante, busquei uma abordagem antropológica, a partir da 

leitura da obra Irmandade da Boa Morte e Culto de Babá Egum: Masculinidades, Feminilidades e 

Performances Negras da Dra. Joanice Conceição, já citada aqui anteriormente. Penso que analisar 

a Irmandade da Boa Morte sob a ótica de uma mulher, antropóloga e pertencente ao candomblé, 

traz um aporte de conhecimentos para que possamos compreender melhor o funcionamento, as 

peculiaridades dessa ordem religiosa. Porém, a pesquisa de campo realizada por esta cientista, faz 

com que ela busque também compreender o funcionamento do catolicismo e sua relação com a 

Boa Morte. A autora reforça em sua escrita o objetivo das irmãs. 
O objetivo é render homenagem às irmãs falecidas através dos rituais mortuários de 
matriz africana, que se misturam aos rituais católicos; porém, o estilo que 
verdadeiramente orienta suas vidas parece ser mais o africano, ainda que os rituais 
estejam reelaborados e ressignificados. 

(Conceição, 2017, p. 63) 
  

            Joanice Conceição avalia que a Irmandade consegue manter e, de certa forma perpetuar 

marcas trazidas pelas primeiras mulheres que aqui chegaram forçadamente (Conceição, p. 64). A 

autora faz uma análise sobre as cerimônias da Boa Morte que remetem a princípios de África e do 

ocidente católico. Para ela, as cerimônias da Boa Morte que são feitas no mês de agosto promovem 

uma ligação entre os que já partiram e as comidas da chamada Ceia Branca, promovida pela 

Irmandade. Aqui, a morte africana é revestida pela simbologia católica, ao mesmo tempo que a 

Boa Morte transita também pelo universo de candomblé (Conceição, p. 14). Algo que chama 

atenção na leitura da obra desta autora, é o fato de ela salientar que as irmãs se negam a fazer 

qualquer ritual ligado ao candomblé e dizem se dedicar integralmente aos rituais católicos durante 

o período de festejos para Nossa Senhora da Boa Morte. 
A atitude de negação das integrantes da Boa Morte traz à tona a perseguição que as 
religiões de matriz africana sofreram no período escravista e que, ainda hoje, são alvo de 
muito desrespeito. O comportamento das integrantes coloca em relevo as adversidades 
superadas pelos adeptos que viram uma religião, tida como marginal, tornar-se símbolo 
da Nação brasileira. 

(Conceição, p. 15) 
  

           Sobre a perseguição que as religiões de matrizes africanas sofrem no Brasil, podemos 

entender bem as razões. Afinal, já foram aqui mencionadas. É possível compreender o que a autora 

pretende nos transmitir sobre o caráter secreto de alguns rituais das irmãs da Boa Morte. É sabido 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

44 

que, as pessoas de fora do grupo das irmãs especulam o que acontece em rituais privados. Porém, 

a autora reforça em sua escrita que isso ajudou a manter muito de suas identidades. Porém, existe 

uma preocupação apontada na obra. O fato da festa da Boa Morte ser cada vez mais um evento 

tratado como turístico, que pode descaracterizar o real sentido dos festejos para as irmãs e o 

número de irmanadas que gradativamente diminui. No livro, há um depoimento de uma das 

participantes que relata o fato das irmãs mais velhas não darem conta de todos os festejos e eles 

correrem o risco de cair nas mãos de terceiros, não pertencentes ao grupo da ordem religiosa. 
Acho que deveria ter uma festa lá perto do cais para os turistas, porque o turista vem 
depois da procissão não tem mais nada para ver; aí, tendo a festa por lá, continua se 
distraindo até ir embora. Eu estou de acordo que faça a festa deles de noite, mas que não 
venha atrapalhar o setor das missas e da procissão; Cachoeira é grande, tem espaço para 
todo mundo. Também sou de acordo que entrem outras mulheres porque entrei em 74 e 
não entrou mais ninguém, já morreram mais de 30 e se entrou 10 foi muito. Não está 
renovando; todo ano botava irmã de bolsa assim para ajudar, para ficar vendo o 
procedimento dela, daí olhava se podia fazer parte da irmandade; a pessoa ia aprendendo 
as coisas para ser irmã. As que estão, estão ficando velhas, não está aguentando nem fazer 
a festa, carregar o andor... 
(Depoimento recolhido com uma integrante em 2003) 

(Conceição, 2017, p. 66) 
           

        Joanice Conceição também aponta o cuidado e a devoção das irmãs, em todas as hierarquias 

da irmandade. Ressalta que os simbolismos das práticas ritualísticas são notórias tanto no que diz 

respeito ao catolicismo como no candomblé. Ambas, se mesclam e apresentam identidade. 
Os rituais realizados publicamente pelas mulheres da Boa Morte dizem respeito à morte 
de Maria, porém, nessa oportunidade, as integrantes estabelecem uma relação direta com 
os orixás relacionados à morte, ou seja, divindades que incorporam em pessoas vivas; 
portanto, trata-se de uma maneira diversa de render homenagem aos mortos. 
(Cnceição, 2017, p. 66) 

 

         Diante de tudo aqui exposto, é possível ressaltar que a história e memória de uma instituição 

como a Irmandade da Boa Morte, se faz mais do que necessária diante da manutenção do culto 

dos ancestrais e toda resistência para se manter viva na história do povo baiano e do Brasil. 

Apresentar exemplos como os das irmãs, revela um modelo de prática de ensino que aproxima os 

estudantes de realidades mais próprias. Desnuda suas visões para o enfoque de eventos ou 

personalidades construídas politicamente pelas mãos brancas e eurocêntricas. Nos imprime 

protagonismo e pertencimento. Que assim seja. 

 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

45 

CAPÍTULO 3 - ANÁLISE DO MATERIAL DIDÁTICO USADO PELOS ALUNOS DOS 

SÉTIMOS ANOS DA ESCOLA PÚBLICA ONDE SOU EFETIVA 

 

           A pesquisa tem como base o livro didático de história utilizados com os estudantes de 

ensino fundamental dois, da rede municipal de ensino, localizada no município de Lucélia, estado 

de São Paulo. A série que é o foco deste estudo, é o sétimo ano. A escolha por este ano do ensino 

fundamental se dá por alguns fatores, entre eles: nesta etapa/ano de estudo, as e os estudantes já 

estão ambientados com a escola em sua maioria, assim como a utilização dos recursos didáticos 

que estão à disposição deles e delas, além de muitos já terem sido iniciados em projetos de 

pesquisa locais incluindo processos identitários de reconhecimento da importância dos povos 

negros e originários na construção da história. Como se trata de um projeto que envolve 

representatividade e muitos desses estudantes são afrodescendentes ou negros, esse toma uma 

maior proporção e relevância. (29/01) O livro destinado aos alunos do sétimo ano, contemplam 

temas como, por exemplo: O mercantilismo e a colonização da América, as fronteiras na América 

portuguesa, Povos africanos e a conquista dos portugueses que nos parece apontar para o 

protagonismo dos europeus em detrimento de outros povos como é o caso dos africanos e 

originários. Porém, os objetos de conhecimento, em que pese o fato de abordarem saberes e 

culturas de outros povos não europeus, ainda assim os relaciona com os colonizadores. Na imagem 

do índice do livro apresentada abaixo, podemos ver alguns desses conteúdos. Estes seguem as 

bases da BNCC. O município onde atuo, forjou seu currículo interligado diretamente com a Base 

Nacional de Conteúdos Curriculares. Sendo assim, o que trabalhamos fundamenta-se nesse 

modelo. 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

46 

 
Figura 1. Índice do livro Teláris PNLD, 2020 

                
              O conjunto de livros didáticos adotados em processo de votação pelos professores entre 

os anos de 2019 e 2023, foi o Teláris história, ensino fundamental, anos finais, autores Cláudio 

Vicentino, José Bruno Vicentino. Portanto, esse material é o foco da análise. A turma recorte esse 

estudo, cursa o 7º ano do ensino fundamental. O material destinado para esta fase de aprendizagem 

aborda, segundo a BNCC, conteúdos relacionados à compreensão sobre a formação do continente 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

47 

americano bem como a presença dos africanos neste local, entre outros. Segue abaixo em especial 

o capítulo 10 do livro e alguns objetos de estudo que foram analisados. 
 

 
   Figura 2, tabela de habilidades livro Teláris. Capítulo 10 

 

             De posse do material didático, observei, a partir de suas temáticas nos títulos dos capítulos 

- em especial o capítulo 10, se apresentam dentro de um ponto de vista que se mantém há décadas. 

O europeu. Nota-se que cada capítulo parte de do pressuposto da visão europeia sobre os povos 

africanos, ou os originários. A sensação de que o sentido histórico é dado apenas a partir de 

pressupostos advindos dos colonizadores. 
O problema da narrativa mestra eurocêntrica foi evidenciado pelos pesquisadores do 
ensino de História no final dos anos 1980 e causa espanto perceber que ainda se configure 
como um impasse que se tentou enfrentar na primeira versão da BNCC, em 2015, e não 
se conseguiu superar. Mesmo a importante conquista das leis sobre cultura afro-brasileira 
e indígena encontra seus limites na velha organização quadripartite do século XIX que 
insiste em permanecer como uma tradição social bem sedimentada.  
(Moreno, 2019, p. 111) 
 

             O que o autor Jean Carlos Moreno aborda nesse recorte vem ao encontro daquilo que 

analiso ao me deparar com o livro didático de história. Devo aqui salientar que não se trata apenas 

do livro Telaris, ao longo de minha carreira lecionando, já me deparei com inúmeros semelhantes 

na abordagem eurocêntrica dos conteúdos de história. Mas, Moreno em sua obra Tempo 

Colonizado já apresenta a discrepância entre a necessidade de estudar história para além da visão 

europeia e a dificuldade de implantar esse modelo de fato. 
Em 2015 quando, na construção da primeira versão da Base Nacional Comum Curricular 
(BNCC), tentou-se interferir e modificar a lógica eurocêntrica da organização da História 
escolar, a reação dos próprios historiadores em suas associações de cátedra foi veemente. 
Até mesmo a Associação Nacional de História (ANPUH), que tantas vezes se ergueu na 
defesa dos valores democráticos no país, emitiu uma Carta de Intenções (2016) que, em 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

48 

seu item 5, exigia que na nova prescrição curricular “se contemple os conteúdos de 
História Antiga e Medieval” 
(Moreno, 2019, p.100) 
 

            Portanto, é possível observar com base nessa leitura, que não há um consenso de como se 

trabalhar temas históricos sem que haja essa divisão pautada no tempo do europeu que, em nosso 

caso, é o colonizador. Dito isso, se faz necessário nesse estudo abordar os conteúdos que dizem 

respeito às populações não europeias evidenciando suas fundamentais relevâncias em na 

construção de nossa diversidade e identidade aqui no Brasil. 
A dualidade, a tentativa de conciliação, tem sido marca da cultura brasileira. O que é 
preciso buscar é o entendimento do porquê de tão longa permanência do tempo 
colonizado no ensino e na aprendizagem da História e encontrar caminhos concretos para 
sua superação. 
(Moreno, 2019, p 100) 

        

           É importante a busca constante de conciliação entre o que os materiais disponíveis para o 

trabalho possuem e o que podemos trabalhar além deles. Afinal, os livros didáticos não devem ser 

totalmente descartados. Eles são um dos caminhos que podemos utilizar até para questionar a 

disposição dos temas elencados. Durante o período que cursei história, no campo da didática do 

ensino, muito se falava sobre as mudanças ocorridas durante a década de 1990 aqui retratado por 

Jean Carlos Moreno. 
No que diz respeito ao combate ao eurocentrismo, a situação foi um pouco diferente. No 
rol extenso de conteúdos e possibilidades de abordagens, inspirados na historiografia 
francesa, o enfrentamento e as estratégias de superação desta concepção arraigada no 
ensino de história brasileiro ficavam diluídos entre tantas alternativas de escolha 
oferecidas ao professor. Mesmo tendo o grande mérito de ter valorizado profundamente 
as culturas indígenas e destacado muitos elementos de História da África, percebe-se que 
estes conteúdos se apresentavam como uma opção entre outras para abordar temáticas 
universais, deixando a cargo do professor a difícil escolha de que caminho privilegiar. 
(Moreno, 2019, p. 106) 
 
 

             A observação descrita pelo autor evidencia um grande dilema até os dias atuais para nós, 

professores. Mesmo dispondo da BNCC, ainda é difícil buscar formas de enfatizar a história dos 

colonizados a partir dos pressupostos de suas capacidades intelectuais, sociais e de poderes se 

levarmos em consideração que o livro didático, muitas vezes é nosso maior recuso em sala de aula 

e este nos leva para o lugar eurocêntrico. Desse modo, penso que trabalhar a história sob uma 

perspectiva não eurocêntrica ainda é um desafio para a maioria dor profissionais de ensino em 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

49 

história. Porém, extremamente necessária a busca por ensino que superam a colonialidade de 

poderes e saberes. 

             Apesar do livro didático Telaris do sétimo ano seguir a BNCC, é possível observar que 

desde o primeiro capítulo, a história é contada sob a ótica do europeu e suas conquitas nas páginas 

14, 15 e 16 desse livro, é possível ver o título da unidade 1 - Europa, América e Oriente: 

transformações, encontros e conquistas. Assim seguem os outros temas como a unidade 2 - 

Transformações culturais, religiosas e políticas na Europa moderna, a unidade 3 - Europa e a 

colonização da América, unidade 4 - Escravidão, economia e dinamismo colonial. Reforça, 

portanto, o ponto de partida para contar a história tomando por base a Europa. Meus 

questionamentos estão em como poderei trazer a história contada no livro para o plano da 

ressignificação de conteúdo de modo a questionar o eurocentrismo contido nos textos dispostos 

neste suporte pedagógico. Mesmo ao verificar os títulos dos capítulos dispostos no livro em 

questão, é notória a presença do viés europeu para contar os eventos históricos. Assim, foi 

necessária a busca por autores e autoras que abordam história na sala de aula. Ou seja, busquei 

aproximar a prática de ensino do que é abordado em temas do livro que trabalho para realidade 

dos meus alunos e para enfatizar que os povos não europeus têm suas vivências e especificidades. 

Afinal, compreender a história dos descendentes de África e dos africanos pela ótica da construção 

de saberes relevantes, faz parte da formação de uma educação antirracista. Segundo o site de 

associação de investidores sociais privados, GIFE 
Dados do Censo Escolar de 2022 mostram um grande percentual de estudantes pretos e 
pardos no EJA (Ensino para Jovem e Adulto). Segundo o levantamento, 77,5% dos 
matriculados no Ensino Fundamental são estudantes negros, enquanto 20,2% são 
brancos. 
(https://gife.org.br/) 
 

           Esta organização sem fins lucrativos nos mostra pelos dados coletados a emergência de 

uma educação voltada para a prática de valorização do conhecimento e cultura do povo negro, 

visto que a grande maioria dos estudantes são alunas e alunos afrodescendentes. Se enxergarem 

em processos históricos que evidenciam o protagonismo e a resistência de seus ancestrais, é 

fornecer oportunidades de conhecimento e empoderamento. Sobre esse aspecto, doutora Bárbara 

Carine salienta que 
É preciso intelectualizar pessoas negras. Nesse sentido, destaco a importância de 
intelectualizarmos pessoas negras. Se fomos destituídos de humanidade pelo atributo da 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

50 

razão, é pelo intelecto que reconquistamos a nossa dimensão humana. Desse modo, 
apresentar referências teóricas de intelectuais negros e negras é essencial. 

(Pinheiro, p. 83, 2023) 
 

              Esse trecho da obra Como ser um educador antirracista, é profundamente pertinente 

quando pensamos o quanto a história da humanidade caminhou dentro da estrutura racista 

replicando ao longo de séculos elementos de desumanização de corpos negros. Nesses termos, 

devemos atentar para nossa formação e prática educacional, para que o discurso falacioso da 

superioridade de civilizações europeias não prevaleça. Devemos nos formar para além dos livros 

didáticos. Usá-los como suporte pedagógico até para problematizar os títulos neles propostos. 

             Preciso aqui salientar que o livro didático que trabalho no sétimo ano, Teláris apresenta 

textos que tratam da resistência de povos nativos do continente americano, povos africanos, 

impérios como o de Mali, resistências contra a escravização. Porém, noto uma ausência de 

protagonismo em relação a estes povos e suas histórias. Como ressaltei anteriormente, os temas 

partem de pressupostos europeus. Em que pese o fato de os autores trazerem textos sobre povos e 

culturas não europeias, o princípio é da história linear e eurocentrada. 

             Quando foi concebida a ideia de tratar a história de resistências e sociabilidades partindo 

do exemplo das mulheres que compõem a Irmandade da Boa Morte, na Bahia, o objetivo era trazer 

visibilidade para a história do Brasil contada por meio de uma perspectiva que vai além da 

colonialidade ou dos saberes etnocêntricos europeus. 

 
Nos mais de quinze anos da aprovação da referida da Lei 10.639/2003, se percebe que a 
descolonização do imaginário racial ainda está em curso no espaço escolar, ainda há, 
demanda tanto de elaboração de materiais didáticos, que tenham como princípio a 
desconstrução do preconceito racial vivenciado pela população negra e os povos 
indígenas, como a elaboração de formações de professores e de professoras 
comprometidas/os em repensar suas ações pedagógicas para uma educação decolonial. 

(Felipe, ano. p 56) 
 

            Por outro lado, quando tratamos da Lei 10.639/2003, que completou em 2023, vinte anos, 

a aplicação de conhecimentos sobre história da África e Cultura Afro-brasileira é além de 

legalizada, uma necessidade que urge na promoção de uma educação emancipadora e antirracista 

de fato. Mas, acima disso, é um compromisso moral dos professores de todas as disciplinas - 

compreender a construção do seu povo, refletindo sobre como essa história foi escrita sob a lógica 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

51 

do poder de quem a detinha – os europeus, nossos colonizadores. Assim, poderemos entender os 

porquês de muitos agentes históricos não fazerem parte da construção historiográfica do nosso 

povo. 

              Desta pesquisa e atividade de reflexão, que se gerou o produto  final que consistiu na 

elaboração de uma aula oficina, com vistas na formação de professores tomando como base os 

conhecimentos agregados por autores como Jean Carlos Moreno que aborda as noções de tempo 

e estudos históricos que superam a visão eurocêntrica de marcadores temporais. O intuito, é 

possibilitar aos profissionais de ensino,  reflexões sobre a construção das diversas vertentes 

históricas ao longo do tempo e fazê-los imergir em conhecimentos que abraçam visões que vão 

além da colonialidade estabelecida e colocada como verdade absoluta por tanto tempo. Desse 

modo, possibilitar que estes construam suas sequências didáticas abordando temas diversos sobre 

grupos étnicos, ou até mesmo outros saberes históricos, partindo de conhecimentos mais próximos 

de nossas realidades, e das realidades dos diferentes grupos étnicos e sociais Por meio da formação 

continuada para esses profissionais, será possível oferecer para  os dissentes, uma abordagem 

histórica que privilegie sujeitos e grupos  sociais históricos que sempre estiveram excluídos da 

história e  dos documentos educacionais de forma que possam ser abordados conteúdos de forma 

mais  empática sobre os protagonistas históricos ainda não contemplados na historiografia e nos 

livros didáticos. Sobre a formação continuada para educadores antirracistas, a Doutora Bárbara 

Carine Soares Pinheiro, em sua obra Como ser um educador antirracista. 

 
Falei aqui bastante sobre o aspecto da formação, pois ele é importantíssimo para qualquer 
escola que se propõe a ser antirracista. Esse compromisso formativo continuado precisa 
ser assumido pela escola, seja formando internamente, seja contratando pessoas com 
expertise prática e teórica no campo. Infelizmente os cursos iniciais de formação de 
professores/as (pedagogias e licenciaturas) no Brasil não cumprem esse papel, mesmo 
depois de vinte anos da Lei n. 10.639/2003. Fizemos isso pontualmente com nossos/as 
educadores/as, que se desenvolveram localmente e depois se tornaram sementes, 
aprimorando os conhecimentos adquiridos não só nas práticas escolares na Maria Felipa, 
mas nos seus outros locais de trabalho e na sua vida como um todo. 
(Pinheiro, 2023, p. 78) 

              
            

                A escola Maria Felipa é a primeira no Brasil voltada para a formação de alunos e alunas 

com o foco na educação afrodescendente e africana. Sigo o trabalho realizado e as explanações de 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

52 

Bárbara Carine há alguns anos, a obra Como ser um educador antirracista, é perfeita para pais e 

professores compreenderem a importância do letramento racial e social na formação de crianças 

e jovens. Tenho a esperança de trazer a prática da construção dos estudos antirracistas em história 

por meio dos inúmeros conhecimentos produzidos através de intelectuais negros e negras. Estes 

que maravilhosamente ganham cada vez mais o merecido e necessário espaço nas mais diversas 

mídias. Porém, no passado, por força da política de apagamento provocada pelo racismo estrutural, 

foram deixados e deixadas de lado. Minha prática educacional visa ser aliada e promotora de obras 

desses intelectuais tanto na formação docente, como dissente. No contexto do corpo de 

educadores, tenho esperança de possibilitar o aprimoramento dos planos docentes, de modo que 

esses se tornem, mais relevantes em uma perspectiva de construção de diversidade dos saberes, 

contemplando o alcance do senso de criticidade, autoconhecimento e autoidentificação por parte 

dos alunos negros e negras que, outrora, não se viam como possíveis participantes na formação 

da história do Brasil, com seus antepassados, ou os viam da forma distorcida conforme a 

colonialidade apresenta, ou seja, como dominados e subalternos. A ideia é mostrar que isso não 

corresponde com a realidade. A autora Bárbara Carine reforça a necessidade de formação 

constante dos educadores em pautas voltadas para os grupos sociais que não são contemplados 

como o grupo LGBTQIAPN+ além de indígenas e por óbvio os negros e negras. A autora 

menciona que para a escola Maria Felipa funcionar, foi e é necessária uma constante formação de 

todas as pessoas que fazem parte da escola. É preciso salientar que, segundo Bárbara Carine, para 

que seja possível entender a educação antirracistas, inicialmente, é necessário reconhecer que 

existe algumas práticas costumeiras mantidas por meio do pacto da branquitude. Importante trazer 

à tona o conceito desse pacto advindo da autora Cida Bento, por meio de sua obra O pacto da 

branquitude. Tanto Bárbara Carine como Cida Bento apontam esse fenômeno como o grande mal 

para a manutenção do racismo estrutural.    

 
 
 
 

 

 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

53 

CAPÍTULO 4 - EDUCAÇÃO ANITIRRACISTA: UMA PRÁTICA. 

                   

                  Ao longo do tempo em que esta dissertação se constituía, nascia o projeto Mostra de 

Conhecimentos da Cultura Africana e Afro-brasileira com os alunos e alunas da escola pública na 

qual trabalho, no município de Lucélia, interior do estado de São Paulo. Ao começar a conceber 

as bases desse projeto, percebi que a necessidade de introduzir estudos sobre a cultura afro-

brasileira e africana era urgente. Não só por se tratar de lei – 10.639/2003, mas também apresentar, 

ainda que de forma introdutória, as bases para o letramento racial tanto para os profissionais da 

educação do município como para os alunos. A Mostra teve como objetivo, evidenciar alguns dos 

muitos equívocos cometidos na comunidade escolar no que se refere ao reconhecimento da 

importância do empoderamento, conhecimento de suas raízes ancestrais e construção do orgulho 

do pertencimento a estas origens por parte das crianças e jovens negros desta escola.  

              Neste capítulo, a intenção é demonstrar quais falas e atitudes eram cometidos de forma 

errônea entre os discentes, principalmente, com relação a não aceitação de suas identidades. Seja 

por desconhecimento ou por sempre observarem comportamentos que remetiam ao rebaixamento 

de suas subjetividades enquanto pessoas negras. Portanto, há uma certa necessidade de alunos e 

alunas afro-descentes em sociabilizarem nesse espaço a partir da introdução de saberes africanos. 

Porém, muitos se autodepreciavam ou cometiam falas problemáticas que remontam a intolerância 

religiosa, colegas de sala de aula que acham engraçado chamarem seus amigos de macaco, fedidos, 

cabelo ruim, macumbeiros, depreciam a existência das pessoas negras com quem convivem. 

Muitos desses jovens também negros e negras usam esse recurso, talvez por não se aceitarem, ou 

apenas por desconhecerem o potencial de suas ancestralidades. Em relação ao problema de 

autoaceitação dos jovens negros dessa escola, quando questionados por outros profissionais da 

educação, a resposta muitas vezes era eu posso falar porque sou negro também. É evidente que ao 

ouvir algo dessa natureza, uma pessoa, sem iniciar seu letramento racial corre o risco de dizer eles 

mesmos são racistas com eles – infelizmente, essa retórica é mais comum do que podemos 

imaginar. 
Acusar-nos de “aficcionados por políticas identitárias” é um argumento falacioso, isto é, 
quando se quer como dado aquilo que se deseja provar, pois o objetivo principal ao 
confrontarmos a norma não é meramente falar de identidades, mas desvelar o uso que as 
instituições fazem das identidades para oprimir ou privilegiar. 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

54 

(Ribeiro, 2017, p. 20) 
 

              Quando a filósofa Djamila Ribeiro (2017), atenta sobre a necessidade de políticas 

identitárias. De fato, há uma necessidade evidente que estas existam. A construção da 

subjetividade dos alunos, por exemplo, depende disso também. Afinal, nossa historiografia é 

repleta de elementos ao longo de séculos que nos remonta ao fato de que a história foi esquita pela 

mão dos vencedores, brancos de origem europeia. Assim podemos pressupor que ideias e 

convicções de outros povos, nesse caso os dominados, são secundarizados ou apagados. Para Peter 

Burke (1992), a escrita da história tem intencionalidade. 
De um lado, os historiadores estruturais mostraram que a narrativa tradicional passa por 
cima de aspectos importantes do passado, que ela simplesmente é incapaz de conciliar, 
desde a estrutura econômica e social até à experiência e os modos de pensar das pessoas 
comuns. Em outras palavras, a narrativa não é mais inocente na historiografia do que o é 
na ficção. No caso de uma narrativa de acontecimentos políticos, é difícil evitar enfatizar 
os atos e as decisões dos líderes, que proporcionam um a linha clara à história, à custa dos 
fatores que escaparam ao seu controle. 

(Burke, 1992, p. 330) 
 

               Com a intenção de demonstrar que a história tem inúmeras abordagens que enfatizam e 

evidenciam o potencial de povos negros, antes relegados ao apagamento, trouxe como premissa 

básica, conhecimento junto aos autores e autoras negras. A necessidade de abordar a história 

contada a partir de intelectuais que questionam o colonialismo e suas estruturas se tornou uma 

prioridade.  Joice Berth, em sua obra Empoderamento, por exemplo, nos ensina que empoderar 

pessoas urge como uma necessidade. Porém, há que se pensar nas naqueles que não têm acesso 

aos pressupostos de poder no que tange a seara dos acessos aos meios sociais de educação superior 

e políticas públicas afirmativas para população negra conseguir a equidade social de fato. É uma 

luta da coletividade a busca por empoderar vários seguimentos até então destituído de 

protagonismo.  

 
É o empoderamento um fator resultante da junção de indivíduos que se reconstroem e 
desconstroem em um processo contínuo que culmina em empoderamento prático da 
coletividade, tendo como resposta as transformações sociais que serão desfrutadas por 
todos e todas. Em outras palavras, se o empoderamento, no seu sentido mais genuíno, visa 
a estrada para a contraposição fortalecida ao sistema dominante, a movimentação de 
indivíduos rumo ao empoderamento é bem-vinda, desde que não se desconecte de sua 
razão coletiva de ser.  

(Berth, 2019, p. 54) 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

55 

                

              Assim, pensei em algumas estratégias ao longo do ano. As turmas que leciono nesta escola 

eram de sextos e sétimos anos no ano de 2023. Com os sextos anos, iniciei minhas abordagens em 

conhecimentos históricos apontando a África como um continente repleto de populações, crenças, 

ciência e muita tecnologia para ser apresentada e analisada. A obra utilizada, História preta das 

coisas da Dra. Bárbara Carine. Este livro traz uma abordagem simples e apresenta inventos, 

adaptações de coisas já inventadas, além de evidenciar o protagonismo dos povos e criadores 

negros de várias partes do mundo. Um dos exemplos que utilizei a partir desse livro, a mancala é 

tida como um dos jogos mais antigos do mundo; há quem chame de pai dos jogos (Pinheiro, p. 7). 

Pensei em trazer este invento com o intuito de aguçar o interesse das crianças a partir de algo 

lúdico que pudesse ser confeccionado e jogado por eles. Sobre a mancala, Dra. Bárbara Carine 

explica. 
A primeira evidência do jogo é um fragmento de um tabuleiro de cerâmica e diversos 
cortes de rocha encontradas na Etiópia, no antigo império Axum datado por volta do 
século VI, contudo, estima-se que o jogo surgiu em Kemet há cerca de 4000 anos. 
Mancala é um nome amplo dado a muitos jogos matemáticos de raciocínio lógico 
cultivados no continente africano, que guardam entre si diversas semelhanças. 
Dependendo da região que o jogo é realizado ele recebe um nome diferente; são mais de 
200 designações. 

(Pinheiro, 2021 p. 7) 
 

                Desse modo, a prática educativa surge exatamente desse trecho do livro de Bárbara 

Carine para apresentar a noção de que a história vai além de seu componente curricular, abraça 

também outras esferas de conhecimento como a lógica e a matem ética. A partir dessa informação, 

os alunos pesquisaram como confeccionar, jogar e apresentar o jogo para outros colegas. Por meio 

desse conhecimento aparentemente simples, os dissentes entenderam que matemática também é 

África. Muitas crianças se viram em situação de revisitar conhecimentos como, por exemplo as 

pirâmides do Egito, faziam perguntas sobre como elas foram feitas, se havia outras formas de 

contagens e cálculos no continente africano. A curiosidade foi estimulada aos poucos desde o 

início do ano. Ao tratarmos de História dos Reinos na Antiguidade, para além do Egito, lhes 

apresentei o Mali, Reino Kusch, Zimbábue. Lhes foram apresentadas as diversas formas de 

vivências culturais, relações estabelecidas com as mulheres, uso de tecnologias, o valor da 

oralidade na história. Divindades egípcias foram estudadas através do uso de música. A escolhida, 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

56 

Faraó Divindade do Egito, interpretada por Margareth Menezes. Curiosamente, além de aprender 

o refrão - que é contagiante e compreender sobre as divindades egípcias, foi possível refletirem 

sobre as desigualdades existentes provenientes de questões raciais. Afinal, a letra desta música 

refere-se também ao pedido do povo negro por igualdade para que se acabem as segregações. 

Expliquei o ano de criação da música, 1987. De forma mais simplificada, apresentei os conceitos 

de apartheid e os problemas desse sistema para as populações negras. 

            Os alunos dos sétimos anos tiveram acesso aos conteúdos relacionados às diversas formas 

de resistência das populações afrodiaspóricas em um contexto de Brasil colônia portuguesa. Entre 

as mais estudadas, estão os quilombos, a capoeira como luta marcial além da religiosidade africana 

que se formou no Brasil a partir da diáspora forçada. Para essas turmas, foi possível trazer a 

Irmandade da Boa Morte como um dos conteúdos. Preciso, nesse ponto, fazer um adendo: a 

maioria dos discentes para quem leciono na escola pública é de orientação cristã. Muitas famílias 

não permitem inclusive que participem de atividades como festa junina ou visitação em museus 

indígenas. Por essa razão, sempre, antes de iniciar os conteúdos sobre temas relacionados aos 

povos africanos, mencionava a lei 10.639/2003. Isso é algo que me incomoda profundamente. 

Aliás, me motiva a seguir trabalhando uma educação antirracista, pois como afirma David Souza 

(ano, p.) 
A representatividade desempenha um papel crucial na Educação Antirracista. Ela envolve 
a presença e a participação equitativa de pessoas negras em todos os âmbitos da educação, 
desde o corpo docente até os materiais didáticos. A representatividade não se resume 
apenas à presença física, mas também à valorização das contribuições e perspectivas dos 
indivíduos negros.” 
 

(Souza, 19 fev. 2025) 
             O autor David Souza, chama atenção para o papel da educação antirracista no que se refere 

a atuação docente. A participação equitativa de pessoas negras e de outras etnias no ambiente 

escolar como professores e professoras, gestores, psicólogos, traz uma importante noção de 

representatividade. Porém, há que se avaliar como tal presença se manifesta. Os profissionais da 

educação, precisam de formação anticolonialista e antirracista, além de sensibilidade para colocar 

em posição de protagonismo os grupos que historicamente foram apagados. Afinal, a cultura 

antirracista, é uma obrigação que toda sociedade precisa aprender e abraçar. Isso de trata de 

reparação histórica. Uma herança hedionda da branquitude que nos foi deixada. O racismo é um 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

57 

mal que se perpetua pela conivência ou desconhecimento daqueles que não se sentem afetados por 

ele. Isso precisa ser um tema recorrente nas escolas e sobremaneira, na comunidade docente. Nem 

preciso aqui mencionar que o antirracismo não depende exclusivamente da luta do povo negro. 

Deve ser um pacto coletivo para erradicar a estrutura perversa que toma como base a cor da pele 

para julgamento, apagamento e marginalização de pessoas em todas as idades. Isso é inaceitável. 

Nesses termos que o trabalho aqui proposto visa contribuir de forma significativa na formação 

continuada de profissionais letrados racialmente, com estudos contínuos sobre os temas 

relacionados à equidade dos acessos em todos os setores sociais e em suas crenças. Assim versa 

nossa Constituição Federal (1988) – trouxe especificamente dois parágrafos. 
Art. 5º Todos são iguais perante a lei, sem distinção de qualquer natureza, garantindo-se 
aos brasileiros e aos estrangeiros residentes no País a inviolabilidade do direito à vida, à 
liberdade, à igualdade, à segurança e à propriedade, nos termos seguintes: 

● VI — é inviolável a liberdade de consciência e de crença, sendo assegurado o livre exercício dos cultos 
religiosos e garantida, na forma da lei, a proteção aos locais de culto e a suas liturgias; 

● XLII — a prática do racismo constitui crime inafiançável e imprescritível, sujeito à pena de reclusão, nos 
termos da lei; 

(https://constituicao.stf.jus.br/dispositivo/cf-88-parte-1-titulo-2-capitulo-1-artigo-5) 
 
                Nesse ponto, se faz necessário fazer uma ressalva. Mesmo que o artigo 5º de nossa 

Constituição preveja igualdade perante a lei, é necessário que façamos uma reflexão sobre isso. 

Tratar com igualdade, nem sempre nos garante dignidade. Pois, aqui, trabalho uma dimensão 

antirracista justamente pelo fato de nossa sociedade ter sido forjada em bases racializadas 

excludentes de políticas públicas para pessoas não brancas. Além disso, é preciso também ressaltar 

a ligação direta entre dignidade e condições econômicas. Afinal, somos também fundamentados 

em pensamentos liberais que nos coloca em posição de mais ou menos acesso a alimentação, 

moradia de qualidade e saúde relacionadas ao nosso ganho financeiro. Nas mais remotas épocas 

da História, verificamos, quase por toda parte, uma completa estruturação da sociedade em classes 

distintas, uma múltipla gradação das posições sociais [...] (Marx, 2005). Como compreendemos a 

partir de Marx e Engels, no Manifesto comunista, essas posições sociais são definidas a partir do 

capital. Sendo assim, penso que nossa Constituição nos coloca no princípio da igualdade. Mas, de 

fato, os acessos sociais equitativos estão longe de serem alcançados. Dito isso, a esperança que 

permeia este trabalho é de que tal realidade mude a partir do acesso à educação de qualidade, além 

do letramento racial e social de ampla magnitude.  



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

58 

               Sobre os discentes dos sétimos anos em 2023, foram, em sua maioria, alunos meus no 

ano anterior. Houve, uma prévia introdução nos temas relacionados à diversidade cultural dos 

povos africanos e seus legados na construção de nossa identidade. Assim seguimos para 

compreender as diversas linguagens dos povos afrodescendentes no Brasil, para resistir e 

sociabilizar dentro de uma história na qual estes forçosamente foram inseridos. Assim conteúdos 

como a Irmandade da Boa Morte puderam ser abordados em história do Brasil Colônia como um 

dos exemplos de empoderamento feminino, questões de gênero e raça. 

            A introdução ao tema, religiosidade e resistências no Brasil colonial começou no momento 

em que estudávamos Reforma Religiosa. Sempre são traçados paralelos cronológicos com eventos 

ocorridos em nosso território. Ao explicar que, durante o movimento reformista, houve um 

rompimento no cristianismo ocidental, e tal fato levou à perseguição de cristãos, já aponto para o 

Brasil – colônia cristianizada no catolicismo. Por meio de seu colonizador, Portugal, a única fé 

professada deveria ser a católica. Os escravizados que foram sequestrados de África e os povos 

originários - indígenas, deveriam seguir pressupostos dessa religião. Portanto, outras 

manifestações religiosas, eram vistas como seitas ou paganismo. Assim, era vedado o direito dos 

povos diaspóricos de professarem sua fé. Assim, surgem os inúmeros tipos de preconceitos que 

são transmitidos entre as gerações. 
Todavia, avanços em relação ao eurocentrismo podem ser detectados neste período. Os 
currículos passam a ter fundamentação teórica (pressupostos metodológicos) e nelas a 
questão geralmente é discutida, fazendo-nos crer que nos cursos de formação continuada 
dos docentes também tenha sido. Na prática, a questão da linha do tempo única 
eurocêntrica ficava em segundo plano em relação à temática mais fundamental para o 
ensino de História nos anos 1980 que seria a do trabalho e dos trabalhadores e incluía as 
relações de exploração a que foram submetidos os povos indígenas e afro-brasileiros. 

(Jean Carlos Moreno P. 105) 
 

 

          Quando abordo temas como a Reforma Religiosa e acrescento temas relacionados às 

diversas histórias associadas ao povo no Brasil que, em pleno século xvi se via em processo de 

dominação do colonizador, quero evidenciar dois pontos: a história reside independente dos 

períodos na concomitância de eventos e a construção histórica não deve ser abordada apenas sob 

um ponto de vista. Moreno (ano), apresenta na citação acima a recente mudança de paradigma nos 

estudos dos povos submetidos aos diversos domínios bem como a demanda de tratarmos a história 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

59 

para além do colonizador. Assim, a necessidade de traçar paralelos históricos em minha prática 

pedagógica, urge como uma necessidade há muitos anos. Dito isso, retomo a abordagem didática 

com meus estudantes dos sétimos anos em 2023. Os discentes começaram processos de imersão 

nos temas que traziam as diversas formas de resistências produzidas por povos africanos e 

afrodescendentes. Nesse contexto, apresentei os movimentos quilombolas, a capoeira como luta e 

as diversas manifestações religiosas que precisavam (??), em tempos de colonização e proibições 

serem professadas a partir da associação de santos católicos e divindades africanas. Os alunos 

tiveram acesso aos conhecimentos do sincretismo religioso. Tema, por sinal amplamente debatido 

por ser atualmente algo questionável por defensores dos movimentos antirracistas.  
                                             Na religiosidade dos colonizadores, parecia haver um misto de hipocrisia e perversidade: 

professar a religião católica e ser cristão não necessariamente eram equivalentes. 
Consideramos aqui o ato de ser cristão em seu sentido mais específico: quando alguém 
age de forma ética e humana, pratica o amor ao próximo e segue mandamentos divinos 
que pregam, por exemplo, que não se deve matar o próximo nem cobiçar os bens de 
outrem.  

                                      SINCRETISMO RELIGIOSO COMO ESTRATÉGIA DE SOBREVIVÊNCIA 
TRANSNACIONAL E TRANSLACIONAL: DIVINDADES AFRICANAS E SANTOS 
CATÓLICOS EM TRADUÇÃO 

                                             Tito Lívio Cruz Romão* in 
https://www.scielo.br/j/tla/a/BYNWpsPRxzMYh4gGGCwH5Vk/?format=pdf&lang=pt 
p 362 

  

            É muito pertinente refletimos acerca do que aponta o autor Tito Lívio Cruz Romão sobre 

o cristianismo. Essa diferença substancial sobre o ser cristão e praticar ensinamentos de Jesus 

Cristo bíblico bem como a figura histórica, ajuda a analisar a forma como os dominadores agiram 

em relação aos seus interesses expansionistas sob a égide do avanço do cristianismo. Todo 

processo de opressão aos povos originários e os sequestrados de África nada tem a ver com os 

ensinamentos do Jesus histórico ou bíblico. Não por acaso há uma busca do descolamento das 

associações dos santos católicos aos Orixás, por exemplo. Esses temas são também levados para 

sala de aula com o intuito de demonstrar as diversas formas de equívocos cometidos a partir de 

visões colonizadas, preconceituosas e estereotipadas sobre as religiões de matrizes africanas. 

Exemplos como a história da Irmandade da Boa Morte são colocados na pauta de estudos para 

demonstrar que viver em um local totalmente avesso a sua existência, era desafiador e sociabilizar 

nesse universo se fazia necessário ainda que fosse utilizando ícones da religião católica. Como é 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

60 

o caso de Maria, mãe de Jesus, que é celebrada há séculos por mulheres praticantes do candomblé. 

Desse modo, observa o autor Tito Lívio Cruz Romão: 
O sincretismo religioso afro-brasileiro como aspecto cultural foi – e continua a ser – uma 
estratégia de sobrevivência transnacional, pois teve sua origem exatamente no 
desarraigamento de milhões de africanos pela via da chamada passagem do meio. 
Também o entendemos como translacional, porque sua complexidade temática se 
estendia – e ainda se estende – às mais diversas áreas da convivência e das vivências 
humanas: rituais religiosos, conteúdos históricos, práticas sociais, lendas e mitos como 
substratos culturais, e toda uma gama de outros fatores.  

Tito Lívio Cruz Romão* in https://www.scielo.br/j/tla/a/BYNWpsPRxzMYh4gGGCwH5Vk/?format=pdf&lang=pt 
p 368 
 

 

            A educação antirracista, é essencial para entregar aos alunos conhecimento das constantes 

lutas e transformações advindas de reivindicações dos povos afrodescendentes em busca de suas 

identidades – estas que lhes foram usurpadas. Trata-se de apresentar a construção histórica do 

ponto de vista daqueles que nos forjaram nas bases e sofreram as adversidades do racismo, 

sequestro de seus corpos, nações e subjetividades - ainda sofrem. Por isso, reforço a necessidade 

de letramentos raciais para os docentes. Estes precisam, ainda nos primeiros anos de escolarização 

dos discentes, aprimorarem-se como aliados nas questões raciais. Até porque quanto maior for o 

analfabetismo nessa área, mais erros se perpetuam como os frequentes exemplos de intolerância 

religiosas contra o Candomblé e outras religiões afro-brasileiras. 

 

4.1 – O projeto Mostra de Cultura africana e afro-brasileira: aplicação. 
 

          Antes de traçar o relato do projeto que idealizei para escola pública onde trabalho, preciso 

contextualizar minha trajetória como professora no estado de São Paulo. Afinal, vim de uma 

realidade totalmente diversa daquela que viveria a partir de 2009. Em Salvador, nas escolas em 

que atuava, projetos e mostras eram uma constante. Portanto, é importante partir da lógica de 

colocar o aluno no protagonismo de sua educação.  

          A concepção do projeto em formato de mostra cultural partiu da necessidade de apresentar 

aos alunos uma perspectiva de construção da história a partir do conhecimento dos povos africanos 

e afrodescendentes. Muitos professores já conhecem meus projetos anteriores como a Feira de 

História aplicada em uma escola particular do município de Adamantina, interior de São Paulo. 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

61 

Os alunos que participavam dessa feira, aprendiam sobre pesquisa, exposição oral de temas não 

contemplados em livros didáticos. Um dos exemplos que posso citar, foi a Greve Negra de 1857 

ocorrida em Salvador, Bahia. O historiador, João José Reis escreveu um artigo para a Universidade 

de São Paulo, USP sobre esse tema, em 1993. O autor aborda mais amplamente o fato em sua obra 

Ganhadores - A Greve Negra na Bahia. Esse movimento, ocorrido em pleno século xix, mostra o 

caráter de associação e resistência das pessoas negras que viviam em Salvador. A lei de 1857 foi 

então parte de uma longa campanha de controle do trabalhador africano em Salvador (Reis, p 21). 

Eles se organizaram em uma greve por discordarem de uma lei que os obrigava a utilizarem uma 

placa de identificação em seus pescoços. João José Reis afirma, a partir de suas pesquisas que o 

Jornal da Bahia foi a principal fonte para compreender o movimento surgido em Salvador. 

                  
Segundo o jornal, o motivo principal da parada era "a execução da postura que obriga os 
ganhadores a trazerem chapa ao pescoço!". As chapas, assim, avultam como a principal 
razão de estar parado o transporte de pessoas e de mercadorias em Salvador, sobretudo 
estar parado o porto de uma cidade voltada para o comércio exterior. O periódico 
esboçava a esperança de que os senhores interviessem, fazendo seus cativos retornarem 
ao serviço. Mas não foi o que aconteceu. 

(Reis. 1993, p. 21) 
 

               Os alunos tiveram acesso ao artigo sobre o tema publicado na Revista USP. Foi 

explicado, de forma introdutória, o contexto de organização dos negros escravizados e libertos em 

Salvador, no século xix. Um grupo se mostrou interessado. De posse do artigo, foi feito um dos 

trabalhos em formato de exposição oral com slides, este trabalho apresentado na Feira de História 

e logo depois inscrito em um congresso de iniciação científica promovido por um centro 

universitário localizado na mesma cidade. Essa apresentação rendeu menção honrosa aos 

participantes no ano de 2017. 

              Este e outros trabalhos da Feira de História renderam premiações e menções honrosas. A 

premissa básica, é manter o foco nas propostas de aprendizagem não contempladas nos livros 

didáticos. A razão pela qual escolhi fazer o projeto dessa forma, reside no fato de entender que os 

livros trazem a já aqui comentada história eurocêntrica, sobretudo, aquela que contempla, no caso 

da história do Brasil, eventos ocorridos no Sudeste. Essa, digamos, preferência dos autores pela 

história do eixo Sudeste e Sul. Portanto, como uma professora nordestina, que trabalha no estado 

de São Paulo, entendo que sejam necessárias práticas docentes de trazer a história de regiões não 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

62 

tão bem contempladas pelos autores de livros didáticos à tona com mais ênfase nesses projetos. A 

Feira de História durou de 2011 até 2020, ano da pandemia. Após o período pandêmico, 

infelizmente, não foi possível seguir com a feira na escola particular. Desse modo, a abertura para 

dedicar os projetos de iniciação científica foi possível junto aos alunos da escola pública. Desse 

modo, os trabalhos seguiam crescentes.  

             Na escola pública, iniciei há quinze anos, em 2009, a Feira de História. Mas, naquela 

época, os moldes implantados ainda estavam muito vinculados aos estudos dos conteúdos 

propostos em sala de aula. Porém, foi trabalhado o incentivo aos alunos dos nonos anos, a 

participarem do congresso de iniciação científica, já mencionado aqui e também da Olimpíada de 

História do Brasil, promovida pela UNICAMP – Universidade de Campinas. No ano de 2010, 

conseguimos inscrever quinze equipes da escola pública, duas equipes ficaram entre os mil alunos 

mais bem colocados no Brasil. Naquele ano, 57,5 mil alunos estavam inscritos na Olimpíada, 

segundo os dados do evento encontrados no site oficial. Para nós, foi um ganho substancial, visto 

que concorríamos com equipes de todo país e alunos do ensino médio de instituições renomadas. 

Nas equipes, havia um aluno que foi retido por dois anos, ele não frequentava a escola. No ano da 

Olimpíada, ele mencionou que gostaria de participar, mas, duvidava que teria uma equipe e que a 

escola pagaria a inscrição dele. Não haveria criatividade sem a curiosidade que nos move e que 

nos põe pacientemente impacientes diante do mundo que não fizemos, acrescentando a ele algo 

que fazemos. (Freire, p. 17). Ele montou a equipe, a escola pagou a inscrição. O grupo deste aluno, 

com a participação ativa dele, ficou entre os mil melhores. Não tem como não acreditar na 

educação. Não existe no vocabulário de educadores comprometidos a palavra abandono. Todos os 

alunos são aptos a alcançar o que desejarem. Assim deve ser a construção de uma educação 

autônoma para que esta se torne libertadora. Não há também, diálogo, se não há uma intensa fé 

nos homens. Fé no seu poder de fazer e de refazer. De criar e recriar. Fé na sua vocação de ser 

mais, que não é privilégio de alguns eleitos, mas direito dos homens (Freire, p. 52). Com as 

palavras do Mestre Paulo Freire, me sinto inspirada a acreditar na escola pública, nos meus alunos 

e alunas que devem ser auxiliados no caminho de uma formação humanizada e crítica.  

            Há muitos anos, alguns professores da região do interior paulista, onde trabalho, já sabem 

de estudos que realizo no que diz respeito às relações de sociabilidade e resistências em se tratando 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

63 

de relações étnico-raciais além das questões de gênero feminino. O projeto que culminou com a 

Mostra de Cultura Africana e afro-brasileira foi aberto ao público. Os professores da rede 

municipal de Lucélia receberam o convite e levam seus alunos e alunas para visitação em dias de 

exposições. No ano de 2023, fui contactada por uma professora da rede municipal que leciono para 

levar aos seus alunos de ensino fundamental 1 conhecimentos sobre o racismo e os notórios males 

que provocam na sociedade. Sobre isso, foi necessário pontuar duas coisas para essa professora. 

A primeira, que tinha de fato estudava sobre isso, poderia falar sobre o tema, mas, o impacto ao 

meu ver seria quase que nulo. Afinal, sou lida socialmente como branca, não passei por nenhuma 

situação de racismo em minha vida por essa razão, não era a melhor referência para falar de desse 

tema. A segunda coisa foi indicar a Casa Afro de Adamantina, um espaço maravilhoso, conduzido 

com maestria pela Supervisora Meire Cunha. Este é um espaço de valorização da cultura afro-

brasileira e africana, criado com tanto zelo e seriedade para valorizar a cultura e ancestralidade dos 

povos descendentes de África. Aliás, deve ser divulgado para o maior número de pessoas. O espaço 

promove cursos, oficinas e está aberto para visitação pública. A professora contactou a supervisora 

da Casa Afro e levou seus alunos para conhecer, e segundo ela, foi algo muito proveitoso para 

todos. Dessa experiência, veio a necessidade de fazer algo em termos de cultura africana e afro-

brasileira na escola em que atuo. O foco do projeto, em relação aos alunos era tratar do 

protagonismo da população negra seja no Continente Africano ou no Brasil. Partir de África para 

conhecer e aprender como se deu a construção de saberes em termos científicos, matemáticos, 

intelectuais, arquitetônicos. Empoderar dissentes. 
É o empoderamento um fator resultante da junção de indivíduos que se reconstroem e 
desconstroem em um processo contínuo que culmina em empoderamento prático da 
coletividade, tendo como resposta as transformações sociais que serão desfrutadas por 
todos e todas. Em outras palavras, se o empoderamento, no seu sentido mais genuíno, visa 
a estrada para a contraposição fortalecida ao sistema dominante, a movimentação de 
indivíduos rumo ao empoderamento é bem-vinda, desde que não se desconecte de sua 
razão coletiva de ser. Como dito anteriormente, partindo das reflexões de Paulo Freire, a 
consciência crítica é condição indissociável do empoderamento. 

(Berth, 2018, p. 37) 
 

          Joice Berth, em sua obra Empoderamento (2018), nos coloca em posição substancial de 

pensamos a noção de poder a partir das pessoas que constroem seus saberes e suas potencialidades. 

Os indivíduos que conseguem se organizar para construir uma história a partir de uma lógica de 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

64 

afirmação de seu poder, conseguem agregar conhecimentos e argumentações para combater 

elementos nocivos e seculares como o racismo instrumentalizado de tantas formas. Desse modo, 

a contribuição na mediação dos estudos dos alunos veio a partir dos pressupostos construídos ao 

longo desses anos, em termos de cultura africana. Nossa função, como educadores, é nos formar 

para propiciar aos alunos suporte pedagógico e contribuição nas pesquisas que eles iriam realizar. 

A primeira parte do projeto, foi o direcionamento dos tipos de apresentação. Os alunos, escolhiam 

o que gostariam de apresentar na mostra. Foi sugerido por mim apresentações em vários formatos: 

dança, teatro, exposição oral com uso de slides, maquetes, lapbook. As equipes eram montadas na 

sala com base no tipo de trabalho que desejavam fazer.  

             Assim que formamos os grupos de estudos, passamos para pesquisa. A biblioteca da escola 

dispõe de obras que tratam sobre contos africanos como, por exemplo, a mitologia dos Orixás. 

Duas passagens teatrais foram apresentadas a partir de histórias extraídas desse livro. 

 
Imagem 01 capa do livro usado para pesquisa dos alunos e alunas 

 

             Os sextos anos apresentaram a história de Oyá, Obatalá e Oduduá. Os estudantes, a partir 

dos textos, fizeram a adaptação para apresentações. Os grupos envolvidos no teatro também 

confeccionaram as roupas e adornos. A escola colaborou com materiais. Intermediei e 

supervisionei os trabalhos de confecção e ensaios. Os alunos contaram com o apoio dos professores 

de língua portuguesa e arte para aprimorarem seus trabalhos. A obra História Preta das Coisas, da 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

65 

Dra. Bárbara Carine de Souza Pinheiro, também foi muito utilizada. Os estudantes dos sextos e 

sétimos anos estudaram e pesquisaram alguns dos temas que o livro apresenta e buscaram montar 

suas apresentações. Houve confecção de prótese de parte do corpo humano por alunos do sétimo 

ano. Em escavações recentes no Egito, próximo a cidade de Luxor foi encontrada, em uma múmia 

feminina no dedão do pé direito, a prótese mais antiga do mundo, que se tem registro 

pela datação fóssil (Pinheiro, p. 22). Recriaram um tipo de jogo muito interativo e interessante. 

Mancala é um nome amplo dado a muitos jogos matemáticos de raciocínio lógico cultivados no 

continente africano, que guardam entre si diversas semelhanças. (Pinheiro, p. 7). Também 

trouxeram curiosidades como elementos amplamente usados na atualidade como é o caso da 

maquiagem e os cosméticos. 
Muitas pessoas negras reclamam das dificuldades que têm para encontrar a maquiagem 
apropriada para o seu tom de pele. Isso se deve ao não reconhecimento dessas pessoas 
como belas e como potenciais compradoras. Mas apesar dessa dura realidade, você sabia 
que foram povos negros que desenvolveram os primeiros cosméticos? 

(Pinheiro, 2021, p. 11) 
 

      Alunas dos sextos anos se interessaram pelo tema e montaram um lapbook sobre esse assunto 

além de montarem um espaço com a representação de cosméticos atuais. Um aluno do sétimo ano 

resolver fazer sozinho um dos trabalhos, pois se interessou pela história da turbina eólica produzida 

pelo africano William Kamkwamba do Malawi. Ele também apresentou seu trabalho em formato 

de lapbook.  
Você já teve oportunidade de ver uma turbina cólica? Turbina cólica é um objeto que 
transforma a energia dos ventos em energia elétrica. É uma invenção excelente em virtude 
de ser uma energia limpa, ou seja, que não polui o meio ambiente. Eu vou contar aqui a 
história da invenção de William Kamkwamba (1987-), que não inventou a primeira 
turbina cólica, mas construiu a primeira do seu país, o Malawi, com apenas algumas 
leituras de um livro de física, com algumas aulas de seu professor na escola básica, com 
pedaços de árvores, partes de bicicletas, materiais coletados em um ferro-velho local e 
com muita perspicácia e força de vontade. 

(Pinheiro, 2023, p. 46) 
 

             É importante observar o quão animados e a dispostos esses alunos se mostravam em 

compreender as invenções vindas de África. Até porque a colonialidade de saberes os remete, 

quase sempre, para conhecimentos que são apresentados a partir de óticas brancocênctricas. 

Muitos se mostraram surpresos com as informações que pesquisavam. Houve apresentação de 

dança promovida por equipes dos sextos anos. Na parte musical, alunos e alunas dançaram músicas 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

66 

que exaltavam a luta do povo periférico e de mulheres baianas. As músicas Firme e Forte, da banda 

Psirico (2013) e Baianá do grupo Barbatuques (2005) foram apresentadas. Nessa última música, 

além da coreografia criada, foram incorporados elementos da copeira. Vários estudantes faziam 

parte de um grupo de capoeira da cidade. Outros são praticantes de religiões de matriz africana. 

Um dos alunos, tocou durante a exposição pontos de Umbanda. Outros alunos e alunas que também 

seguem religiões afro-brasileiras se identificaram e puderam, segundo eles, pela primeira vez, 

expressar suas crenças sem sofrerem bulling. Eles pareciam felizes e orgulhosos de suas crenças e 

sem medo de falarem sobre. 

 
Foto 01 palestra sobre a história da capoeira, 2023 

            Houve palestra de uma das alunas que se dispôs a ler a obra O Pequeno Manual 

Antirracista, da autora Djamila Ribeiro. Esta aluna explicou como foi enriquecedor ler esse livro 

e demonstrou o que conseguiu aprender por meio da leitura. Achei importante uma adolescente 

explicar aos colegas da escola onde estuda o porquê de ler esse livro. A importância de cada pessoa 

acessar essa obra e a relevância dela. Recebemos a visita da supervisora da Casa Afro de 

Adamantina, Meire Cunha, na Mostra. O que nos honrou muito. Ela também fez uso da palavra e 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

67 

interagiu como os alunos que assistiam. Abordou sobre as diversas faces do racismo no Brasil, 

comentou sobre a necessidade do crescimento e organização dos movimentos de empoderamento 

da população negra, finalizou ressaltando a importância de um evento como aquele na escola, 

convidou todos para conhecerem a Casa Afro de Adamantina. 

 
Foto 02 Meire Cunha, responsável pela Casa Afro de Adamantina -SP 

           Para exposição, foi criado um espaço dedicado aos elementos da cultura africana e afro-

brasileira que fazem parte de meu acervo pessoal. Meu pai, mestre Romano, foi aluno de mestre 

Pastinha. Então, está comigo boa parte do acervo de dele; livros, convites, camisas de eventos, 

fotos e a principal peça do acervo: a camisa que ele usava na década de 1960. Para a Mostra, meu 

pai apareceu em um vídeo para falar sobre ter Pastinha como seu mestre e amigo. Um grupo de 

capoeira da cidade de Lucélia também se fez presente no evento. O representante mostrou aos seus 

alunos o acervo que estava disponível e tirou fotos com a camiseta rara. 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

68 

 
Foto 03, exposição de elementos da cultura afro-brasileira com a Irmandade da Boa Morte 

           Durante a exposição, a história da Irmandade da Boa Morte foi abordada. Esta representou 

um exemplo de resistência e representatividade. Muitos alunos e alunas quando questionados 

informaram desconhecer a história das irmãs de Cachoeira, na Bahia. Interessante foi o susto de 

saberem que estas continuam em atividade até os dias atuais. Um trecho do vídeo Viver Boa Morte 

(2016) foi exibido. Trazer a história da Irmandade foi de especial relevância, pois, dentro dela há 

tantas camadas de história, memória e sociabilidade que não podem ficar escondidas sem que os 

jovens discentes tenham acesso e conheçam suas diversas histórias na formação daquilo que 

conhecemos hoje como Brasil. 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

69 

                                                    
Foto 04, lapbook Olocum do 7º ano                                                 Foto 05, representação continente africano 

 

            A mostra promovida no dia 1 de dezembro de 2023, foi aberta aos alunos do contraturno – 

da manhã e ao público que quisesse prestigiar. Familiares e muitos ex-alunos, além de professores 

da rede municipal e seus alunos forma prestigiar o evento. Foi uma alegria ver o relato de colegas, 

pais e alunos de que foi grandioso esse evento. Mediar aprendizagem e conflitos – porque existem 

inúmeros e sabemos disso, nunca é fácil. Mas, ver o produto final, foi gratificante. Aqui se faz 

necessário salientar que se não fosse pelo esforço conjunto de muitos dos professores, funcionários 

da escola, pouco poderia ser feito. A escola é um organismo vivo, só funciona em conjunto. É o 

espaço de celebrar a diversidade e os inúmeros aprendizados. Fica aqui registrada a imensa 

gratidão pelas pessoas que ajudaram a fazer esse projeto acontecer. O ano de 2023 foi apenas o 

início dessa nova fase da carreira dessa docente. Esta que, por sinal, teve um aporte substancial do 

Mestrado Profissional em História. Tudo que foi aprendido desde as aulas na Universidade, até o 

momento presente é um divisor de águas na vida de qualquer profissional da educação.  

 

CAPÍTULO 5 – FORMÇÃO CONTINUADA PARA PROFISSIONAIS DA EDUCAÇÃO. 

LETRAMENTO RACIAL E APLICAÇÃO NAS ESCOLAS.  

 

5.1 – Educação antirracista – uma obrigação de todas as pessoas que educam. 

 

         Nessa escrita, é de fundamental importância trazer à tona a necessidade imperativa de 

mostrar que a educação antirracista deve ser algo construído em conjunto. Parece senso comum 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

70 

tal afirmação. Mas, quando nos deparamos com as diversas formas de instrumentalização do 

racismo: “piadas”, na mídia social, na ausência de pessoas negras em locais de poder ou, em ações 

preconceituosas vindas de personalidades da mídia, ou de pessoas anônimas – estas que, por sua 

vez, só se retratam quando apontadas em seus supostos crimes. Nesse sentido, percebemos a 

necessidade real de educar, falar, apontar as falhas desse sistema, explicar que não se trata de 

“mimimi”, como dizem os que se recusam a enxergar o óbvio. Para fundamentar parte desse 

capítulo, serão usadas algumas obras como a lançada pela Dra. Bárbara Carine Soares Pinheiro: 

Como Ser um Educador Antirracista. Afinal, essa escrita tem um enorme valor em todas as esferas 

que envolvem a educação, elaborada na construção do antirracismo de uma pessoa. Em primeira 

instância, a partir de suas famílias, por conseguinte, passa por todos os agentes de ensino nas 

escolas como professores e funcionários. Se espalha, com ações afirmativas, para sociedade como 

um todo. Assim como Djamila Ribeiro foi primorosa e muito didática em seu livro Pequeno 

Manual Antirracista, a obra de Dra. Bárbara Carine demonstra total interação na formação de 

pessoas verdadeiramente dispostas para combater o racismo. Ciente de que não há muitos 

caminhos senão pela educação qualificadora que forma pessoas funcionais e éticas, frente a luta 

antirracista. 
Angela Davis nos ensinou que, mais que não ser racista, é preciso ser antirracista, ou seja, 
não basta não cometer atos racistas: é preciso lutar contra o ra-cismo. Mas eu compreendo 
que no Brasil existe uma impossibilidade inserida nessa frase. Não é possível não ser 
racista em um país estruturalmente racista. 

(Pinheiro, 2023, p. 57) 
 
 

            Quando, Dra. Bárbara Carine se refere ao fato do Brasil ser um país estruturalmente racista, 

logo devemos levar em consideração o conceito histórico de estrutura. O autor Silvio Almeida, 

apresenta em sua obra O que é Racismo Estrutural, da coleção Feminismos Plurais, explica que há 

alguns modelos de racismo praticados. O individual, o institucional e o estrutural. 

         Na concepção individualista, Silvio Almeida aponta que o racismo ocorre de indivíduo para 

com outro. 
O racismo, segundo esta visão, é concebido como uma espécie de "patologia". Seria um 
fenômeno ético ou psicológico de caráter individual ou coletivo, atribuído a grupos 
isolados; ou ainda, a uma "irracionalidade", a ser combatida no campo jurídico por meio 
da aplicação de sanções civis - indenizações, por exemplo - ou penais. Por isso, a 
concepção individualista pode não admitir a existência de "racismo", mas somente de 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

71 

"preconceito", a fim de ressaltar a natureza psicológica do fenômeno em detrimento de 
sua natureza política. 

(Almeida, 2018, p. 28) 
 

          O que Silvio Almeida reforça acerca dessa concepção, é que o indivíduo ao cometer um 

crime de racismo, pode ser tratado apenas como alguém preconceituoso. Até porque, é mais fácil 

para a manutenção de uma ou algumas ações isoladas, sem necessariamente, ser tratadas como 

atitudes racistas. Para quem acredita nesse tipo de falácia, denunciar racismo cometido por um 

grupo ou pessoa, seria até um exagero. Afinal, pode - como o próprio autor reforça, ser considerado 

um ato falho, patologia ou desvio psicológico. Desse modo, como poderia considerarmos o racista 

um criminoso? Levar o caso à justiça? Aliás, quantas pessoas acusadas de racismo foram presas 

por esse crime? É importante levantar esses questionamentos para trazer aqui a observância do 

problema: a sociedade não aceitar ou sequer entender que todo ato de discriminação contra pessoa, 

em razão de sua cor e origem se trata de racismo. Não é um equívoco ou ato falho. É crime 

tipificado no código penal da Lei 9.450 de 13 de maio de 1997, Art. 20. Praticar, induzir ou incitar 

a discriminação ou preconceito de raça, cor, etnia, religião ou procedência nacional. Pena: reclusão 

de um a três anos e multa. Além disso, em 2023, a injúria racial foi equiparada, por lei, ao crime 

de racismo. 

Foi publicada no Diário Oficial da União desta quinta-feira (12) a sanção do presidente 
Luiz Inácio Lula da Silva à Lei 14.532, de 2023, que tipifica como crime de racismo a 
injúria racial, com a pena aumentada de um a três anos para de dois a cinco anos de 
reclusão. Enquanto o racismo é entendido como um crime contra a coletividade, a injúria 
é direcionada ao indivíduo. 

(Fonte: Agência Senado) 
          Mas, aqui já refletimos sobre o fato de que, mesmo com a existência das leis, o letramento 

racial se faz necessário em todos os ambientes sociais, em especial, nas escolas. Até porque de 

nada adianta aplicação e atualizações das legislações, se não houver combate ao racismo por meio 

da educação. O antirracismo é uma responsabilidade ocidental cujo centro é o racismo, por ser 

uma construção ocidental. (Pinheiro, 2023, p. 59). Em outras palavras, o ocidente inventou o 

racismo, nada mais necessário do que buscar reparar os danos do imenso erro que cometeu – 

irreparáveis no caso do passado. Porém, temos que construímos o futuro com equidade de 

condições em acessos aos diversos espaços entre negros e povos originários em relação ao que os 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

72 

brancos já acessam. A escola, é um espaço de sociabilidade, aprendizagens e construção das 

relações humanas. Nesse sentido, ela assume esse caráter democrático, obrigatório para o Estado 

e a família como versa a LDB – Lei de Diretrizes e Base da educação. 
Art. 2º. A educação, dever da família e do Estado, inspirada nos princípios de liberdade e 
nos ideais de solidariedade humana, tem por finalidade o pleno desenvolvimento do 
educando, seu preparo para o exercício da cidadania e sua qualificação para o trabalho. 

(LDB, 1996) 
 

         Ora, se há quase trinta anos, a LDB já coloca o dever de educar para a família e o Estado e 

essa educação deve ser voltada para preparar cidadãos que exercitem sua cidadania de forma 

humanitária, então a educação antirracista já deveria se manifestar nesses termos. Não existe 

cidadania plena, sem que a pessoa compreenda que é necessário o combate ao racismo em todas 

as instâncias. Em se tratando de educadores, o conhecimento por meio do aprendizado de práticas 

antirracistas, se torna imperativo. Daí urge a necessidade de formação continuada com base no 

letramento racial, para ensinar aos dissentes a importância do antirracismo em suas vidas. 

          

5.2 – Por que elaborar propostas para os docentes em formação continuada por uma 
educação antirracista? 

Quando esta escrita ainda era apenas uma ideia, uma das questões que me ocuparam foi a escolha 

do tema que gostaria de abordar: a história que os livros didáticos não contam. Foi nesse contexto 

que surgiu o exemplo das irmãs da Boa Morte, uma vez que elas representam um significativo 

patrimônio cultural para o povo baiano, e que, no entanto, não é mencionado nos livros didáticos 

utilizados nas escolas municipais onde trabalho. Além disso, elas são reconhecidas em diversas 

fontes como um dos maiores exemplos de resistência, respeito e sociabilidade. Falar sobre as 

mulheres dessa irmandade é, sem dúvida, uma honra e um prazer. No entanto, o objetivo do 

mestrado profissional é, sobretudo, aplicar as aprendizagens e as pesquisas que foram 

desenvolvidas ao longo desses dois anos de estudo. Esse aprimoramento, por sua vez, deve 

alcançar outros profissionais da educação, capacitando-os para uma prática docente cada vez mais 

qualificada. 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

73 

Foi a partir dessa inquietação que surgiu a ideia de formular um protótipo de aula-oficina, com o 

objetivo de introduzir o letramento racial e a prática do antirracismo aos profissionais da educação. 

Entretanto, é importante ressaltar que o treinamento não deve ser restrito apenas aos profissionais 

da área de História. Como já foi destacado, o letramento racial é uma necessidade urgente em todas 

as áreas da educação, abrangendo diferentes esferas do conhecimento e contemplando todas as 

faixas etárias. Dessa forma, a proposta que será apresentada busca ser abraçada por toda a 

comunidade escolar. No caso dos docentes, é de suma importância que nós, enquanto profissionais 

da educação, tenhamos plena consciência da dimensão do processo de formação das mentalidades 

críticas. Afinal, nosso papel é formar indivíduos para o pensamento crítico ou, na prática, apenas 

para a reprodução de conhecimentos pré-estabelecidos? O autor Hope J. Hartman, em sua obra 

Como Ser um Professor Reflexivo em Todas as Áreas do Conhecimento, inicia o capítulo quatorze 

com uma série de questionamentos que, de fato, nos sensibilizam para as necessidades dos nossos 

alunos, desafiando-nos a buscar respostas mais profundas e comprometidas com uma educação 

transformadora. 

Seus alunos pensam na história de maneira crítica? Eles estão cientes de questões como 
o antagonismo entre as perspectivas eurocêntrica e afrocêntrica? Eles sabem das 
implicações e limitações da história que é escrita por homens brancos de classe média 
que têm como público-alvo estudantes do mesmo meio? Nos livros didáticos de ciências, 
a história das contribuições das mulheres às descobertas, como a da estrutura em hélice 
dupla do DNA, muitas vezes é tratada de modo injusto. Como você pode se certificar de 
que seus alunos também não são tratados injustamente e desenvolvam uma visão mais 
ampla e mais crítica da história que eles leem em seus materiais didáticos 
e veem na mídia? 

(Hartman. 2015, p. 296)         
         

Essas questões apresentadas pelo autor estabelecem uma conexão direta com a perspectiva 

vivenciada por nós, professores, desde o início de nossa prática com os alunos. A diferença, no 

entanto, reside no fato de que muitos de nós não sabemos fundamentar academicamente aquilo 

que gostaríamos de ensinar. No contexto da prática docente, a proposta é trazer o foco para as 

atividades cotidianas, abordando os conteúdos que os livros didáticos não contemplam 

adequadamente ou que tratam de forma secundária, conectando-os aos conteúdos que constituem 

a base de habilidades e competências estabelecidas pela BNCC. As questões levantadas por Hope 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

74 

J. Hartman são extremamente pertinentes para a formulação de uma proposta de formação docente 

pautada em uma cultura antirracista. Por que devemos priorizar determinadas fundamentações e 

um grupo social e étnico em detrimento de outros ao ensinar para uma comunidade tão diversa? A 

história e os saberes de mulheres negras, povos originários e pessoas negras, em geral, devem ser 

tratados nas escolas, a fim de fornecer aos estudantes subsídios que lhes permitam construir suas 

trajetórias de vida a partir de exemplos mais próximos de suas realidades. Hartman alerta para uma 

cultura homogênea, marcada pela branquitude e pela classe média, que atende predominantemente 

a um público semelhante. Onde está a representatividade de outros povos? Ao apresentar a história 

da Irmandade da Boa Morte como exemplo de conteúdo passível de ser abordado nas aulas de 

História, a intenção era justamente destacar mulheres negras, situadas no Nordeste do Brasil, que 

precisaram desenvolver formas de viver e resistir às diversas opressões do século XIX. Esse 

exemplo, abordado com meninas e meninos das escolas públicas e privadas, pode proporcionar 

um elemento de conhecimento sobre fatos históricos conectados à realidade do Brasil colonial e, 

simultaneamente, demonstrar que mulheres e outros agentes históricos sujeitos à escravização não 

aceitaram passivamente essa condição de opressão. Utilizar exemplos como esse pode ser uma 

estratégia eficaz para educar jovens dentro de uma formação não-branconcêntrica, destacando o 

protagonismo de grupos socialmente marginalizados pela historiografia oficial e, 

consequentemente, frequentemente ignorados nos livros didáticos. 

Hope J. Hartman também apresenta sugestões sobre como nós, educadores, podemos abordar a 

história com nossos alunos, levando-os a desenvolver suas consciências críticas por meio das 

ferramentas pedagógicas que lhes oferecemos. Contudo, é fundamental ressaltar que, embora 

apresentemos caminhos para o conhecimento por meio dos fatos históricos, a construção do senso 

crítico deve ter como protagonista o próprio discente. O autor faz uma comparação entre 

professores experientes e os mais novos, oferecendo reflexões importantes sobre o papel do 

educador na formação de uma consciência crítica. 

As pesquisas que comparam professores experientes com novatos mostram que os 
segundos geralmente focam a superfície ou as características superficiais de uma situação. 
Eles tendem a ver a história como um registro direto de eventos e se confundem com 
perspectivas múltiplas ou relatos antagônicos. Em contraste, os experientes em história 
olham as situações sociais problemáticas com mais profundidade ao julgar os eventos e 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

75 

as evidências. Eles usam conceitos abstratos como igualdade e justiça para estruturar, 
organizar, analisar e interpretar as informações e raciocinar sobre uma questão. Eles 
identificam e discutem questões significativas dentro de contextos autênticos, além de 
desafiar explicações e conclusões a fim de se certificar que estejam baseadas em 
conhecimentos sólidos e na lógica. Até que ponto sua visão histórica corresponde a essa 
perspectiva? 

(Hartman, 2015, p. 296) 
 

Os questionamentos suscitados pela leitura da obra deste autor nos colocam em uma posição de 

reflexão crítica sobre nossa prática docente. É comum que os alunos concebam a história de forma 

estática, acreditando que existe uma única visão correta sobre os acontecimentos (Hartman, 2015, 

p. 297). Para proporcionar aos alunos uma visão dinâmica da história, é necessário adotar práticas 

pedagógicas que incentivem a apresentação de fatos de modo que eles possam perceber múltiplas 

interpretações de um mesmo evento. Assim, os estudantes podem chegar às suas próprias 

conclusões, construindo uma percepção analítica e crítica. Naturalmente, nosso papel como 

educadores é mediar e orientar esse processo de construção do conhecimento. Para tanto, é 

essencial que busquemos aprofundar nossos estudos e nos mantermos ativos em formações 

pedagógicas que visem a constante melhoria da nossa prática docente. 

O projeto aqui proposto, que consiste em uma aula-oficina para a formação de professores, 

especialmente aqueles que atuam no ensino de História, tem como um de seus principais focos a 

prática reflexiva da docência, voltada para a construção de um antirracismo funcional e contínuo. 

Além disso, a proposta busca promover a introdução e a sensibilização para o letramento racial, 

que se apresenta como uma necessidade urgente na formação docente. Não podemos esquecer que 

temos uma dívida histórica com as pessoas negras, seus descendentes e suas identidades. O acesso 

às obras de intelectuais negros e negras é fundamental para a formação de profissionais que estejam 

conscientes de seus privilégios ou, quando for o caso, das demandas que enfrentam. Com base nas 

informações adquiridas, esses profissionais poderão contribuir ativamente para a busca pela 

equidade de condições e para o combate sistemático ao racismo. 

Um exemplo significativo que certamente deve servir de inspiração é a Escola Maria Felipa. Esta 

é a primeira instituição brasileira com foco na formação de crianças, com ênfase na cultura e nos 

saberes afro-brasileiros. De acordo com sua fundadora, Dra. Bárbara Carine, sua preocupação com 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

76 

a forma de aprendizagem de sua filha em uma escola convencional, que não contemplava os 

saberes originários dos povos africanos e seus descendentes, foi o impulso para a criação de uma 

escola com um projeto antirracista, que se distancia do modelo educativo vinculado à colonização 

europeia. Vale destacar que a Escola Maria Felipa atende crianças negras e brancas cujas famílias 

compartilham o mesmo anseio de oferecer uma educação que valorize as raízes afro-brasileiras. A 

escola está registrada na Secretaria Estadual de Educação da Bahia e, em 2024, expandiu suas 

atividades ao abrir uma nova unidade no Rio de Janeiro. O acompanhamento que tenho realizado 

por meio de leituras e redes sociais tem fortalecido minha convicção de que o interior de São Paulo 

necessita de ações efetivas para a construção de um corpo docente aliado à causa antirracista. Não 

percebo movimentos nas escolas da região onde resido que promovam ações contínuas de estudo 

e aprendizagem sobre esse tema. Nós, profissionais da educação, precisamos nos conectar mais 

profundamente com esse universo. 

Já professora da universidade, concluía no ano de 2014 o meu doutorado quando, ao ler 
a minha tese, como quem tem a venda retirada dos olhos, percebo que só citava autores 
brancos, que só falava de uma epistemologia branca e não via na agenda de lutas que eu 
pautava os problemas mais urgentes do meu povo. Nesse mesmo ensejo, percebi que me 
tornava doutora, mas não me via como intelectual. E concluí que isso era fruto de uma 
trajetória marcada pelas ausências de representatividade. 

(Pinheiro, 2023, p. 29) 
            

       Se uma professora universitária, soteropolitana, doutora se deparou, em pleno século xxi com 

a escrita de sua tese fundamentada apenas com citações feitas a partir de autores brancos, imagine 

a crise de representatividade que deve ter ocorrido com ela. O povo de Salvador – como já 

mencionado aqui - possui a maior população negra fora do continente africano. Mas, autores 

brancos são citados na tese de Dra. Bárbara Carine para referendar o que ela queria expor. Quantas 

produções acadêmicas foram assim fundamentadas? Vocês podem se questionar: então 

esqueçamos os brancos e tenhamos apenas os intelectuais negros para citar? Evidente que a 

resposta aqui é negativa. O que, ainda bem, conseguimos alcançar foi a possibilidade de vermos 

pessoas negras se tornando intelectuais ao longo desses anos cada vez mais. Em se tratando de 

Brasil, contamos com a lei 12.990 de 2014 que tem como principal fundamentação os termos a 

seguir. 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

77 

Reserva aos negros 20% (vinte por cento) das vagas oferecidas nos concursos públicos 
para provimento de cargos efetivos e empregos públicos no âmbito da administração 
pública federal, das autarquias, das fundações públicas, das empresas públicas e das 
sociedades de economia mista controladas pela União. 
(https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2011-2014/2014/lei/l12990.htm)  
  

A lei que garante cotas para pessoas negras no acesso às universidades públicas e em concursos 

desempenha um papel crucial nas políticas afirmativas, promovendo o acesso a espaços que 

historicamente foram hegemonicamente dominados por pessoas brancas. Este fato é de extrema 

relevância para compreendermos a produção de conhecimento a partir de quem de fato o vivencia. 

A contribuição de pessoas negras e de povos originários, por exemplo, é fundamental, pois traz à 

tona a representatividade daqueles que possuem propriedade e lugar de fala em suas próprias 

demandas. No caso de pessoas socialmente identificadas como brancas, mesmo que não vivenciem 

as mesmas experiências de opressão de pessoas não brancas, é nosso dever adotar uma postura de 

empatia e abraçar as pautas inclusivas do ponto de vista racial, a fim de formar jovens aliados no 

antirracismo funcional e contínuo. 

Para tornar viável o projeto de aula-oficina na formação de educadores, foi utilizada como base a 

obra de Isabel Barca, pois reconhecemos que seu trabalho oferece uma abordagem viável para 

atingir os objetivos da formação profissional por meio da implementação do modelo de aula-

oficina. A produção de Isabel Barca, somada ao conhecimento adquirido a partir das reflexões 

propostas por Hope J. Hartman, será de grande valia na concepção e execução de um projeto de 

formação profissional em História, que pode ser estendido a outras áreas do conhecimento. 

Diante dessas reflexões e consciente de que a formação de profissionais antirracistas é uma 

urgência, surge a proposta da aula-oficina como um dos caminhos possíveis para atenuar os sérios 

danos provocados por séculos de exclusão e apagamento das pessoas negras. O modelo proposto 

tomará como base a perspectiva histórica que provavelmente não é abordada nos livros didáticos. 

Além disso, pode ser utilizado para ressignificar conteúdos tratados em sala de aula a partir da 

perspectiva eurocêntrica. Nesse contexto, o objetivo é centralizar a visão de fatos históricos sob a 

ótica daqueles que, em algum momento da história, foram abordados de maneira superficial ou 

sequer mencionados. Um exemplo que ilustra essa reflexão é a história da independência do Brasil, 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

78 

comumente abordada a partir do evento ocorrido no dia 7 de setembro de 1822. No entanto, seus 

desdobramentos, como as guerras populares ocorridas na Bahia para garantir que Portugal de fato 

deixasse o Brasil livre, frequentemente são mencionados de forma superficial. Sobre o início dos 

conflitos pela independência do Brasil na Bahia, o autor João José Reis afirmou... 

O desenrolar dos acontecimentos logo definiria a natureza não pacífica da solução para a 
questão nacional na Bahia. A 19 de fevereiro de 1822 estourou um conflito entre tropas 
nacionais e portuguesas. Os soldados lusos atacaram objetivos militares e civis, inclusive 
invadiram o convento da Lapa em busca de franco-atiradores e aí assassinaram a abadessa 
Joana Angélica. Os soldados brasileiros se refugiaram no Forte de São Pedro, onde 
receberam adesão de muitos civis que para lá se dirigiram entre 19 e 20 de fevereiro. 

(Reis, 1989, p.  83) 
 

             A independência do Brasil contada do ponto de vista histórico das ocorrências na Bahia, 

são pouco apresentados em aulas de história do Brasil. Mesmo havendo vasta obra sobre o tema, 

seria pelo fato desse feito histórico contar com o protagonismo da população negra? Fica aqui a 

indagação para reflexão. A proposta de formação dos profissionais em educação antirracista, visa 

sanar esses apagamentos a partir das diversas vivências históricas nem sempre contempladas, 

aproxima estudantes e professores de uma educação qualificadora e repleta de significado. É a 

partir desse pressuposto que trouxe para o centro da abordagem histórica nessa escrita, os 

conhecimentos referentes às irmãs da Boa Morte, suas diversas formas de resistência, construíram 

uma parte da história de Brasil do ponto de vista do gênero, da luta antirracista e da religiosidade 

de matriz africana. Tudo isso deve ser contemplado e propagado. Assim construímos uma 

educação diversa.  

  

5.3 - A Proposta: Aula-oficina para Capacitação de Professores no Contexto do 
Antirracismo - Uma Obrigação Social 

A proposta de aula-oficina voltada para a capacitação de professores no enfrentamento ao racismo 

é apresentada como uma resposta aos danos profundos causados pela sistematização do racismo 

ao longo dos séculos. Ademais, visa tornar efetivo o cumprimento da Lei 10.639/03, que estabelece 

a obrigatoriedade do ensino da história e cultura afro-brasileira e africana nas escolas. A proposta 

enfatiza a necessidade de trabalhar as identidades dos alunos, promovendo uma formação de 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

79 

professores sensibilizados com as demandas da comunidade escolar, com especial atenção aos 

discentes negros. 

O formato desta capacitação será inspirado na obra de Isabel Barca, Aula-oficina: do projeto à 

avaliação (2004). A autora contribui significativamente para a organização e aplicabilidade das 

práticas educacionais, destacando que sua produção pode ser adaptada a diferentes contextos 

educacionais, abrangendo, por exemplo, a educação antirracista, inclusiva, indígena, além de áreas 

como ciências exatas, entre outras. A organização da capacitação seguirá o modelo proposto por 

Barca, que orienta a maximização das potencialidades da aula-oficina. A concretização dos 

princípios sugeridos para uma "aula-oficina" pode ser apoiada por materiais previamente utilizados 

em ambientes de investigação, conforme destacado pela autora (Barca, 2004, p. 135). 

 

 
Figura 03, quadro modelo aula-oficina Isabel Barca (2004) p. 133.  

O foco deste projeto de capacitação, por meio da metodologia de aula-oficina, é a formação de 

professores de história com o intuito de não apenas familiarizá-los com os princípios fundamentais 

da educação antirracista, mas também proporcionar uma reflexão crítica sobre os desafios 

enfrentados na desconstrução e combate à reprodução do racismo tanto no ambiente escolar quanto 

em outros espaços sociais. Nesse contexto, a proposta central é desenvolver um minicurso que 

permita a compreensão das etapas essenciais para a elaboração de aulas de história, alinhadas aos 

pressupostos do quadro teórico formulado pela autora Isabel Barca, conforme ilustrado na Figura 

03. 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

80 

A formação do conhecimento histórico, essencial para a montagem de uma aula de história, inicia-

se na análise crítica das fontes, entendidas como elementos fundamentais para a construção do 

saber histórico. Como a autora destaca, a análise das fontes não deve ser uma prática meramente 

técnica, mas sim um exercício interpretativo que desafia os docentes a questionarem e 

problematizarem as narrativas dominantes, promovendo uma reflexão profunda sobre a 

diversidade de perspectivas históricas e as múltiplas vozes que, muitas vezes, foram silenciadas. 

Portanto, ao seguir as diretrizes apresentadas por Isabel Barca, este minicurso visa proporcionar 

uma formação crítica e reflexiva aos professores, capacitando-os a enfrentar os desafios da 

implementação de uma educação histórica que seja, ao mesmo tempo, inclusiva, antirracista e 

verdadeiramente representativa das diversas trajetórias e experiências dos povos marginalizados. 

O pressuposto de um ensino de História orientado para o desenvolvimento de 
instrumentalização essencial (trato com a fonte, concepções, vestígios, tempo e recorte 
espaço temporal) - específicas (próprias da disciplina) e articuladas (o que transita entre 
as disciplinas) - encontra-se explicitado nas atuais propostas curriculares para o ensino 
básico e secundário.  
(Barca, 2004, p. 134) 

A proposta de formação profissional será estruturada em três encontros, a serem realizados 

quinzenalmente, com duração de quatro horas cada, totalizando uma carga horária de doze horas 

de capacitação. Durante cada encontro, será apresentado um objetivo específico, abordando temas 

pertinentes à formação e prática pedagógica dos educadores. Ao final de cada sessão, os docentes 

participantes deverão realizar uma atividade que será apresentada no encontro subsequente, com 

o intuito de consolidar o aprendizado e possibilitar a troca de experiências entre os educadores. 

Os encontros contarão com a emissão de certificados, que registrarão a carga horária da 

capacitação, conferindo aos participantes a devida certificação pela formação recebida. Essa 

estrutura visa proporcionar uma aprendizagem contínua e progressiva, permitindo que os 

professores desenvolvam, ao longo do processo, habilidades pedagógicas que promovam a 

reflexão crítica e a implementação de práticas educacionais antirracistas em suas respectivas 

realidades escolares. 

 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

81 

5.3.1 Os encontros. 

No início deste processo de capacitação, o foco será proporcionar uma compreensão profunda 

sobre a obrigatoriedade da implementação do ensino da história e cultura africana e afro-brasileira, 

conforme estabelecido pela Lei nº 10.639/2003. Essa legislação não é apenas um direcionamento, 

mas uma exigência legal que deve ser aplicada nas práticas pedagógicas das instituições de ensino. 

Para além dessa reflexão fundamental, torna-se imprescindível instigar os educadores a 

questionarem quantos de seus alunos se identificam como negros ou como descendentes de 

afrodescendentes. 

Esse questionamento se faz pertinente não apenas pela necessidade de conscientização, mas 

também pelo desafio que representa a realização de um censo preciso nas escolas, a fim de 

identificar a origem étnica dos estudantes. A realização dessa tarefa, de fato, enfrenta obstáculos 

significativos, dado o histórico de invisibilidade das populações negras e a complexidade 

envolvida na coleta de dados relacionados a essa questão. 

Em uma pesquisa recente conduzida pelo Instituto Geledés (2023), que analisou a aplicação da Lei 

10.639/2003 em seis diferentes municípios brasileiros, emergiram desafios significativos quanto à 

efetividade da implementação dessa legislação. Um dos municípios analisados foi Ibitiara, 

localizado no estado da Bahia, e algumas informações relevantes obtidas a partir dessa pesquisa 

revelam aspectos cruciais que merecem nossa atenção. 

Ibitiara tem desafios mapeados quando o tema é a Lei 10.639/03. Entre eles, a intolerância 
religiosa é o maior. O racismo religioso se faz presente nas escolas quilombolas, onde a 
maioria dos estudantes são evangélicos, o que gera resistência com o ensino sobre as 
religiões de matriz africana. Há também objeção por parte de professores de disciplinas 
de áreas de exatas e biológicas em trabalhar com a lei.  

(Geledés, 2023, p. 101) 
 

Um município localizado no interior da Bahia, como é o caso de Ibitiara, que, conforme apontado 

pelo Instituto Geledés, apresenta resistência a questões dessa natureza, demanda urgentemente a 

implementação de políticas públicas efetivas no combate aos múltiplos tipos de intolerância. Esse 

cenário evidencia a necessidade de ações estruturadas que abordem as diversas formas de 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

82 

discriminação, seja racial, religiosa ou de outra ordem, promovendo um ambiente inclusivo e 

respeitoso. O exemplo de Ibitiara é um dos muitos que podem ser analisados e discutidos ao longo 

das aulas oficinas, com o objetivo de sensibilizar os educadores para a complexidade dessas 

questões e para a importância de uma abordagem pedagógica antirracista. 

É imprescindível que os docentes compreendam a diversidade presente nas suas turmas, não 

apenas no que diz respeito à etnia, mas também em relação às diferentes vivências e identidades 

de seus alunos. Para isso, é fundamental que os educadores estejam cientes de como os estudantes, 

especialmente os negros e afrodescendentes, se percebem e são percebidos no contexto escolar, no 

que tange à representatividade e ao reflexo de suas culturas no currículo. A sensibilidade para essas 

questões contribui para a criação de um ambiente educacional mais equânime e acolhedor. 

Com base nesse entendimento da diversidade e da necessidade de representatividade, a montagem 

das aulas-oficinas seguirá, no primeiro encontro, com as seguintes atividades, que visam promover 

uma reflexão crítica e construir estratégias pedagógicas efetivas para a implementação de um 

ensino inclusivo e plural. 

I – Contextualização. 

Primeiro Contato e Reflexão Inicial na Aula-oficina sobre Antirracismo 

No primeiro encontro com os participantes do minicurso, será promovida uma abertura reflexiva 

acerca do conceito de racismo e suas implicações na construção da história do Brasil, com especial 

atenção aos apagamentos históricos que afetaram as populações não brancas. A atividade 

contemplará uma exposição introdutória sobre o tema, incluindo a apresentação de obras de 

escritores e intelectuais que abordam as problemáticas relacionadas ao silenciamento das histórias 

dos povos marginalizados e dominados. O objetivo central é questionar e evitar a construção de 

nossas identidades a partir dos pressupostos historiográficos dos grupos dominantes, que 

frequentemente distorcem ou minimizam as experiências das populações subalternizadas. 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

83 

É essencial que os participantes se sintam estimulados a registrar palavras ou frases que possam 

remeter à prática do apagamento histórico, com o intuito de fomentar uma reflexão aprofundada 

sobre as maneiras pelas quais tais processos de silenciamento continuam a se perpetuar em 

diferentes esferas da sociedade. Destaca-se que as opiniões pessoais do mediador não serão 

explicitamente apresentadas durante o encontro, visto que a proposta central é proporcionar aos 

educadores a oportunidade de chegarem a conclusões próprias, fundamentadas em seus 

conhecimentos prévios e nas informações objetivas e teóricas que serão compartilhadas. 

A partir das reflexões iniciais, o próximo momento consistirá em uma escuta ativa das percepções 

dos professores participantes. Em sequência, será realizada a leitura da introdução da obra Pequeno 

Manual Antirracista (2019), de Djamila Ribeiro, uma publicação que oferece uma compreensão 

sólida dos fatores que motivaram a ativista negra a elaborar um manual de conduta, com o intuito 

de sensibilizar as pessoas para suas atitudes racistas e auxiliá-las na compreensão de sua posição 

em uma sociedade racialmente estruturada. O início do livro propicia uma reflexão crítica sobre 

os processos de socialização racial e as atitudes que contribuem para a manutenção de uma 

sociedade desigual e excludente. 

QUANDO CRIANÇA, fui ensinada que a população negra havia sido escrava e ponto, 
como se não tivesse existido uma vida anterior nas regiões de onde essas pessoas foram 
tiradas à força. Disseram-me que a população negra era passiva e que "aceitou" a 
escravidão sem resistência. Também me contaram que a princesa Isabel havia sido sua 
grande redentora. No entanto, essa era a história contada do ponto de vista dos 
vencedores, como diz. Walter Benjamin. O que não me contaram é que o Quilombo dos 
Palmares, na serra da Barriga, em Alagoas, perdurou por mais de um século, e que se 
organizaram vários levantes como forma de resistência à escravidão, como a Revolta dos 
Malês e a Revolta da Chibata. Com o tempo, compreendi que a população negra havia 
sido escravizada, e não era escrava-palavra que denota que essa seria uma condição 
natural, ocultando que esse grupo foi colocado ali pela ação de outrem. 
(Ribeiro, 2019, p. 5) 

            

 

Reflexão e Discussão sobre o Ensino da Cultura Africana e Afro-brasileira 

A partir da leitura proposta, os participantes do minicurso terão a oportunidade de compartilhar 

suas impressões sobre o trecho da obra, fazendo uma comparação com as ideias iniciais anotadas. 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

84 

O objetivo é estimular uma roda de conversa mediada, na qual será possível discutir as razões 

pelas quais o ensino da cultura africana e afro-brasileira deve ser uma premissa fundamental no 

cotidiano docente, considerando que a escola desempenha um papel crucial na formação das 

crianças e jovens. Nesse contexto, a apresentação e o diálogo sobre a necessidade de aplicar a Lei 

10.639/2003 nas práticas pedagógicas devem ser uma realidade incontestável, especialmente 

quando esses profissionais enfrentam resistências em suas práticas educacionais. 

Uma reflexão adicional se refere à maneira como os materiais didáticos disponíveis para os 

profissionais de educação abordam (ou deixam de abordar) a cultura africana, afro-brasileira e de 

outras populações não brancas do Brasil. Caso esses temas sejam tratados, de que forma são 

apresentados? Há uma preocupação com o protagonismo dos povos africanos na construção da 

nossa história? Como os professores lidam com os recursos didáticos que possuem em suas 

práticas educativas? Para o próximo encontro, os participantes serão convidados a registrar suas 

análises sobre esses pontos, seja por meio de anotações ou outros tipos de registros. 

II – Planificação – Recursos para Solucionar Situações Problema 

O segundo encontro será iniciado com a análise dos registros apresentados pelos professores 

participantes da formação. A partir dessas análises, será possível identificar os desafios 

enfrentados pelos educadores ao utilizar seus materiais didáticos e, a partir disso, promover uma 

troca de informações para a construção coletiva de soluções. Nesta etapa, será introduzida a 

situação problema que constitui o foco central desta dissertação: a necessidade de resgatar a 

história das mulheres negras de Salvador e do interior da Bahia no início do século XIX. A história 

da Irmandade da Boa Morte, como um movimento feminista, abolicionista, nordestino, ligado ao 

candomblé e ao protagonismo negro, será apresentada como um exemplo da ausência de temas 

fundamentais nos livros didáticos. A situação problema será discutida, junto com a solução 

proposta, que, neste caso, envolveu a criação da Mostra de Cultura Africana e Afro-brasileira. Esta 

mostra teve como objetivo evidenciar o protagonismo dos povos negros e seus descendentes nas 

áreas científica, cultural e religiosa, com especial ênfase na exaltação das mulheres negras, 

incluindo as irmãs da Boa Morte de Cachoeira, na Bahia. 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

85 

A parte prática do segundo encontro consistirá na reflexão sobre o conceito de história que pode 

ser abordada, mesmo quando não está presente nos materiais didáticos oficiais. Para tanto, os 

professores serão convidados a, individualmente ou em grupos, refletirem sobre temas que 

poderiam ser abordados em suas aulas de história. Considerando que este minicurso tem como 

base a temática das populações africanas e afrodescendentes, a proposta será a de explorar temas 

que contemplem essas populações. Cada tema poderá ser apresentado da maneira que os 

professores considerarem mais atraente para seus alunos, utilizando diferentes recursos como 

vídeos, slides, peças teatrais, quadrinhos e charges. O aspecto central da produção será a 

sensibilidade dos temas abordados, que devem ser fundamentados por meio de pesquisas e, além 

de seu caráter estético, devem ser pautados por processos reflexivos e éticos. 

É importante ressaltar que, embora a ênfase do minicurso seja sobre a história africana e afro-

brasileira, os professores terão a liberdade de explorar uma diversidade de temas. Este minicurso 

visa proporcionar uma organização mais eficaz de suas práticas docentes, especialmente no que se 

refere às lacunas presentes nos materiais didáticos, e a identificação de temas ausentes que podem 

ser trabalhados nas aulas. A apresentação das produções dos participantes ocorrerá como 

culminância no último encontro da aula-oficina. 

III – Sistematização dos Conhecimentos e Avaliação 

O último encontro será destinado à apresentação dos resultados das propostas elaboradas pelos 

docentes participantes do minicurso. Este momento de socialização das práticas pedagógicas 

possibilitará aos educadores a oportunidade de realizar uma reflexão crítica sobre o processo de 

construção de suas produções, além de promover um espaço fértil para o intercâmbio de 

experiências com seus pares. Durante essa fase, a avaliação será conduzida por meio de uma 

análise crítica e construtiva dos resultados obtidos ao longo do desenvolvimento das propostas, 

com a finalidade de identificar aspectos que possam ser ajustados, modificados ou enriquecidos, 

de acordo com as necessidades observadas. 

A concepção de avaliação adotada neste minicurso, com um enfoque pragmático e voltado para a 

oficina pedagógica, visa estabelecer um ambiente propício ao debate e à troca de ideias e reflexões 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

86 

entre os participantes. A intenção é fomentar uma educação formativa, que priorize a construção 

contínua do conhecimento e o aprimoramento das práticas pedagógicas. O modelo avaliativo 

proposto fundamenta-se em suportes metodológicos que buscam não apenas o aperfeiçoamento 

das produções apresentadas, mas também a promoção de um processo de melhoria contínua da 

qualidade do ensino, alinhado às exigências de inovação e excelência no campo educacional. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

87 

CONCLUSÃO 

Ao refletir sobre o processo de produção desta dissertação, surgiram muitas dúvidas e apreensões. 

No entanto, todo o esforço investido foi amplamente recompensado durante sua construção. Este 

trabalho proporcionou inúmeras oportunidades de aprendizado, tanto nas diversas práticas 

pedagógicas antirracistas quanto na compreensão profunda de que essa causa deve ser abraçada 

por um número cada vez maior de pessoas. Incorporar à pesquisa a história da Irmandade da Boa 

Morte como exemplo de resistência e sociabilidade, que perdura até os dias atuais, foi uma honra. 

Fundamentar esta escrita com a citação e o aprofundamento das obras de intelectuais negros e 

negras foi, para mim, uma dádiva. 

A prática educacional deve ser entendida como um modelo de inclusão a ser seguido pela 

sociedade de maneira ampla. Nós, profissionais da educação, somos responsáveis pela formação 

cidadã que promove a autonomia e o respeito às diversas culturas e povos. Tornar visível a história 

daqueles que foram sistematicamente apagados pela historiografia tradicional ao longo dos séculos 

é uma necessidade urgente. A formação de profissionais cada vez mais conscientes de sua 

responsabilidade na promoção de uma educação antirracista vai além do cumprimento da 

legislação; trata-se de uma exigência humanizadora. 

É uma grande satisfação poder contribuir, ainda que modestamente, para a qualificação 

profissional com o intuito de dar protagonismo àqueles que foram historicamente silenciados. Se 

esta proposta puder auxiliar colegas de profissão em sua jornada de formar cidadãos, a semente 

plantada poderá germinar, e os frutos dela poderão ser fecundos em um futuro mais justo e 

inclusivo. Que esta pequena contribuição seja um passo importante em direção a grandes 

transformações. 

 

 

 

 

 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

88 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

AGÊNCIA SENADO. Sancionada lei que tipifica como crime de racismo a injúria racial. 12 jan. 

2023. Disponível em: https://www12.senado.leg.br/noticias/materias/2023/01/12/sancionada-lei-

que-tipifica-como-crime-de-racismo-a-injuria-racial. Acesso em: 18 fev. 2025. 

ALMEIDA, Silvio. O que é racismo estrutural. São Paulo: Pólen, 2018. 

ALVES, Januária Cristina. O lado feminino do Brasil colonial: a vida das mulheres no século XVI. 

Revista Super Interessante, 2016. Disponível em: https://super.abril.com.br/historia/o-lado-

feminino-do-brasil-colonial-a-vida-das-mulheres-no-seculo-xvi. Acesso em: 18 fev. 2025. 

AKOTIRENE, Carla. Interseccionalidade. São Paulo: Pólen, 2018. 

BARCA, Isabel. Aula oficina: do projeto à avaliação. In: Para uma educação de qualidade: Atas 

da Quarta Jornada de Educação Histórica. Braga: Centro de Investigação em Educação 

(CIED)/Instituto de Educação e Psicologia, Universidade do Minho, 2004. p. 131-144. 

BRASIL. Ministério da Educação. Base Nacional Comum Curricular. Brasília, 2018. 

BURKE, Peter (org.). A escrita da história: novas perspectivas. Tradução de Magda Lopes. São 

Paulo: Editora da Universidade Estadual Paulista, 1992. (Biblioteca Básica). 

CONCEIÇÃO, Joanice. Irmandade da Boa Morte e Culto de Babá Egum: Masculinidades, 

Feminilidades e Performances Negras. Jundiaí: Paco Editorial, 2017. 

CONSTITUIÇÃO DA REPÚBLICA FEDERATIVA DO BRASIL. Constituição, 1988. 

Disponível em: https://constituicao.stf.jus.br/dispositivo/cf-88-parte-1-titulo-2-capitulo-1-artigo-

5. Acesso em: 18 fev. 2025. 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

89 

FELIPE, Delton Aparecido. Saberes outros na formação docente: A história cultura afro-

brasileira e africana como estratégia para uma educação decolonial. Disponível em: 

https://editoraletra1.com.br/epub/9786587422176/9786587422176-04.pdf. Acesso em: 18 fev. 

2025. 

FERNANDES, Nathalia Vince Esgalha. A raiz do pensamento colonial na intolerância religiosa 

contra religiões de matriz africana. Revista Calundu, v. 1, n. 1, jan-jun 2017. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. São Paulo: 

Paz e Terra, 1996. (Coleção Leitura). 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 17. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987. 

GONZALES, Lélia. Racismo e sexismo na cultura brasileira. Revista Ciências Sociais Hoje, 

Anpocs, 1984. p. 223-244. 

HARTMAN, Hope J. Como ser um professor reflexivo em todas as áreas do conhecimento. Porto 

Alegre: AMGH, 2015. 

LEI DE DIRETRIZES E BASES DA EDUCAÇÃO (LDB). Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 

1996. Disponível em: http://portal.mec.gov.br/seesp/arquivos/pdf/lei9394_ldbn1.pdf. Acesso em: 

18 fev. 2025. 

LEI Nº 9.450, DE 20 DE AGOSTO DE 1997. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9459.htm#:~:text=ou%20proced%C3%AAncia%20n

acional.%22,-%22Art.,a%20tr%C3%AAs%20anos%20e%20multa. Acesso em: 18 fev. 2025. 

LEI Nº 10.639, DE 9 DE JANEIRO DE 2003. Disponível em: https://www.mec.gov.br/educacao-

para-a-diversidade. Acesso em: 18 fev. 2025. 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

90 

LEI Nº 12.990, DE 9 DE JUNHO DE 2014. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2011-2014/2014/lei/l12990.htm. Acesso em: 18 fev. 

2025. 

LEI Nº 14.519, DE 15 DE FEVEREIRO DE 2023. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2023-2026/2023/lei/L14519.htm. Acesso em: 18 fev. 

2025. 

MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. Manifesto Comunista. Tradução de Álvaro Pina. São Paulo: 

Boitempo Editorial, 2005. 

MORENO, Jean Carlos. Professor adjunto do Colegiado de História da Universidade Estadual do 

Norte do Paraná. InterMeio: revista do Programa de Pós-Graduação em Educação, Campo 

Grande, MS, v. 25, n. 49.1, p. 97-117, Dossiê Especial, 2019. 

POVO BRASILEIRO EM FESTA: Ep.8| Boa Morte - Cachoeira/BA. Série de documentários que 

visitou 13 festas populares do Brasil no ano de 2016. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=k9epS1_g0z4. Último acesso em: 28 jun. 2023. 

REIS, João José. A greve negra de 1857 na Bahia. Revista USP, 1993. Disponível em: 

https://www.revistas.usp.br/revusp/article/view/25988. Acesso em: 18 fev. 2025. 

REIS, João José. Identidade e diversidade étnicas nas irmandades negras no tempo da escravidão. 

Tempo, Rio de Janeiro, v. 2, n. 3, 1996. 

REIS, João José. A morte é uma festa: ritos fúnebres e revolta popular no Brasil do século XIX. 

São Paulo: Companhia das Letras, 1991. 

ROMÃO, Tito Lívio Cruz. Sincretismo religioso como estratégia de sobrevivência transnacional 

e transacional: divindades africanas e santos católicos em tradução. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/tla/a/BYNWpsPRxzMYh4gGGCwH5Vk/?format=pdf&lang=pt. Acesso 

em: 18 fev. 2025. 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

91 

RIBEIRO, Djamila. O que é lugar de fala? Belo Horizonte: Letramento, 2017. 

SANTOS, Jocélio Teles dos. O poder da cultura e a cultura no poder: a disputa simbólica da 

herança cultural negra no Brasil. Salvador: EDUFBA, 2005. 

SILVA, Celso da. A visão do Padre Antônio Vieira sobre a escravidão. Mafuá, Florianópolis, SC, 

Brasil, n. 16, 2011. 

SILVA, Eduardo. Negociação e conflito: a resistência negra no Brasil escravista. São Paulo: 

Companhia das Letras, 1989. 

SILVA, Livia Maria Baêta da. A Irmandade de Nossa Senhora da Boa Morte, uma perspectiva 

museológica e de gênero. I ENECULT, 2005. Disponível em: 

https://www.cult.ufba.br/enecul2005/LiviaMariaBaetadaSilva.pdf. Acesso em: 18 fev. 2025. 

SILVEIRA, Renato da. O candomblé da Barroquinha: processo de constituição do primeiro 

terreiro baiano de keto. Salvador: Maianga, 2006. 

SOUZA, Lisley Lourrany Nascimento. Guia para a realização da oficina pedagógica. Montes 

Claros: Instituto Federal do Norte de Minas Gerais, 2020. 

SOUZA, David. Educação antirracista: transformando consciências, construindo equidade. 

Disponível em: https://amz.onl/9aXujWC. Acesso em: 18 fev. 2025. 

TAVARES, Fábio Liberato da Silva. História oral: um importante instrumento para o trabalho 

com gênero e história da cultura afro-brasileira. Revista de História Bilros, Fortaleza, v. 2, n. 2, p. 

192-197, jan.-jun. 2014. 

VICENTINO, Cláudio Teláris. História, 7º ano, ensino fundamental, anos finais. 1. ed. São Paulo: 

Ática, 2018. 



 

 

Universidade Estadual de Maringá 
Mestrado Profissional em Ensino de 

História 

 
 

 
 

92 

VIVER (BOA) MORTE. Direção: Eduardo Gomes. Produção: Eudes Scofield Freire. Cachoeira, 

BA, Brasil, 2010. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=KyctEJwlSkg. Último 

acesso em: 24 jun. 2023. 

SITE GIFE. Acesso dos estudantes negros à educação ainda esbarra na falta de acolhimento. 2023. 

Disponível em: https://gife.org.br/acesso-dos-estudantes-negros-a-educacao-ainda-esbarra-na-

falta-de-

acolhimento/#:~:text=Dados%20do%20Censo%20Escolar%20de,20%2C2%25%20s%C3%A3o

%20brancos. Acesso em: 18 fev. 2025. 

SOUZA, David. Educação antirracista: transformando consciências, construindo equidade. 

Disponível em: https://amz.onl/9aXujWC. Acesso em: 19 fev. 2025. 


