
 
 

 

UNIVERSIDADE ESTADUAL DE CAMPINAS 

INSTITUTO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

 

 

 

LARISSA DE CARVALHO NASCIMENTO 

 

 

 

 

ENSINO DE HISTÓRIA E DIREITOS HUMANOS: UMA SEQUÊNCIA DIDÁTICA 

PARA O ENSINO FUNDAMENTAL II 

 

 

 

 

 

 

 

CAMPINAS 

2024 

 



2 
 

 
 

LARISSA DE CARVALHO NASCIMENTO 

 

ENSINO DE HISTÓRIA E DIREITOS HUMANOS: UMA SEQUÊNCIA DIDÁTICA 

PARA O ENSINO FUNDAMENTAL II 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Instituto de Filosofia e 

Ciências Humanas da Universidade Estadual de 

Campinas como parte dos requisitos exigidos para 

a obtenção do título de Mestra em Ensino de 

História. 

 

Orientador:  Prof. Dr. Rui Luis Rodrigues  

  

ESTE TRABALHO CORRESPONDE À VERSÃO 

FINAL DA DISSERTAÇÃO DEFENDIDA PELA 

ALUNA LARISSA DE CARVALHO 

NASCIMENTO E ORIENTADA PELO PROF. DR.  

RUI LUIS RODRIGUES. 

 

CAMPINAS 

2024 



3 
 

 
 

Ficha catalográfica 
Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP) 

Biblioteca do Instituto de Filosofia e Ciências Humanas 
Neiva Gonçalves de Oliveira - CRB 8/6792 

 
Nascimento, Larissa de Carvalho, 1993- 

N17e  Ensino de história e direitos humanos : uma sequência diditica para o 
ensino fundamental II / Larissa de Carvalho Nascimento. – Campinas, SP : 
[s.n.], 2024. 

Orientador: Rui Luis Rodrigues. 
Dissertação (mestrado profissional) – Universidade Estadual de Campinas 

(UNICAMP), Instituto de Filosofia e Ciências Humanas. 

1. Educação. 2. Direitos humanos. 3. História - Estudo e ensino. 4. Ensino 
fundamental. 5. Currículo escolar. 6. Autonomia escolar. I. Rodrigues, Rui 
Luis, 1966-. II. Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP). Instituto 
de Filosofia e Ciências Humanas. III. Título. 

 
Informações complementares 

Título em outro idioma: Teaching of history and human rights: a didactic sequence for 

middle school 

Palavras-chave em inglês: 

Education  

Human rights 

History - Study and teaching Elementary school 

School curriculum 

School autonomy 

Área de concentração: Ensino de História 

Titulação: Mestra em Ensino de História  

Banca examinadora: 

Rui Luis Rodrigues [Orientador]  

Arnaldo Pinto Júnior 

Daniel Gomes de Carvalho 

Data de defesa: 19-12-2024 

Programa de Pós-Graduação: Ensino de História 

 
Objetivos de Desenvolvimento Sustentável (ODS) 
ODS: 4. Educação de qualidade 
ODS: 16. Paz, justiça e instituições eficazes 

 
Identificação e informações acadêmicas do(a) aluno(a) 
- ORCID do autor: https://orcid.org/0000-0003-0977-6633 
- Currículo Lattes do autor: http://lattes.cnpq.br/4395504781935580 

 

 

http://lattes.cnpq.br/4395504781935580


4 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Prof. Dr. Rui Luis Rodrigues  

Prof. Dr. Arnaldo Pinto Júnior  

Prof. Dr. Daniel Gomes de Carvalho    

 

 

 

 

A Ata de Defesa com as respectivas assinaturas dos membros encontra-se no SIGA/Sistema de 

Fluxo de Dissertações/Teses e na Coordenadoria do Programa de Pós-Graduação em Ensino de 

História do Instituto de Filosofia e Ciências Humanas. 

 

 



5 
 

 
 

Agradecimentos 

 

Agradeço os meus companheiros de ofício que partilham comigo as esperanças e angústias de ser 

educadora e que tanto contribuíram com as reflexões que concretizei nessa pesquisa. Gostaria de 

partilhar essa conquista com os amigos próximos que compreenderam as minhas ausências e me 

forneceram incentivo para finalizar esse projeto. Agradeço meu orientador, Rui Luis Rodrigues, 

que se aventurou nesse percurso com muita paciência, companheirismo e provocações intelectuais 

que abriram os caminhos trilhados ao longo desta jornada. Por fim, destaco o meu alicerce sem o 

qual nada seria possível, minha família; Rosinei, Celso, Pâmela e Ana. 

Obrigada. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“O oposto do amor não é o ódio, é a indiferença. 

O oposto da arte não é a fealdade, é a indiferença. 

O oposto da fé não é a heresia, é a indiferença. 

E o oposto da vida não é a morte, é a indiferença.” 

Elie Wiesel, 1986 

 



7 
 

 
 

RESUMO 

Esta pesquisa colabora com a efetivação da Educação em Direitos Humanos no Ensino Fundamental 

II. Compreende-se que a função primordial da Educação Básica é o preparo para a cidadania e 

reconhece-se na EDH uma forma de concretizar tal ambição. Assim, encontramos no ensino de 

História um caminho profícuo na implementação dessa intencionalidade, pois a disciplina preocupa-

se em situar os alunos de forma crítica no presente, percebendo o vínculo deste com o passado, 

tornando-os agentes da construção de um futuro mais justo, pautando-se no pacto civilizatório da 

Declaração Universal dos Direitos Humanos. Para concretizar essa ambição, percorremos uma 

bibliografia que busca dissertar sobre a EDH e, em seguida, nos debruçamos sobre o ensino de História 

e traçamos os objetivos em comum entre as duas áreas do saber. Por fim, sugerimos uma sequência 

didática sobre um tema clássico: a Revolução Francesa, destinada a alunos do 9o ano, com a finalidade 

de mostrar que a efetivação da EDH no ensino de História depende de escolhas cotidianas na sala de 

aula, tempo e intencionalidade por parte dos docentes, bem como comprometimento da comunidade 

escolar. 

Palavras-chave: Educação em Direitos Humanos, Ensino de História, Ensino Fundamental II, 

Currículo, Autonomia Docente. 

 



8 
 

 
 

ABSTRACT 

The current research aims to contribute to the implementation of Human Rights Education in 

Middle School. It is understood that the primary function of Basic Education is to foster 

citizenship, and Human Rights Education (HRE) is recognized as a means to achieve this goal. 

Thus, we find in History Education a fruitful path to implement this intentionality, as the discipline 

concerns itself with critically situating students in the present, understanding its connection to the 

past, thereby enabling them to become agents in building a fairer future, guided by the 

civilizational pact of the Universal Declaration of Human Rights. To achieve this ambition, we 

reviewed literature discussing HRE and subsequently focused on History Education to outline 

common objectives between these two areas of knowledge. Finally, we propose a didactic 

sequence on a classic theme, the French Revolution, designed for ninth-grade students. The aim is 

to demonstrate that realizing HRE in History Education depends on daily classroom choices, 

intentionality from teachers, and commitment from the school community. 

Keywords: Human Rights Education, History Education, Middle School, Curriculum, Teacher 

Autonomy.

 



9 
 

 
 

SUMÁRIO 

 

1. Introdução………………………………………………………………………………............. 10 

2. É possível educar para os direitos humanos?…………………………………………….20 

2.1 A formulação dos direitos humanos …………………………………………….………24 

2.2 A Educação como meio de promoção dos Direitos Humanos …………………….……33 

2.3 A discussão sobre a Educação em Direitos Humanos e a norma brasileira ......................….…. 46 

3. O ensino de História pode auxiliar na formação cidadã?.................................................60 

3.1 BNCC e as definições sobre o conhecimento histórico na Educação Básica………...61 

3.2 O ensino de História e a consciência histórica…………………………...…………….71 

3.3 O ensino de História e a Educação em Direitos Humanos …………………………............…. 82 

4. Como planejar uma sequência didática para a Educação em Direitos Humanos?................95 

4.1 As metodologias para a concretização da EDH.......................……………….…………………96 

4.2 A escolha de um tema: a Revolução Francesa…………………………………………….111 

4.3 Uma sequência didática para a EDH...........………………………………............……………136 

Considerações finais………………………………………………………………….............…...165 

Referências…………………………………………………………………………………...........170 

 



10 
 

 
 

1. Introdução 

Querida Professora: Sou um sobrevivente de um campo de 

concentração. Meus olhos viram aquilo que nenhum homem 

deveria testemunhar: câmaras de gás construídas por 

engenheiros instruídos; crianças envenenadas por médicos 

educados… Por isso, desconfio da educação. Meu pedido é: 

ajude seus alunos a se tornarem humanos. 

Haim Ginott1 

 

Se levarmos em conta as propostas de reformulação do ensino no Brasil nos últimos dez 

anos, destacando sobretudo a reforma do Ensino Médio de 2017 e as disputas envolvendo a 

aprovação da Base Nacional Comum Curricular (BNCC) de História entre 2015 e 2017, 

percebemos divergências para se delimitar o papel da disciplina na formação dos estudantes. 

Contudo, as políticas públicas citadas, entre outras, fazem essa pergunta ir além, nos levando a 

refletir sobre o próprio papel da educação e das escolas no mundo contemporâneo. 

Para responder a essas indagações, acreditamos necessário nos distanciarmos de projetos 

que enfraquecem o potencial transformador, crítico e equitativo da educação. Infelizmente, as 

últimas reformas educacionais, como o Novo Ensino Médio e a BNCC, aprovada em 2017, são 

exemplos do diálogo das políticas educacionais com o mercado em detrimento da formação cidadã. 

Em outras palavras, segundo Flávia Eloisa Caimi, essas políticas promovem um brutal 

enfraquecimento das humanidades em uma lógica pautada estritamente pelo mercado, sonegando 

 
1 ANDREOPOULOS, G. Educação em direitos humanos no contexto pós-Guerra Fria. In: CLAUDE, R.; 

ANDREOPOULOS, G. Educação em direitos humanos para o século XXI. São Paulo: EdUSP; Núcleo de Estudos 

da Violência, 2007. p. 28. 



11 
 

 
 

saberes e práticas essenciais para o pensamento crítico, para a formação cidadã e para o convívio 

democrático2. 

Esta pesquisa busca retomar esse papel cidadão da educação e parte do princípio de que a 

educação é uma ferramenta política para alcançar um mundo mais justo, pois pode conscientizar 

os estudantes na construção de um outro porvir. Diferentemente das políticas educacionais 

mercadológicas ou conservadoras supracitadas, valorizaremos aqui os pactos civilizatórios que 

procuraram aproximar a educação dos direitos humanos. 

O cerne dos direitos humanos são os indivíduos. Esses direitos são definidos como 

fundamentais à defesa irredutível e inegociável da dignidade humana, frutos de uma construção 

histórica a partir das lutas pelas liberdades e contra as mais diversas formas de opressão. Os direitos 

fundamentais abrangem diversas esferas: civis, políticos, sociais, econômicos etc. Isso nos faz 

aproximar a ideia de direitos humanos da noção de cidadania, na medida em que ser cidadão é ter 

direitos e, não obstante, arcar com deveres sociais3. 

O Brasil é signatário de todos os pactos internacionais pelos direitos humanos, portanto, o 

Estado brasileiro deve ser responsável pela promoção, defesa e garantia desses no País. Assim, as 

declarações e convenções sobre direitos precisam ser acompanhadas de políticas públicas efetivas 

e outras estratégias de proteção, promoção e defesa dos direitos humanos4. 

Nesse sentido, a educação é vista desde a Declaração Universal dos Direitos Humanos, em 

1948, como uma forma de auxiliar na efetivação desses direitos e, assim, criar uma sociedade mais 

 
2 CAIMI, F. E. Se me der um grito, não calo, se mandar calar, mais eu falo a BNCC, suas muitas vozes e (im)posições. 

In: PINTO JÚNIOR, A.; SILVA, F. D. O.; SEAL, A. V. C. S. A BNCC de História: entre prescrições e práticas. 

Recife: EDUPE, 2022. p. 12-30. 

3 AFONSO, M. L. M.; ABADE, F. L. Jogos para pensar: educação em Direitos Humanos e formação para a 

cidadania. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2013. p. 16. 

4 Idem. p. 14. 



12 
 

 
 

justa, promovendo esses direitos e auxiliando os cidadãos a se reconhecerem enquanto tal. Por 

isso, uma série de outros documentos visam tornar o vínculo entre Educação e Direitos Humanos 

cada vez mais solidificado e estreito. A partir de 1988, o Estado brasileiro buscou implementar 

essas ambições educacionais em nosso território. Destacamos as seguintes ações: três Programas 

Nacionais de Direitos Humanos (PNDH), I, II e III – 1996, 2002 e 2010; dois Planos Nacionais de 

Educação em Direitos Humanos (PNEDH) – 2003 e 2006; e, finalmente, em 30 de maio de 2012, 

a Resolução nº 01/2012 do Ministério da Educação (MEC), que estabeleceu as Diretrizes 

Nacionais para a Educação em Direitos Humanos (DNEDH)5 e que visa implementar a EDH nas 

escolas de forma oficial, desde o Ensino Fundamental até a Educação Superior. 

Em todos esses documentos, é notória a relação que se faz entre a EDH e a educação para 

a cidadania. A implementação da EDH no território nacional seria uma das formas de fazer-nos 

buscar superar a condição de uma cidadania tutelada, na qual não existem propriamente direitos, 

mas sim concessões feitas pelo Estado, ou uma cidadania assistida, na qual há uma assistência 

mínima a necessidades básicas, mas dentro de uma visão de concessão de benefícios. Por meio da 

EDH, poderíamos atingir uma cidadania emancipatória, na qual o cidadão se afirma e participa de 

forma crítica da sociedade, já que se reconhece como um sujeito que tem direitos e atribui ao 

Estado a responsabilidade pela garantia destes6. 

Percebe-se, nas Diretrizes Nacionais para a Educação em Direitos Humanos, uma potência 

para a construção da dimensão da cidadania emancipatória na medida em que a sua própria 

denominação, “diretrizes”, já indica que esse texto compõem uma norma. Dessa forma, esse 

documento deve ser encarado como uma determinação a ser seguida, observada e sobretudo 

 
5 ROCHA, J. B. C. Ensino dos Direitos Humanos: o equívoco da educação. Curitiba: Appris, 2017. 

6 AFONSO, M. L. M.; ABADE, F. L. Jogos para pensar: educação em Direitos Humanos e formação para a 

cidadania. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2013. p. 17. 



13 
 

 
 

respeitada. Além disso, essa norma possui validade, posto que é uma política pública do MEC, ou 

seja, essa diretriz provém de uma autoridade legítima e legalmente constituída. Por fim, as 

Diretrizes Nacionais para EDH estão respaldadas na própria Constituição e nos tratados 

internacionais dos quais o Brasil é signatário (aqui, em especial, a Declaração Universal dos 

Direitos Humanos)7. 

Segundo João Batista de Campos da Rocha, essas diretrizes inserem a EDH no plano da 

determinação nos seguintes artigos retirados do documento: 

Art 1º A presente Resolução estabelece as Diretrizes Nacionais para a Educação em 

Direitos Humanos (EDH) a serem observadas pelos sistemas de ensino e suas 

instituições. 

Art 2º [...] 

§2º Aos sistemas de ensino e suas instituições cabe a efetivação da Educação em 

Direitos Humanos, implicando a adoção sistemática dessas diretrizes por todos(as) 

os(as) envolvidos(as) nos processos educacionais.8 

 

Conforme citado nos artigos, para que essa determinação seja cumprida, ou seja, para que 

ocorra a efetivação da EDH no território nacional, é necessária atuação intencional das instituições 

de ensino. Apesar de sua urgência, será que todas as escolas e universidades possuem as mesmas 

condições para efetivar essa demanda? Essa preocupação orienta o trabalho de Rocha9, ao afirmar 

que, para cumprir essa resolução, é necessário um programa amplo, pensado, refletido e elaborado, 

em conjunto, com as Instituições de Ensino Superior (IES), o MEC, as Secretarias Estaduais e 

Municipais de Educação e, claro, com as escolas. O autor destaca que esse plano deve ser bem 

estruturado, metódico e realizado em etapas a serem cumpridas em tempos pré-estabelecidos com 

a participação de todo o sistema de ensino10. 

 
7 ROCHA, J. B. C. Ensino dos Direitos Humanos: o equívoco da educação. Curitiba: Appris, 2017. 

8 Idem. p. 39. 

9 Idem. 

10 Idem. p. 40. 



14 
 

 
 

Ainda como impeditivo, a ausência de um plano conforme o supracitado faz com que a 

maioria das instituições de ensino não consigam implementar a EDH de forma adequada. Assim, 

a diretriz se torna uma norma porosa, sem densidade normativa. Da sua inexecução, não há uma 

consequência, reprimenda ou sanção. Rocha (2017) salienta que essa porosidade desmoraliza e 

enfraquece a própria autoridade do MEC, na medida em que implementa uma norma que não tem 

condições de viabilidade, ou seja, plausibilidade de aplicação de seus conteúdos. 

A elaboração normativa, segundo Rocha (2017), requer uma avaliação de impacto, antes e 

após, para estabelecer uma normatização que encontre eco no seio social. A edição de um ato 

normativo sem critério ou análise de sua aplicação, sem que detidamente se verifique as condições 

de possibilidade de apreensão e compreensão pela comunidade envolvida, sem pensar em como 

realizar a sua tomada em prática, sem fazer as avaliações antes, durante e depois, é legislar no 

vazio. Logo, a edição de uma norma sem condições reais de possibilidade de cumprimento, como 

mera recomendação, a ser conduzida pelo sistema de ensino, retira a característica de norma, pois 

se perde o plano de eficácia ou já nasce sem força imperativa. Por ora, podemos dizer que a EDH 

está apenas no papel e não possui estímulos para ser inserida efetivamente no sistema de ensino, 

sobretudo nas escolas. 

No papel, a DNEDH propõe que a EDH esteja presente, de modo transversal, nas seguintes 

esferas: 

● Projetos político-pedagógicos; 

● Regimentos escolares; 

● Planos de desenvolvimento institucional; 

● Programas pedagógicos das IES; 

● Materiais didáticos e pedagógicos; 



15 
 

 
 

● Modelos de ensino, pesquisa e extensão. 

● Gestão escolar; 

● Processos de avaliação. 

 

Percebe a urgência de políticas públicas que auxiliam na implementação dessa perspectiva, 

entretanto, na última década, o Estado brasileiro preferiu colocar em prática políticas públicas que 

ignoram essas necessidades e privilegiam os diálogos com o mercado e pouco auxiliam na 

implementação da EDH. Flávia Caimi cita os estudos de Lima e Maciel para denunciar que esse 

discurso apresenta uma suposta renovação da escola para tornar esses espaços atrativos aos olhos 

dos jovens que os frequentam, contudo, não levam em conta que o que, de verdade, os alunos não 

aguentam mais é uma escola sucateada, sem laboratórios, auditórios, espaços para 

desenvolvimento de atividades de cultura e lazer. A despeito de toda a propaganda governamental 

e de toda a narrativa mercadológica em prol de tais políticas, os investimentos em educação foram 

sendo drasticamente reduzidos ao longo dos últimos anos, sem contar o escoamento do 

financiamento público para o capital privado, nacional e estrangeiro11. 

É notório que o Estado brasileiro precisa tomar outras medidas para transformar a educação 

levando em conta o prisma da EDH. Em vez de implementar “renovações” pouco efetivas, uma 

das estratégias ideais pode ser a formação dos profissionais da educação para que tenham a 

Educação em Direitos Humanos como um alicerce. Dessa forma, a EDH seria inserida nas 

instituições de ensino. Segundo Maria Lúcia Miranda Afonso e Flávia Lemos Abade, a inserção 

da EDH pode ocorrer através de ações transversais e temas interdisciplinares, por meio de uma 

 
11 CAIMI, F. E. Se me der um grito, não calo, se mandar calar, mais eu falo a BNCC, suas muitas vozes e (im)posições. 

In: PINTO JÚNIOR, A.; SILVA, F. D. O.; SEAL, A. V. C. S. A BNCC de História: entre prescrições e práticas. 

Recife: EDUPE, 2022. p. 12-30. 



16 
 

 
 

disciplina específica ou a partir de outras formas que sejam aceitas nas instituições educativas. 

Apesar disso, para que essas propostas encontrem sustentabilidade, os profissionais de educação 

em todas as áreas do conhecimento devem receber formação para atuar em EDH. O professor deve 

incorporar a EDH em sua prática, estimulando a reflexão com seus pares e alunos e desenvolvendo 

metodologias participativas, entre outros aspectos12. Essa não é uma tarefa fácil. Segundo Flávia 

Eloisa Caimi, o trabalho de construção de políticas educacionais e curriculares em um país de 

dimensões continentais como o Brasil, marcado por desigualdades históricas e estruturais, é uma 

tarefa gigantesca, contudo, tem uma importância fundamental na promoção do acesso equitativo 

ao universo de saberes, conhecimentos, experiências, vivências, atitudes e valores que permitam a 

qualificada inserção na vida em sociedade13. 

Reconhecendo a importância dessa demanda, esta pesquisa aproxima o ensino de História 

da EDH. Para tanto, são analisadas reflexões sobre direitos humanos e os seus impactos que 

redesenham a importância da educação em nosso mundo e de que forma a disciplina de História 

pode se aproximar dessa urgência. Ao final dessa aproximação, o foco é aplicar, na Educação 

Básica, mais especificamente nos Anos Finais do Ensino Fundamental II, uma proposta 

concernente à EDH no formato de uma sequência didática da disciplina de História. 

A disciplina de História pode ser uma grande aliada nessa efetivação, na medida em que 

seu conteúdo não diz respeito somente ao passado, ele também é presente e futuro. A História é 

projeção; é a construção social da realidade humana. Dessa forma, pode auxiliar a recuperar o que 

 
12 AFONSO, M. L. M.; ABADE, F. L. Jogos para pensar: educação em direitos humanos e formação para a 

cidadania. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2013. p. 31. 

13 CAIMI, F. E. Se me der um grito, não calo, se mandar calar, mais eu falo a BNCC, suas muitas vozes e (im)posições. 

In: PINTO JÚNIOR, A.; SILVA, F. D. O.; SEAL, A. V. C. S. A BNCC de História: entre prescrições e práticas. 

Recife: EDUPE, 2022. p. 12-30. 



17 
 

 
 

é mais importante dos direitos humanos: respeitar a capacidade dos cidadãos de produzir para si a 

realidade futura que necessitam14. 

Para estabelecer esse diálogo, primeiramente, nos debruçaremos sobre o tema do ensino 

dos direitos humanos. No nosso primeiro capítulo, realizaremos um panorama histórico da 

conquista desses direitos e, em seguida, dissertaremos sobre como e por que eles foram 

apropriados no campo da educação. Percebemos que esse movimento mobilizou a comunidade 

internacional e uma série de tratados, inclusive o Brasil foi signatário de todos eles. Por isso, ainda 

no primeiro capítulo, iremos nos debruçar sobre alguns documentos normativos do MEC e 

compreenderemos como a EDH buscou ser inserida no cotidiano escolar pelo Estado brasileiro. 

Ainda nesse primeiro capítulo, analisamos de forma detalhada a Base Nacional Curricular Comum 

para constatar que a disciplina de História é vista enquanto uma das áreas mais oportunas na 

abordagem dos direitos humanos enquanto um conteúdo a ser ensinado para os alunos. No auxílio 

da produção desse capítulo, essa pesquisa revisa a bibliografia produzida sobre a EDH que abarca 

desde documentos legais formulados por encontros promovidos pelas Nações Unidas até os 

estudos que visam materializar as ambições desses documentos. A avaliação da efetividade desses 

acordos internacionais foi feita por meio de uma bibliografia analítica sobre a BNCC, sobretudo, 

da área de História.  

Reconhecendo a importância da disciplina da História para o ensino de direitos humanos, 

nosso próximo capítulo aborda o ensino de História. Em um primeiro momento, buscamos 

compreender quais são as ambições dessa disciplina em termos curriculares estabelecidos pelo 

MEC. Para tanto, nos detemos sobre os embates relativos aos sentidos da disciplina nesse 

documento e buscamos mobilizá-lo para concretizar a EDH. Em seguida, realizaremos uma 

 
14 GREZ, S.; SALAZAR, G. Manifesto dos historiadores. Santiago: Lom editores, 1999. 



18 
 

 
 

discussão sobre o ensino de História na formulação da consciência histórica. No que diz respeito 

ao debate da consciência histórica, utilizamos como suporte teórico Jörn Hüsen e, sobretudo, as 

contribuições do historiador Luís Fernando Cerri. Por meio desse conceito, buscamos compreender 

a importância da disciplina histórica para a orientação da ação dos alunos no tempo, visando 

sempre uma dimensão transformadora da realidade que respeite os nossos pactos civilizatórios. 

Por fim, reconhecendo essa dimensão política da disciplina histórica, a terceira seção deste capítulo 

discutirá a aproximação existente entre ensino de História e direitos humanos. 

Para comprovar as nossas suposições e demonstrar que a disciplina de História pode ser 

mobilizada para a EDH, o último capítulo dessa dissertação tem por objetivo abordar um conteúdo 

clássico da disciplina de História e buscar, por meio desse conteúdo, efetivar a EDH. Para 

concretizar essa ambição, escolhemos a Revolução Francesa, já que, historicamente, essa é tida 

como um dos eventos fundamentais para a concretização da universalização de direitos. Em um 

primeiro momento, nos deteremos sobre o trabalho de Vera Candau e outros autores para nos 

indagar sobre as principais metodologias para trabalhar a EDH. Em seguida, justificamos a escolha 

da Revolução Francesa por meio da seguinte questão: “Por qual motivo o Brasil deve ensinar a 

Revolução Francesa?”. Em seguida, iremos aproximar esse tema das nossas ambições pedagógicas 

por meio de plano de aulas que aborde diferentes metodologias que propiciem ao alunado o diálogo 

entre os pares bem como as conexões dos temas do passado com as problemáticas do presente 

visando a construção de uma Educação em Direitos Humanos por meio da temática da Revolução 

Francesa. 

A proposta de realizar uma sequência didática enquanto um produto dessa pesquisa busca 

comprovar que não é possível “abarrotar” o currículo de História com uma série de eventos e fatos 

acreditando que, dessa forma, iremos auxiliar nossos alunos no desenvolvimento da consciência 



19 
 

 
 

histórica e na sua formação cidadã. Ao inserirmos enquanto um objetivo de aprendizagem a EDH, 

necessitaremos renunciar a outros. Assim, o ensino de História necessita abrir mão de sua ambição 

enciclopédica e se reencontrar com a sua função educativa. Em outras palavras, a educação 

bancária deverá abrir espaço para uma educação emancipatória. 



20 
 

 
 

2. É possível ensinar Direitos Humanos? 

Mais de setenta anos se passaram desde a proclamação da Declaração Universal dos 

Direitos Humanos e de seus desdobramentos na forma de instrumentos internacionais de proteção 

dos direitos fundamentais e da afirmação da necessidade do respeito à liberdade e à igualdade dos 

seres humanos como lastro fundamental para a construção de um mundo de paz e de convivência 

fraterna15. Contudo, ainda estamos longe do que idealizamos e, por isso, continuamos nos fazendo 

a seguinte questão: como garantir direitos para todos? O preâmbulo da Declaração já chamava a 

atenção para a necessidade de que indivíduos e entidades se esforçassem pela Educação em 

Direitos Humanos na promoção e colaboração com a construção da igualdade e dignidade humana 

de forma universal. A educação é uma aliada potente, pois, quando é voltada para direitos, se torna 

uma forma de capacitar os cidadãos nessa luta política de construção de um mundo mais justo. 

Uma educação voltada para esses direitos é uma forma de habilitar os cidadãos nessa luta política 

e, por isso, essa educação é politizada. 

É importante ampliar a relação entre política e educação para não a restringir a questões 

partidárias. A educação é política, pois prepara o indivíduo para a vida em sociedade, ao mesmo 

tempo em que fornece a ele ferramentas necessárias para transformar a sociedade em que se insere. 

Essa politização da educação não é algo novo: advém de um acúmulo histórico sobre os sentidos 

das práticas educativas. Podemos encontrar reflexões acerca desse assunto ao nos debruçarmos 

sobre a ideia de paideia grega; que entrelaça a política, a ética e a educação. 

Para Bortolini e Nunes (2018), a educação produz indivíduos singulares, e a humanidade é 

produzida histórica e coletivamente pelo conjunto de seres humanos. Nascemos numa determinada 

 
15 SILVA, A. M. M.; TAVARES, C. Política e fundamentos da educação em direitos humanos. São Paulo: 

Cortez, 2010. 



21 
 

 
 

sociedade, somos tributários ou herdeiros de uma cultura ou civilização. Toda geração terá que 

repassar, para a geração posterior, os símbolos materiais e culturais da marcha histórica da 

humanidade. Esses símbolos produzidos coletivamente serão apropriados, ampliados e 

reinventados pela próxima geração, visando fazê-la se aproximar cada vez mais do que é a vida 

pessoal, particular e coletiva ideal16. Não à toa a educação passa pela questão: “O que é viver 

bem?”. Assim, questões relativas à educação passam pela ética que, segundo Zavater (1999), é a 

filosofia que tem por especialidade o interesse em como viver bem a vida humana, a vida que 

transcorre entre humanos17. A ética é o campo de construção das questões fundamentais da vida 

humana, dos sentidos postos para os tempos históricos e para os destinos coletivos. Cabe à ética a 

pergunta: como deveremos agir para conquistar a possibilidade de fazermos da vida uma expressão 

de felicidade, de harmonia, de equilíbrio, de temperança e de busca da igualdade?18 

Se a ética se preocupa com esse devir da vida humana, a política seria a busca de elementos 

coletivos para a conquista desse devir. Por meio da política, os seres humanos deveriam encontrar 

formas racionais e elevadas, virtuosas e expressivas, para construir uma sociedade sobre premissas 

de paz, de respeito às diversidades das pessoas e de seus universos, de cultivo do diálogo, de buscas 

do equilíbrio e de esperanças de vida plena sustentadas sobre sentidos singulares e sobre ações 

comuns.19 

Essas questões relativas à ética e à política devem estar vinculadas à educação. Assim, 

iremos produzir o indivíduo para a vida em sociedade; essa ideia pode ser localizada na educação 

 
16 BORTOLINI, R. W.; NUNES, C. A Paideia grega: aproximações teóricas sobre o ideal de formação do homem 

grego. Filosofia e Educação, Campinas, v. 10, n. 1, p. 21-36, 2018. 

17 ZAVATER, F. A ética para meu filho. São Paulo: Martins Fontes, 1999. 

18 BORTOLINI, R. W.; NUNES, C. A Paideia grega: aproximações teóricas sobre o ideal de formação do homem 

grego. Filosofia e Educação, Campinas, v. 10, n. 1, p. 21-36, 2018. 

19 Idem. 



22 
 

 
 

grega em sua ideia de paideia. A paideia é a educação plena e integral dos seres humanos, o 

processo de desenvolvimento subjetivo e social de cada pessoa, a partir de sua natureza ética e de 

sua identidade política. Educar, portanto, é proceder o desenvolvimento humano, humanizar, criar 

e formar para a cidadania, a politeia, a educação para viver bem na polis20. No mundo 

contemporâneo, a educação política deve estar articulada com os direitos humanos. 

Apesar desse entrelace entre educação, ética e política nos remontar há muito tempo, 

atualmente, vivemos os efeitos de movimentos ultraconservadores que combatem a politização da 

educação, chamando-a de doutrinadora e partidária. Contudo, uma educação despolitizada, tal qual 

grupos como a Escola Sem Partido defendem, apenas auxilia na manutenção das desigualdades; 

algo que o Estado brasileiro já acordou há mais de meio século que é necessário combater. Na 

contramão dos pactos civilizatórios assinados até então, esses movimentos se dizem “neutros” e 

encaram o professor enquanto um inimigo que se traveste de um educador para a cidadania para 

criticar os pontos de vista que divergem dos seus. 

Em análise sobre esse tema, Felipe Dias de Oliveira Silva destaca um dos lemas do Escola 

Sem Partido para identificar um professor “doutrinador”: “utiliza-se de sua função para propagar 

ideias e juízos de valor incompatíveis com os sentimentos morais e religiosos dos alunos, 

constrangendo-os por não partilharem das mesmas ideias e juízos”. Bem, se a função da escola é 

ampliar a perspectiva dos alunos sobre o mundo a partir dos saberes acordados pela humanidade 

como legítimos, não se pode esperar que esse espaço seja uma simples extensão de valores 

familiares. O potencial crítico da educação algumas vezes irá gerar desconfortos que visam 

 
20 Idem. 



23 
 

 
 

deslocar o olhar do aluno. Conforme Silva aponta, esse lema e os demais buscam destituir a escola 

de seu papel educacional21. 

Por isso, precisamos retomar a politicidade da educação reconhecendo que ela não é 

doutrinadora. Trata-se de um preparo de seres humanos visando o bem-viver em sociedade por 

meio de ferramentas que procuram chegar nessa vida “ideal” para todos. A efetivação de sua 

construção se faz por meio dos pactos civilizatórios que possuímos até o momento. A Declaração 

Universal dos Direitos Humanos foi acordada como responsável pela estipulação de parâmetros 

necessários para que um ser humano possa viver dignamente em coletividade; os direitos humanos 

são o projeto que a sociedade concebeu e devem guiar o convívio entre diferentes povos e 

indivíduos. A educação tem o papel político de fazer com que esses direitos sejam apreendidos 

pelas gerações seguintes. A EDH fornece aos alunos alguns norteadores do que é “viver bem entre 

os humanos”, bem como apresenta as ferramentas necessárias para se chegar nessa forma de vida; 

nesse sentido, a EDH é ética e política. 

Contudo, como chegamos ao ponto de termos os direitos humanos como balizadores da 

vida ideal em sociedade? Como eles começaram a guiar a nossa expectativa de convívio pacífico 

entre os povos? E, nesse contexto, como a EDH pode nos auxiliar a chegar em um mundo mais 

justo e igualitário? Como colocar essa educação em prática? Neste capítulo, iremos nos debruçar 

sobre esse assunto e, para tanto, iniciaremos nosso percurso compreendendo como os direitos 

humanos foram formulados. Em seguida, veremos como eles foram levados até a esfera da 

educação formal; por fim, apontaremos os desdobramentos dessas discussões no cenário brasileiro 

por meio dos documentos legais e quais são suas orientações para o nosso contexto. 

 
21 SILVA, F. D. O. O professor de história no fio da navalha: o Escola sem Partido no cotidiano do trabalho 

educativo. 2019. Dissertação (Mestrado em Educação) – Universidade Federal de Juiz de Fora. Juiz de Fora, 2019. 

p. 164. 



24 
 

 
 

 

2.1 A formulação dos Direitos Humanos 

Atualmente, reconhecemos os direitos humanos como importantes instrumentos para a 

defesa da dignidade humana. São ferramentas contra a violência, o aviltamento, a exploração e a 

miséria. Atribuímos a sua origem à Segunda Guerra Mundial, já que esse evento possui um 

significado histórico na afirmação desses direitos. Primeiramente, a Segunda Guerra se diferencia 

da Primeira não apenas pelo maior número de países envolvidos e maior duração. Foram seis anos, 

a partir das primeiras declarações oficiais de guerra, sem contar com a ocupação da Manchúria 

pelo Japão, em 1932, e a da Etiópia pela Itália, em 1935. Além disso, a Segunda Guerra também 

registrou uma grande quantidade de vítimas, com cerca de 60 milhões de mortos, a maioria civis22. 

O desfecho do conflito na Ásia com os bombardeios em Hiroshima e Nagasaki soou como um 

prenúncio do apocalipse: o homem acabara de adquirir o poder de destruir toda a vida na face da 

Terra23; contudo, as cifras desse conflito não são suficientes para relacioná-las ao advento dos 

direitos humanos. Para além dos dados quantitativos, a Segunda Guerra também possui uma outra 

qualidade distintiva: foi deflagrada com base em proclamados projetos de subjugação de povos 

considerados inferiores. O fascismo, enquanto um projeto de Estado, possuía uma adesão popular 

que colocava em risco a convivência pacífica entre os povos. É inegável que esse evento trouxe 

uma outra escala de conflito e trouxe a urgência das discussões sobre a dignidade humana e 

manutenção da paz. Dessa forma, três anos após seu fim, em 10 de dezembro de 1948, foi criada 

a Declaração Universal dos Direitos Humanos, um esforço de colaboração de todos os povos, 

tendo como base o respeito à dignidade humana. 

 
22 COMPARATO, F. K. A afirmação histórica dos direitos humanos. São Paulo: Saraiva, 1999. 

23 Idem. 



25 
 

 
 

Percebemos que a Segunda Guerra inaugura reflexões na sociedade sobre o seu próprio 

potencial de destruição e, por isso, torna-se urgente a afirmação dos direitos humanos, entretanto, 

devemos analisar a ascensão das discussões sobre os direitos humanos historicamente, e não 

creditá-la apenas a 1948, com a promulgação da Declaração Universal dos Direitos Humanos 

realizada pela Organização das Nações Unidas (ONU). Desde quando devemos nos atentar para 

compreender a origem da discussão desses direitos? Para sintetizar esse longo percurso, Norberto 

Bobbio24 afirma que na história das declarações de direitos se distinguem, pelo menos, três fases. 

Primeiramente, elas nascem enquanto teorias filosóficas. Segundo Bobbio, a inauguração da ideia 

de que o homem tem direitos que ninguém pode lhes subtrair é de John Locke. Para o autor, o 

verdadeiro estado do homem não é o estado civil, mas o natural, ou seja, o estado de natureza, no 

qual os homens são livres e iguais, sendo o estado civil uma criação artificial que não tem outra 

meta além da de permitir a mais ampla explicitação da liberdade e da igualdade naturais. Segundo 

Bobbio, ainda que a hipótese do estado de natureza tenha sido abandonada, as primeiras palavras 

com as quais se abre a Declaração Universal dos Direitos do Homem conservam um claro eco de 

tal hipótese: “Todos os homens nascem livres e iguais em dignidade e direitos”. Essa é uma 

maneira diferente de dizer que os homens são livres e iguais por natureza25. 

Ainda nessa fase teórica sobre os direitos humanos, em seu livro A afirmação histórica dos 

Direitos Humanos, Fábio Konder Comparato26 destaca que, para se estabelecer que todos os 

homens são iguais, é necessário nos indagar sobre o que caracteriza ser um homem e nos 

diferenciar dos demais elementos que habitam o planeta. Nesse sentido, emerge a sua própria 

 
24 BOBBIO, N. A era dos direitos. Rio de Janeiro: Campus, 1992. 

25 Idem. 

26 COMPARATO, F. K. A afirmação histórica dos direitos humanos. São Paulo: Saraiva, 1999. 



26 
 

 
 

dimensão racional, que distingue os humanos das demais espécies. A vontade racional resulta 

também na vida em condições de autonomia, isto é, capaz de se guiar pelas leis que a humanidade 

constrói27. 

Para complexificar essa ideia, Comparato traz os pensamentos de Immanuel Kant 

estabelecendo que os humanos possuem dignidade, enquanto as coisas possuem um preço. Essa 

dignidade reside não só no fato dos seres humanos criarem leis condutoras para a autonomia, mas 

no dever positivo de operar no sentido de favorecer a felicidade alheia. Esse valor humano é o que 

demonstra que as pessoas não vivem apenas por instinto, mas por vontade e, nesse caso, a vontade 

de estabelecer valores que favoreçam a convivência e se submeter voluntariamente a essas normas 

valorativas é o fator definidor dos humanos como seres racionais essencialmente empáticos28. 

Essas teorias filosóficas são a base para as primeiras afirmações dos direitos do homem, 

pois, mesmo sendo pura e simplesmente a expressão de um pensamento individual, são também 

universais em relação ao conteúdo, na medida em que se dirigem a um humano fora do espaço e 

do tempo. Apesar disso, elas são extremamente limitadas em relação à sua eficácia, na medida em 

que não são propostas para um futuro legislador, ou seja, não possuem o peso de uma norma. 

Seguindo a linha de raciocínio de Bobbio29, daí surgiria o segundo momento do estabelecimento 

dos direitos humanos; onde se passaria da teoria à prática. 

Poderíamos prolongar a nossa lista e inserir outros teóricos que contribuíram com o 

acúmulo de ideias para se estabelecer o que distingue os humanos das demais espécies, mas será 

que é suficiente creditar somente a alguns pensadores o fato dessas ideias passarem a circular e 

 
27 Idem. 

28 Idem. p. 38-39. 

29 BOBBIO, N. A era dos direitos. Rio de Janeiro: Campus, 1992. 



27 
 

 
 

possuir um maior peso em um determinado período? Será que essa universalidade de ideias se 

referia de fato a toda humanidade? Para responder essas questões, as reflexões de Hunt30, em A 

Invenção dos Direitos Humanos: uma história, nos levam também para outra dimensão: uma que 

não se resume às ideias de determinados pensadores, mas aponta para uma experiência mais 

coletiva. 

Hunt também destaca o papel dos pensadores do século XVIII na catalisação do debate 

sobre os direitos do homem e, nesse sentido, a autora dá destaque aos iluministas. Segundo Hunt, 

esses pensadores têm um papel importante no estabelecimento do homem enquanto um ser capaz 

de distinguir o bem do mal e, nesse sentido, ao se tornarem membros de uma comunidade política, 

sentem empatia pelos outros e os enxergam como semelhantes. Dessa forma, por meio de sua 

autonomia moral, esses indivíduos exercem o autocontrole de seus impulsos e realizam escolhas 

que visam o bem comum31. 

Apesar da pretensa universalidade dessa ideia, Hunt (2009) aponta seus limites: para os 

pensadores do século XVIII, essa autonomia moral não era relegada a todos; crianças, insanos, 

escravizados, homens sem propriedade e mulheres não possuíam essa autonomia. Não à toa, se 

sucedem a essas reflexões uma série de outras revoluções que buscam colocar a universalidade 

dessas ideias na prática; ou seja, não é possível atribuir somente a esses pensadores a dimensão 

universal dessas ideias sem levar em conta a ação dos demais grupos sociais que, de fato, queriam 

torná-las universais. Não se trata de negar a importância de suas reflexões, mas de entender que a 

efetividade das mesmas dependeu de outros atores sociais. 

 
30 HUNT, L. A invenção dos direitos humanos: uma história. São Paulo: Companhia das Letras, 2009. 

31 Idem. 



28 
 

 
 

Além disso, a própria concepção dessas ideias dependeu do tecido social no qual estavam 

inseridas. Assim, ao mesmo tempo em que Hunt destaca o papel desses pensadores iluministas, 

ela atribui a eles um caráter essencialmente histórico, já que as reflexões desses e de outros 

filósofos só foram possíveis pois os sentimentos sobre os quais eles dissertavam (a empatia e a 

autonomia) tiveram que ser experimentados por muitas pessoas ao longo dos séculos, e não 

somente pelos teóricos que escreveram sobre eles. 

Por isso, se olharmos para o acúmulo de ideias que permitiu a formulação e efetivação dos 

direitos humanos em perspectiva histórica e social, veremos que o sentimento de empatia, aos 

poucos, foi se estendendo pela sociedade europeia por meio de diversos dispositivos distintos. 

Hunt analisa como as mentalidades foram capazes de abrir espaço para a aplicabilidade dessas 

discussões. Ao analisar os romances do século XVIII, ela constata a importância de livros como 

Júlia ou a Nova Heloísa, de Rousseau, Pamela e Clarissa, de Richardson, na extensão da empatia 

para outros indivíduos, haja vista que os leitores passaram a sofrer com as histórias de mulheres 

de classe média; ou seja, apesar de a empatia ser um dado biológico, cada sociedade molda como 

ela será expressada. Nesse sentido, esses romances ensinaram a empatia entre nobres e plebeus, 

senhores e criados, homens e mulheres, assim, os leitores passavam a ver os outros como seus 

semelhantes. Esse sentimento é fundamental para a afirmação do valor da igualdade de direitos na 

Declaração dos Direitos do Homem e do Cidadão32. 

Sobre a autonomia, Hunt busca compreender em qual momento os corpos foram ganhando 

mais emancipação da comunidade e, para tanto, demonstra que as fronteiras entre os corpos passam 

a se tornar cada vez mais definidas depois do século XIV. A autora relata que os indivíduos 

passaram a se tornar mais autônomos à medida que sentiam cada vez mais a necessidade de guardar 

 
32 HUNT, L. A invenção dos direitos humanos: uma história. São Paulo: Companhia das Letras, 2009. 



29 
 

 
 

para si mesmos os seus excrementos corporais. Cuspir, comer numa tigela comum e dormir numa 

cama com um estranho se tornou algo, ao menos, desagradável. Essas mudanças de atitude eram 

indicações de uma transformação subjacente; todas assinalavam o advento do indivíduo fechado 

em si mesmo. Aos poucos, foi se construindo a ideia de que os indivíduos eram donos de seus 

corpos e, por isso, tinham direito à inviolabilidade desses corpos. Essa mentalidade, segundo Hunt, 

influenciou inclusive a abolição da tortura enquanto um método jurídico punitivo, ou seja, aos 

poucos, essa mentalidade foi sendo materializada no plano jurídico e sendo aplicada de forma 

prática por meio de normas33. 

É quando essas teorias – ou, como Hunt elenca, essas mentalidades – saem de um plano 

mais abstrato e são acolhidas por um legislador que a afirmação dos direitos do homem não é mais 

uma expressão teórica, subjetiva ou sentimental, mas o ponto de partida para a instituição de um 

autêntico sistema de direitos34. Para Norberto Bobbio, esse é o segundo momento da história dos 

Direitos Humanos, e consiste na passagem da teoria/subjetividade à prática, do direito somente 

pensado, ao direito realizado. Bobbio coloca como expressões desse momento histórico as 

Declarações de Direitos dos Estados Norte-Americanos e da Revolução Francesa35. 

Esse é um momento crucial para a proteção dos indivíduos, já que as declarações 

supracitadas, por exemplo, conseguem dar um peso de norma para o respeito a alguns aspectos da 

dignidade humana; as reflexões sobre empatia e autonomia ganham concreticidade ao se 

estabelecer que o Estado deve ser a expressão da vontade do povo ou no respeito pela liberdade de 

expressão. Apesar disso, é nesse momento também que essas formulações perdem a sua 

 
33 Idem. 

34 Idem. 

35 BOBBIO, N. A era dos direitos. Rio de Janeiro: Campus, 1992. 



30 
 

 
 

universalidade. Primeiramente, pois essa proteção legal é reservada apenas a alguns grupos, tal 

qual pensado por alguns teóricos citados anteriormente. O grupo privilegiado é sobretudo o de 

homens brancos, possuidores de propriedades. A concreticidade da lei muitas vezes não incorpora 

mulheres, homens pobres e escravizados enquanto sujeitos que possuem plenos direitos. 

Além dessa limitação dentro dos próprios Estados, a universalidade é perdida em um 

sentido mais amplo, já que os direitos são doravante protegidos, mas valem somente no âmbito do 

Estado que os reconhece36. Assim, a Declaração dos Direitos do Homem e do Cidadão, 

promulgada pelos revolucionários franceses, apesar da sua pretensa universalidade, apenas é 

reconhecida dentro do Estado revolucionário francês e, ainda assim, de forma extremamente 

limitada, atendendo a alguns grupos e não a todos. 

Por isso, a Declaração Universal dos Direitos Humanos, de 1948, inaugura uma nova fase: 

segundo Bobbio, esse documento estabelece que os direitos são universais, na medida em que os 

destinatários dos princípios nela contidos não são mais os cidadãos deste ou daquele Estado ou de 

grupos específicos, mas todos os humanos. Para além, 

A Declaração Universal contém um germe a síntese de um movimento dialético, que 

começa pela universalidade abstrata dos direitos naturais, transfigura-se na 

particularidade concreta dos direitos positivos, e termina na universalidade não mais 

abstrata, mas também ela concreta, dos direitos positivos universais.37 

 

Hunt afirma que os direitos são históricos e dependem de uma sensibilidade coletiva para 

serem conclamados por juristas e teóricos. Sendo assim, qual foi a mentalidade coletiva que 

permitiu o surgimento da Declaração Universal dos Direitos Humanos? Conforme supracitado, é 

um imperativo voltarmos aos horrores engendrados pela Segunda Guerra Mundial e pelas 

 
36 Idem. 

37 Idem. p. 30. 



31 
 

 
 

violências praticadas pelos Estados fascistas e totalitários38. Após o fracasso da Liga das Nações, 

surgem as Nações Unidas, que nasceram com a vocação de se tornarem a organização da sociedade 

política mundial, à qual deveriam pertencer todas as nações do globo empenhadas na defesa da 

dignidade humana. Para tanto, é necessário que todo Estado-membro reconheça a igualdade 

essencial de todo ser humano em sua dignidade de pessoa. Esse reconhecimento só foi possível 

quando, ao término da mais desumanizadora guerra de toda a História, percebeu-se que a ideia de 

superioridade de uma raça, de uma classe social, de uma cultura ou de uma religião sobre todas as 

demais põe em risco a própria sobrevivência da humanidade39. 

Tecnicamente, a Declaração Universal dos Direitos Humanos é uma recomendação que a 

Assembleia Geral da ONU faz para os seus membros, contudo, essa formalidade já foi 

ultrapassada, na medida que: 1. uma série de países incorporaram esses direitos em sua norma 

jurídica; e 2. dentro dos debates sobre direito internacional, os Direitos Humanos são os princípios 

do entendido como dignidade humana. Apesar desse considerável avanço, não podemos acreditar 

que proclamar direitos equivale a efetivá-los. Se essas concepções sobre dignidade não podem ser 

fixadas nos teóricos iluministas ou nas declarações do século XVIII, elas também não podem ser 

encerradas em 1948. Nesse sentido, apesar desses direitos já serem uma existência jurídica, eles 

ainda não são uma realidade social. A Declaração Universal dos Direitos Humanos faz parte de 

um longo processo de transformação cuja realização final ainda não conseguimos ver40. 

Ainda assim, os passos para efetivar a declaração já existem, sobretudo, na forma de tutela 

por meio de organismos internacionais vinculados à ONU. Essas ações de tutela dos direitos 

 
38 HUNT, L. A invenção dos direitos humanos: uma história. São Paulo: Companhia das Letras, 2009. 

39 COMPARATO, F. K. A afirmação histórica dos direitos humanos. São Paulo: Saraiva, 1999. p. 220-230. 

40 BOBBIO, N. A era dos direitos. Rio de Janeiro: Campus, 1992. 



32 
 

 
 

humanos podem ser consideradas sob três aspectos: promoção, controle e garantia. Por promoção, 

entende-se o conjunto de ações que são orientadas para este duplo objetivo, o de induzir: 1. os 

Estados sem disciplina específica para tutela dos direitos do homem a introduzi-la; e 2. os que já 

a têm a aperfeiçoá-la, seja com relação ao direito substancial, seja com relação aos procedimentos. 

Por atividades de controle, entende-se o conjunto de medidas que os vários organismos 

internacionais põem em movimento para verificar em que grau as recomendações foram acolhidas 

e as convenções foram respeitadas. Por fim, a garantia estende-se à organização de uma tutela 

jurisdicional de nível internacional, como cortes internacionais que possam resolver conflitos 

envolvendo a violação de direitos humanos. 

Nesse momento, iremos nos deter a um dos aspectos relativos a uma das principais formas 

de promoção dos direitos humanos: a educação. A educação é tanto um direito humano, quanto 

uma forma de promover esses direitos. Essa qualidade foi estabelecida a partir dos anos 1990. 

Nessa década, houve um movimento de qualificar a educação fornecida para que ela pudesse 

auxiliar na promoção dos direitos humanos. Nesse sentido, surge a EDH; essencial para promover 

os valores relativos à dignidade humana e capacitar as pessoas a defenderem seus próprios direitos 

e os direitos dos outros, tendo em vista a construção de uma sociedade mais justa e igualitária. 

Como veremos na próxima seção, a educação vem sendo pensada pelos organismos internacionais 

como uma aliada na formulação dessa sociedade que queremos construir. 

 

 

 

 

 



33 
 

 
 

2.2 A educação como meio de promoção dos direitos humanos 

A EDH surge como uma das formas de se criar a cultura dos direitos humanos entre os 

Estados-membros da ONU; entretanto, encontrar uma definição estática e padronizada do que 

significa a EDH é uma tarefa impraticável, quando não, inadequada41. Para iniciar, é necessário 

realizarmos algumas ressalvas: a EDH não deve ser igualada ao direito à educação, apesar da 

segunda efetivar a primeira; ela é uma forma de potencializar a educação para a afirmação da 

pluralidade, do respeito e da cultura da paz. A EDH é um meio transversal de apropriação e 

promoção de uma cultura de direitos humanos; nesse sentido, esses direitos devem ser aprendidos 

através da educação, garantindo que todos os componentes desse processo – incluindo os 

currículos, materiais, métodos e treinamento – sejam propícios para a aprendizagem dessas 

conquistas42. Nesse horizonte, a finalidade da EDH é a formação para a vida e para a convivência, 

no exercício cotidiano dos direitos humanos como forma de vida e de organização social, política, 

econômica e cultural. 

É importante voltarmos nosso olhar para a educação enquanto uma ferramenta para a 

promoção e construção de uma cultura de direitos, pois essa é presente em todos os processos de 

nossas vidas. A educação é uma realidade que nos é imposta, pois é obrigatória nos diferentes 

processos da vida humana; ela é uma necessidade imperiosa dos seres humanos, já que eles devem 

ser ensinados a funcionar no mundo onde se encontram. Andrade cita Hannah Arendt, que diz que 

os humanos, ao chegarem nesse mundo, estão despreparados para funcionar nele, por isso devem 

ser educados para entender seu contexto e nele atuar. Essa atuação deve ser transformadora, deve 

 
41 VICENTIM, A. A implementação da educação em direitos humanos no município de São Paulo entre 2013 e 

2016. In: CANDIOTTO, J. F. S.; GUEBERT, M. C. C.; RENK, V. Direitos Humanos em Perspectiva. Curitiba: 

Editora CRV, 2018. p. 151-175. 

42 Idem. 



34 
 

 
 

ser uma inserção consciente no mundo para que haja a possibilidade efetiva de transformá-lo. É 

nesse aspecto que reside a importância da EDH43. 

Nesta perspectiva, a educação deve responder ao dever moral de ser um processo de 

socialização que parta do princípio de que todos os seres humanos são absolutamente valiosos e, 

por isso, merecedores de dignidade. Tamanha responsabilidade cobra a politização do processo 

educativo: ela deve ser um dever humano de todos para com todos. Por isso, Andrade recorre à 

seguinte pergunta ao valorizar esse papel da educação: que sociedade queremos construir e que ser 

humano queremos formar? A educação responde essa pergunta por meio de uma força e uma 

fraqueza. O ponto forte é que a educação é um importante processo de socialização dos humanos 

para torná-los quem eles são. O ponto fraco é que, se as intenções de tal processo não estiverem 

claras, podemos educar em intenções alheias ou cumprir objetivos contrários aos que realmente 

gostaríamos44. Não há educação neutra, mas uma educação equivocada, elaborada geralmente 

através de processos alienantes e alienados. Para escaparmos do ponto fraco da educação, é 

necessário entendermos quais são as formulações que visam valorizar a dignidade humana e 

formar uma sociedade que almeja mais justiça e igualdade. Nesse sentido, a EDH veio para 

preencher o direito à educação de um significado político graças ao seu potencial transformativo, 

na medida em que nos permite vislumbrar o mundo que queremos construir e o ser humano que 

queremos formular. 

Entretanto, quando a EDH começou a ser formulada? Upendra Baxi disserta sobre as 

origens das relações entre educação e direitos humanos e nota que elas podem ser encontradas no 

texto original da Declaração Universal dos Direitos Humanos. A introdução desse documento 

 
43 ANDRADE, M. É a educação um direito humano? Por quê? In: CANDAU, V. M.; SCAVINO, Suzana. Educação 

em Direitos Humanos. Petrópolis: DP e Alli Editora, 2008. p. 52-63. 

44 Idem. 



35 
 

 
 

destaca a importância fundamental de uma “compreensão comum” dos direitos humanos e das 

liberdades fundamentais na conquista de “liberdade, justiça e paz no mundo”. Essa mesma 

introdução proclama que um “padrão comum de realização” desses valores, em termos nacionais 

e globais, requer, entre outras coisas, que cada indivíduo e órgão da sociedade, tendo a declaração 

sempre em mente, tente por meio do ensino e da educação promover o respeito por esses direitos 

e liberdades. Assim, a educação em direitos humanos é uma obrigação tanto individual como 

coletiva, de forma nacional, regional e global45. 

Em 1974, a Organização das Nações Unidas para Educação, Ciência e Cultura (Unesco) 

realizou uma discussão sobre a EDH que reafirmou a sua importância enquanto estímulo para a 

criação de uma cultura de direitos humanos e cooperação internacional. Porém, ela ainda reduz a 

EDH ao ensino dos direitos e liberdades definidos pela carta da ONU. Segundo Upendra Baxi, é 

necessário criarmos uma visão mais ampla sobre a EDH que não se restrinja ao redigido nas 

convenções internacionais, mas que também valorize o papel das lutas populares por direitos 

contra a injustiça e a tirania46. 

Após 1974, surgiram mais iniciativas visando formular o que era a EDH. Essas iniciativas 

ganharam mais espaço nos anos 1990 devido à valorização intensiva das questões humanitárias e 

da sua promoção após a Guerra Fria. Para George J. Andreopoulos, isso ocorreu pois ficou mais 

claro que a manutenção da paz e da segurança internacional está vinculada à efetivação dos direitos 

humanos. Para o autor, apesar dessa relação só ter ganhado força após a Guerra Fria, o vínculo 

entre manutenção da paz, segurança internacional e direitos humanitários já estava anunciado na 

 
45 BAXI, U. Educação em direitos humanos: promessa para o próximo milênio? In: CLAUDE, R.; 

ANDREOPOULOS, G. Educação em direitos humanos para o século XXI. São Paulo: EdUSP; Núcleo de Estudos 

da Violência, 2007. p. 230. 

46 Idem. 



36 
 

 
 

carta das Nações Unidas, quando o artigo 1, seção 3, da carta aborda que: “Alcançar a cooperação 

internacional na solução de problemas internacionais de caráter econômico, social e cultural ou 

humanitário e na promoção e no estímulo do respeito pelos direitos humanos e pelas liberdades 

fundamentais para todos, sem distinção de raça, sexo, idioma ou religião” (grifo nosso)47. 

No cenário dos anos 1990, um marco importante no debate sobre a EDH foi a Conferência 

de Viena, em 1993. Nesse espaço, é notória uma abordagem mais evocativa, que solicita dos 

Estados ações positivas quanto aos direitos humanos em seus territórios. Sua ratificação é o 

princípio de um compromisso das Nações signatárias, dada a responsabilidade adquirida no 

cenário internacional. Segundo Renata Caroline Pereira Reis, o Programa de Viena inaugurou a 

Década de Educação em Direitos Humanos entre 1995 e 2005. Ao proclamar essa Década a 

Assembleia Geral da ONU, enfatizou que: 

[…] a educação em direitos humanos deve não só envolver o provimento de informações, 

mas também constituir um processo abrangente, para toda vida, pelo qual pessoas em 

todos os estágios de desenvolvimento e em todas as camadas da sociedade aprendam o 

respeito pela dignidade dos outros e os meios e métodos para assegurar esse respeito em 

todas as sociedades.48 

 

Nesse sentido, a seção IV da Declaração de Viena e Programa para Ação afirma que os 

objetivos de educação e capacitação em direitos humanos e das informações públicas relacionadas 

devem ser a promoção e a conquista de relacionamentos estáveis e harmoniosos entre 

comunidades, assim como o estímulo ao entendimento mútuo, à tolerância e à paz. Para atingir 

tais objetivos, a Conferência Mundial de Viena pediu para todos “os países e instituições que 

incluíssem direitos humanos, leis humanitárias, democracia e normas legais como disciplinas no 

 
47 ANDREOPOULOS, G. Educação em direitos humanos no contexto pós-Guerra Fria. In: CLAUDE, R.; 

ANDREOPOULOS, G. Educação em direitos humanos para o século XXI. São Paulo: EdUSP; Núcleo de Estudos 

da Violência, 2007. p. 45. 

48 REIS, R. C. P. Educação em direitos humanos, escola e interdisciplinaridade. Curitiba: CRV, 2020. p. 76. 



37 
 

 
 

currículo de todas as instituições educacionais, formais ou não-formais”49. Esse documento buscou 

articular a educação enquanto um importante mecanismo para garantia dos direitos humanos, já 

que ela declaração estabelece diversas vezes a importância dessa temática para a elaboração das 

políticas públicas dos Estados-membros. 

A partir de então, surgiram uma série de documentos estipulados pela ONU visando 

efetivar a EDH. A autora Renata Reis destaca também a Declaração e Plano de Ação Integrado 

sobre a Educação e a Paz, os Direitos Humanos e a Democracia, aprovada durante a Conferência 

Internacional sobre Educação, em Paris, de 1995. Esse documento traça estratégias e formas de 

ação direcionadas aos sistemas de ensino para que se adequem e alcancem os objetivos 

relacionados ao respeito ao outro, valorização da liberdade, a autonomia, o enfrentamento de 

conflitos pacificamente, a solidariedade, a responsabilidade pessoal, coletiva e cívica, a proteção 

ao meio ambiente, a produção e o consumo consciente sustentável50. 

Para além dos documentos supracitados, outras declarações demonstram esse esforço 

internacional, como a Declaração sobre as Responsabilidades da Gerações Presentes em Relação 

às Gerações Futuras (1997) e a Declaração e Programa de Ação sobre uma Cultura de Paz 

(1999). Por fim, temos o Programa Mundial para a Educação em Direitos Humanos, formulado 

pela Unesco em 200451. A primeira etapa desse plano, formulada entre 2005 e 2007, teve o intuito 

de implementar, por meio de estratégias e sugestões práticas, uma cultura de direitos humanos. 

É uníssono na leitura desses documentos a preocupação da ONU já abordada: questões 

humanitárias estão intrinsecamente vinculadas à manutenção da paz. Para Betty A. Readon, a EDH 

 
49 ANDREOPOULOS, G. Educação em direitos humanos no contexto pós-Guerra Fria. In: CLAUDE, R.; 

ANDREOPOULOS, G. Educação em direitos humanos para o século XXI. São Paulo: EdUSP; Núcleo de Estudos 

da Violência, 2007. p. 26. 

50 Idem. 

51 Idem. 



38 
 

 
 

é a mais eficaz ferramenta na construção de uma cultura da paz. A autora destaca que muitas 

iniciativas educacionais possuem estratégias reativas, particularistas e focadas em problemas da 

segurança internacional; estuda-se as guerras, os conflitos e as circunstâncias negativas que 

proporcionaram essas situações. Nesse sentido, as estratégias mais populares sobre a educação 

para paz têm como centro a violência: seu controle, sua redução e sua eliminação. Essa educação 

focada em situações nas quais há uma “ausência de paz” é classificada pela autora como vinculada 

com uma visão da “paz negativa”. Reardon afirma que, ao contrário dessa perspectiva, é necessário 

dar destaque a possibilidades positivas; da criação das condições para paz: “Ao invés de focar nas 

circunstâncias negativas daquilo que não deve ser, [poderíamos observar] as possibilidades 

positivas daquilo que poderia ser”52. 

Nesse sentido, os direitos humanos são mais prontamente adaptáveis ao estudo de paz 

positiva, sendo as condições sociais, políticas e econômicas mais propensas a fornecer o ambiente 

e processo para a coesão social e a resolução não violenta dos conflitos53. Como podemos criar 

estratégias para uma visão positiva da paz vinculada à EDH? Ao abordar o cotidiano escolar, a 

autora aclara que essas iniciativas perpassam várias esferas que não são exclusivamente 

disciplinares, ou seja, vinculadas a uma área do conhecimento específica. É necessário ampliar a 

nossa visão acerca dos direitos humanos e incorporá-los enquanto um valor que guiará o nosso 

senso de justiça dentro do espaço educativo54. 

 
52 REARDON, B. Direitos humanos como educação para paz. In: CLAUDE, R.; ANDREOPOULOS, G. Educação 

em direitos humanos para o século XXI. São Paulo: EdUSP; Núcleo de Estudos da Violência, 2007. p. 61-80. 

53 Idem. 

54 Em seu artigo, Reardon (2007) também aborda a educação informal. Essa esfera educativa é colocada em diversas 

outras publicações devido à atuação de ONGs e movimentos sociais que visam efetivar e promover os direitos 

humanos entre as minorias, contudo, devido ao tema da dissertação, teremos como objeto central as estratégias que 

dizem respeito ao espaço escolar. 



39 
 

 
 

Por isso, Reardon diz que uma das estratégias eficazes na construção de uma educação 

direcionada ao respeito e à dignidade humana também deve se concentrar em ensinar a resolução 

de conflitos aos seus profissionais quanto e aos alunos nas escolas. Segundo a autora, a maioria 

das orientações dadas pelos educadores tende a ser pragmáticas, ou seja, busca chegar em uma 

resolução aceitável do problema por meio do diálogo e de uma resolução aceitável do problema. 

Apesar disso, essa estratégia não ensina os estudantes a compreender os aspectos estruturais e 

sistêmicos do conflito, e em poucos casos engloba os elementos culturais do conflito, deixando de 

lado a questão dos valores vinculados aos direitos humanos55. Por exemplo, quando um aluno 

profere insultos sexistas a uma colega, a escola visa resolver o conflito pragmaticamente em vez 

de se debruçar nas questões estruturais vinculadas a essa violência. 

Além disso, uma educação voltada para os direitos humanos está vinculada à 

multiculturalidade, reconhecendo que as identidades culturais não estão subordinadas a uma 

identidade nacional comum. Esse ensino tem por objetivo desenvolver a capacidade de 

compreender, esclarecer e apreciar as semelhanças e as diferenças entre culturas. Essas 

comparações não têm a intenção de julgar uma cultura como eticamente superior a qualquer outra. 

A aversão a noções de superioridade cultural combinada a um compromisso declarado à igualdade 

entre os povos, torna os educadores para a paz sensíveis a esses julgamentos. Cabe destacar que a 

multiculturalidade também deve estar vinculada aos critérios globais que defendem a dignidade 

humana; assim, não se valoriza culturas que a violam. Betty Reardon deixa claro que, embora 

ocidental, os direitos humanos têm um grau de universalidade suficiente para terem sido aceitos 

de maneira global como valores humanos, cujos princípios básicos podem ser adaptados à maioria 

 
55 REARDON, B. Direitos humanos como educação para paz. In: CLAUDE, R.; ANDREOPOULOS, G. Educação 

em direitos humanos para o século XXI. São Paulo: EdUSP; Núcleo de Estudos da Violência, 2007. p. 61-80. 



40 
 

 
 

das culturas. Assim, a defesa da multiculturalidade deve repousar na tolerância às diferenças e 

entendimento transcultural, mas também aos limites da aceitabilidade de condições sociais que 

causam qualquer sofrimento humano e que possa ser classificado como violência56. No estudo da 

cultura, é especialmente importante fornecer uma compreensão de que, assim como tudo o que é 

humano, a cultura evolui e se transforma, responde ao seu ambiente e adapta-se para sobreviver. 

Ademais, a EDH deve estar vinculada à educação para o desenvolvimento. Essa 

perspectiva visa uma abordagem com o enfoque na redução de desigualdades econômicas entre as 

nações ricas e pobres. Voltada para a paz, a educação para o desenvolvimento questiona as 

consequências das estruturas sociais e quais as potenciais alternativas a essas estruturas para que 

possamos vislumbrar outras perspectivas para os países em desenvolvimento no Sul global. Dessa 

forma, essa educação deve dar uma ênfase especial nas responsabilidades das nações do Norte, 

cujas condições de riqueza e poder permitem que tenham o controle virtual do sistema. Para além 

dessa esfera internacional, a educação para o desenvolvimento pode auxiliar os educandos a 

cobrarem os seus próprios Estados por medidas que visam desenvolver economicamente o país 

para que, assim, todos possam viver dignamente. Nesse sentido, essa vertente responsabiliza os 

educandos por essa vigilância, algo que, segundo Betty Reardon, é fundamental quando debatemos 

a EDH. Assim, os educandos devem perceber o desenvolvimento como um processo de evolução 

de uma sociedade baseada em princípios normativos que exigem o cumprimento de direitos 

econômicos, sociais e culturais, por meio da eliminação da pobreza e da distribuição equitativa de 

todos os benefícios que uma sociedade possa ter57. 

 
56 Idem. 

57 Idem. 



41 
 

 
 

Outro caminho para efetivar a EDH seriam os estudos sobre a ordem mundial, o que inclui 

o estudo explícito dos direitos humanos desde seu início. Esses estudos focalizam as possibilidades 

de sistemas de segurança alternativos e de instituições internacionais mais adequadas para a 

realização dos valores e para a resolução das múltiplas crises que enfrentamos. Betty Reardon 

aborda que materiais sobre casos de abusos de direitos humanos e de batalhas específicas por 

justiça podem animar o estudo com o conhecimento do que deve ser modificado. Essas questões 

tratariam dos indicadores de violência e de dignidade usando como base os padrões internacionais 

de direitos humanos. Para além disso, estudos sobre a ordem mundial podem envolver como os 

vários tipos de processos políticos e de movimentos de cidadãos visam efetivar iniciativas de 

direitos humanos ao redor do mundo58. 

Por fim, Betty Reardon traz um outro elemento necessário para a construção de uma 

educação que fomente a cultura dos direitos humanos e, consequentemente, a paz: a educação 

ambiental. Se a humanidade tem direitos, não deveria também ter responsabilidades? Para tanto, é 

necessário que os educandos compreendam o planeta Terra enquanto algo vivo e inteiro e se 

responsabilizem por ele. O engajamento dos estudantes em questões ecológicas determinará o 

futuro da geração atual, haja vista as crises climáticas que temos enfrentado. Para efetivar uma 

cultura de paz e a efetivação da dignidade humana, é necessário respeitar outras formas de vida 

que influenciam diretamente nas nossas59. 

As propostas de Betty Reardon que relacionam a EDH à cultura de paz trazem sempre uma 

postura responsável por parte dos educandos, de forma que eles devem se engajar para que a 

efetivação dos direitos seja algo, de fato, universal. Seguindo a linha de Betty, percebemos que a 

 
58 Idem. 

59 Idem. 



42 
 

 
 

EDH não deve se limitar à promoção dos direitos humanos e à sua restrição ao que foi declarado 

nos documentos até então, mas se expandir para um posicionamento engajado dos estudantes para 

a construção de um mundo mais justo e pacífico. 

Qual seria o espaço escolar ideal para desenvolver a EDH? Para Aida Maria Monteiro 

Silva, essa seria a escola democratizante; aquela que assume o compromisso de capacitar os 

indivíduos para serem atores, ensinar a respeitar a liberdade do outro, os direitos individuais, a 

defesa dos interesses sociais e os valores culturais60. 

Para que a escola consiga desenvolver esse papel, é importante que estabeleça princípios, 

valores e objetivos no Projeto Político-Pedagógico (PPP), de forma que desenvolva ações 

integradas no currículo escolar e não ações fragmentadas ou projetos isolados. Aida Maria 

Monteiro Silva afirma que é necessária a construção de um projeto pedagógico democrático e 

participativo, no qual a formação dos sujeitos possa ser assumida coletivamente61. 

A autora prossegue dizendo ser imprescindível que a escola desenvolva uma cultura de 

respeito às pessoas, independentemente das suas condições sociais, econômicas, culturais etc. Essa 

formação é cotidiana a partir das diferentes formas de interação das pessoas, e isso só é possível 

em uma ação articulada com outros agentes participantes do trabalho escolar, uma vez que a 

vivência de uma educação cidadã deve tomar o cotidiano como referência para analisá-lo, 

compreendê-lo e modificá-lo62. 

Cada vez mais fica claro que a construção de um espaço escolar voltado para a EDH não 

depende de um professor apenas. A efetivação dessa prática precisa de uma articulação de toda a 

 
60 SILVA, A. M. M. Direitos humanos na Educação Básica: qual o significado? In: SILVA, A. M. M.; TAVARES, 

C. Política e fundamentos da educação em direitos humanos. São Paulo: Cortez, 2010. p. 41-63. 

61 Idem. 

62 Idem. 



43 
 

 
 

comunidade escolar e de uma intencionalidade explícita desse currículo por parte dos agentes que 

participam da formação dos estudantes. Todos devem estar engajados na compreensão de que a 

escola deve assumir o compromisso de capacitar os indivíduos para serem autores e atores do 

projeto de sociedade na qual vivem, ensinar a respeitar a liberdade do outro e os direitos 

individuais; lutar em defesa dos interesses sociais e dos valores culturais; combater os preconceitos 

contra diferentes segmentos: negros, indígenas, homossexuais, idosos etc. 

O envol,vimento de todos os agentes escolares nessa formação já demonstra que a EDH 

não se limita à contextualização e à explicação das variáveis sociais, econômicas, políticas e 

culturais que interferem e orientam os processos educativos. Segundo Silva, faz parte dessa 

educação aprender sobre os conteúdos que dão corpo a essa área, ou seja: a História, os processos 

de evolução das conquistas e das violações dos direitos, as legislações, pactos e acordos dão 

sustentabilidade e garantia aos direitos; entretanto, não podemos reduzir a EDH a esses aspectos63. 

Assim, os conteúdos e práticas de todas as disciplinas e atores escolares devem estar 

associados ao desenvolvimento de valores e comportamentos éticos na perspectiva dos direitos 

humanos, compreendendo que o ser humano é incompleto e está sempre em formação. Nesse 

sentido, a EDH não precisa estar presente apenas em termos de conteúdo, mas em torno de práticas, 

arranjos de sala de aula, dinâmicas entre os alunos e até temáticas disparadoras para diferentes 

discussões. 

Outro as,pecto a permear essa educação é a valorização da cidadania ativa, aquela que 

estimula e orienta para atitudes proativas, possibilitando que pessoas vinculem conhecimento 

teórico e vivência das práticas sociais. Nesse sentido, a EDH, segundo Silva, tem a necessidade de 

 
63 SILVA, A. M. M. Direitos humanos na Educação Básica: qual o significado? In: SILVA, A. M. M.; TAVARES, 

C. Política e fundamentos da educação em direitos humanos. São Paulo: Cortez, 2010. p. 41-63. 



44 
 

 
 

trabalhar metodologias voltadas ao diálogo, ensinando o aluno a argumentar, analisar discursos e 

mensagens e principalmente a manejar a língua como instrumento de emancipação e autonomia; 

e, ainda, a escola deve ensinar a ler os meios de comunicação de massa, que veicula mensagens 

descontextualizadas64. 

Para proporcionar esse espaço de engajamento da comunidade escolar em torno de um 

projeto voltado para a EDH, é necessário rever a cultura escolar, que se encontra muitas vezes 

engessada e pensada de maneira rígida. Segundo Vera Candau, na maioria das vezes, o que se 

consegue apenas é introduzir no currículo formal alguns conteúdos sobre o assunto. Para 

transformar essa realidade e fazer a EDH penetrar nas escolas, segundo Candau, é necessário 

valorizar três aspectos. O primeiro diz respeito à formação de sujeitos de direito, ou seja, os alunos 

devem perceber que direitos não são dádivas. Outro elemento fundamental é favorecer o processo 

de “empoderamento”, principalmente orientado aos atores sociais que historicamente tiveram 

menos poder na sociedade. O terceiro elemento diz respeito aos processos de mudança e de 

transformação necessários para a construção de sociedades verdadeiramente democráticas e 

humanas. Um dos componentes fundamentais desses processos se relaciona a “educar para o nunca 

mais”, para resgatar a memória histórica, romper a cultura do silêncio e da impunidade que ainda 

está muito presente. Para Candau, esses três componentes, formar sujeitos de direito, favorecer 

processos de empoderamento e educar para o “nunca mais”, constituem o horizonte de sentido da 

educação em direitos humanos65. 

Reardon, Candau e Silva possuem várias perspectivas complementares no que diz respeito 

às dimensões necessárias para se efetivar uma educação em direitos humanos, mas quais seriam 

 
64 Idem. 

65 SILVA, A. M. M. Direitos humanos na Educação Básica: qual o significado? In: SILVA, A. M. M.; TAVARES, 

C. Política e fundamentos da educação em direitos humanos. São Paulo: Cortez, 2010. p. 41-63. 



45 
 

 
 

as estratégias para viabilizar esses componentes? Candau afirma que as finalidades acima 

pressupõem a utilização de metodologias ativas, participativas, assim como diferentes linguagens. 

Exigem, no caso da educação formal, a construção de uma cultura escolar diferente, que supere as 

estratégias puramente frontais e expositivas, assim como a produção de materiais adequados, que 

promovam a interação entre o saber sistematizado sobre direitos humanos e o saber socialmente 

produzido. Devem ter como referência fundamental a realidade e trabalhar diferentes dimensões 

dos processos educativos e do cotidiano escolar, favorecendo que a cultura dos direitos humanos 

penetre todo o processo educativo66. 

Um dos grandes desafios para desenvolver e proliferar essas metodologias é a formação de 

professores, já que a elaboração de estratégias para a sala de aula não deve estar descolada da 

experiência de cada docente. Assim, não se trata da criação de uma cartilha para ser implementada 

independentemente do contexto daquela sala de aula: é necessário munir os professores de 

conhecimento sobre o tema para que possam, entre as inúmeras estratégias disponíveis, escolherem 

aquelas que lhes parecem mais eficazes. Acerca da temática, Candau assinala que, no Brasil, a 

introdução da temática dos direitos humanos na formação de professores e educadores em geral, 

tanto no que diz respeito à formação inicial quanto à formação continuada, ainda é tímida67. 

A constatação de Candau ganha coro nas reflexões de Silva, que atesta que um dos grandes 

desafios para a efetivação da educação com esses fundamentos teórico-metodológicos no contexto 

brasileiro é a formação dos profissionais nas diferentes áreas de conhecimento, uma vez que esses 

 
66 CANDAU, V. M. Educação em direitos humanos e formação de professores. In: CANDAU, V. M.; SCAVINO, S. 

Educação em direitos humanos. Petrópolis: DP e Alli Editora, 2008. p. 73-92. 

67 Idem. 



46 
 

 
 

conteúdos não fizeram e, em geral, não fazem parte da formação dos profissionais nos cursos de 

Graduação, na pós-Graduação e na Educação Básica68. 

Apesar dos avanços recentes, é possível identificar documentos brasileiros que visam 

efetivar a EDH na Educação Básica. Esse movimento ganhou força após a democratização do país 

e vem ganhando mais contornos. Para refletir sobre metodologias específicas para o nosso contexto 

social, político e econômico, na próxima seção, iremos analisar como se deu o processo de 

formulação da EDH no Brasil. 

 

2.3 A discussão sobre a EDH e a norma brasileira 

As experiências de educação em direitos humanos têm-se multiplicado na América Latina, 

especialmente a partir da década de 1980, e se intensificou consideravelmente nos anos de 1990. 

Segundo Vera Candau, isso ocorre pois os especialistas na área são unânimes em afirmar que, em 

geral, essa preocupação emerge da necessidade de redefinir a atuação dos movimentos e 

organizações não governamentais de direitos humanos, superados os regimes ditatoriais e 

instalados processos de redemocratização em várias regiões do continente. A partir dos anos 1980, 

as organizações e movimentos de direitos humanos, sem deixar de se dedicar à denúncia das 

violações realizadas e de promover ações orientadas à proteção e defesa dos direitos, ampliam seus 

horizontes de preocupações e seus espaços sociais de atuação. Junto aos problemas que podemos 

considerar tradicionais e básicos, relativos aos direitos civis e políticos, passam a ser enfatizadas 

questões relacionadas a direitos sociais, econômicos e culturais, nos níveis pessoal e coletivo. A 

 
68 SILVA, A. M. M. Direitos humanos na Educação Básica: qual o significado? In: SILVA, A. M. M.; TAVARES, 

C. Política e fundamentos da educação em direitos humanos. São Paulo: Cortez, 2010. p. 49. 



47 
 

 
 

partir desse momento, adquirem especial relevância as atividades de promoção e educação em 

direitos humanos. 

Neste processo histórico, é possível assinalar dois aspectos especialmente mobilizadores: 

as articulações entre os grupos promotores da educação popular e os de direitos humanos e o papel 

estimulador e catalisador de algumas organizações de caráter internacional69. Ambos culminaram 

em formulações legais importantes no que diz respeito à educação e à sua qualidade pela América 

Latina. 

Imerso nesse contexto, o Brasil manifesta a defesa e promoção dos direitos humanos 

enquanto uma pauta fundamental nos anos 1980, período de declínio da ditadura civil-militar. 

Esses debates culminaram com a Constituição Federal, de 1988, que marca o fim dos nossos anos 

de governo autoritário. A partir desse momento, percebemos uma progressiva incorporação dos 

direitos humanos não apenas à nossa norma jurídica, mas também enquanto um norteador de 

políticas públicas das áreas de saúde, educação, economia etc. 

No que diz respeito à educação, diversas leis que abordam o tema da educação para 

diversidade e cidadania, como a Lei nº 9394/96, chamada também de Lei de Diretrizes e Bases da 

Educação Nacional (LDB), que, em seu título II, artigo 2º e seguintes, trata dos princípios e fins 

da educação nacional, dizendo que essa deve se concretizar sendo orientada por princípios da 

liberdade e da solidariedade. Percebemos essa preocupação em trechos também no artigo 3º, onde 

se destaca o “respeito à liberdade e apreço à tolerância” e “consideração com a diversidade étnico-

racial”70. 

 
69 CANDAU, V. M. Educação em direitos humanos e formação de professores. In: CANDAU, V. M.; SCAVINO, S. 

Educação em direitos humanos. Petrópolis: DP e Alli Editora, 2008. p. 73-92. 

70 REIS, R. C. P. Educação em direitos humanos, escola e interdisciplinaridade. Curitiba: CRV, 2020. p. 80. 



48 
 

 
 

Para além da própria LDB, a movimentação internacional e de movimentos sociais em 

torno da discussão entre direitos humanos e educação provocou outros reflexos no cenário 

brasileiro. Inicia-se, assim, o Programa Nacional de Direitos Humanos (PNDH), cujas primeiras 

versões se firmaram entre 1996 e 2002, com a missão de elaborar Planos Nacionais de Ação 

(PNA), visando atender às recomendações da Conferência de Viena. 

Atendendo às demandas específicas da EDH, em 2003, criou-se o Comitê Nacional de 

Educação em Direitos Humanos e inaugurou-se a elaboração do PNEDH, que teve como um de 

seus objetivos insuflar a construção de uma cultura em direitos humanos e para a formação de 

sujeitos de direito, permeando todo o currículo escolar71. O PNEDH surge como resultado do 

movimento internacional e nacional em defesa e ampliação dos direitos humanos, do 

fortalecimento da democracia, e está referendado na Declaração Universal dos Direitos Humanos, 

de 1948. 

O PNEDH destaca que “o processo formativo pressupõe o reconhecimento da pluralidade 

e da alteridade, condições básicas para o exercício da crítica, da criatividade, do debate de ideias 

e para o reconhecimento, respeito, promoção e valorização da diversidade”. Para que a escola 

possa contribuir para a educação em direitos humanos, é importante garantir dignidade, igualdade 

de oportunidades, exercício da participação e da autonomia aos membros da comunidade 

escolar”.72 Nesse documento, a definição considerada para a Educação em Direitos Humanos é de 

um processo sistemático e multidimensional que orienta a formação do sujeito de direitos, 

articulando as seguintes dimensões: 

 
71 Idem. 

72 BRASIL. Plano Nacional de Educação em Direitos Humanos. Brasília, DF: Secretaria Especial dos Direitos 

Humanos; Ministério da Educação; Unesco, 2006. p. 23. 



49 
 

 
 

● Apreensão de conhecimentos historicamente construídos sobre direitos humanos e 

a sua relação com os contextos internacional, nacional e local; 

● Afirmação de valores, atitudes e práticas sociais que expressem a cultura dos 

direitos humanos em todos os espaços da sociedade; 

● Formação de uma consciência cidadã capaz de se fazer presente em níveis 

cognitivo, social, ético e político; 

● Desenvolvimento de processos metodológicos participativos e de construção 

coletiva, utilizando linguagens e materiais didáticos contextualizados; 

● Fortalecimento de práticas individuais e sociais que gerem ações e instrumentos em 

favor da promoção, da proteção e da defesa dos direitos humanos, bem como da reparação 

das violações73. 

Essa definição de EDH foi reafirmada nas Diretrizes Nacionais para a Educação em 

Direitos Humanos que foram aprovadas em 201274. Segundo Renata Reis, as diretrizes têm por 

objetivos traçar metas e objetivos da EDH no Brasil75. Para compreender as ambições nacionais 

com a EDH de forma mais atualizada, iremos nos deter um pouco mais nesse documento. 

As Diretrizes Nacionais em Direitos Humanos foram formuladas por meio de uma 

comissão interinstitucional do Conselho Nacional de Educação (CNE). Essa comissão mobilizou 

especialistas de diversas instituições e duas audiências públicas para, finalmente, publicar o 

documento. Elas buscam estipular quais caminhos devemos traçar para alcançar de forma efetiva 

uma EDH para os sujeitos envolvidos na Educação Básica e Superior. Por meio da sua leitura, é 

 
73 Idem. p. 17. 

74 BRASIL, Educação em direitos humanos: diretrizes nacionais. Brasília, DF: Secretaria Nacional de Promoção e 

Defesa dos Direitos Humanos, 2013. 

75 REIS, R. C. P. Educação em direitos humanos, escola e interdisciplinaridade. Curitiba: CRV, 2020. 



50 
 

 
 

possível perceber quais são as ambições nacionais no que diz respeito à EDH. Logo na introdução 

do documento, é destacado o papel dos agentes escolares nessa educação: 

Para a sua consolidação, a Educação em Direitos Humanos precisa da cooperação de uma 

ampla variedade de sujeitos e instituições que atuem na proposição de ações que a 

sustentam. Para isso, todos os atores do ambiente educacional devem fazer parte do 

processo de implementação da Educação em Direitos Humanos.76 
 

É evidente, ao longo do documento, a noção de que o trabalho com a EDH é 

responsabilidade de todas as áreas do conhecimento77. A efetivação dessa educação está pautada 

não só na abordagem conceitual do tema, mas na sua discussão no cotidiano escolar, seja na 

resolução de um conflito ou na adoção de estratégias metodológicas. Assim, todos os atores devem 

estar envolvidos na construção dessa formação voltada para a equidade e justiça. 

Contudo, como os profissionais do ambiente educacional devem operar para se engajar e 

efetivar a EDH? Segundo as diretrizes, a inserção dos conhecimentos sobre esse tema na 

organização dos currículos se dá de três formas: pela transversalidade; por meio de temas 

relacionados aos direitos humanos e tratados interdisciplinarmente, como um conteúdo específico 

de uma das disciplinas já existentes no currículo escolar; e de maneira mista, ou seja, combinando 

transversalidade e disciplinaridade78. 

Conforme mencionado, a transversalidade é a chave para entendermos que a EDH é uma 

responsabilidade coletiva, ou seja, deve ser apropriada por todos os profissionais da escola. Nesse 

sentido, não cabe aos professores de disciplinas específicas abordar o tema: ele deve ser abraçado 

por todos do corpo docente, já que diz respeito a um tema presente na realidade de todos, de forma 

 
76 BRASIL. Educação em direitos humanos: diretrizes nacionais. Brasília, DF: Secretaria Nacional de Promoção e 

Defesa dos Direitos Humanos, 2013. p. 2. 

77 Idem. 

78 Idem. 



51 
 

 
 

que apenas aprendendo sobre poderemos transformá-lo. Dessa forma, Érica Conde aborda a 

transversalidade como uma forma de desconsiderar as fragmentações de conhecimentos, já que os 

temas transversais permeiam toda a prática educativa79. É importante destacarmos que um tema 

transversal não deve ser tratado de forma abrupta no conteúdo, por exemplo, um professor de 

Matemática não irá interromper seu conteúdo sobre equações para falar sobre direitos humanos; 

mas, ao mobilizar o cotidiano para solucionar problemas matemáticos ou realizar intervenções em 

sala de aula, deverá ter em mente os temas relacionados aos direitos humanos, tendo por objetivo 

construir uma visão crítica sobre a sociedade, para assim poder transformá-la. 

Por ser um tema transversal, ou seja, um tema relevante socialmente e que diz respeito à 

realidade de todos, a EDH pode ser trabalhada de forma interdisciplinar. A interdisciplinaridade 

busca os pontos de convergência entre as várias áreas e a sua abordagem conjunta. Segundo Lenise 

Martins Garcia, interdisciplinaridade e transversalidade se alimentam, pois, para trabalhar os temas 

transversais adequadamente, não se pode ter uma perspectiva disciplinar rígida. Um modo 

particularmente eficiente de se elaborar os programas de ensino é fazer dos temas transversais um 

eixo unificador, em torno do qual se organizam as disciplinas. Todas se voltam para eles como 

para um centro, estruturando os seus próprios conteúdos sob o prisma dos temas transversais80. 

Sobre as disciplinas, Garcia prossegue salientando que é preciso lembrar que cada um deles 

tem os seus próprios objetivos educacionais a serem atingidos, logo, não se trata de apenas 

mencionar os direitos humanos em um momento específico do curso, mas verificar se a temática 

será totalmente contemplada ao longo do programa de ensino por todas as disciplinas. Por isso, 

convém salientar novamente que é necessário um estudo conjunto, por parte da escola, para definir 

 
79 CONDE, E. P. Transversalidade e ensino: o que falta para ser realidade. Rio de Janeiro: PUC-Rio, 2010. 

80 GARCIA, L. A. M. Transversalidade e interdisciplinaridade. Rio de Janeiro, 2007. 



52 
 

 
 

como cada disciplina irá tratar os temas transversais e verificar se eles estão sendo suficientemente 

abordados81. 

Para além da transversalidade e da interdisciplinaridade, as Diretrizes de Educação para os 

Direitos Humanos também abordam esse tema como um conteúdo disciplinar presente no currículo 

escolar. Nessa perspectiva, quais disciplinas teriam a responsabilidade sobre esse conteúdo no 

Ensino Fundamental? Para buscar respostas para essa pergunta, iremos analisar a BNCC aprovada 

em 2017. 

A BNCC é o documento base para a criação de currículos do Ensino Infantil, Fundamental 

e Médio. Seu principal objetivo é fornecer competências e diretrizes que guiarão a elaboração de 

diferentes currículos e seus conteúdos mínimos no território nacional. É importante destacar que a 

própria BNCC estabelece que o que é tido por “básico-comum” deve ser completado pelo que é 

regional/local/social dos educandos. Assim, a BNCC reconhece a necessidade da existência de 

múltiplos currículos guiados pelas suas diretrizes; além disso, a BNCC também norteia programas 

de formação de professores e políticas públicas em educação em diferentes áreas. 

Enquanto professores, um dos norteadores que possuímos para definir a forma que iremos 

ensinar em sala de aula é a BNCC. Quando surgiu a ideia de um currículo comum nas escolas? A 

implantação de uma BNCC não é uma ideia recente, uma vez que sua instituição já estava prevista 

na Constituição de 1988, assim como na Lei de Diretrizes e Bases Da Educação Nacional (LDB), 

de 1996. Além desses documentos, o Plano Nacional de Educação, de 2014, também menciona a 

BNCC. Em 2017, a BNCC está em sua terceira e última versão, de forma referente à Educação 

Infantil e ao Ensino Fundamental, e, em 2018, foi publicada a versão relativa ao Ensino Médio82. 

 
81 Idem. 

82 BRANCO, E. P. et al. BNCC: a quem interessa o ensino de competências e habilidades? Debates em Educação, 

Maceió, v. 11, n. 25, p. 155-171, 2019. 



53 
 

 
 

Portanto, percebemos que a sua efetivação provém de um acúmulo de normas visando a definição 

curricular da Educação Básica. 

Em uma leitura da base, podemos perceber seu compromisso com a justiça social e redução 

de desigualdades, por isso, a BNCC se preocupa com um ensino voltado para os direitos humanos. 

A expressão “direitos humanos” está presente 56 vezes ao longo do documento, contudo, o uso 

desse conceito é notório, sobretudo em duas áreas: Linguagens e Ciências Humanas. Apesar dos 

direitos humanos serem afirmados diversas vezes enquanto um compromisso global da Educação 

Básica, eles aparecem poucas vezes enquanto objetos do conhecimento propriamente ditos. 

Para uma compreensão mais minuciosa dessa questão, analisaremos abaixo como a EDH 

é abordada ao longo das seções referentes ao Ensino Fundamental. Nessa listagem, não iremos 

abordar as menções da expressão enquanto nota de rodapé e título de publicação. Segue abaixo 

uma tabela de sistematização sobre a quantidade de menções da expressão e, em seguida, uma 

descrição detalhada da sua mobilização. 

 

A Temática dos Direitos Humanos ao longo do Ensino Fundamental segundo a BNCC 

Seção Menções Descrição 

Introdução do 

documento 

3 Esta seção aponta os aspectos mais gerais da BNCC. Os direitos humanos, bem 

como a ONU, aparecem como um respaldo teórico para justificar um dos 

principais anseios da Educação Básica: “educação deve afirmar valores e 

estimular ações que contribuam para a transformação da sociedade, tornando-a 

mais humana, socialmente justa e, também, voltada para a preservação da 

natureza”83. 

 
83 BRASIL. Base Nacional Comum Curricular (BNCC): educação é a base. Brasília, DF: Ministério da 

Educação, 2017. p. 8. 



54 
 

 
 

Além disso, os direitos humanos são mencionados como uma Competência Geral 

da Educação Básica, ou seja, algo que deve ser um anseio de todas as áreas e 

etapas da Educação Básica. Nesse sentido, eles devem ser respeitados e 

promovidos ao estimular o exercício argumentativo, o debate de ideias e o 

exercício da empatia e cooperação dos alunos. 

Apesar de a expressão não estar presente em todas as páginas introdutórias da 

BNCC, percebemos muitos dos seus valores ao longo dessa seção. Uma educação 

democrática, que promova a equidade, o respeito às diferenças e a inclusão social 

são reiterados neste capítulo do documento. 

A Etapa do 

Ensino 

Fundamental 

1 Nessa seção, os direitos humanos são inseridos na explicação do papel do Ensino 

Fundamental na Educação Básica. Essa etapa da escolarização é desenvolvida por 

meio da perspectiva da desnaturalização de violências, estabelecimento de 

valores democráticos, ou seja, segundo o documento, o Ensino Fundamental se 

pauta nos direitos humanos para estruturar-se. 

Competências de 

linguagem para o 

Ensino 

Fundamental – 

Língua 

Portuguesa 

8 A área de Linguagens é uma das que mais possuem referências sobre os direitos 

humanos. Notamos que esse termo é mobilizado para mostrar que as linguagens 

selecionadas no espaço educativo devem promover e respeitar os direitos 

humanos. Ele deve estar presente tanto nos gêneros e procedimentos selecionados 

quanto nas temáticas específicas da disciplina. O uso do documento enquanto um 

trabalho de gênero (legal e normativo) também é estabelecido. Além disso, é 

reiterado que toda informação e argumento devem ser posicionados levando em 

consideração o que temos estabelecido como uma vida digna. Conforme citado 

no próprio documento: “reconhecimento da importância de se envolver com 

questões de interesse público e coletivo e compreensão do contexto de 

promulgação dos direitos humanos, das políticas afirmativas, e das leis de uma 

forma geral em um estado democrático, como forma de propiciar a vivência 



55 
 

 
 

,,,,,,,,,,democrática em várias instâncias e uma atuação pautada pela ética da 

responsabilidade (o outro tem direito a uma vida digna tanto quanto eu tenho)”84. 

A apresentação e estruturação de diferentes pontos de vista sobre um determinado 

tema devem levar em consideração os direitos humanos para balizar-se. 

Ensino religioso 5 Segundo o texto da BNCC, o ensino religioso deve estar pautado no respeito à 

liberdade religiosa, buscando, dessa forma, a promulgação dos direitos humanos. 

Nesse sentido, a religião deve ser entendida como uma das formas da humanidade 

se relacionar com as questões do mundo, da vida e da morte. Assim, deve-se 

valorizar as múltiplas manifestações religiosas que compõem o substrato da 

humanidade. Nessa área do ensino, os direitos humanos são constantemente 

reafirmados na perspectiva do respeito à liberdade religiosa e combate à 

intolerância. Assim, todas identidades culturais devem ser acolhidas. 

Por fim, o tema dos direitos humanos também aparece enquanto um objeto de 

conhecimento, no qual os alunos devem desenvolver a seguinte habilidade: 

“Identificar e discutir o papel das lideranças religiosas e seculares na defesa e 

promoção dos direitos humanos”. 

Ciências Humanas 9 No que diz respeito às Ciências Humanas, um dos objetivos do seu currículo é a 

formação ética por meio dos direitos humanos. As preocupações com a 

coletividade, as desigualdades e o protagonismo voltado para o bem comum são 

reiteradas no texto introdutório da área. Nesse sentido, esses objetivos devem 

estar presentes tanto na área de História quanto na área de Geografia. 

Com a progressão dos anos, a ideia é que, conforme os alunos entrem em contato 

com o conhecimento de outras realidades e temporalidades, eles não percam a 

dimensão da perspectiva dos direitos humanos. Por meio dessas aprendizagens, o 

estudante se responsabiliza pelo mundo e atua sobre ele de forma ética. 

 
84 Idem. p. 146. 



56 
 

 
 

Além disso, reitera-se na área das Ciências Humanas uma competência que já está 

presente nas outras áreas: o respeito às diferenças e a construção de argumentos 

pautados na perspectiva dos direitos humanos. 

Enquanto temas de estudo, esse conteúdo aparece somente na disciplina de 

História. Enquanto unidade temática, os direitos humanos aparecem no 6o ano no 

seguinte objeto de conhecimento: Cidadania, diversidade cultural e respeito às 

diferenças sociais, culturais e históricas. As habilidades desenvolvidas nessa 

unidade são “Associar a noção de cidadania com os princípios de respeito à 

diversidade, à pluralidade e aos direitos humanos. (EF05HI05)” e “Associar o 

conceito de cidadania à conquista de direitos dos povos e das sociedades, 

compreendendo-o como conquista histórica”85. 

Esse tema reaparece enquanto objeto do conhecimento no 9o ano. Os alunos 

devem: “(EF09HI15) Discutir as motivações que levaram à criação da 

Organização das Nações Unidas (ONU) no contexto do pós-guerra e os propósitos 

dessa organização. (EF09HI16)” e “Relacionar a Carta dos Direitos Humanos ao 

processo de afirmação dos direitos fundamentais e de defesa da dignidade 

humana, valorizando as instituições voltadas para a defesa desses direitos e para 

a identificação dos agentes responsáveis por sua violação”86. 

Por fim, esse conteúdo aparece no objeto de conhecimento sobre a Ditadura Civil-

Militar Brasileira, no qual os alunos devem desenvolver as seguintes habilidades: 

“Identificar e compreender o processo que resultou na ditadura civil-militar no 

Brasil e discutir a emergência de questões relacionadas à memória e à justiça 

sobre os casos de violação dos direitos humanos”.87 

 

 
85 Idem. p. 415. 

86 Idem. p. 429. 

87 Idem. p. 431. 



57 
 

 
 

Ao analisar o documento, percebemos que a BNCC possui como ambição a formação para 

direitos humanos em todas as áreas do conhecimento, haja vista que esta é uma expectativa da 

Educação Básica de forma geral, ou seja, a BNCC reafirma a EDH enquanto um tema transversal. 

Entretanto, ao longo do Ensino Fundamental, o documento estabelece que esse conteúdo será 

abordado enquanto um conteúdo disciplinar/objeto do conhecimento em apenas três áreas: 

Linguagens, Ensino Religioso e Ciências Humanas. Essas são as únicas áreas entre as oito 

presentes no currículo do Ensino Fundamental que possuem habilidades relativas aos direitos 

humanos de forma direcionada pela BNCC. Entre essas três áreas, aquela que aborda esse tema de 

forma mais recorrente é a de Ciências Humanas, na qual a disciplina de História é a responsável 

por uma unidade referente à cidadania, outra referente a um panorama histórico sobre a 

constituição dos direitos humanos a partir da criação da ONU e, por fim, sobre as suas violações 

ao longo da ditadura civil-militar brasileira. 

A ausência desse conteúdo em outras áreas do saber é uma perda, já que, implicitamente, 

esse currículo responsabiliza as Ciências Humanas por abordar o tema. Por mais que o conteúdo 

esteja presente enquanto uma indicação transdisciplinar nas primeiras páginas do documento, a 

ausência desse tema nas demais áreas faz com que ele não esteja presente nos materiais didáticos 

ou formações de outras disciplinas. Como isso foi possível haja vista os inúmeros tratados 

internacionais assinados pelo Estado brasileiro pela inserção da EDH nas políticas públicas 

educacionais? Uma das respostas possíveis é o contexto no qual a BNCC foi aprovada. Segundo 

Flávia Caimi, a aprovação do documento se deu em um cenário conservador que abriu caminho 

para diversas manifestações antidemocráticas na política institucional. Esse cenário tocou as 

políticas educacionais e retrocedeu as discussões concernentes a uma educação pública e cidadão. 

Nas palavras de Caimi: 



58 
 

 
 

[…] Em linhas gerais, a BNCC está fortemente assentada no cenário de 

racionalidade instrumental própria do capitalismo contemporâneo. Seu contexto de 

produção exala uma subjetividade autocentrada e empresarial com foco na 

personalização e na suposta adaptação do currículo aos interesses individuais dos 

estudantes. Em seu conteúdo, a Base apresenta conceitos com significados vagos e 

polissêmicos como flexibilização curricular, protagonismo juvenil, projeto de vida, 

competências e habilidades, além de promover um brutal enfraquecimento das 

humanidades em uma lógica pautada estritamente pelo mercado, sonegando saberes 

e práticas essenciais para o pensamento crítico, para a formação cidadã e para o 

convívio democrático.88 
 

Evidentemente, o fato da disciplina de História possuir a maior quantidade de objetos do 

conhecimento e habilidades referentes aos direitos humanos não torna o desenvolvimento dessa 

perspectiva dentro da comunidade escolar único por parte dessa disciplina. Apesar disso, aumenta 

a sua responsabilidade, haja vista que na falta de engajamento do corpo docente em torno dessa 

temática, a disciplina de História obrigatoriamente abordará o tema enquanto um conteúdo. 

Inclusive, essa falta de engajamento em torno da temática é demonstrada em pesquisa de Klein e 

D’Água, ao analisarem de uma amostragem de 15 Projetos Político Pedagógicos (PPPs) de escolas 

públicas do estado de São Paulo em 2015. Segundo as autoras, os conteúdos diretamente 

relacionados à EDH estão ausentes dos PPP, algumas temáticas relacionadas a este tipo de 

educação são fracamente mencionadas: 

[…]A maior ausência relaciona-se aos Direitos Humanos, em cerca de 90% dos 

PPPs não há registro de datas que aludem às conquistas de direitos, tampouco sua 

inclusão como disciplina ou tema transversal e nem a análise da realidade local a 

partir dos DH. Apenas uma das escolas (6,7%) menciona ações relacionadas ao 

tema. Este é um dado relevante, pois a comemoração de datas, inclusive já previstas 

no calendário escolar, pode ser uma via de inserção dos Direitos Humanos no 

currículo. Isso nos permite afirmar que os elementos mais diretamente relacionados 

à EDH ainda não foram incorporados pelas escolas. Fato que pode ser justificado 

por se tratar de uma perspectiva educacional recente.89 

 

 
88 CAIMI, F. E. Se me der um grito, não calo, se mandar calar, mais eu falo a BNCC, suas muitas vozes e (im)posições. 

In: PINTO JÚNIOR, A.; SILVA, F. D. O.; SEAL, A. V. C. S. A BNCC de História: entre prescrições e práticas. 

Recife: EDUPE, 2022. p. 11-31. 

89 KLEIN, A. M.; D'ÁGUA, S. L. A Educação em Direitos Humanos nos Projetos Político-Pedagógicos das escolas 

de São Paulo. Educar em Revista, Curitiba, n. 55, p. 277-292, 2015. 



59 
 

 
 

A partir da amostragem da pesquisa anterior, percebemos que a ausência de engajamento 

por parte da comunidade escolar relega nas mãos da disciplina de História a responsabilidade por 

abordar o tema pelo menos enquanto um conteúdo disciplinar. Mas, para potencializar essa 

responsabilidade, é necessário retomarmos discussões anteriores e compreendermos que a 

compreensão de textos, declarações e códigos é importante para a EDH, contudo, ela não é 

suficiente. 

Como a disciplina de História poderia se apropriar dessa responsabilidade para efetivar as 

ambições elencadas no tópico anterior, de que forma a compreensão dos direitos humanos poderia 

superar os meros fatos que fizeram esse documento emergir? Não se trata apenas de ensinar o 

surgimento da ONU ou a elaboração da constituição de 1988; abordar a EDH no currículo de 

História deve ser um objetivo presente em todos os conteúdos, seja nas metodologias propostas 

em sala de aula ou discussões que conectem o passado ao presente. Para qualificar ainda mais essa 

constatação, procuraremos responder a essas perguntas no próximo capítulo, nos debruçando sobre 

as reflexões acerca do ensino de História e as suas possíveis conexões com a EDH. 



60 
 

 
 

3. O ensino de História pode auxiliar na formação cidadã? 

O documento que norteia a maioria das escolas sobre o ensino de História é a BNCC. A 

BNCC de História foi fruto de debates intensos na última década devido às questões relativas à 

seleção de conteúdos na construção do currículo. Enquanto uns acreditam que os conteúdos da 

disciplina devam ser reduzidos e se alinhar de forma mais direta com temas relativos ao Sul global 

e ao Brasil, outros visam manter os temas “clássicos” e, a partir deles, realizar a formação mais 

global do alunado. Nessa pesquisa, percebemos que a primeira vertente traz a temática da EDH de 

forma mais intencional, contudo, a EDH não é anulada na segunda vertente. Entretanto, ela só 

consegue emergir a partir da seleção de conteúdos que possibilitem essa construção com mais 

intencionalidade, pois o currículo não realiza essa proposta sozinho, logo, cabe ao professor fazê-

lo. 

A vertente privilegiada na BNCC atual é mais conteudista e resguarda os currículos 

tradicionais. Dada a quantidade expressiva de conteúdos, se faz mais urgente ao professor 

compreender como ele pode mobilizar esses conteúdos na formação de uma educação cidadã. O 

docente não deve ter a ambição de aprofundar todos os conteúdos presentes no currículo, mas 

escolher os mais oportunos para dialogar com o saber específico da nossa disciplina: a consciência 

histórica. Essa consciência pode ser construída para criar um aluno mais orientado de seu papel no 

presente, compreendendo as estruturas que herdou do passado e que as suas ações no tempo 

presente podem modificá-las. 

Sabendo desse diálogo intrínseco da disciplina entre passado, presente e futuro, nos cabe a 

pergunta: como o ensino de História pode auxiliar na formação de alunos que contribuam para um 

futuro mais justo? É imperativo nos aproximarmos das pesquisas que buscam conectar o ensino 

de História e a EDH para que possamos preencher a nossa sala de aula de intencionalidade. 



61 
 

 
 

3.1 BNCC e as definições sobre o conhecimento histórico na Educação Básica 

A BNCC de História passou por importantes discussões entre 2010 e 2020, até ser 

finalizada. Isso ocorre, pois analisar quais histórias estariam contempladas nessa base incitam duas 

questões. Uma foi a necessidade de que pesquisadores, professores e estudantes, bem como outros 

setores da sociedade, participassem dessa discussão e procurassem garantir conquistas para os 

currículos de história em termos do que narrar, o que selecionar e o que recortar, num jogo de 

novas aparições e novos silenciamentos. A outra diz respeito ao caráter político das guerras de 

narrativas quanto à escolha de determinado conteúdo. O currículo de História é recheado de 

discussões e disputas, isso ocorre pois trata-se de uma disciplina responsável pelo modo de contar 

o passado, de criar referências ao presente e estabelecer o que deve se tornar uma memória, 

compondo, consequentemente, uma base para a identidade de todos os brasileiros90. 

Essas disputas suscitaram diferentes versões de currículos para a disciplina de História 

entre 2015 e 2017. Durante a década de 2010, foram elaboradas ao menos quatro versões 

conhecidas da BNCC por distintas equipes organizadas no âmbito do MEC. Entre essas propostas 

curriculares, a versão preliminar da BNCC de História que surgiu em 2015 suscitou debates devido 

ao seu rompimento com a História tradicional e com o eurocentrismo. Essa proposta é apontada 

por especialistas do currículo como uma iniciativa legítima de construir outras conexões com o 

saber histórico e manter um espaço para a autonomia docente, sobretudo pelo seu processo de 

construção, que envolveu professores de diferentes níveis da educação. Contudo, ao ser levada à 

público, essa versão suscitou uma série de debates que foram catapultados pelo contexto político 

da época. Devido à intensidade das discussões e ao avanço de pautas conservadoras, o MEC 

 
90 PEREIRA, N. M.; RODRIGUES, M. C. M. BNCC e o passado prático: temporalidades e produção de identidades 

no ensino de História. Arquivos Analíticos de Políticas Educativas, Tempe, v. 26, n. 107, p. 1-21, 2018. 



62 
 

 
 

convocou outra comissão que apresentou uma outra versão do documento em 2016. Essa nova 

comissão propôs um currículo mais conteudista e conservador que o anterior. Apesar de buscar 

sanar algumas críticas que emergiram ao currículo proposto em 2015, a versão de 2016 apresentou 

uma série de retrocessos, sendo criticada por associações de historiadores como a ABEH e a 

ANPUH. Segundo nota da ANPUH sobre o tema, o currículo de 2016 pouco avança nos debates 

relativos ao eurocentrismo e mantém uma série de conteúdos de forma a privilegiar uma narrativa 

sem pluralidade. A nota também aponta que o currículo de 2016 não executa de forma satisfatória 

as leis 10639/2003 e 11645/2008, ou seja, ignora conquistas para a construção de um currículo 

antirracista91. Infelizmente, a versão produzida e homologada em 2017 não busca reparar esses 

problemas, já que contém poucas alterações frente à versão de 2016, ou seja, ela não retoma as 

iniciativas de 2015. Além disso, essa última versão da BNCC traz um conceito que gera muitos 

debates e polarizações: o conceito de competências, que fazia parte dos movimentos reformistas 

da década de 1990 e foi internalizado nos Parâmetros Curriculares Nacionais (PCN) para o Ensino 

Médio92. 

O fato da BNCC de História ter passado por tantas versões distintas no período de dois 

anos nos mostra que o currículo é produto de um campo de disputas, já que é um discurso inserido 

em atritos que passam por interesses políticos das escolas, da academia, do Estado e de outras 

esferas da sociedade. A composição de um currículo está sempre ligada a questões de poder e, 

dessa forma, todo currículo é essencialmente político. O fato de a última versão da BNCC ser 

consideravelmente conservadora está, portanto, atrelado também às disputas políticas que ocorrem 

 
91 ANPUH. Nota sobre a segunda versão da BNCC. Anpuh, São Paulo, 2015. Disponível em: 

https://anpuh.org.br/index.php/2015-01-20-00-01-55/noticias2/diversas/item/3574-nota-sobre-a-segunda-versao-da-

bncc. Acesso em: 2 set. 2024. 

92 RALEJO, A. S.; MELLO, R. A.; AMORIM, M. DE O. BNCC e ensino de História: horizontes possíveis. Educar 

em Revista, Curitiba, v. 37, e77056, 2021. 



63 
 

 
 

no Brasil; não podemos atribuir as suas discussões apenas à questões acadêmicas. Felipe Dias de 

Oliveira Silva, Arnaldo Pinto Junior e André Victor Cavalcanti Seal da Cunha redigem um artigo 

sobre a BNCC de História apontando que desde os anos 1990, o discurso neoliberal já ganhava 

espaço na área da educação brasileira e se inseriu na discussão sobre a BNCC por meio de 

organizações da sociedade civil financiadas por fundações privadas, tal qual a Fundação Lemann, 

e tais organizações trazem à tona o vocabulário liberal conservador. O interesse do empresariado 

brasileiro na educação pouco dialoga com o saber acadêmico ou os movimentos, ao contrário, 

segundo os autores, busca a transposição da cultura empresarial, suas técnicas e mecanismos do 

controle de qualidade de produção de mercadorias à escolarização93. 

Evidentemente, esse setor teceu duras críticas à versão preliminar da BNCC de História 

elaborada em 2015. Segundo Arnaldo Pinto Junior, André Cunha e Felipe Silva, essas críticas já 

eram aguardadas: 

Entre os setores conservadores da sociedade, as críticas à versão preliminar da 

disciplina História eram mais do que esperadas. Repensar os sentidos da formação 

escolar, alterar modelos curriculares, induzir a reelaboração de materiais didáticos a 

partir de outros conhecimentos e procedimentos, valorizar sujeitos e saberes antes 

desqualificados, resultaram em uma série descontentamentos. Os interesses dos 

grandes grupos editoriais, chancelados por uma distribuição do conhecimento 

escolar regulada pela primazia de descritores e avaliações em larga escala, situam-

se em polo antagônico à proposta destecnicizante da versão preliminar.94 

 

Para além do contexto político e disputas de poder que envolvem o currículo, os debates 

envolvendo a disciplina de História são acalorados, pois repousam no fato de que esse conteúdo 

produzirá uma parte da identidade/subjetividade do aluno por meio de conhecimentos históricos. 

Assim, percebemos que o currículo será produto dessas relações de poder, mas também será 

 
93 PINTO JÚNIOR, A.; SILVA, F. D. O.; SEAL, A. V. C. S. Antinomias entre experiências e expectativas acerca da 

BNCC de História. In: PINTO JÚNIOR, A.; SILVA, F. D. O.; SEAL, A. V. C. S. A BNCC de História: entre 

prescrições e práticas. Recife: EDUPE, 2022. p. 32-75. 

94 Idem. p. 61. 



64 
 

 
 

produtor de uma mentalidade sobre o passado e o presente. Logo, os currículos são produtos e 

produtores. Sabendo do poder que reside nos currículos, nos cabe a pergunta: quais conhecimentos 

históricos a BNCC está produzindo? 

Em artigo sobre o tema, Pereira e Rodrigues apontam que a última versão da BNCC pouco 

avançou no embate com o eurocentrismo, por isso se aproximam mais da versão de 2015, pois 

acreditam ter sido a primeira a enfrentar esse problema. A BNCC de 2015 trouxe como discussão 

principal: qual é a identidade brasileira? Quais grupos devem ser evocados para a construção de 

uma história mais representativa dessa identidade? Buscando responder a essas questões e 

desenvolver um currículo que gere pertencimento, os autores da versão de 2015 desconsideram as 

temáticas clássicas europeias frequentes no ensino de História. Nesse sentido, não adotaram a 

temporalidade quadripartite, tão comum nos livros didáticos. Ao desconsiderarem esses tópicos, 

os produtores da versão de 2015 ousaram pensar a América Latina, os povos indígenas, os negros 

e a África. 

Pereira e Rodrigues acreditam que a BNCC de 2015 considera que as novas gerações têm 

direitos de aprendizagem: direito à memória, à justiça, a conhecer suas referências e seus 

pertencimentos, a se reconhecer no interior de uma história e de uma memória, a partilhar lutas, 

vidas, práticas políticas e culturais, a aprender sobre si mesmo e os outros, a aprender sobre sua 

ancestralidade, suas identidades95. Após elencar uma série de pontos positivos desse currículo, os 

autores marcam que essa abordagem esquece uma das possibilidades de aprendizagem com o 

passado: a noção de alteridade. Pereira e Rodrigues dizem que, ao se estudar um passado estranho, 

o europeu medieval, por exemplo, se cria um estranhamento que possibilita pensar o nosso próprio 

 
95 PEREIRA, N. M.; RODRIGUES, M. C. M. BNCC e o passado prático: temporalidades e produção de identidades 

no ensino de História. Arquivos Analíticos de Políticas Educativas, Tempe, v. 26, n. 107, p. 1-21, 2018. 



65 
 

 
 

presente e ampliar as possibilidades para o futuro96. Esses autores não são os únicos a 

reconhecerem falhas na BNCC de História produzida em 2015. Concordando com esses autores 

Flávia Caimi diz que a essa versão do documento não pode ser isenta de críticas, contudo, tanto 

Flávia quanto Pereira e Rodrigues reconhecem que a versão da BNCC de 2015 trouxe uma série 

de discussões que buscavam criar um ensino de História mais significativo para os alunos97. 

Para os autores elencados acima, diferentemente da versão da BNCC supracitada, que traz 

avanços no que diz respeito à questão da lista de conteúdos tradicionais e eurocêntricos, a versão 

de 2016 traz retrocessos, sobretudo ao retomarem para o ensino de História um caráter mais 

conteudista. Enquanto, em 2015, os conteúdos estavam divididos em grandes temáticas como 

cidadania, temporalidades, conceitos e pesquisa, a versão de 2016 estabelece temas considerados 

canônicos e indispensáveis98. Ralejo e Mello também percebem essa versão do currículo como 

mais conteudista e apontam que, inclusive, o próprio desenvolvimento da história do Brasil se dá 

de forma eurocêntrica99. Por fim, Flávia Caimi aponta que a BNCC de 2016 não incorporou as 

discussões profícuas da primeira. Em vez disso, a segunda versão reproduziu a prática do ensino 

de História como um simples processo de transmissão de conteúdos factuais e verbalistas100. 

A versão final da BNCC, aprovada em 2017, mantém, conforme supracitado, as 

características da BNCC de História de 2016. Pereira e Rodrigues retomam nota da Associação 

 
96 Idem. 

97 CAIMI, F. A História na Base Nacional Comum Curricular: pluralismo de ideias ou guerra de narrativas? Revista 

do Lhiste, Porto Alegre, v. 4, n. 3, p. 86-92, 2016. 

98 PEREIRA, N. M.; RODRIGUES, M. C. M. BNCC e o passado prático: temporalidades e produção de identidades 

no ensino de História. Arquivos Analíticos de Políticas Educativas, Tempe, v. 26, n. 107, p. 1-21, 2018. 

99 RALEJO, A. S.; MELLO, R. A.; AMORIM, M. DE O. BNCC e ensino de História: horizontes possíveis. Educar 

em Revista, Curitiba, v. 37, e77056, 2021. 

100 CAIMI, F. A História na Base Nacional Comum Curricular: pluralismo de ideias ou guerra de narrativas? 

Revista do Lhiste, Porto Alegre, v. 4, n. 3, p. 86-92, 2016. 



66 
 

 
 

Nacional de Pós-Graduação e Pesquisa em Educação (Anped) para criticar a abordagem por 

competências defendida nessa versão que não contribui para a formulação da Educação Básica101. 

A visão de um ensino centrado nas competências é criticada por seu caráter instrumentalizador da 

educação, a partir do qual a formação cidadã e crítica fica em um segundo plano, e a formação de 

uma mão de obra para o mercado de trabalho é priorizada102. Segundo Elio Carlos Ricardo, o 

ensino por competências opõe-se a um projeto educacional emancipador, já que faz com que as 

escolas se abram para o mundo econômico e busquem atribuir um sentido prático aos saberes 

escolares. Assim, a escola, que antes proporia um projeto de sociedade, passa a ser encarada como 

um projeto de indivíduos adaptáveis103. 

Essa lógica das competências está muitas vezes vinculada à visão do “aprender a aprender”, 

uma dinâmica que valoriza o método em detrimento do conteúdo; os conteúdos escolares são 

esvaziados de sentido para que o estudante priorize a sua experiência individual enquanto aprendiz 

de habilidades. Essa lógica que valoriza o método para aprender sozinho e minimiza os saberes 

elaborados socialmente, tal qual os próprios direitos humanos, por exemplo, faz com que os 

estudantes tenham um conhecimento descontínuo sobre a realidade, guiada apenas pelos seus 

interesses. 

Além disso, segundo Pereira e Rodrigues, a permeabilidade de temas atuais, como a EDH, 

no atual currículo de História, se torna difícil, pois a visão de ciência histórica levada para o 

currículo é fria e distante da realidade dos alunos. Assim, o currículo não dialoga com as questões 

 
101 Nota da ANPEd sobre a entrega da terceira versão da Base Nacional Comum Curricular (BNCC) ao Conselho 

Nacional de Educação (CNE). Disponível em: https://www.anped.org.br/news/nota-da-anped-sobre-entrega-da-

terceira-versao-da-base-nacional-comum-curricular-bncc-ao. Acesso em: 10 fev. 2024. 

102 BRANCO, E. P. et al. BNCC: a quem interessa o ensino de competências e habilidades? Debates em Educação, 

Maceió, v. 11, n. 25, p. 155-171, 2019. 

103 RICARDO, E. C. Discussão acerca do ensino por competências: problemas e alternativas. Cadernos de Pesquisa, 

São Paulo, v. 40, n. 140, p. 605-628, 2010. 



67 
 

 
 

identitárias que perpassam os estudantes e tampouco abre espaço para uma discussão envolvendo 

memória, pertencimento, entre outros. Pereira e Rodrigues apontam que a atitude historiadora 

defendida nessa última versão transpõe uma disciplina acadêmica para a sala de aula da escola 

básica, trazendo um formalismo que deixaria pouco espaço para outro vínculo com a disciplina, 

na medida em que a análise de fontes seria orientadora para compreender o passado, mas pouco se 

reflete sobre o tempo presente e o seu papel na seleção e produção de perguntas para tais fontes. 

Por outro lado, os autores defendem uma percepção que a história tanto quanto saber escolar 

quanto como saber acadêmico não podem residir na análise de um fato de forma a enclausurá-lo 

em um passado distante. O fato do sujeito que analisa o fato/objeto estar situado no presente já faz 

com que seja imperativo considerar as questões presentes para se compreender a história. A 

BNCC, ao ignorar o presente, torna difícil para os estudantes conectarem os saberes sobre o 

passado com temas que expandiriam a sua compreensão sobre a sua própria vida. Por isso, os 

autores acreditam que, em vez de fornecer essa visão dos fatos como algo longínquo e distante, é 

necessário investir em um currículo que possa possibilitar a transformação dos alunos frente aos 

conhecimentos estudados104. 

Poderíamos esperar que o currículo de História subverteria essa dinâmica por meio de 

conteúdos significativos, contudo, Pereira e Rodrigues prosseguem apontando que um dos fatores 

que impossibilitam a construção de um currículo de História relevante para os estudantes é o 

formato de lista de conteúdos da BNCC de História. O volume de conteúdos faz com que as 

experiências significativas de aprendizagem fiquem em segundo plano, além disso, o volume de 

 
104 PEREIRA, N. M.; RODRIGUES, M. C. M. BNCC e o passado prático: temporalidades e produção de identidades 

no ensino de História. Arquivos Analíticos de Políticas Educativas, Tempe, v. 26, n. 107, p. 1-21, 2018. 



68 
 

 
 

temas do currículo não rompe com a lógica temporal tradicional. O currículo a mantém e propõe 

para o professor o desafio de problematizá-la e mantê-la ao mesmo tempo105. 

Considerando todas essas ressalvas, como a atual BNCC pode servir como um documento 

orientador para os professores da Educação Básica? Existem outros olhares possíveis para esse 

documento? Ralejo, Mello e Amorim buscam fugir das categorizações da BNCC enquanto algo 

bom ou ruim, mas observá-lo com um caráter construtivo. Afinal de contas, quem estabelece os 

sentidos a serem ensinados? O professor. Nesse sentido, algumas competências poderiam auxiliar 

professores a desenharem a sua própria prática em sala de aula. Dessa forma, quais olhares 

poderíamos ter para revitalizar, reconstruir e ampliar o currículo visando torná-lo diverso, crítico 

e transformador? Nesse esforço, as autoras retomam as dez competências listadas e percebem que 

ali reside também uma possibilidade de fugir das amarras de um ensino que se reduz apenas ao 

conhecimento conteudista. Cabe destacar que as competências número 9 – empatia e cooperação 

– e 10 – responsabilidade e cidadania – dialogam com as ambições da EDH e podem servir como 

base para uma seleção de conteúdos mais profícuos por parte do professor visando efetivá-las. 

Segundo as autoras: “Esses fatores impulsionam o trabalho com perspectivas do ensino de História 

que valorizam a exploração de diferentes narrativas e a diversidade cultural, permitindo a 

percepção do sujeito em seu tempo e espaço e proporcionando ações para com a sociedade em que 

vive”106. Assim, o professor pode mobilizar essas competências para ampliar as discussões sobre 

o passado, fugindo de uma ciência fria e formalista, tal qual elencado por Pereira e Rodrigues107. 

 
105 Idem. 

106 “Exercitar a empatia, o diálogo, a resolução de conflitos e a cooperação, fazendo-se respeitar e promovendo o 

respeito ao outro e aos direitos humanos, com acolhimento e valorização da diversidade de indivíduos e de grupos 

sociais, seus saberes, identidades, culturas e potencialidades, sem preconceitos de qualquer natureza.”. In: BRASIL. 

Base Nacional Comum Curricular (BNCC): educação é a base. Brasília, DF: Ministério da Educação, 2017. 

107 RALEJO, A. S.; MELLO, R. A.; AMORIM, M. DE O. BNCC e ensino de História: horizontes possíveis. Educar 

em Revista, Curitiba, v. 37, e77056, 2021. 



69 
 

 
 

Além disso, Ralejo, Mello e Amorim também buscam potências no próprio currículo de 

História da BNCC e, nesse sentido, destacam a “atitude historiadora”. Sobre essa atitude, as 

autoras destacam na BNCC o seguinte aspecto: “Portanto, o que nos interessa no conhecimento 

histórico é perceber a forma como os indivíduos construíram, com diferentes linguagens, suas 

narrações sobre o mundo em que viveram e vivem, suas instituições e organizações sociais”. Por 

meio dessa prática, os alunos passam a compreender que a ação do historiador é uma construção 

discursiva baseada na interpretação de uma realidade. Tudo isso seria possível, pois a BNCC 

defende as seguintes etapas para a construção dessa atitude: a) identificação; b) comparação; c) 

contextualização; d) interpretação; e) análise. Por meio dessas etapas, o aluno contextualiza a fonte 

e perceberia suas diferenças com o presente ao interpretá-las e analisá-las. Segundo as autoras, 

essa prática do conhecimento como uma produção também se estende para o cenário da sala de 

aula, que deve pautar-se na “reconstrução” dos processos que levam à produção do conhecimento 

escolar, permitindo ao estudante aprender a “leitura da história” que poderá ser aplicada em 

diversas situações da sua vida cotidiana108. 

Percebemos que há um embate sobre a efetividade da nova BNCC para a formulação de 

um norte para os professores de História, contudo, algo valorizado tanto por Pereira e Rodrigues 

quanto por Ralejo, Mello e Amorim é o papel do professor na construção de um currículo que 

consiga abranger temáticas urgentes, visando um mundo mais justo e equitativo. Enquanto alguns 

autores enxergam mais possibilidades na BNCC atual frente a esses temas, outros enxergam 

menos, entretanto, todos demarcam que diversos grupos lutam para se verem reconhecidos no 

 
108 BRASIL. Base Nacional Comum Curricular (BNCC): educação é a base. Brasília, DF: Ministério da Educação, 

2017. 



70 
 

 
 

currículo, mas que esse reconhecimento só será efetivado pelo sentido dado pelo professor a esses 

conteúdos. 

Portanto, o currículo não é o único fator que efetiva o ensino. O professor desempenha o 

papel mais importante na construção do saber histórico. Assim, quando se trata de um professor 

comprometido com a formação cidadã a ponto de considerá-la um conteúdo a ser ensinado para 

os seus alunos, o seu maior desafio é selecionar quais são as aprendizagens significativas para 

oportunizá-las de forma a desenvolver esses outros conteúdos. Essa visão é confirmada por Sandra 

de Oliveira, ao afirmar que o desafio contemporâneo para o professor é selecionar, entre um rol 

vastíssimo, aqueles conteúdos a serem trabalhados em sala de aula. Tem-se por consenso, já 

amplamente provado e comprovado, a impossibilidade de desenvolver um trabalho a partir de uma 

ação investigativa com a quantidade de conteúdos apresentados nas propostas curriculares e/ou 

nos livros didáticos, que comumente se tem constituído como proposta de ensino a ser 

ministrado109. Conforme citamos no capítulo anterior, para que a EDH seja concretizada, é 

necessário que ela entre como um conteúdo nas disciplinas. Ao que tudo indica, a ambiciosa lista 

de conteúdos da BNCC faz com que a seleção se torne um imperativo, caso contrário a EDH não 

será concretizada. 

Ao selecionar conteúdos, é importante que o educador compreenda que o ensino de História 

é um conhecimento escolar, ou seja, tem como objetivo a educação, o ensino e a formação de 

cidadãos. Por esse motivo, diferencia-se do conhecimento produzido pelos historiadores de ofício: 

 
109 CAIMI, F. A História na Base Nacional Comum Curricular: pluralismo de ideias ou guerra de narrativas? Revista 

do Lhiste, Porto Alegre, v. 4, n. 3, p. 86-92, 2016. 



71 
 

 
 

conhecimento com rigor teórico e metodológico, que representa uma perspectiva e que precisa ser 

validado pelos pares, sujeito necessariamente a críticas e superações110. 

Por essa razão, o ensino de História não deve se preocupar em abranger toda a quantidade 

de conteúdos prescritos no currículo oficial e, ainda assim, ao selecionar os conteúdos que serão 

ensinados, o professor deve permitir que eles sejam permeados por outros objetivos educacionais 

legítimos, tal qual os direitos humanos. Uma das formas de construção dessa permeabilidade é 

compreender a importância do ensino de História para a formulação da consciência histórica 

transformadora. Essa consciência orienta os alunos temporalmente, na medida em que os auxilia a 

tomar decisões intencionais no tempo presente, podendo contribuir para um futuro mais justo e 

igualitário. Logo, é necessário nos determos sobre a Didática da História: como essa disciplina 

deve ser ensinada para que os seus conteúdos sejam mobilizadores para a transformação do tempo 

presente? 

 

3.2 O ensino de História e a consciência histórica 

A noção de consciência histórica foi debatida com profundidade ao longo do trabalho de 

Jörn Rüsen, historiador e filósofo alemão. Para Rüsen, a consciência histórica é uma das condições 

da existência do pensamento. Mobilizá-la não é uma opção, mas uma necessidade de atribuição de 

significado ao tempo; é inimaginável estar na corrente temporal sem atribuir sentido a ela, não é 

possível agir no mundo sem essa atribuição de sentido. Assim, sempre iremos atribuir significado 

ao tempo que passamos ou que passa por nós111. 

 
110 MONTEIRO, A. M. F. C.; PENNA, F. A. Ensino de História: saberes em lugar de fronteira. Educação & 

Realidade, Porto Alegre, v. 36, n. 1, p. 191-211, 2011. 

111RÜSEN, J. Didática da História: passado, presente e perspectivas a partir do caso alemão. IN: SCHMIDT, Maria 

Auxiliadora; MARTINS, E. R. (org.). Jörn Rüsen: contribuições para uma Teoria da Didática da História. Curitiba: 

W & A Editores, 2016. p. 23-40. 



72 
 

 
 

Segundo Luis Fernando Cerri, o historiador Jörn Rüsen acredita que os seres humanos 

devem agir intencionalmente e só podem agir dessa forma se interpretarem o mundo e a si mesmo 

de acordo com as intenções de suas ações e paixões. Agir só ocorre com a existência de objetivos 

e intenções, para os quais é necessária a interpretação. Agir, enfim, é o processo em que 

continuamente o passado é interpretado à luz do presente e na expectativa de futuro, seja ele 

distante ou imediato. Assim, podemos concluir que esse pensar historicamente é inerente ao ser 

humano. 

A base do pensamento histórico, antes de ser cultural ou opcional, é natural: nascimento, 

vida, morte, juventude, velhice são as balizas que oferecem aos seres humanos a noção do tempo 

e de sua passagem112. Cerri prossegue atestando que a consciência histórica é um fenômeno do 

mundo vital, imediatamente ligada com a prática, e pode ser entendida como “[...] a suma das 

operações mentais com as quais os homens interpretam sua experiência da evolução temporal de 

seu mundo e de si mesmos, de forma tal que possam orientar, intencionalmente, sua vida prática 

no tempo”113. 

Assim, podemos dizer que a consciência histórica consiste no estabelecimento de sentido 

da experiência no tempo. Essa significação do tempo não é feita de forma individual, já que todos 

estamos inseridos em diferentes comunidades que significam suas existências com algumas balizas 

em comum. Para sustentar essa dimensão coletiva da consciência histórica, Cerri (2021) recorre 

às considerações de Agnes Heller sobre o tema e afirma que a significação e a percepção do tempo 

só podem ser coletivas, já que em comunidade, os homens criam ligações sobre o que os define 

como um grupo, uma dessas ligações é a própria percepção sobre o tempo: integrando as visões 

 
112 CERRI, L. F. Ensino de História e consciência histórica. São Paulo: FGV: Editora, 2021. 

113 Idem. 



73 
 

 
 

de passado, presente e futuro. Esses aspectos que ligam os indivíduos são chamados identidade. 

Produzir uma identidade coletiva e dentro dela uma consciência histórica específica e sintonizada 

é um dado essencial a qualquer grupo humano que pretenda sua continuidade. Dada a pluralidade 

de grupos humanos existentes, as formas de produzir essa liga são diferentes e adaptadas às 

condições de cada um dos grupos114. 

Dadas essas reflexões, podemos afirmar que a consciência histórica é fundamental para 

saber quem nós somos, na medida em que é uma parte da nossa identidade. Por isso, para as 

sociedades mais complexas, a tarefa de perpetuação dessa identidade é feita por instituições 

socialmente organizadas para esse fim, como as escolas primárias, museus, universidades, 

institutos etc. Destaca-se, sobretudo, o papel da educação para a formação da consciência histórica. 

Nesse sentido, Kátia Abud diz que, apesar do conhecimento histórico não se construir 

exclusivamente nos bancos escolares, é nas atividades de ensino e nas instituições escolares que a 

História encontra sua maior possibilidade de divulgação e é o meio pelo qual a maior parte da 

população toma conhecimento dos processos históricos. Por isso, é necessário carregarmos a nossa 

prática pedagógica de intenção e compreendermos qual a melhor didática para que possamos tornar 

os nossos alunos melhor orientados no tempo115. 

Antes de nos questionarmos como ensinar a História, é necessário nos perguntarmos: o que 

a história pode oferecer para que as pessoas se orientem melhor no tempo, ou seja, por que ensinar 

História? Cerri (2021) responde essa pergunta, primeiramente, recorrendo à noção de 

historicidade, ou seja, todas as coisas resultam de um processo histórico e continuam na história. 

Isso significa que o que é histórico não é absoluto, deriva de uma série de fatores, foi diferente no 

 
114 Idem. p. 30-32. 

115 ABUD, K. M. Formação da consciência histórica: um lugar para a didática da História. Ponta de Lança, São 

Cristóvão, v. 17, n. 32, p. 13-22, 2023. 



74 
 

 
 

passado e pode mudar novamente. Isso valoriza a ação dos sujeitos individuais e coletivos como 

possibilidade transformativa; sem essa percepção não é possível pensar uma cidadania ativa116. 

A dimensão da historicidade é importante pois nos auxilia a perceber que o passado está 

presente em nossa sociedade; inclusive, algumas fraturas do tempo passado estão presentes até a 

atualidade. O condicionamento do passado no presente, seja como disputa ou como memória, cria 

uma perspectiva de futuro em todos nós. Para criar uma perspectiva de futuro que possibilite a 

construção de um lugar mais justo, é necessária uma leitura crítica do passado. Nesse sentido, para 

possibilitar a reconciliação dos problemas do passado com essa perspectiva de futuro, é necessário 

encarar uma possibilidade de reparação no tempo presente. Cada vez fica mais claro como a ciência 

da História pode nos ajudar, já que ela fornece critérios de investigação e reflexão para que os 

seres humanos possam interpretar a realidade presente de modo a construírem, consciente e 

qualificadamente, uma outra orientação no tempo. Segundo Denis Almeida, o pensamento 

histórico é essencial, portanto, para possibilitar aos seres humanos capacidades cognitivas 

estruturadas por um método científico, com o objetivo de enfrentar e tomar decisões conscientes 

diante das demandas do presente. Utilizamos aqui a citação que o autor faz de Rüsen, 

[…] os sujeitos têm de se orientar historicamente e têm que formar sua identidade 

para viver – melhor: para poder agir intencionalmente. Orientação histórica da vida 

humana para dentro (identidade) e para fora (práxis) – afinal é esse o interesse de 

qualquer pensamento histórico. 
 

Assim, o saber histórico especificamente científico oferece os meios teóricos, os conceitos 

e categorias fundamentais para que o conhecimento histórico obtido pela pesquisa possa se tornar 

relevante para a práxis e para a orientação117. 

 
116 Idem. p. 64. Essa perspectiva dialoga com os temas relativos à EDH, onde os indivíduos devem se compreender 

como detentores de direitos e agentes para a ampliação dos mesmos. 

117 ALMEIDA, D. A. As concepções de História na atual Base Nacional Comum Curricular. In: ALMEIDA, D. A. 

Ensino de História: histórias, memórias, perspectivas e interfaces. São Paulo: Editora científica, 2021. p. 247-258. 



75 
 

 
 

Essa dimensão metodológica da história também é apontada por Cerri (2021) como uma 

das grandes contribuições da disciplina para a orientação do alunado no tempo. Cerri argumenta 

que a história oferece a ideia de que todos os pontos de vista sobre um determinado assunto são 

relativos a determinadas origens, sujeitos e tempos. Em outras palavras, todas as afirmações têm 

um autor (individual ou coletivo) e podem ser compreendidas com maior clareza estudando esse 

autor, seu lugar na sociedade e na história, seus projetos e interesses. Tudo está vinculado a um 

contexto. Essa análise feita pelo método historiográfico é fundamental para que o aluno possa 

relativizar discursos e tomar as suas decisões no presente de forma mais consciente118. 

Para Cerri, essa dimensão da conscientização se concretiza por meio de outro aspecto da 

disciplina histórica, já que, após analisar os diversos discursos sobre um determinado assunto, o 

historiador só pode construir os conhecimentos a partir de suas pesquisas considerando todos os 

conhecimentos anteriores atinentes ao seu tema. Assim, tem que ser capaz de emitir um juízo 

crítico sobre as perspectivas explicativas da história que o antecederam e embasaram. Esse 

exercício crítico talvez seja, segundo Cerri, uma das contribuições mais importantes do pensar 

historicamente para a construção da cidadania: a capacidade de entender e posicionar-se diante de 

visões de mundo, de explicações gerais ou fragmentárias sobre a sociedade que utilizam 

conhecimentos sobre o tempo. Isso difere de um pensamento consciente daquele doutrinado e pode 

auxiliar as pessoas a se posicionarem de forma embasada e crítica119. 

Todas essas dimensões atestam a importância do ensino de História, agora, cabe saber 

como realizá-lo de forma que o aluno consiga se orientar no tempo por meio das aprendizagens 

supracitadas. Para tanto, é importante nos atermos aos debates sobre a didática da História. 

 
118 CERRI, L. F. Ensino de História e consciência histórica. São Paulo: FGV: Editora, 2021. p. 65. 

119 Idem. p. 66. 



76 
 

 
 

Contudo, segundo Luis Cerri, os debates sobre o ensino da História no Brasil sofreram, por parte 

de muitos historiadores, indiferença ou negação aberta de sua pertença à área da História. A atitude 

negativa dos historiadores estava próxima à dos pedagogos que consideravam o problema da 

didática da História como um problema externo ao campo da História, e não problemático nele. A 

diferença entre historiadores e pedagogos seria de ênfase: historiadores imaginavam que ensinar 

História consistia basicamente em saber bem História, enquanto pedagogos enfatizavam que 

ensinar História consistia basicamente em saber bem ensinar – portanto, o bom ensino 

independeria de o domínio do modo específico de uma área pensar seus objetos120. 

Segundo Rüsen, a didática de história, não pode ser reduzida a uma ferramenta que 

transporta conhecimento histórico dos recipientes cheios de pesquisa acadêmica para as cabeças 

vazias dos alunos. Logo, não basta saber bem a história, já que essa disciplina não pode ser 

reduzida a uma mera mediadora da disciplina acadêmica e do espaço escolar. Rüsen aborda que, 

durante o século XIX, quando os historiadores definiram a disciplina de história, começaram a 

perder de vista um importante princípio: “a história é enraizada nas necessidades sociais para 

orientar a vida dentro da estrutura tempo”121. Esse princípio orientador foi sendo esquecido e os 

propósitos da disciplina e a sua finalidade foram sendo limitados cada vez que a história se tornava 

mais e mais científica. Os historiadores consideravam sua disciplina como legitimada pela sua 

mera existência. Esse cientificismo reduz a disciplina de História a uma mera transmissora de 

saberes desenvolvidos no universo acadêmico; um campo de transposição didática. Para Circe 

Bittencourt, a ideia de transposição didática enquadra as disciplinas escolares enquanto 

 
120 CERRI, L. F. O historiador na reflexão didática. História & Ensino, Londrina, v. 19, n. 1, p. 27-47, 2013. 

121 RÜSEN, J. Didática da História: passado, presente e perspectivas a partir do caso alemão. In: SCHMIDT, M. A.; 

MARTINS, E. R. (org.). Jörn Rüsen: contribuições para uma Teoria da Didática da História. Curitiba: W & A 

Editores, 2016. p. 23-40. 



77 
 

 
 

“vulgarizadores” do conhecimento produzido pelos especialistas nas universidades. A didática 

seria a encarregada dessa transposição do conhecimento acadêmico para o espaço da sala de aula. 

Nesse sentido, há uma hierarquia na qual a disciplina escolar estaria em um patamar inferior já que 

os conteúdos escolares são resultados da pesquisa acadêmica, e os métodos são apenas técnicas 

pedagógicas122. 

Rüsen atesta que essa visão do ensino de História deve ser substituída por uma reflexão 

que vincule os usos da disciplina para a vida humana. Assim, é considerado que a “cientificação” 

da história no campo escolar acarretou num estreitamento consciente de perspectiva, um limitador 

dos propósitos e das finalidades da história. Alcançar o conhecimento empírico do passado poderia 

levar a um insight sobre o movimento das forças do presente. Esse insight pode permitir àqueles 

que adquirem conhecimento histórico viver dentro da corrente principal do desenvolvimento 

histórico e acomodar sua vida política a ela123. 

Valendo-se das reflexões de Rüsen, Cerri atesta que essa visão onde o historiador e o 

professor de história da Educação Básica estão alocados em espaços separados, deriva de uma 

visão cartesiana de ciência: 

[...] Quando pensamos num paradigma cartesiano de ciência, é tranquilo imaginar que o 

historiador é um profissional especializado em produção relativamente desinteressada de 

conhecimento, e que a vulgarização do que ele produz, quando possível, é relegada a um 

outro profissional, seja ele o autor ou editor de materiais didáticos, ou ainda o professor 

de história. Num paradigma de ciência que ultrapassa o paradigma cartesiano, a ciência 

não é uma torre isolada do mundo, e muito menos o cientista, as motivações e o resultado 

de seu trabalho.124 

 

 
122 BITTENCOURT, C. F. Ensino de História: fundamentos e métodos. 2. ed. São Paulo: Cortez, 2008. 

123 RÜSEN, J. Didática da História: passado, presente e perspectivas a partir do caso alemão. In: SCHMIDT, M. A.; 

MARTINS, E. R. (org.). Jörn Rüsen: Contribuições para uma Teoria da Didática da História. Curitiba: W & A 

Editores, 2016. p. 23-40. 

124 Idem, p. 37. 



78 
 

 
 

Cerri mobiliza a matriz disciplinar da História proposta por Rüsen para sustentar que a 

produção da história ocorre por estímulos, forças, métodos e trabalhos que integram as 

necessidades sociais oriundas da vida prática e a produção do conhecimento dentro da ciência 

especializada. Estas não se separam, mas se alimentam mutuamente125. 

Klaus Bergmann é um dos autores citados por Cerri para sustentar essa visão. Segundo 

Cerri, Bergmann foi um dos primeiros autores traduzidos no Brasil que possibilitaram 

compreender a didática enquanto um campo de pesquisa próprio dos historiadores126. Kátia Abud 

reconhece essa mesma função e, mobilizando Bergmann, a autora compreende a Didática da 

História enquanto uma disciplina científica que indaga sobre o caráter efetivo, possível e 

necessário de processos de ensino e aprendizagem e de processos formativos de História. A 

História não é uma lista de fatos e informações de passado e tampouco pode ser considerada uma 

reprodução realista, um modelo ou uma simulação dos fatos do passado, mas é um conjunto 

flexível de histórias sobre eventos e estruturas do passado que podem explicar o presente e indicar 

o futuro. É uma das formas de se atribuir sentido ao passado e de levantar questões sobre as 

perspectivas do futuro127. 

Segundo Cerri, a visão sobre a didática da história de Bergmann se orienta da seguinte 

forma: a) ter objeto referido ao ensino e à aprendizagem; b) preocupar-se com os conteúdos 

enquanto tema de análise; e c) investigar seu objeto do ponto de vista da prática da vida real128. 

 
125 CERRI, L. F. O historiador na reflexão didática. História & Ensino, Londrina, v. 19, n. 1, p. 27-47, 2013. 

126 Idem. 

127 ABUD, K. M. Formação da consciência histórica: um lugar para a didática da História. Ponta de Lança, São 

Cristóvão, v. 17, n. 32, p. 13-22, 2023. 

128 CERRI, L. F. O historiador na reflexão didática. História & Ensino, Londrina, v. 19, n. 1, p. 27-47, 2013. 



79 
 

 
 

Essas orientações de Bergmann se relacionam com as propostas de Rüsen, na medida em 

que esse teórico propõe que a consciência histórica enquanto uma aprendizagem proporcionada 

pelo ensino de História deve passar por três competências: a) experimentar o tempo passado; b) 

interpretá-lo na forma de história; e c) utilizá-lo como um propósito para a vida diária129. 

Em suma, trata-se de nos atermos a um tema, como a Revolução Francesa, e interpretá-lo 

enquanto um evento do passado por meio de ferramentas que nos auxiliem a compreendê-lo como 

um acontecimento distinto do presente. Nesse momento, nos valemos de fontes históricas, textos 

explicativos, vídeos, momentos expositivos, entre outros, para localizar em conjunto com os 

alunos esse acontecimento no tempo. Para que os alunos possam compreender a especificidade 

daquele evento, é necessário nos valermos de conceitos-chave, descritos por Kátia Abud como 

aqueles que se referem ao conteúdo ou à substância da história. São os conceitos de primeira 

ordem, cujo significado tem primordial importância na estrutura conceitual da disciplina. Incluem 

-se nesta categoria expressões como Estado, poder, governo, sociedade, classes sociais, trabalho, 

economia, entre tantas outras basilares para a análise histórica130. Essa etapa de localização e 

interpretação do evento histórico correspondem à conscientização supracitada por Cerri, na medida 

em que indagamos o evento, bem como os discursos sobre tal evento por meio de fontes históricas 

e buscamos compreender os diferentes pontos de vista sobre o ocorrido. 

Por fim, após interpretar esse evento na forma histórica, cabe ao aluno se perguntar: como 

esse evento do passado construiu a vida presente? Quais valores desses sujeitos do passado ainda 

me servem hoje em dia? Quais são os limites das ações desses sujeitos do passado frente ao que 

 
129 RÜSEN, J. O desenvolvimento da competência narrativa na aprendizagem histórica: uma hipótese ontogenética 

relativa à consciência moral. In: SCHMIDT, M. A.; MARTINS, E. R. (org.). Jörn Rüsen: contribuições para uma 

Teoria da Didática da História. Curitiba: W & A Editores, 2016. p. 51-77. 

130 ABUD, K. M. Formação da consciência histórica: um lugar para a didática da História. Ponta de Lança, São 

Cristóvão, v. 17, n. 32, p. 13-22, 2023. 



80 
 

 
 

consideramos justo atualmente? Por meio dessas questões, os alunos concluem a dimensão da 

historicidade, reconhecendo o fato enquanto um evento passado que constrói o presente. As 

perguntas abordadas anteriormente são uma das formas pelas quais o alunado pode se apropriar do 

passado para seu uso na vida presente. Cabe ao professor oportunizar todas essas etapas ao longo 

do processo de aprendizagem e compreender como os eventos do passado podem nos guiar e ser 

úteis na vida prática dos estudantes. 

Essa última etapa que conecta a História com a vida real é, para os teóricos da consciência 

histórica, a etapa mais importante da didática histórica. Evidentemente, a compreensão de como 

as afirmações históricas são feitas e as diferentes formas nas quais elas são mantidas ou desafiadas 

é uma condição necessária para a instrumentalização histórica dos alunos. Compreender como os 

conhecimentos históricos são construídos e que todos os pontos de vista possuem uma autoria e 

não são uma verdade absoluta são aprendizagens fundamentais, mas essas aprendizagens não são 

suficientes para significar o Ensino de História. Segundo Peter Lee, 

Se os alunos que terminam a escola são capazes de usar o passado para ajudá-los a 

atribuir sentido ao presente e ao futuro, eles devem levar consigo alguma história 

substantiva. O problema parece ser menos com nosso entendimento de como 

construir o conhecimento profundo dos estudantes do que com nossa habilidade de 

fornecer a eles um grande quadro.131 

 

Para Lee, a tarefa da história é nos fornecer um senso da nossa própria identidade, mas de 

uma forma que estimule e facilite nossa cooperação com outras pessoas, outras nações e outras 

culturas132. Nesse sentido, um letramento histórico, segundo Cerri, só concretiza a sua necessidade 

se é aplicável e faz diferença na capacidade do sujeito de agir no mundo em sintonia com sua 

progressiva leitura desse mesmo mundo. Nesse quadro, o ensino de História é capaz de ajudar o 

 
131 LEE, P. Em direção a um conceito de literacia histórica. Educar, Curitiba, n. esp., p 131-150, 2006. 

132 Idem. 



81 
 

 
 

aluno a abrir novas portas para a sua capacidade de pensar, definir e atribuir sentido ao tempo. 

Assim, a Didática da História passa a exigir um redimensionamento também dos objetivos 

disciplinares, deixando para trás as listas de conteúdos como centro do debate. Esse centro passa 

a ser a preocupação com a identidade de quem receberá a ação do professor de história133. Como 

o aluno se apropriará do conhecimento histórico para a construção da sua identidade? Como o 

aluno mobilizará esse conhecimento para as transformações no tempo presente visando a 

construção de outro futuro? 

Assim, percebemos o já destacado anteriormente: a história não se resume ao passado, mas 

deve articular passado, presente e futuro. É assim que funciona a consciência histórica. Nesse 

sentido, segundo Cerri, o ensino de História pode ser redefinido como o esforço por uma 

intervenção racionalizante e humanista sobre essa consciência. Isso recoloca a importância de 

pensar a partir do presente e de recolocar o tema do futuro como um tema da história, tanto no 

passado quanto no presente. Contudo, ao humanizarmos essa prática estamos falando da 

construção de outros mundos; segundo Cerri, estamos falando de projetos e de utopia134. 

Por isso, podemos concordar com Kátia Abud: segundo a autora, o ensino de História que 

leva em consideração a consciência histórica tem um sentido moral e ético, um sentido humanista, 

que se revela no modo como ela leva os indivíduos à compreensão do seu lugar no mundo, 

Juntamente com outras formas de produção intelectual (como a Literatura), a 

História é um instrumento para a identificação e compartilhamento dos valores 

reservados pela sociedade. Tomar a consciência histórica como conceito primordial 

para a compreensão da sociedade gera um tipo de entendimento, que tem como 

objeto não somente a pesquisa dos restos materiais do passado, mas também a 

representação da dimensão ética. A consciência crítica guarda importante relação 

com a mudança que é elemento rompedor da experiência em direção a um novo 

horizonte de expectativa. Tal potencialidade revela-nos uma maneira especial de 

raciocínio histórico e, portanto, é merecedora de um nível próprio de compreensão 

 
133 CERRI, L. F. Didática da História: uma leitura teórica sobre a História na prática. Revista de História Regional, 

Ponta Grossa, v. 15, n. 2, p. 264-278, 2010. 

134 Idem. 



82 
 

 
 

do tempo e da mudança nos processos de aprendizagem da formação histórica 

escolar.135 
 

Contudo, qual visão humanista do mundo devemos cultivar na nossa prática pedagógica 

visando orientar da melhor forma a consciência histórica dos nossos alunos? Nessa pesquisa, 

acreditamos que a Educação em Direitos Humanos pode auxiliar nossos alunos a compreenderem 

seu lugar enquanto cidadãos ativos no mundo, visando reconhecer os seus direitos e estender estes 

aos demais. Por isso, na próxima seção iremos nos deter nos contatos entre o ensino de História e 

a EDH. 

 

3.3. O ensino de História e a Educação em Direitos Humanos 

Ao longo do terceiro capítulo, percebemos que o ensino de História, para além de uma 

aprendizagem do passado, é um ato de formação de consciência. A chamada consciência histórica 

proporciona aos alunos a capacidade de se compreenderem no tempo e perceberem o mundo que 

produzem e reproduzem cotidianamente. Para orientar a produção de um novo mundo, é necessário 

aproximar o ensino de História da EDH, assim, a disciplina de história não ficará circunscrita a 

conteúdos reificados, mas se transformará em uma aliada na construção de alunos com um ato 

responsável frente à sociedade em que eles vivem. Para que a disciplina de História se alinhe aos 

direitos humanos, é necessário retomar as principais características da EDH para, em seguida, 

vislumbrar as aproximações possíveis. De acordo com Paulo Carbonari, a EDH possui três 

características fundamentais: 

A educação em direitos humanos é: 

1. permanente, continuada e global, porque educar em direitos humanos é, acima de 

tudo, formar sujeitos de direitos (singulares e universais/diversos e iguais) em 

relação. Por isso, certamente não se aprendem direitos humanos – constroem-se 

direitos humanos como parte do amplo processo formativo que marca a vida 

 
135 ABUD, K. M. Formação da consciência histórica: um lugar para a didática da História. Ponta de Lança, São 

Cristóvão, v. 17, n. 32, p. 13-22, 2023. 



83 
 

 
 

educativa dos humanos. A escola pode ajudar a construir atitudes que subsidiem a 

educação em direitos humanos, mas não é suficiente para dar conta dela. Educação 

em direitos humanos é construir posicionamentos, atitudes, ações, mais do que o 

domínio de conteúdos e de recursos metodológicos; 

2. vocacionada à mudança, porque a educação em direitos humanos tem 

compromisso com a superação de todas as formas e situações de violação, de 

naturalização das violações, de esquecimento das violações. Quer promover sujeitos 

capazes de reconhecimento da alteridade. Afinal, direitos humanos são, acima de 

tudo, reconhecimento dos seres humanos como sujeitos em dignidade – na 

diversidade e na universalidade; 

3. promoção de uma nova cultura de direitos, porque o núcleo forte da educação em 

direitos humanos é a construção de uma nova ética e de uma nova 

(inter)subjetividade, de uma nova política e de uma nova institucionalidade136. 
 

Seguindo a categorização de Carbonari, a aproximação entre a EDH e a formação da 

consciência histórica no ensino escolar prepara o aluno para a mobilização dos saberes históricos 

na vida prática. Essa mobilização de saberes deve ser orientada de forma que o aluno se perceba 

enquanto um sujeito de direitos, bem como um agente de mudanças na construção de um mundo 

mais justo. Assim, o saber histórico vinculado à EDH propicia a apropriação dos direitos humanos 

para além de um conteúdo, mas para a sua formação cidadã. 

É importante destacar que essas aproximações não são novidades desse trabalho, muitas 

delas estão inclusive presentes na atual BNCC de História, como por exemplo nesse trecho sobre 

a intenção do ensino das Ciências Humanas: 

O ensino de Geografia e História, ao estimular os alunos a desenvolver uma melhor 

compreensão do mundo, não só favorece o desenvolvimento autônomo de cada 

indivíduo, como também os torna aptos a uma intervenção mais responsável no 

mundo em que vivem. As Ciências Humanas devem, assim, estimular uma formação 

ética, elemento fundamental para a formação das novas gerações, auxiliando os 

alunos a construir um sentido de responsabilidade para valorizar: os direitos 

humanos; o respeito ao ambiente e à própria coletividade; o fortalecimento de 

valores sociais, tais como a solidariedade, a participação e o protagonismo voltados 

para o bem comum; e, sobretudo, a preocupação com as desigualdades sociais.137 

 

 
136 CARBONARI, P. C. Educação em direitos humanos: esboço de reflexão conceitual. In: CARBONARI, P. C. 

Direitos humanos no século XXI: cenários de tensão. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2009. p. 152-163. 

137 BRASIL. Base Nacional Comum Curricular (BNCC): educação é a base. Brasília, DF: Ministério da Educação, 

2017. 



84 
 

 
 

Essa aproximação entre o ensino de História e a EDH provém da própria história da 

disciplina, já que os vínculos entre o ensino de História e a cidadania são tema de debate intenso 

desde a década de 1980. Em pesquisa de mestrado, Cinthia Monteiro de Araujo aponta que é na 

disciplina de História que as relações com a EDH podem se tornar mais intuitivas, isso pois essa 

disciplina busca debater formas de inserir em sua prática e reflexões atitudes que possam 

possibilitar transformação da realidade visando a justiça social138. Por isso as introduções dos 

textos oficiais, como a BNCC, reiteram que o ensino de História, ao estudar as sociedades 

passadas, tem como objetivo básico fazer o aluno compreender o tempo presente e perceber-se 

como agente social capaz de transformar a realidade, contribuindo para a construção de uma 

sociedade democrática. 

Segundo Araújo, as reflexões de historiadores da área do ensino de História como Circe 

Bittencourt, Selva Fonseca e Conceição Cabrini apontam para essa mesma direção: a disciplina de 

História é um terreno fértil para a formação cidadã dos estudantes. Segundo o balanço de Araújo, 

essas historiadoras apontam que essa dimensão do ensino de História ancorado em uma formação 

para a vida política está presente desde que a história se constituiu como disciplina a ser ensinada 

na metade do século XIX, mas nos anos 1980 se tornou vinculada à manutenção e à melhoria da 

democracia139. 

A qualidade dessa formação política muda segundo o contexto histórico em que está 

inserida. Para Circe Bittencourt, a formação política atual dialoga com o contexto pós década de 

1980, período no qual ocorreu a abertura democrática da vida pública do país, a industrialização 

 
138 ARAUJO, C. M. Formando sujeitos: as alianças entre o ensino de História e a educação em direitos humanos. 

2006. Dissertação (Mestrado em Educação) – Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 

2006. 

139 Idem. 



85 
 

 
 

dos grandes centros urbanos, a expansão e a diversificação do público escolar, a democratização 

da escola pública, as políticas públicas de acesso e permanência de estudantes nas instituições de 

ensino140. Nesse contexto, há um embate entre perspectivas educativas no ensino de História, onde, 

de um lado, há a visão entendida como “pedagogia do cidadão”; um importante instrumento 

educativo de formação para o exercício da democracia. Já do outro lado, existem as novas 

tendências de uma educação tecnicista cuja prioridade é formar “o cidadão do mundo capitalista 

global” sob novas formas de individualismo submetido aos ritmos do mundo digital141. 

Entre esses projetos formativos, a comunidade acadêmica engajada em pesquisas sobre o 

ensino de História aposta majoritariamente na perspectiva da formação cidadã por meio do 

pensamento crítico. Fonseca e Cabrini apontam, como sublinha Araújo, que o ensino de História 

tem a capacidade de proporcionar o desenvolvimento de um tipo de reflexão de natureza histórica 

capaz de desnaturaliza o mundo em que vivemos. Assim, o ensino de História se justifica, pois a 

história produz um conhecimento fundamental a partir do qual o estudante percebe que o mundo 

onde vivemos herda estruturas passadas e essas estruturas não são fixas; elas foram construídas 

pela humanidade ao longo do tempo. Essa forma crítica de enxergar o mundo possibilita a 

formação de uma nova postura do estudante frente a sociedade, no sentido de valorização da sua 

consciência enquanto um agente histórico transformador. Portanto, a disciplina de História deve 

apostar na formação do cidadão crítico, visando a preparação de sujeitos para uma sociedade 

democrática, fugindo de uma valorização do individual em detrimento do coletivo. Uma vez que 

essa formação for assegurada, o aluno se reconhece enquanto um sujeito e agente na extensão de 

 
140 BITTENCOURT, C. F. Capitalismo e cidadania nas atuais propostas curriculares de História. In: BITTENCOURT, 

C. (org.). O saber histórico na sala de aula. São Paulo: Contexto Ed, 1997. p. 11-27. 

141 BITTENCOURT, C. F. Reflexões sobre o ensino de História. Estudos Avançados, São Paulo, v. 32, n. 93, p. 127-

149, 2018. 



86 
 

 
 

direitos, buscando formar uma sociedade mais justa142. Dessa forma, a formação política da 

disciplina de História não deve ser limitada ao voto, por exemplo. É defendida uma concepção de 

cidadania como conquista histórica, que seja vista como objeto de estudo da disciplina e que se 

apoia também no social, se relacionando com os conceitos de igualdade e diferença, lutas e 

conquistas, de compromissos e rupturas. Araujo mobiliza Circe Bittencourt para sustentar essa 

constatação: 

Em uma sociedade como a nossa em que as desigualdades sociais são gritantes, o 

compromisso da História seria o de aprofundar esta complexa noção para evitar a 

banalização do termo. O sentido político da questão da cidadania deve explicitar a 

relação entre o papel do indivíduo e o da coletividade.143 
 

Essa percepção da disciplina de História enquanto uma aliada potente da formação cidadã 

não está circunscrita apenas entre os docentes do Ensino Superior. Cinthia Araújo também realizou 

entrevistas com docentes da Educação Básica sobre a relação entre a docência, a disciplina de 

História e a EDH. Segundo Araújo, os professores acreditam que a educação possui essa missão 

cidadã, na medida em que tem uma função como transformadora da realidade social, 

principalmente no sentido de proporcionar autonomia suficiente para que estudantes se vejam 

como agentes dessa transformação. Em relação ao ensino de História, esses mesmos docentes 

identificam que a disciplina é capaz de promover uma visão crítica da realidade através da reflexão 

histórica, o que permitiria a percepção da realidade social construída historicamente a partir da 

ação dos grupos humanos em seu tempo. Dessa forma, estariam sendo formados sujeitos 

autônomos, críticos e conscientes de sua capacidade de ação no coletivo, o que contribui para o 

 
142 ARAUJO, C. M. Formando sujeitos: as alianças entre o ensino de História e a educação em direitos humanos. 

2006. Dissertação (Mestrado em Educação) – Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 

2006. 

143 Idem. 



87 
 

 
 

processo de empoderamento, defendido como um dos principais pilares da educação em direitos 

humanos144. 

Evidentemente, essa leitura do aluno como agente da História não deve ser feita de forma 

simplista, dados outros fatores que circunscrevem as nossas possibilidades de ação, como 

diferenças de poder e desigualdades econômicas, políticas e sociais. Tudo isso deve ser levado em 

conta ao se analisar os eventos do passado e na inserção do aluno enquanto um agente do tempo 

presente. As situações do passado e do presente estão perpassadas por jogos de força, no qual os 

seres humanos desempenham um papel segundo a sua própria agência e situação. Dada essa 

análise, é preciso que o aluno se reconheça enquanto agente de forma consciente dessas disputas 

de poder. Segundo Fernando Seffner, 

O mundo em que cada um nasce está dado historicamente, mas pode ser modificado 

pela ação humana. Afinal de contas, se foi a ação dos homens que construiu tudo o 

que está feito, o aluno deve compreender que é também a ação humana, a sua 

incluída, que pode modificar determinadas coisas ou fazer com que outras 

permaneçam como estão. E na história temos o registro dos esforços para mudança 

ou permanência, em situações determinadas. A percepção de que cada um pode se 

transformar num sujeito histórico é com certeza um aprendizado significativo da 

aula de História.145 
 

Contudo, se a intenção de formação de cidadãos críticos já está bem alinhada entre docentes 

da Educação Superior e Básica, como o professor deverá concretizá-la em sala de aula? É 

necessário olhar os conteúdos mais significativos para realizar tal intenção. Esse aspecto, segundo 

 
144 ARAUJO, C. M. Alianças entre o PNEDH e o ensino de história: concepções docentes sobre as relações entre 

educação e direitos humanos. Educação, Porto Alegre, v. 36, n. 1, p. 67-73, 2013. 

Em sua pesquisa, Araújo afirma o papel de destaque da disciplina de História na construção da EDH por meio dessas 

entrevistas coletadas entre docentes. Segundo a autora, os(as) professores(as) entrevistados(as) apontam para alguns 

espaços de especificidade do ensino de História demonstram facilidades de inserção do tema dos direitos humanos no 

próprio objeto da história, ou seja, as ações realizadas e as relações estabelecidas entre grupos humanos, e ora se 

apoiam nas concepções e nas funções esperadas para o ensino da disciplina. Apesar dos entrevistados(as), 

reconhecerem a necessidade de um engajamento de todas as disciplinas no tema e a sua igual responsabilidade frente 

à EDH, não deixam de deixar evidente que o ensino de e história é um lugar privilegiado para tal formação. 

145 SEFFNER, F. Aprendizagens em História. In: Teoria & Fazeres: caminhos da educação popular. Gravataí: 

SMEC, 1998. v. 1, p. 34-37. 



88 
 

 
 

Circe Bittencourt, é uma das maiores dificuldades dos professores de História. A seleção de 

conteúdos históricos envolve a autonomia do trabalho docente e deve tratar de optar por manter os 

denominados conteúdos tradicionais ou selecionar conteúdos significativos para um público 

escolar proveniente de diferentes condições sociais e culturais e de adequá-los a situações de 

trabalho com métodos e recursos didáticos diversos. A percepção de Circe Bittencourt encontra 

espaço em diversos autores sobre o Ensino de História. Segundo Fernando Seffner, para se 

construir uma aprendizagem significativa, é necessário selecionar os conteúdos e não buscar 

analisar todos. Nas palavras do autor, esse é um dos poucos consensos entre os teóricos da área: 

A única concordância que parece existir neste terreno se dá pela negativa: 

praticamente todos concordam que a memorização não se constitui em 

aprendizagem significativa na disciplina de História, embora muitos ainda a 

considerem como importante critério na hora das avaliações.146 

 

Os conteúdos significativos são aqueles vinculados ao critério de seleção baseado, direta 

ou indiretamente nos problemas do aluno e de sua vida, em sua condição social e cultural; são 

conteúdos que buscam fazer com que o aluno se identifique e se posicione147. Fernando Seffner 

afirma que aprendizagem significativa em História possui como uma de suas tarefas fornecer a 

possibilidade do aluno se interrogar sobre a sua própria historicidade, estrutura familiar, a 

sociedade ao qual pertence, o país, o estado etc. Este conhecimento acerca do mundo produzido 

pela reflexão histórica é fundamental para a vida e para qualquer outro raciocínio de natureza 

crítica e mobilizadora. Logo, auxiliar na construção da identidade histórico-cultural do aluno é um 

objetivo da aula de História, e fornece os pressupostos para que o aluno possa formular seus 

 
146 Idem. 

147 BITTENCOURT, C. F. Ensino de História: fundamentos e métodos. 2. ed. São Paulo: Cortez, 2008. 



89 
 

 
 

projetos de vida futuros. Por isso a escolha de conteúdos que possibilitem essa construção é 

fundamental para a criação de um ensino vinculado à EDH148. 

A seleção de conteúdos significativos proporciona a formação de identidades que devem 

ser estimuladas para a criação de um ambiente de respeito à diversidade étnica e cultural, 

possibilitando que diferenças possam ser reconhecidas e respeitadas. Em outras palavras, se 

queremos a identificação dos estudantes com o conteúdo, é necessário que eles também se 

reconheçam nele. Logo, não cabe aplicar um currículo pronto que pouco possibilita o vínculo dos 

nossos alunos com o passado que está sendo apresentado. É preciso que o professor assuma um 

papel de pesquisador e busque apresentar o conteúdo que possibilita o diálogo mais substancial 

com a sua turma, visando gerar essa identificação dos alunos com o tema ensinado149. Para tanto, 

não cabe para o professor assumir aquela pressão de buscar contemplar inúmeros conteúdos em 

um ano. 

Para construir essa identificação com o aluno, após selecionar os conteúdos, é necessário 

se deter sobre eles durante um tempo necessário para construir uma série de relações com o assunto 

abordado. Segundo Seffner, ao se deter bastante sobre o tema, o professor precisa ter em mente, 

em cada tema e a cada ano letivo, um determinado vocabulário conceitual que lhe parece ser o 

necessário para compreensão dos temas em estudo e o possível de ser desenvolvido. Para bem 

estabelecer este vocabulário, é necessário levar em conta a idade dos alunos, suas experiências 

culturais e os temas já estudados em anos anteriores. Dessa forma, os alunos se identificarão com 

 
148 SEFFNER, F. Aprendizagens em História. In.: Teoria & Fazeres: caminhos da educação popular. Gravataí: 

SMEC, 1998. v. 1, p. 34-37. 

149 ARAUJO, C. M. Formando sujeitos: as alianças entre o ensino de História e a educação em direitos humanos. 

2006. Dissertação (Mestrado em Educação) – Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 

2006. 



90 
 

 
 

os conteúdos na medida em que compreenderão os conceitos e poderão mobilizá-los para a sua 

vida prática150. 

É perceptível que um conteúdo significativo não se faz sem o trabalho de atribuição de 

sentido do professor e do aluno, por isso, não basta escolher uma temática que dialogue com a 

realidade do aluno sem se interessar legitimamente por esse sujeito e os seus interesses. Para 

atribuir significado aos conteúdos, Roger Félix de Menezes aponta que se é necessário que o 

professor conecte o passado ao presente do aluno com o fim de provocá-lo para situar esse saber 

na sua vida prática, logo, cabe ao professor sempre buscar interrogar o aluno sobre como o 

conhecimento aprendido muda a sua perspectiva do presente. Assim, o ensino de História deve 

aproveitar a vivência dos estudantes, sem ignorar os conceitos da nossa disciplina. Segundo 

Menezes, os saberes e vivências cotidianas dos estudantes devem construir a base sobre o qual o 

ensino da disciplina precisa se desenvolver, guiando o aluno para a reflexão conceitual a partir do 

seu cotidiano, expressando assim uma efetiva relação entre teoria e prática151. Segundo Menezes: 

Concernente à referida concepção, os estudos históricos devem iniciar por temas 

atuais, valorizando a conjuntura presente na qual os saberes prévios dos alunos estão 

relacionados, fenômeno que oportuniza um diálogo com outras disciplinas a partir 

de objetivos comuns. Assim, proporciona-se uma fundamentação para vincular os 

acontecimentos contemporâneos aos eventos do passado, tornando esse passado 

estudado “vivo” no presente, e não disfuncional e distante do cotidiano do 

estudante.152 

 

Portanto, faz parte do trabalho do professor de História buscar elementos para uma prática 

de ensino que contemple as vivências e os interesses dos alunos, pois um trabalho de aprendizagem 

que tenha compromisso com os ideais de transformação social deve observar o papel protagonista 

 
150 SEFFNER, F. Aprendizagens em História. In: Teoria & Fazeres: caminhos da educação popular. Gravataí: 

SMEC, 1998. v. 1, p. 34-37. 

151 MENEZES, R. F.; LIMA, P. R.; RODRIGUES, B. S. F. Ensino de História e educação em Direitos Humanos: 

uma importante parceria na perspectiva de uma formação integrada. Revista Eixo, Brasília, DF, v. 9, n. 1, p. 48-57, 

2020. 

152 Ibid. 



91 
 

 
 

dos educandos. O professor de História deve promover um ensino no qual os acontecimentos 

históricos estão o tempo todo interligados com o presente e essa interconectividade precisa e deve 

ser valorizada na explicação do professor. É preciso aperfeiçoar a consciência do educando para 

que ele não veja o passado como algo distante. Nas palavras de Menezes, em um cenário onde o 

professor não desempenha esse papel, seria como o aluno ler sobre a Revolução Francesa e não 

perceber seu legado, sua influência, na contemporaneidade e no bairro onde se mora. Não 

ocorrendo essa interação entre o que se estuda e o que se vivencia, o ensino de História torna-se 

apenas um discurso estético153. 

As reflexões de Menezes encontram pontos em comum com o artigo de Rodrigo Teixeira 

sobre Educação em Direitos Humanos e ensino de História. Contudo, para além da valorização do 

saber dos estudantes em sala de aula, Teixeira também nos faz prestar atenção na qualidade do 

espaço escolar. Para que o aluno se veja como um sujeito de direitos, é necessário que ele seja 

visto enquanto um sujeito no espaço escolar. Segundo o autor, a escola existe para os estudantes e 

com eles devemos construir uma relação horizontal, de respeito mútuo e admiração. No interior 

de uma práxis pedagógica voltada para a formação de cidadãos críticos e autônomos, um dos 

pressupostos do aprender a ensinar deve ser a construção de uma relação horizontal entre 

professor-estudante. Esta relação horizontal deve se basear em um ensinar que ocorra através do 

aprendizado realizado com os estudantes154. 

Para Teixeira, essa relação horizontal deve superar hierarquias e autoritarismos para 

fornecer um outro espaço de aprendizagem. Esse espaço não deve ser apenas vinculado àquela da 

 
153 Ibid. 

154 TEIXEIRA, R. Ensino de História e Direitos Humanos: em busca de uma prática de aprendizagem. In: 

ENCONTRO REGIONAL DE HISTÓRIA, 16., 2014, Rio de Janeiro. Anais […]. São Paulo: Associação Nacional 

de História, 2014. 



92 
 

 
 

sala quieta, onde o professor emite o conhecimento e os alunos o absorvem e, hora ou outra há a 

solicitação para que um aluno explique o que acaba de ser ensinado. Para Teixeira, essa é uma sala 

de aula onde um fala e outros ouvem, e não uma sala de aprendizagem, na qual se constrói o 

conhecimento coletivamente. A sala de aula de História deve estar perpassada por debates e 

questionamentos por parte dos alunos. Para que essa sala ruidosa seja possível, mais uma vez se 

faz necessário que o professor busque construir um conhecimento que abarque as demandas do 

cotidiano, que tenha funcionalidade na vida da juventude e da comunidade escolar em geral, e que 

se proponha a superar, através da mobilização de saberes, práticas e ideais, todas as formas de 

opressão, exploração e discriminação. Nas palavras de Teixeira, 

Sem uma preocupação clara com sua influência na vida prática, na vida que existe e 

sentimos com nosso corpo e coração, a história perde seu sentido, torna-se apenas 

um apanhado de afirmações sobre um passado sem relação com propostas de 

futuro.155 

 

Por meio da construção desse espaço dialógico e participativo, seria possível construir um 

espaço mais propicio para a Educação em Direitos Humanos, já que nesse espaço escolar de 

horizontalidade a EDH não proporciona apenas o saber pedagógico, mas, sobretudo, o saber 

experiencial, na medida em que o aluno é convidado a se posicionar e contribuir com a construção 

do saber em sala de aula. Logo, do ponto de vista metodológico, os princípios da participação ativa 

do aluno e da diversidade de estratégias de ensino são os mais importantes. Baseados nestes 

princípios, construímos conhecimento através da experiência (nossa e dos estudantes). Para isso, 

precisamos ter o interesse em conhecer os estudantes: seus medos, angústias e sonhos, sua vida 

material e familiar. É fundamental também respeitá-los, e construir em conjunto uma disciplina 

que signifique libertação das formas de opressão; em regra geral, caracterizamos que uma turma 

 
155 Idem. 



93 
 

 
 

de estudantes terá maior disciplina na medida em que conseguir construir coletivamente estratégias 

sistemáticas de produção de conhecimento e de difusão de uma cultura de direitos através do 

respeito mútuo e da solidariedade156. 

Esse espaço dialógico não deve renunciar à figura de autoridade do docente, na medida em 

que ele possui um saber que deve ser construído com os estudantes de forma academicamente 

rigorosa. Portanto, é necessário problematizar e qualificar a participação dos alunos e não a tomar 

enquanto expressão de uma verdade. Segundo Fernando Seffner, as opiniões, interesses e pontos 

de vista dos alunos são proposições a serem discutidas em sala de aula e refletem, no mais das 

vezes, os elementos culturais presentes no ambiente familiar, na mídia e em outros grupos de 

convívio dos alunos. Assim, o professor deve atuar garantindo um ambiente de aprendizado que 

equilibre os saberes acadêmicos consolidados com a valorização das contribuições dos estudantes, 

promovendo um espaço de troca que favoreça o pensamento crítico e a construção coletiva do 

conhecimento embasado em pesquisas157. 

Conforme vimos até aqui, as reflexões sobre o Ensino de História indicam que essa 

disciplina é especialmente propícia para a construção de uma EDH, dada a sua capacidade de 

explorar as múltiplas dimensões do passado e do presente, abordando questões de diversidade, 

cidadania e justiça social. No entanto, reconhecer essa potencialidade não basta para concretizar a 

EDH. É preciso que a seleção de conteúdos seja feita de maneira intencional, conectando-os à 

realidade dos estudantes e às suas experiências cotidianas, de forma que possam refletir 

criticamente sobre o mundo em que vivem. Ainda assim, não é apenas a escolha dos conteúdos 

 
156 TEIXEIRA, R. Ensino de História e Direitos Humanos: em busca de uma prática de aprendizagem. In: 

ENCONTRO REGIONAL DE HISTÓRIA, 16., 2014, Rio de Janeiro. Anais […]. São Paulo: Associação Nacional 

de História, 2014. 

157 SEFFNER, F. Aprendizagens em História. In: Teoria & Fazeres: caminhos da educação popular. Gravataí: 

SMEC, 1998. v. 1, p. 34-37. 



94 
 

 
 

que define o sucesso da EDH no Ensino de História. A abordagem metodológica desempenha um 

papel central: é fundamental adotar práticas pedagógicas que não apenas transmitam 

conhecimento, mas que também engajem os estudantes em processos de reflexão ativa e 

participativa. Surge, então, a questão: quais são os métodos mais eficazes para transformar a EDH 

em uma prática concreta no ensino de História? Essa será a questão central a ser abordada no 

próximo capítulo. 



95 
 

 
 

4. Como planejar uma sequência didática para a Educação em Direitos 

Humanos? 

 

Conforme vimos até o momento, trabalhar os direitos humanos vai muito além da 

transmissão de um conteúdo, é necessário pensar estratégias que possibilitem a construção da 

formação cidadã. No decorrer de nossa análise, percebemos que o ensino de História proporciona 

um terreno fértil para essa formação devido às reflexões próprias acerca das implicações 

formativas da disciplina. Agora, nos resta saber quais seriam as metodologias mais adequadas na 

efetivação desse objetivo educacional de forma em que os conteúdos de História sejam 

transformados em aprendizagens significativas para transformar os conteúdos de História em 

aprendizagens significativas para a construção de um aluno com um ato responsável com o mundo 

em que vive. 

A pedagogia mais adequada no trabalho com o tema é aquela que reconhece que a EDH é 

um conteúdo político, já que visa formar sujeitos de direitos empoderados do seu papel 

transformador na construção de uma sociedade verdadeiramente democrática e humana. Esse 

princípio político deve orientar a prática em sala de aula, já que, segundo Vera Candau, as 

estratégias pedagógicas não são um fim em si mesmo; elas estão sempre a serviço da finalidade 

que o educador pretende alcançar e, no nosso caso, o objetivo final é humanizar os alunos158. 

As estratégias pedagógicas podem possibilitar que todo conteúdo seja uma potência para a 

Educação em Direitos Humanos, desde a história do tempo presente ou até temas mais longínquos. 

Ao permitir que os conteúdos sejam penetrados por essas estratégias, evidentemente nos deteremos 

 
158 CANDAU, V. M. F. Educação em Direitos Humanos: questões pedagógicas. In: SCHILLING, F. I. O direito à 

educação: um longo caminho. Educação e metodologia para os direitos humanos. São Paulo: Quartier Latin, 2008. 

p. 285-298. 



96 
 

 
 

mais neles e os tornaremos mais significativos para os estudantes. A pergunta que nos resta fazer 

agora é: como realizar isso? Quais são as melhores estratégias e como conciliá-las com o 

conhecimento conceitual da disciplina de História? 

 

4.1 As metodologias para a concretização da EDH 

É importante demarcarmos que a Educação em Direitos Humanos é política. Essa 

afirmação se faz necessária, pois assim a EDH não será confundida com outras expressões 

consideradas mais fáceis de serem assumidas por um público amplo, como educação cívica ou 

educação democrática. Também não podemos reduzi-la a uma educação de valores ou 

socioemocional, já que essas caracterizações podem ser descompromissadas com a transformação 

social. Apesar da EDH assumir hoje muitas leituras e possuir o seu escopo alargado devido a crises 

climáticas e questões evocadas por minorias, é preciso nos atentarmos para que não percamos o 

seu objetivo final: a formação de sujeitos de direitos conscientes do seu papel transformador na 

construção de uma sociedade mais justa. 

Conforme explanamos anteriormente, Vera Candau demarca que esse objetivo foi 

amplamente debatido em um seminário promovido pelo IIDH (Instituto Interamericano de 

Derechos Humanos) em Lima, Peru, no mês de novembro de 1999, que estabeleceu três 

componentes para a EDH na América Latina: formar sujeito de direitos, favorecer processos de 

empoderamento e educar para a transformação, sobretudo, para o “nunca mais”, visando resgatar 

a memória histórica, romper a cultura do silêncio e da impunidade que está muito presente em 



97 
 

 
 

nossos países159. Percebemos que a EDH é uma educação emancipatória, buscando formar sujeitos 

ativos na transformação da sua realidade. 

Qual seria a pedagogia adequada para concretizar esses objetivos da EDH? Vera Candau 

em parceira com Susana Sacavino apontam que do ponto de vista pedagógico, na América Latina, 

as contribuições de Paulo Freire são reconhecidas como particularmente importantes na construção 

da perspectiva crítica em educação e alguns de seus componentes são considerados especialmente 

pertinentes para a educação em Direitos Humanos. Nas palavras de Paulo Freire, é necessário 

escapar de uma educação bancária, já que 

[…] nesta visão “bancária” da educação, os homens são vistos como seres da 

adaptação, do ajustamento. Quanto mais se exercitem os educandos no 

arquivamento dos depósitos que lhes são feitos, tanto menos desenvolverão em si a 

consciência crítica de que resultaria a sua inserção no mundo, como transformadores 

dele. Como sujeitos. Quanto mais se lhes imponha passividade, tanto mais 

ingenuamente, em lugar de transformar, tendem a adaptar-se ao mundo, à realidade 

parcializada nos depósitos recebidos.160 

 

Paulo Freire aponta para uma pedagogia crítica a uma educação bancária e a defesa de uma 

perspectiva problematizadora da educação; a centralidade dos temas geradores, oriundos das 

experiência de vida dos educandos, para o desenvolvimento das ações educativas; o 

reconhecimento dos universos socioculturais e dos saberes dos educandos; a afirmação da 

relevância epistemológica, ética e política do diálogo e das práticas participativas e a necessidade 

de favorecer processos que permitam passar da consciência ingênua à consciência crítica das 

realidades e da sociedade em que vivemos161. Logo, os professores precisam recorrer a essas e 

 
159 CANDAU, V. M. F. Educação em Direitos Humanos: questões pedagógicas. In: SCHILLING, F. I. O direito à 

educação: um longo caminho. Educação e metodologia para os direitos humanos. São Paulo: Quartier Latin, 2008. 

p. 285-298. 

160 FREIRE, P. A pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1994. p. 39. 

161 CANDAU, V. M. F.; SACAVINO, S. B. Educação em direitos humanos e formação de educadores. Educação, 

Porto Alegre, v. 36, n. 1, p. 59-66, 2013. 



98 
 

 
 

outras referências para conseguir tornar suas estratégias pedagógicas mais intencionais, 

favorecendo a caminhada na direção da educação em direitos humanos. 

As ideias de Freire encontram ecos em outras contribuições, já que a formação de um 

sujeito de direitos transformadores está presente em outros teóricos da EDH. Carbonari também 

busca dissertar sobre como podemos transformar o aluno nesse sujeito e, por isso, aborda a ideia 

de que o sujeito de direitos não é uma entidade abstrata, mas uma construção relacional que se 

forma através da intersubjetividade, na presença do outro e da alteridade. A diferença, a pluralidade 

e o reconhecimento são elementos centrais nesse processo, sendo a relação com os outros o que dá 

substância ao ser sujeito de direitos. Nesse sentido, a escola é uma oportunidade nessa formação, 

devido ao seu potencial de experiências de alteridade162. 

Essas ideias se traduzem em práticas pedagógicas centradas no diálogo e na interação, 

promovendo um aprendizado que valoriza a diversidade e a construção coletiva do conhecimento. 

Estratégias como discussões abertas sobre temas de Direitos Humanos, estudos de caso e projetos 

interdisciplinares, trabalhos colaborativos em grupos heterogêneos, uso de narrativas e histórias 

de vida, e projetos de intervenção social são fundamentais nesse processo. Essas práticas não 

apenas estimulam a participação ativa e o reconhecimento da pluralidade, mas também criam 

oportunidades concretas de vivência da intersubjetividade e da alteridade, contribuindo para a 

formação de sujeitos de direitos dentro do espaço escolar. 

Assim, Carbonari ressalta que a educação em direitos humanos deve promover uma nova 

pedagogia baseada na construção de atitudes e posturas éticas, desenvolvendo sujeitos críticos e 

cooperativos comprometidos com a efetivação de todos os direitos humanos. Essa pedagogia 

 
162 CARBONARI, P. C. Sujeito de direitos humanos: questões abertas e em construção. In: Rosa Maria Godoy Silveira 

et al. (org.). Educação em Direitos Humanos: fundamentos teórico-metodológicos. João Pessoa: UFPB, 2007. v. 1, 

p. 169-186. 



99 
 

 
 

precisa ir além das abordagens tradicionais, desafiando práticas educacionais burocráticas e 

instituições que resistem a mudanças profundas e se abrem facilmente para inovações 

superficiais163. 

Em síntese, Carbonari propõe uma educação em direitos humanos dinâmica, crítica e 

transformadora, voltada para a construção de uma nova institucionalidade educativa e uma nova 

subjetividade, capaz de enfrentar os desafios impostos pelas desigualdades e pelas violações de 

direitos. Percebemos uma concordância de Carbonari com Freire, pois, para o autor, é necessário 

que as escolas se modernizem para se tornarem espaços para a transformação dessa nova 

subjetividade. Nas palavras de Carbonari, 

É certamente muito difícil para os ranços emburrecidos, para as práticas enrijecidas 

e para as compreensões carcomidas pelo preconceito e pela estreiteza entender o que 

estamos falando. Da mesma forma, resulta quase impossível tratar a educação em 

direitos humanos com a radicalidade que lhe é própria em escolas burocratizadas, 

em sistemas educacionais mais preocupados com produtos do que com processos, 

enfim, em instituições fechadas ao novo (mesmo que facilmente abertas à inovação 

fácil dos experimentalismos pedagógicos). Daí que, a educação em direitos 

humanos, considerando a compreensão de subjetividade que desenhamos, remete, 

também ela, à necessidade de uma nova institucionalidade educacional e a uma nova 

subjetividade educativa.164 

 

Inserir na EDH desse caráter político é necessário, já que a noção amplamente difundida 

de que a educação é, por definição, um processo emancipatório não é verdadeira. Essa leitura 

encontra diálogo em artigo de Eduardo C. B. Bittar, no qual o autor aponta que a educação, em 

muitos casos, tem sido utilizada não como um meio de transformação social, mas como uma 

ferramenta de conformidade e reprodução das desigualdades existentes. Ele destaca que é ilusório 

considerar a simples transmissão de conhecimento como capaz de levar automaticamente à 

 
163 Idem. 

164Idem. p. 184. 



100 
 

 
 

emancipação do indivíduo ou da sociedade, pois a educação também pode servir para reforçar 

estruturas de poder e dominação165. 

Bittar explora a dualidade da educação ao discutir os conceitos de “Ausbildung” 

(treinamento) e “Bildung” (formação). Enquanto o treinamento se limita a preparar indivíduos 

para desempenhar funções específicas e se ajustar aos padrões estabelecidos, a formação, segundo 

Bittar, deveria ir além, estimulando o pensamento crítico, a autonomia e a capacidade de questionar 

o status quo. No entanto, ele reconhece que, na prática, o sistema educacional muitas vezes prioriza 

o treinamento em detrimento da formação, atendendo aos interesses das elites e das estruturas de 

poder responsáveis por controlar processos educacionais166. 

Esse contexto leva Bittar a concluir que a educação, quando desprovida de uma 

intencionalidade crítica e transformadora, não apenas deixa de ser emancipatória, mas também 

pode ser um instrumento eficaz de domesticação. Ela se torna uma espécie de adestramento social, 

no qual o foco está na adaptação e na conformidade às normas vigentes, em vez de fomentar a 

capacidade de pensar e agir de maneira independente e criativa. A visão de Bittar nos convida, 

portanto, a uma reflexão profunda sobre a necessidade de redirecionar os esforços educacionais 

para uma prática que desafie as desigualdades e promova uma real mudança social167. 

Nesse sentido, a EDH não deve ser vista apenas como uma área específica do currículo 

escolar ou como uma série de atividades pontuais para fornecer um letramento sobre direitos, mas 

sim como uma prática que permeia toda a experiência educativa enquanto uma filosofia que orienta 

 
165 BITTAR, E. C. B. Educação e Metodologia para os Direitos Humanos: cultura democrática, autonomia e ensino 

jurídico. In: DIAS, A. A.; FEITOSA, M. L. P. A. M.; FERREIRA, L. F. G.; SILVEIRA, R. M. G.; ZENAIDE, M. N 

T. (org.). Educação em Direitos Humanos: fundamentos teórico-metodológicos. João Pessoa: Editora 

Universitária, 2007. v. 1, p. 313-334. 

166 Idem. 

167 Idem. 



101 
 

 
 

a vida escolar, influenciando as relações, a organização escolar e as estratégias pedagógicas. 

Assim, Candau salienta que a EDH deve ser entendida como um projeto político-pedagógico 

comprometido com a formação de sujeitos críticos e conscientes dos seus direitos e deveres. Isso 

implica a adoção de uma abordagem educativa não limitada ao conhecimento sobre direitos 

humanos, mas que engaje os alunos em práticas de cidadania ativa e em processos de 

empoderamento. A proposta de Candau para a EDH é a de uma educação articulada com as lutas 

sociais e com os movimentos populares, reconhecendo a necessidade de um compromisso explícito 

com a justiça social e com a transformação das desigualdades. Ela destaca a importância de uma 

pedagogia valorizadora da diversidade cultural e das diferenças, e que se oponha a todas as formas 

de discriminação e exclusão social. Dessa forma, a EDH finalmente será uma prática que 

possibilita aos educandos reconhecerem-se como sujeitos de direitos e como protagonistas na 

construção de uma sociedade mais justa e equitativa168. 

Ao considerar os caminhos para se alcançar uma educação emancipatória, tanto Candau 

quanto Bittar oferecem reflexões valiosas sobre as metodologias que podem ser empregadas para 

transformar a prática educativa em um processo verdadeiramente libertador. Para Candau, uma 

das chaves para uma educação emancipatória reside no uso de estratégias pedagógicas que sejam 

profundamente participativas e que valorizem a experiência de vida dos educandos. Ela defende a 

criação de espaços de aprendizagem que incentivem a construção coletiva do conhecimento, onde 

os alunos se sintam convidados a trazer suas próprias experiências e perspectivas para o diálogo, 

tal qual abordamos no capítulo anterior acerca das reflexões sobre o ensino de História169. 

 
168 CANDAU, V. M. F. Educação em Direitos Humanos: questões pedagógicas. In: SCHILLING, F. I. O direito à 

educação: um longo caminho. Educação e metodologia para os direitos humanos. São Paulo: Quartier Latin, 2008. 

p. 285-298. 

169 Idem. 



102 
 

 
 

Candau sugere a implementação de metodologias ativas que combinem teoria e prática, 

permitindo que os participantes se envolvam em processos reflexivos e críticos sobre suas próprias 

realidades. Essas metodologias devem promover um ambiente de aprendizagem que seja 

horizontal e democrático, onde todos os envolvidos – alunos, professores e comunidade escolar – 

possam contribuir para a construção do saber de maneira colaborativa. A EDH, segundo Candau, 

precisa ser um convite à ação, à experimentação e ao comprometimento com as causas sociais, 

desenvolvendo nos educandos uma postura ética e solidária170. 

Bittar complementa essa visão ao destacar a importância de sensibilizar e engajar os 

educandos por meio de múltiplas linguagens e formas de expressão. Ele enfatiza que a educação 

emancipatória deve ir além do mero ensino teórico, englobando também o campo das emoções e 

das experiências estéticas, utilizando ferramentas como a arte, a literatura, o teatro e o cinema para 

promover uma maior compreensão dos direitos humanos e das injustiças sociais. Segundo Bittar, 

essas práticas pedagógicas devem buscar não apenas informar, mas também transformar a 

sensibilidade dos educandos, fazendo-os sentir empatia e se verem como agentes de mudança. Nas 

palavras de Bittar, 

Por isso, as técnicas pedagógicas devem ser orientar no sentido de uma geral recuperação 

da capacidade de sentir e de pensar. Isto implica uma prática pedagógica capaz de penetrar 

pelos sentidos, e, que, portanto, deve espelhar a capacidade de tocar os sentidos nas 

dimensões do ver (uso do filme, da imagem, da foto na prática pedagógica), do fazer 

(tornar o aluno produtor, capaz de reagir na prática pedagógica), do sentir (vivenciar 

situações em que se imagina o protagonista ou a vítima da história), do falar (interação 

que aproxima a importância de sua opinião), do ouvir (palavras, músicas, sons, ruídos, 

efeitos sonoros, que repercutem na ênfase de uma informação, de uma análise, de um 

momento, de uma situação). Este arcabouço de formas de fomentar a aproximação do 

sentir e do pensar crítico se dá pelo fato de penetrar pelos poros, gerando angústia, medo, 

dúvida, revolta, mobilização, reflexão, interação, opiniões exaltadas, espanto, descoberta, 

curiosidade, anseios, esperanças... Quando isto está em movimento, a sala de aula foi 

tornada um laboratório de experiências significativas, do ponto de vista pedagógico. O 

educando precisa, sobretudo, sentir-se tocado em diversas dimensões e de diversas formas 

[…] o que permite recuperar a possibilidade de aproximação da prática educativa, numa 

 
170 Idem. 



103 
 

 
 

correção de rumos, em direção à reconquista da subjetividade autônoma. […] Esta 

experiência ético-estética reabilita o potencial transformador da educação […].171 

 

Para Bittar, uma educação que visa à emancipação precisa ser um processo de formação 

integral que desenvolva nos indivíduos a capacidade de questionar e transformar as realidades 

opressivas. Ele propõe que os educadores adotem uma postura reflexiva, ética e criativa, utilizando 

abordagens que favoreçam a prática de diálogos significativos e a resolução de problemas de 

maneira colaborativa. As metodologias sugeridas por Bittar visam criar espaços educativos onde 

os alunos possam experimentar a liberdade de pensar criticamente, de debater ideias e de agir sobre 

suas convicções com responsabilidade e compromisso social172. 

A criação dessas propostas educativas significativas em direitos humanos exige tempo. As 

estratégias formativas em direitos humanos são processos, ou seja, atividades articuladas e 

desenvolvidas que devem durar uma série de encontros. Para que o professor elabore essas 

atividades, é necessário um esforço e incentivo. Segundo Candau, suas formações de experiências 

em Direitos Humanos costumam levar de 90 a 100 horas de trabalho, desenvolvido através da 

realização de atividades de diferentes tipos. Além disso, é esperado o papel ativo de todos que 

deles participam, logo, é imprescindível agrupar os participantes em núcleos de, no máximo, 35 a 

40 pessoas173. Não basta simplesmente organizar um debate em que os alunos se expressam de 

forma protocolar e pouco intencional. O importante na EDH é ter clareza do que se pretende atingir 

e construir estratégias metodológicas coerentes com a visão que assumamos, privilegiando a 

atividade e participação dos sujeitos envolvidos no processo. 

 
171 Idem. 

172 Idem. 

173 CANDAU, V. M. F. Educação em Direitos Humanos: questões pedagógicas. In: SCHILLING, F. I. O direito à 

educação: um longo caminho. Educação e metodologia para os direitos humanos. São Paulo: Quartier Latin, 2008. 

p. 285-298. 



104 
 

 
 

Para garantir a construção de processos formativos em direitos humanos comprometidos, 

Candau propõe sete passos que irão nos balizar para sintetizar e retomar as reflexões realizadas até 

então. (1) Primeiramente, é necessário desconstruir a visão do senso comum sobre os Direitos 

Humanos. Conforme abordamos em nosso primeiro capítulo, visões conservadoras acabam por 

reduzir os direitos humanos à “doutrinação” ou, nas palavras de Candau, à “direitos de bandidos”, 

logo, é preciso superar essas falsas concepções. (2) Em seguida, o educador deve assumir uma 

concepção de EDH política e explicitar em seu projeto o que se pretende atingir em cada situação 

concreta em sala de aula. A EDH pode debater questões de gênero, climáticas e temáticas sobre 

desigualdades sociais, por exemplo. É preciso que se delimite o escopo de trabalho, bem como 

qual o objetivo por trás de cada etapa de aprendizagem (aprender a importância de movimentos 

sociais ou explicar políticas afirmativas, por exemplo). Dessa forma, (3) o educador olhará de 

maneira mais intencional a construção desses ambientes educacionais que promovam e respeitem 

os direitos humanos. (4) Para ser mais bem-sucedido em sua empreitada, ao se estabelecer os 

objetivos e escopo, é necessário inserir atividades de sensibilização, tais quais aquelas 

apresentadas por Bittar anteriormente, visando despertar a empatia dos alunos. (5) Além disso, não 

se trata apenas de deixar a cargo de uma disciplina a formação em direitos humanos, ela deve estar 

presente de forma interdisciplinar no currículo escolar, para tanto, (6) é preciso introduzir a 

educação em direitos humanos na formação inicial e continuada de educadores para que a equipe 

tenha autonomia para (7) a produção de materiais de apoio que consigam atender às demandas 

específicas da sua comunidade escolar174. 

Uma vez estabelecidos esses sete passos, cabe ao educador abordar o tema seguindo etapas 

bem definidas e exemplificadas. Primeiramente, é preciso criar uma atividade de sensibilização 

 
174 Idem. 



105 
 

 
 

que conecte o tema à realidade dos alunos. Por exemplo, ao tratar da crise climática, o professor 

pode utilizar as queimadas na Amazônia em 2024, que escureceram o céu de São Paulo, para 

sensibilizar os estudantes. Em um tema como desigualdade de gênero, pode-se começar com a 

análise de dados recentes sobre a disparidade salarial entre homens e mulheres no Brasil, 

despertando empatia e interesse inicial. 

Na segunda etapa, é necessário aprofundar o tema, explorando suas raízes históricas e 

sociais, seus impactos e os direitos que são afetados. No caso da crise climática, isso envolve 

entender como a crise foi construída ao longo do tempo e os seus impactos globais; para a 

desigualdade de gênero, a discussão pode avançar para o estudo das bases históricas e culturais 

que sustentam essa desigualdade. 

A terceira etapa é dedicada às atividades de síntese, nas quais os alunos relacionam os 

conceitos aprendidos com suas próprias realidades. Por exemplo, ao refletir sobre a crise climática, 

os alunos podem investigar como o aumento das temperaturas tem afetado sua própria cidade, 

enquanto, no tema da desigualdade de gênero, podem analisar como as normas de gênero 

influenciam suas experiências pessoais e escolhas de carreira. 

Por fim, na etapa de fechamento/compromisso, os alunos são incentivados a identificar seu 

papel transformador frente às problemáticas discutidas e a se comprometer com ações concretas. 

No caso da crise climática, eles poderiam propor soluções locais, como campanhas de 

conscientização sobre reciclagem ou o uso responsável de energia; no tema de desigualdade de 

gênero, poderiam propor campanhas de conscientização na escola ou em suas comunidades. Para 

Candau, todas essas etapas devem ser guiadas por estratégias metodológicas ativas, que integrem 

teoria e prática, aspectos cognitivos e afetivos, e o envolvimento em práticas sociais concretas175. 

 
175 Idem. 



106 
 

 
 

Em parceria com Sacavino, Candau complementa as reflexões apresentadas anteriormente 

apontando quais são as diferentes dimensões presentes nos processos de ensino-aprendizagem que 

favorecem a construção de uma educação em direitos humanos. As autoras acreditam que as 

dimensões do ver, saber, celebrar, sistematizar, comprometer-se e socializar podem orientar o 

educador ao preparar a sua sequência didática sobre a temática dos direitos humanos. O ver refere-

se à análise da realidade, o saber aos conhecimentos específicos relacionados com o tema 

desenvolvido, o celebrar à apropriação do trabalho, utilizando-se diferentes linguagens, como 

simulações, dramatizações, músicas, elaboração de vídeos. A sistematização supõe a construção 

coletiva que sintetiza os aspectos mais significativos assumidos por todo o grupo e o comprometer-

se a identificação de atitudes e ações a serem realizadas. A socialização da experiência vivida, no 

contexto em que se atua constitui a etapa final do processo. Em todo este recorrido o papel do 

educador é fundamental176. 

Essas diretrizes são orientadas para criar uma prática educativa que seja, ao mesmo tempo, 

crítica e transformadora, que capacite os educandos a serem não apenas receptores de 

conhecimento, mas também sujeitos ativos na luta pela construção de uma sociedade mais justa e 

solidária. 

Para solidificar as nossas reflexões, iremos também nos deter sobre as contribuições de 

Paulo César Carbonari, citado no início desse capítulo. Em seu texto “Educação em Direitos 

Humanos: Esboço de Reflexão Conceitual”, o autor propõe uma série de metodologias e princípios 

que são fundamentais para promover uma educação que vá além da simples transmissão de 

conhecimento, buscando transformar a sociedade por meio da conscientização e da prática dos 

 
176 CANDAU, V. M. F.; SACAVINO, S. B. Educação em direitos humanos e formação de educadores. Educação, 

Porto Alegre, v. 36, n. 1, p. 59-66, 2013. 



107 
 

 
 

direitos humanos. Suas ideias também destacam a importância da participação ativa, da resolução 

de conflitos, da construção de autonomia, e da abertura à diversidade, entre outros aspectos 

essenciais177. Nas palavras de Carbonari, 

[…] Há uma pedagogia adequada à educação em direitos humanos? Em grandes 

linhas, pode-se dizer que é aquela capaz de conjugar: a) aprendizagem reflexiva e 

crítica, pelo acesso ao saber acumulado historicamente pela humanidade e sua 

reconstrução a partir das vivências; b) aprimoramento da sensibilidade (artística e 

estética), para perceber, promover e produzir na e com a diversidade, como 

congraçamento; c) capacidade de acolhimento, cuidado e solidariedade no 

reconhecimento do outro, especialmente o mais fraco; d) postura de indignação ante 

todas as formas de injustiça e disposição forte para a sua superação – não somente 

punitiva; e) disposição à co-responsabilidade solidária na garantia das condições de 

promoção da vida de/para todos. Assim, pauta-se pela abertura, pela diversidade e 

pela posição articuladora das diversas dimensões relacionais do sujeito humano de 

direitos (singularidade, particularidade e universalidade), como proximidade. Nisso 

entendemos consistir a pedagogia da educação em direitos humanos, uma pedagogia 

do diálogo-indignação-responsabilidade-solidariedade.178 

 

Carbonari propõe que os processos formativos em direitos humanos devem ser estruturados 

em diferentes níveis de participação dos alunos. Para ilustrar esses três níveis, sugerimos atividades 

práticas que podem ser desenvolvidas pelos educadores. O primeiro nível é a participação ativa, 

na qual os alunos se envolvem diretamente na execução das atividades, debatendo temas e 

colaborando na construção do conhecimento. Um exemplo seria a leitura de um texto seguida por 

uma discussão coletiva, com registros sintetizadores para solidificar o aprendizado. 

O segundo nível é a participação consultiva, na qual os alunos expressam suas opiniões 

para subsidiar decisões comuns. Nesse caso, com base no conhecimento já adquirido, os alunos 

poderiam debater problemas reais e, em pequenos grupos, desenvolver propostas para resolver 

essas questões, visando a construção de uma sociedade mais justa. Carbonari ressalta a importância 

de uma leitura crítica e contextualizada do mundo, enfatizando a necessidade de compreender a 

 
177 CARBONARI, P. C. Educação em direitos humanos: esboço de reflexão conceitual. In: CARBONARI, P. C. 

Direitos humanos no século XXI: cenários de tensão. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2009. p. 152-163. 

178 Idem. p. 161. 



108 
 

 
 

realidade como uma construção de sentido gerada pela ação humana. Essa abordagem busca evitar 

soluções superficiais e descontextualizadas, promovendo análises mais profundas dos problemas 

sociais. 

O terceiro e último nível é a participação decisória, na qual os alunos tomam decisões 

comprometidas, conscientes das possíveis consequências. Por exemplo, após socializar as 

propostas criadas nos grupos menores, os alunos decidem quais ações adotar para solucionar o 

problema discutido. Essa progressão de níveis visa envolver os indivíduos de forma gradual, 

estimulando um engajamento cada vez mais profundo e consciente179. 

Essa gradação de participação promove uma abordagem crítica e criativa que favorece a 

independência dos sujeitos. A autonomia, nesta perspectiva, é relacional, já que se dá por meio do 

contato com opiniões distintas e visa dar suporte à indignação e à solidariedade frente a violações 

de direitos e injustiças que serão demonstradas pelos problemas emanados da realidade. Carbonari 

acredita que essa participação e incentivo à tomada de decisões por parte dos alunos demonstra 

que não há neutralidade na educação em direitos humanos; é uma prática que exige posicionamento 

e compromisso ético. Assim, os alunos devem ser estimulados a enxergarem a sua participação 

não apenas em debates hipotéticos em sala de aula, mas em associações de bairro, movimentos 

sociais ou até mesmo fóruns internacionais180. 

Nesses processos de participação e tomadas de decisão, estará presente a dimensão do 

conflito. Segundo Carbonari, o conflito é uma parte essencial da vida social e política, logo, não 

deve ser eliminado. Deve-se ensinar qual é a maneira adequada de lidar com eles; a resolução 

pacífica e construtiva dos conflitos, por meio da mediação e da formação de alianças, é vista como 

 
179 Idem. 

180 Idem. 



109 
 

 
 

uma forma de promover a humanização e evitar a violência como a alternativa para resolver 

divergências. Logo, pode-se estimular os alunos a buscarem pontos em comum entre suas 

divergências quando possível e quando não o for fazer com que as divergências sejam reconhecidas 

e respeitadas181. 

A valorização dessa pluralidade de ideias e da divergência fomenta uma perspectiva 

valorativa da diversidade, condição essencial do humano que deve ser reconhecida e valorizada na 

prática educativa. A valorização das diferenças e a promoção da visibilidade para diversos sujeitos 

são centrais para a educação em direitos humanos, já que Carbonari defende que o sujeito de 

direitos é uma construção relacional, que se forma na presença e na interação com outros. A 

alteridade, ou seja, o reconhecimento e a aceitação da diferença, é vista como um elemento 

fundamental dessa construção182. 

Essa dimensão do reconhecimento, aceitação e respeito das diferenças é explorada por 

Yrama Fernandes e Vera Candau como uma parte integrante da educação em direitos humanos. 

Porém, as autoras vão além e destacam que, mais que o respeito às diferenças, é necessário também 

estimular uma educação que possa empoderar as pessoas e/ou grupos étnicos ou de raças 

historicamente inferiorizadas pela visão ocidental etnocêntrica, em geral, predominante nos 

processos educativos183. 

Essa pedagogia do empoderamento considera de especial importância o fortalecimento da 

autoestima dos sujeitos subalternizados, a tomada de consciência acerca da realidade social e das 

relações de poder nela presentes e a capacidade de organização e mobilização. Neste sentido, é 

 
181 Idem. 

182 Idem. 

183 FERNANDES, Y.; CANDAU, V. M. F. Direitos Humanos, Diferenças e Educação: desafios para o cotidiano 

escolar. Momento: Diálogos Em Educação, Rio Grande, v. 31, n. 1, p. 40-56, 2022. 



110 
 

 
 

fundamental escutar os alunos e alunas, suas experiências e histórias de vida. Ao terem seus 

saberes e suas culturas ouvidas, acolhidas e valorizadas, pode-se iniciar este processo de 

empoderamento. Junto a esta dimensão, oferecer dispositivos orientados a promover uma leitura 

crítica dos contextos em que vivem e da sociedade em geral favorece uma tomada de posição e de 

compromisso com a transformação social. Esse aspecto é fundamental para educadores que visem 

concretizar a EDH184. 

As discussões sobre as metodologias mais adequadas para a EDH podem se desdobrar em 

diversas propostas, já que, como vimos, o escopo de atuação da EDH tem se alargado 

continuamente. No entanto, é essencial, ao aplicar essas metodologias, clareza por parte do 

professor de qual aspecto específico da EDH deseja abordar, visto ser impossível esgotar todos os 

temas de direitos humanos em um único momento educativo. O estabelecimento prévio de um 

foco específico é crucial para que o docente possa escolher e desenvolver as estratégias mais 

adequadas para alcançar seus objetivos. Nesse sentido, os pensamentos de Bittar, Candau e 

Carbonari convergem para a defesa de metodologias educacionais que visem à formação de 

sujeitos críticos e conscientes, capazes de transformar a sociedade. Eles ressaltam a importância 

de uma educação emancipatória que vá além da simples transmissão de conhecimentos, integrando 

aspectos críticos, éticos e participativos no processo educativo. 

Ao propor a aplicação dessas metodologias no contexto educacional, o professor deve 

primeiro escolher um tema central e, a partir dele, conectar as discussões aos diferentes aspectos 

dos direitos humanos. Na pesquisa que estamos desenvolvendo, optamos por explorar o tema da 

Revolução Francesa e conectar esse tema a aspectos como representatividade, participação política 

e luta por direitos. Essa escolha não é aleatória; representa uma tentativa de articular os princípios 

 
184 Idem. 



111 
 

 
 

da EDH com um conteúdo histórico significativo, proporcionando aos alunos uma compreensão 

mais profunda das lutas e conquistas sociais que marcaram a Revolução Francesa e suas 

implicações contemporâneas. Outros objetivos poderiam ser contemplados nesse processo, mas é 

fundamental que o professor delimite bem o seu escopo de atuação, permitindo um trabalho mais 

focado e metodologicamente eficiente. 

A seleção cuidadosa do tema e a aplicação das metodologias sugeridas pelos autores 

mencionados são essenciais para que o professor alcance resultados mais significativos. Isso 

implica não apenas o uso de estratégias didáticas eficazes, mas também a criação de um ambiente 

educativo que favoreça a participação ativa, o desenvolvimento do pensamento crítico e a 

construção de uma subjetividade autônoma e transformadora. Agora, o desafio é inserir essas 

metodologias em uma sequência didática que envolva o estudo da Revolução Francesa, aplicando 

na prática os princípios discutidos. Para tanto, o próximo tópico será dedicado à justificativa da 

relevância desse tema específico para o ensino de direitos humanos na disciplina de História, 

mostrando como ele pode ser articulado com os objetivos propostos e as metodologias abordadas. 

 

4.2 A escolha de um tema: a Revolução Francesa 

4.2.1. A relevância da Revolução Francesa 

Conforme discutido anteriormente, a seleção de um conteúdo significativo é determinante 

para promover uma aprendizagem que contribua para a formação dos alunos enquanto sujeitos 

transformadores. O tema escolhido deve, portanto, estabelecer uma conexão com a realidade dos 

estudantes e dialogar com os problemas urgentes. Nesse sentido, o papel do professor é 

fundamental não apenas para selecionar dos conteúdos, mas também para proporcionar 

oportunidades que permitam essas conexões, mobilizando os alunos. Por isso, a metodologia é 



112 
 

 
 

essencial para o sucesso do trabalho com a EDH, de modo que o conhecimento adquirido não seja 

visto apenas como uma ferramenta para exames, mas como algo que os estudantes possam 

relacionar com o mundo ao seu redor, permitindo-lhes retirar ferramentas valiosas para a 

transformação social. 

Para o historiador, todos os acontecimentos, mesmo os remotos, têm atualidade e vida. Mas 

isso é ainda mais verdadeiro no caso da Revolução Francesa de 1789, que transformou o modo de 

vida até daqueles que pouco souberam ou sabem dela até hoje em dia. Não será exagero dizer que 

ela ajudou a dar forma ao mundo ocidental contemporâneo, moldando as instituições e os ideais 

que nos animam e que consideramos universais185. Devido ao seu impacto, esses ideais e 

instituições que a Revolução moldou serão o foco da sequência didática produto de nossa pesquisa. 

A Revolução Francesa, que eclodiu em 1789, representou uma transformação profunda na 

sociedade francesa, alterando as relações de poder e derrubando a estrutura hierárquica do Antigo 

Regime. Até então, a sociedade era dividida em três estados: o clero, que formava o Primeiro 

Estado; a nobreza, o Segundo Estado; e o Terceiro Estado, composto pelo restante da população, 

que suportava a maior parte da carga tributária e vivia em condições precárias. Entretanto, esse 

sistema já mostrava sinais de colapso devido à crise econômica agravada pela fome e por saques 

e à crise política que levou o Terceiro Estado a se apropriar de ideias iluministas para desafiar o 

status quo. 

Em 1788, a convocação dos Estados Gerais pelo rei Luís XVI foi uma tentativa de 

contornar a crise, mas a votação por estado deixava o Terceiro Estado em desvantagem, gerando 

uma ruptura: seus representantes formaram a Assembleia Nacional, abolindo normas feudais e 

privilégios aristocráticos, como o dízimo e a isenção de impostos. A queda da Bastilha, em 14 de 

 
185 GRESPAN, J. Revolução Francesa e Iluminismo. São Paulo: Contexto, 2003. p. 9. 



113 
 

 
 

julho de 1789, marcou simbolicamente o fim da opressão política do Antigo Regime. Logo em 

seguida, em agosto, os nobres renunciaram oficialmente aos seus privilégios, uma decisão 

sancionada pelos decretos de 5 e 11 de agosto da Assembleia Nacional. 

O movimento revolucionário não apenas alterou as instituições políticas, mas também 

transformou as bases sociais, administrativas, civis, religiosas e econômicas da França, 

convertendo a monarquia absoluta186 em uma monarquia constitucional, na qual o poder do rei era 

limitado pela Assembleia Legislativa, composta por deputados eleitos. Mesmo assim, essa nova 

organização política ainda mantinha restrições ao voto, pois apenas os cidadãos ativos, cerca de 

4 milhões de pessoas, podiam participar do processo eleitoral, enquanto outros 3 milhões de 

cidadãos passivos não tinham esse direito. Pouco tempo depois, esse sistema político também seria 

transformado e ampliado pelos próprios revolucionários movidos pelo anseio de criar um governo 

que respeitasse a soberania popular. 

Um dos principais documentos resultantes do processo revolucionário foi a Declaração dos 

Direitos do Homem e do Cidadão, aprovada em 26 de agosto de 1789, que consolidou os princípios 

iluministas apropriados pela Revolução. Ela defendia a existência de direitos naturais discerníveis 

pela razão, a lei como condição para a liberdade, a soberania popular, a separação dos poderes e a 

tolerância à diversidade de opiniões e crenças. Essa declaração não apenas alterou a trajetória 

histórica da França, mas também estabeleceu um marco jurídico e filosófico de caráter 

universalista, inspirando movimentos democratizantes e modernizadores em várias partes do 

mundo. A Declaração dos Direitos do Homem e do Cidadão, de 1789, consagrou direitos civis e 

 
186 Utilizaremos o termo “absolutismo” para nos aproximarmos dos materiais didáticos sobre o tema, bem como dos 

conceitos difundidos sobre o Antigo Regime no Ensino Básico. Entretanto, ressaltamos que essa noção nos conduz a 

uma compreensão equivocada sobre o poder político moderno, na medida em que ele não era totalmente centralizado 

na figura do monarca. Apesar da importância do rei, sobretudo no contexto francês, era necessário que o monarca 

dialogasse com poderes intermediários para governar e, em alguns casos, esses poderes produziriam até mesmo 

entraves para a efetivação de seu poder político. 



114 
 

 
 

políticos que foram posteriormente ampliados pela Declaração Universal dos Direitos Humanos, 

de 1948, adotada pela ONU. Ambas as declarações representam um recurso progressista utilizado 

para desafiar a opressão, seja do Antigo Regime na França ou no século XX de forma global. 

Dada a importância do tema, quais seriam as recomendações para a sua abordagem em sala 

de aula? À despeito das críticas, o alcance da BNCC nesse aspecto é inegável, pois ela orienta a 

produção de materiais didáticos bem como o trabalho docente nacional. Logo, se faz necessário 

compreendermos como o tema da Revolução Francesa é abordado por esse documento. 

Destacamos que a sua importância reside, sobretudo, no estudo de seus ideais e impactos 

valorizando a relevância desse evento histórico na formação do mundo contemporâneo.  

O tema é abordado na unidade temática “O mundo contemporâneo: o Antigo Regime em crise” 

para o 8o ano do Ensino Fundamental II, destacando a Revolução Francesa como um dos principais 

objetos de estudo. A BNCC espera que os alunos sejam capazes de: 

1. Identificar os principais aspectos conceituais do Iluminismo e do liberalismo, 

relacionando-os à organização do mundo contemporâneo. 

2. Relacionar os processos da Revolução Francesa e seus desdobramentos na Europa 

e no mundo, destacando sua importância global e seu impacto nos debates políticos 

atuais.187 
 

Além disso, a Revolução Francesa é incluída no currículo como parte do estudo da 

Revolução da Ilha de São Domingos, o que exige que os alunos compreendam: 

A Revolução de São Domingos como um evento singular e um desdobramento da 

Revolução Francesa, avaliando suas implicações históricas e o impacto global do 

movimento revolucionário.188 

 

Por mais que o nosso trabalho teça críticas à BNCC de 2018 e proponha a sua apropriação 

pela subversão, percebemos que seus objetivos de aprendizagem, nesse caso, dialogam com as 

 
187 BRASIL. Base Nacional Comum Curricular (BNCC): educação é a base. Brasília, DF: Ministério da 

Educação, 2017. p. 425. 

188 Idem. p. 425. 



115 
 

 
 

intenções da nossa pesquisa. Além disso, as intenções de permanência da Revolução Francesa no 

currículo brasileiro não devem ser creditada apenas à BNCC de 2018 conhecida, por ser uma 

proposta mais conservadora de currículo. A Base não homologada de 2015, vista como uma 

proposta menos eurocêntrica, também contava com o tema em seus conteúdos e, inclusive, de 

forma semelhante, embora com uma perspectiva mais voltada para os impactos dessas ideias no 

Brasil, especificamente. Ela propõe que os alunos: 

1. Reconheçam os nexos entre o processo de independência e as transformações 

ocorridas na Europa, por meio do estudo da Revolução Francesa. 

2. Analise as incorporações do pensamento liberal no Brasil, observando a influência 

do pensamento político expressa na Revolução Francesa.189 

 

Essas abordagens curriculares refletem a intenção de proporcionar uma visão abrangente 

sobre a Revolução Francesa, não apenas como um evento isolado, mas como um marco de 

mudanças políticas e sociais globais. O objetivo é que os estudantes possam reconhecer como os 

ideais desse movimento ainda influenciam debates políticos em diversas partes do mundo, 

incentivando uma reflexão sobre o impacto duradouro de conceitos como liberdade, igualdade e 

fraternidade. 

Logo, ao se estudar a Revolução Francesa, os alunos são levados a questionar: quais ideias 

a Revolução introduziu? Como elas continuam relevantes hoje? Quais transformações elas 

desencadearam? Essas perguntas visam estimular uma análise crítica e um entendimento mais 

profundo do legado revolucionário e seu papel na construção de uma sociedade mais justa e 

igualitária. 

 

4.2.2. O Iluminismo, a crise e a Revolução Francesa 

 
189 BRASIL. Base Nacional Comum Curricular. Brasília, DF: Ministério da Educação, 2015. p. 255. 



116 
 

 
 

Segundo a historiadora Joëlle Chevé, não é possível identificar uma unidade de pensamento 

entre os revolucionários. A historiadora aponta que, atualmente, muitos historiadores 

contemporâneos rejeitam a ideia de que uma crítica filosófica subversiva tenha sido a causa direta 

da queda das instituições. De fato, é inviável fazer um inventário simples das aspirações e 

frustrações intelectuais em um meio filosófico e literário atravessado por inúmeras divisões. Ainda 

assim, é possível admitir que tanto o racionalismo crítico quanto o desrespeito mais profundo pela 

monarquia absoluta contribuíram para o surgimento de uma demanda por mudança em diversas 

camadas da sociedade190. 

Nessa perspectiva, a nobreza esclarecida desempenhou um papel central, ao lado de uma 

burguesia cujo reformismo e espírito filosófico eram mais contidos. Um grupo reduzido da 

aristocracia liberal, composto por protetores dos filósofos e participantes ativos do 

empreendimento enciclopédico, liderou tanto a reflexão quanto a ação durante os dois anos de 

crise que antecederam a convocação dos Estados Gerais. 

Quanto à monarquia, muitos de seus defensores foram influenciados pelo Iluminismo. Ao 

invés de contestar o próprio Estado, eles buscavam servi-lo, aprimorá-lo e torná-lo mais eficiente, 

mais participativo e mais capaz de atender às necessidades de diferentes classes sociais, além de 

suas próprias ambições de carreira. 

Por outro lado, a sociedade francesa permanecia apegadas a formas tradicionais de devoção 

e superstição, com forte inclinação pelo sobrenatural. Muitas vezes, eram dominadas por ondas de 

pânico ou inspiradas por profecias místicas e milenaristas. Isso dificulta a afirmação de uma 

 
190 CHEVÉ, J. A Revolução apropria-se do Iluminismo. Revista História Viva, [s. l.], ed. esp. n. 2, p. 32-35, 2003. 



117 
 

 
 

mentalidade revolucionária difundida pelos filósofos, uma vez que as ideologias eram diversas e 

as reivindicações, numerosas191. 

Além disso, havia um grupo específico que praticava uma contestação persistente e violenta 

da ordem estabelecida: a boêmia literária. Composta por autores variados, essa “canalha da 

literatura”, como os chamava Voltaire, compartilhava um sentimento comum de humilhação e 

frustração frente a uma sociedade de letrados ainda bastante fechada e hierarquizada. Por meio de 

panfletos, libelos e cartazes, muitas vezes circulando de maneira clandestina para escapar da 

censura, eles disseminavam uma subcultura marcada pela obscenidade e difamação. Seus ataques 

miravam diretamente a monarquia, especialmente Maria Antonieta, o clero e a corte. A retórica 

crua e injuriosa desse grupo encontraria, mais tarde, um lugar de destaque nas principais 

publicações do jornalismo revolucionário192. 

Apesar dessa diversidade de pensamento, foi no Iluminismo que a Revolução Francesa uma 

vez empossada de poder buscou legitimidade. Segundo Chevé a Revolução apropriou-se das ideias 

iluministas, buscando legitimidade nos textos dos pensadores do século XVIII e, por meio das 

críticas desses pensadores, os revolucionários reivindicavam para si o futuro. Quando Luís XVI 

subiu ao trono, em 1774, o espírito iluminista – entendido como o predomínio da razão, o exame 

crítico de todas as instituições, a recusa do fanatismo e dos preconceitos e a inserção do conceito 

de liberdade no cerne do contrato político e social – já havia conquistado boa parte das elites 

sociais, especialmente a nobreza. Embora a maioria das obras dos filósofos e enciclopedistas não 

prescrevessem soluções violentas e permanecessem no campo da crítica feroz, seu impacto no 

 
191 Idem. 

192 Idem. 



118 
 

 
 

cenário político foi inegável193. Apesar dos philosophes não serem revolucionários, sua crítica à 

ordem social estabelecida na época ajudou a criar um espírito revolucionário. À medida que a 

Revolução avançava, seus líderes recorriam às ideias e à linguagem iluministas para justificar seu 

próprio programa de reformas. Portanto, entender as ideias e os valores legados pelo Iluminismo 

é essencial para compreender o movimento revolucionário francês. 

Segundo Chevé, estudos mais recentes têm destacado a importância da crise política que 

se desenrolou nos dois anos que antecederam a Revolução. Durante esse período, as aspirações 

das diferentes classes se manifestaram de forma concreta, refletindo a prática iluminista do debate 

cultivada nas sociedades intelectuais, nas lojas maçônicas e nos clubes. Vovelle observa que certas 

formas de literatura e certas estruturas de socialização, como as lojas maçônicas, asseguravam a 

difusão da filosofia das Luzes, cujas ideias-força, disseminadas em fórmulas elementares – 

liberdade, igualdade, felicidade, governo representativo, entre outras – encontraram, no contexto 

da crise de 1789, uma ocasião excepcional para se impor. Ao serem relacionadas a esse substrato 

de causas profundas, as causas imediatas da Revolução tornam-se muito mais claras194. 

Para Eidelwein e Silveira, esse cenário de crise política e financeira do país contribuiu para 

a proliferação de uma opinião pública contrária ao Antigo Regime; daí a popularidade de uma série 

de escritos iluministas. Em 1789, a crise do regime se manifestou em dois aspectos principais: 

financeiro (déficit e iminente bancarrota do Estado) e institucional (a convocação dos Estados-

Gerais, cuja tarefa, competências e funcionamento exigiam uma redefinição). O partido patriota e 

seus publicistas, que influenciavam a opinião pública, abordavam e discutiam esses problemas em 

um terreno profundamente trabalhado por Montesquieu e Rousseau, por exemplo. Portanto, numa 

 
193 Idem. 

194 VOVELLE, M. Breve história da Revolução Francesa. Lisboa: Editorial Presença, 1994. 



119 
 

 
 

sociedade que passava por uma reorganização de seus fundamentos econômicos e sociais, as 

mudanças eram significativas para aqueles que refletiam sobre as questões do mundo, mesmo que 

não tivessem a intenção de interferir em seu curso195. 

Os philosophes e reformadores franceses depositavam uma confiança absoluta na razão 

como meio de compreender e transformar a sociedade. O Iluminismo, assim, teve um impacto 

ético ao romper com o pensamento religioso e supersticioso, promovendo a autonomia do 

indivíduo e reconhecendo-o como sujeito de direitos, não apenas como um meio para fins alheios. 

Convencidos de estar inaugurando uma nova era, os iluministas almejavam uma sociedade mais 

racional e humana. Rejeitaram a ideia medieval de um “outro mundo”, a teologia como caminho 

para a verdade e o conceito cristão de depravação inerente ao ser humano, concentrando-se na 

razão para interpretar a natureza e a sociedade. Dessa forma, acreditavam que a razão poderia 

libertar a humanidade da ignorância, superstição e despotismo, usados por tiranos e sacerdotes 

para oprimir gerações passadas. De modo geral, os iluministas apoiavam um governo 

constitucional que protegesse os cidadãos contra abusos de poder. Com exceção de Rousseau, 

poucos defendiam a democracia, já que não confiavam nas massas. A preocupação central dos 

filósofos não era a forma de governo em si, mas a criação de mecanismos que impedissem o 

autoritarismo e o abuso de poder196. 

Existem interpretações que apontam para a centralidade das ideias iluministas para a 

construção da crise política que derrubou o Antigo Regime. Para essa análise, em resumo, não 

haveria revolução sem as ideias desse movimento. Reinhart Koselleck, em seu livro Crítica e 

Crise, argumenta que a crise da soberania absolutista no final do século XVII e ao longo do 

 
195 EIDELWEIN, T.; SILVEIRA, G. E. Aux Armes, Citoyens! Revolução Francesa, Iluminismo e Direitos Humanos. 

Porto Alegre: Cirkula, 2019. 

196 Idem. 



120 
 

 
 

século XVIII está diretamente ligada ao surgimento da crítica iluminista. As ideias de liberdade, 

igualdade e fraternidade, promovidas pela Ilustração, alimentaram a contestação ao Antigo Regime 

e resultaram na revolução, que trouxe tanto avanços quanto novas formas de crise política, já que, 

para Koselleck, o Iluminismo criou expectativas utópicas que a realidade política não conseguia 

cumprir, levando a novas tensões e conflitos. 

O Iluminismo promoveu uma crítica racional ao poder absoluto dos reis e da Igreja, 

questionando a legitimidade do poder soberano e propondo alternativas baseadas na razão e nos 

direitos naturais. Essa crítica, no entanto, gerou uma crise ao desestabilizar as bases do poder 

estabelecido197. Para Koselleck, 

O advento da inteligência burguesa tem como ponto de partida o foro interior 

privado ao qual o Estado havia confinado seus súditos. Cada passo para fora é um 

passo em direção à luz, um ato de esclarecimento. O Iluminismo triunfa na medida 

em que expande o foro interior privado ao domínio público. Sem renunciar à sua 

natureza privada, o domínio público torna-se o fórum da sociedade que permeia todo 

o Estado. Por último, a sociedade baterá à porta dos detentores do poder político 

para, aí também, exigir publicidade e permissão para entrar.198 
 

O surgimento de uma esfera pública burguesa, em oposição à esfera privada do poder 

soberano, foi essencial para a ascensão da crítica. A esfera pública burguesa tornou-se um espaço 

de discussão onde os intelectuais podiam criticar o poder soberano sem a necessidade de participar 

diretamente do governo. Isso levou à criação de um espaço de reflexão moral e crítico à autoridade, 

sem necessariamente tomar o poder político. Por isso, Koselleck destaca que essas ideias não 

surgem criticando o poder político de forma aberta, pois o Iluminismo, desde o seu início, é um 

gêmeo histórico do segredo. Em lojas maçônicas ou pequenos círculos de homens letrados, 

surgiram essas ideias secretas que tinham como objetivo questionar moralmente o poder político. 

 
197 KOSELLECK, R. Crítica e crise: uma contribuição à patogênese do mundo burguês. Tradução de Luciana 

Villas Bôas. Rio de Janeiro: Contraponto, 1999. 

198Idem. p. 49. 



121 
 

 
 

No princípio, segundo Koselleck, as críticas que circulam nesses espaços se dizem “apolíticas”, 

fugindo de problemas relativos ao Estado e se colocando apenas como contrária a religiões e seus 

dogmas que cerceavam a liberdade de expressão. 

Contudo, essa crítica foi se tornando aos poucos mais política, por mais que afirmasse 

muitas vezes o contrário. Isso se dá devido a uma característica que unia os grupos sociais 

poderosos que compunham esses espaços: o fato de serem excluídos do poder político, apesar de 

terem poder. Foi no auge do poder absolutista, na época de Luís XIV, que nasceu uma nova elite, 

composta por grupos diversos e até heterogêneos, cuja característica comum era a falta de 

liberdade de decisão política no Estado moderno, representado apenas pela figura do monarca 

absoluto. Uma parte dessa nova classe era composta por uma aristocracia com uma longa tradição 

política. Em contraste, outro grupo dessa nova sociedade era formado por negociantes, banqueiros, 

coletores de impostos e homens de negócios. Esses burgueses alcançavam riqueza e prestígio 

social, desempenhando um papel de liderança na economia, mas não na política. 

Esses homens, excluídos do cenário político, reuniam-se em locais considerados 

“apolíticos”. Esses espaços surgiram sob a proteção do Estado absolutista e suas atividades eram 

vistas como “sociais”. Para que esses grupos convivam, os burgueses procuram envolver a nobreza 

socialmente reconhecida, mas também privada de direitos políticos na base de uma igualdade de 

direitos. Assim, a burguesia ganhava uma plataforma em que todas as diferenças entre os estados 

eram igualadas. Além disso, outro valor era característico desses espaços: a liberdade em relação 

ao Estado vigente. Segundo Koselleck, “A legalidade interna, a liberdade e a autonomia das lojas 

só eram possíveis num domínio que escapasse à influência das instâncias clericais e à intervenção 

política do poder estatal vigente”199. 

 
199 Idem. p. 65. 



122 
 

 
 

Sob a insígnia do segredo, os maçons reunidos nessas lojas não se cansavam de assegurar 

que não perseguiam fins políticos e que, unidos por uma autoridade comum, sob o signo da virtude, 

não tinham necessidade de estratagemas políticos. Esse mistério fez com que as lojas se tornassem 

fortes instituições do mundo moral no século XVIII e o peso desses espaços se revela, pois homens 

de Estado também se serviam delas. Além disso, Koselleck sustenta essa sua afirmação apontando 

que em 1772 havia somente 164 lojas na França, em 1789, esse número já passava para 629, das 

quais 65 apenas em Paris. 

Obviamente, por mais que os homens ali reunidos rejeitassem a política, o conteúdo 

debatido concorria diretamente com o Estado absolutista. Para Koselleck, os maçons ali reunidos 

se estabelecem como consciência da política, 

Eles pensavam, iluminavam-se, representavam o espírito, eram portadores da luz. 

Ao lado da ordem política vigente, as lojas estabelecem um sistema de valores 

inteiramente novo. Mas, como a realidade política é apreciada justamente como a 

negação de uma posição moral, alcançada no âmbito das lojas […] a ausência da 

política, em nome da moral, revela-se como uma presença política indireta.200 

 

É essa postura que alimentou, segundo Koselleck, a crise do Absolutismo e, finalmente, a 

abertura da crítica ao Estado. Situados fora do Estado, os iluminados acreditam poder alçar-se 

acima do Estado. Esses críticos acreditam terem a qualificação moral que lhes permite assumir o 

papel de instância política das instâncias; são eles quem sabem os valores que devem nortear o 

Estado. A importância crescente da nova elite exige uma nova forma política; os cidadãos lutam 

com métodos políticos indiretos para instaurar uma nova situação. Esse movimento ocorre tanto 

nas lojas maçônicas quanto na república das letras; cada vez mais há um processo que se dirige 

contra o Estado. A crítica que a princípio também se separa do Estado em seguida, também com 

base nesta separação estende-se de maneira aparentemente neutra até submeter o Estado à sua 

 
200 Idem. p. 74. 



123 
 

 
 

sentença. Teóricos iluministas utilizavam a crítica para nivelar tudo e reduzir até mesmo o rei à 

condição de cidadão. Alienado da política, o rei torna-se um homem e como tal é alguém que 

comete violências; é um tirano. 

Em virtude da sua própria autoridade, a crítica que inicialmente se distanciou do Estado 

para poder agir sem entraves agora suprime a fronteira que antes havia traçado. O Iluminismo, ao 

oferecer uma crítica radical ao poder soberano, como o absolutismo monárquico e a autoridade da 

Igreja, ajudou a derrubar as bases do Antigo Regime. 

Contudo, as denúncias e vigilâncias acabaram abrindo caminhos autoritários. Segundo 

Koselleck, essa tirania já estava presente na moral iluminista que fora apropriada pelos 

revolucionários, pois ao mesmo tempo que o projeto iluminista buscava libertar os indivíduos de 

formas tradicionais de autoridade, promovendo ideais de liberdade, igualdade e razão universal, 

ao romper com esses dogmas e tradições, o Iluminismo também abriu o caminho para novas 

dominações. Nas palavras de Koselleck, “por último, [a crítica] ficou obtusa e converteu-se em 

hipocrisia. A hipocrisia era o véu que o Iluminismo, sempre ocupado em tecê-lo, portava e nunca 

foi capaz de rasgar”201. 

Koselleck argumenta que o Iluminismo gerou expectativas utópicas que não correspondiam 

à realidade política, acreditando que a razão e a moralidade poderiam resolver todos os problemas 

sociais. Essas expectativas tornaram-se impossíveis de serem atendidas. O movimento também 

promoveu uma moralidade absoluta, apresentada como universal e inquestionável, que buscava 

guiar a política e, em alguns casos, justificava o uso da força e da coerção em nome de ideais 

virtuosos. Contudo, em vez de estabelecer uma ordem política estável e tolerante, essa moralidade 

 
201 KOSELLECK, R. Crítica e crise: uma contribuição à patogênese do mundo burguês. Tradução de Luciana Villas 

Bôas. Rio de Janeiro: Contraponto, 1999. p. 109. 



124 
 

 
 

frequentemente se transformava em ideologia, levando à imposição autoritária de valores morais. 

Surge a hipocrisia, já que a própria autoridade que criticava o despotismo passava a agir de maneira 

despótica. Na prática, a busca por uma sociedade justa e racional resultava na repressão daqueles 

que não se alinhavam à “vontade geral”. Isso explica por que, ao lado da ideologia iluminista, 

emergiu o terror revolucionário na França, uma manifestação extrema do paradoxo do Iluminismo: 

o uso da violência para impor ideais de justiça e moralidade202. 

De acordo com Lynn Hunt, as ideias políticas expressas na retórica revolucionária foram 

decisivamente moldadas pelos avanços intelectuais e políticos dos séculos XVII e XVIII, tal qual 

afirmamos anteriormente. Os chamados philosophes abriram caminho para essa nova forma de 

pensar, porém, a retórica revolucionária não é uma simples reprodução do que foi o Iluminismo. 

Os revolucionários franceses aprenderam e se apropriaram da linguagem da reforma e da oposição 

com esses intelectuais e homens políticos ilustrados, mas ainda assim precisaram criar uma 

linguagem própria para a revolução203. Por mais que o Iluminismo tenha deslanchado a crise por 

meio de sua crítica, coube aos revolucionários se apropriarem dela, a organizarem e renovarem 

para os seus próprios interesses. 

Segundo Lynn Hunt, à medida que ruiu a posição sagrada do rei na sociedade, as palavras 

associadas ao Antigo Regime, como aristocracia ou privilégio, tornaram-se tabu. Todos os nomes 

ligados aos valores do Antigo Regime foram suplantados por novas designações revolucionárias. 

Certas palavras-chave serviam como “encantamentos revolucionários”. Talvez a mais 

universalmente sagrada fosse “nação”, mas também estavam presentes termos como pátria, 

Constituição e lei. Para os radicais, surgiram conceitos como regeneração, virtude e vigilância. A 

 
202 Idem. 

203 HUNT, L. Política, Cultura e Classe na Revolução Francesa. Tradução de Laura Teixeira Motta. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2007. 



125 
 

 
 

linguagem revolucionária não apenas refletiu as realidades das mudanças e dos conflitos, mas foi 

transformada em um instrumento de mudança política e social. Segundo Hunt, 

Nesse sentido, a linguagem política não foi meramente a expressão de uma posição 

ideológica determinada por interesses políticos e sociais subjacentes. A própria 

linguagem ajudou a moldar a percepção dos interesses e, portanto, o 

desenvolvimento de ideologias. Em outras palavras, o discurso político 

revolucionário foi essencialmente retórico: um meio de persuasão e uma maneira de 

reconstituir o mundo social e político.204 

 

O desejo de romper com o passado nacional distinguiu o movimento revolucionário francês 

das revoluções anteriores. Os revolucionários rejeitaram o passado nacional francês e buscaram 

inspiração em modelos romanos e gregos. A ruptura radical com a tradição e a rejeição da 

justificativa de autoridade por referência a origens históricas também implicou o abandono de 

modelos paternalistas ou patriarcais de poder. Isso se dava pois a retórica revolucionária adquiriu 

sua unidade textual da convicção de que os franceses estavam fundando um novo país. A nação e 

a Revolução eram constantemente citadas como ponto de referência, mas vinham sem uma 

história. Logo, era preciso criar uma tradição. Os franceses se apoiavam no que Lynn Hunt chama 

de “presente mítico”, a criação instantânea de uma nova comunidade, o momento sagrado do novo 

consenso. Hunt afirma que, 

Os juramentos rituais de lealdade proferidos ao pé de uma árvore da liberdade ou 

recitados em massa durante os numerosos festivais revolucionários comemoravam 

e recriavam o momento do contrato social; as palavras rituais faziam o presente 

mítico ganhar vida, repetidamente.205 

 

Contudo, conforme afirmado por Chevé, o medo da conspiração estava sempre presente na 

retórica revolucionária, o que fez com que muitos acreditassem que a política sincera só pudesse 

ser feita em público. Assim, todos os cidadãos e representantes eleitos deveriam deliberar 

 
204 Idem. p. 47. 

205 Idem. p. 50. 



126 
 

 
 

abertamente, na presença dos outros cidadãos. O verdadeiro patriota não podia ter nada a esconder. 

O caráter público da política possibilitava a vigilância, necessária diante da dificuldade de acreditar 

que homens recentemente regenerados fossem capazes de sustentar a transparência política; 

conspirações recorrentes provavam essa desconfiança. A denúncia era o sinal infalível de 

vigilância em ação. Embora houvesse informantes e delatores no Antigo Regime, durante a 

Revolução, a denúncia foi elevada a ato virtuoso e dever cívico. 

Lynn Hunt aponta que a retórica revolucionária francesa não apenas refletiu os ideais 

iluministas, mas também ultrapassou os limites da política tradicional ao propor a criação de uma 

nova comunidade, acreditando que essa transformação poderia ser alcançada por meio da política. 

Embora os revolucionários se apoiassem nos preceitos iluministas, eles também criaram uma 

retórica própria. A política revolucionária foi inicialmente definida de forma restritiva, centrada 

na disciplina comunitária, já que a Revolução não incentivou diretamente o desenvolvimento de 

uma política liberal. No entanto, essas “bases estreitas” também foram notavelmente amplas, pois 

a política deixou de se restringir a questões de ministros, parlamentos, constituições ou interesses 

governamentais e passou a reestruturar a própria natureza das relações sociais. Nesse sentido, a 

política tornou-se um meio de transformar súditos em cidadãos, escravos em homens livres e 

oprimidos em republicanos206. 

Hunt reconhece que, embora a retórica revolucionária tivesse funções integradoras 

limitadas, a crença em uma comunidade radicalmente nova mostrou-se mais frutífera do que o 

esperado. Apesar dos fracassos de 1794 e 1799, a Revolução Francesa estabeleceu uma tradição 

republicana igualitária que remodelou de maneira duradoura o debate político e a luta social. A 

 
206 HUNT, L. Política, Cultura e Classe na Revolução Francesa. Tradução de Laura Teixeira Motta. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2007. 



127 
 

 
 

retórica revolucionária foi fortemente antiaristocrática, desenvolvida como uma ferramenta de 

ataque à antiga sociedade. Um de seus primeiros feitos foi a invenção do conceito de “Antigo 

Regime”. Assim que a sociedade francesa foi retoricamente dividida em uma “nova nação” e um 

regime “antigo”, a Revolução assumiu o propósito de estabelecer uma divisão absoluta entre esses 

dois polos. Essa retórica envolvia um desejo de ruptura irrevogável com o passado e uma nova 

valorização da inovação. Ser revolucionário significava ser inovador, e aqueles que se 

identificavam com esse movimento não temiam ser chamados de “vis inovadores”207. 

Hunt observa que a busca incessante por coisas inéditas pode ter levado os revolucionários 

a ignorarem o fortalecimento silencioso do poder do Estado na França. No entanto, a crença em 

uma comunidade igualitária abriu caminho para uma tradição política republicana na França e a 

crença no caráter radicalmente novo da experiência revolucionária permitiu a continuidade de uma 

tradição política revolucionária. A linguagem da Revolução, marcada pela rejeição de todos os 

modelos do passado nacional, faz com que os revolucionários criem palavras e forneçam novos 

significados às palavras antigas, utilizando-as no contexto de uma mudança política radical. Foi a 

força persuasiva de suas palavras e a promoção de novos valores seculares que fizeram da 

Revolução um acontecimento capaz de, nas palavras da autora, eletrizar o mundo208. 

Os revolucionários tiveram que desenvolver um novo vocabulário e novos documentos que 

iam além das utopias iluministas previamente concebidas e essas invenções possuem efeitos até 

os dias de hoje. Nas palavras de Grespan, 

Foi a partir da Revolução Francesa que se superou definitivamente a tradicional 

concepção de que os homens seriam distintos por natureza, alguns nascendo 

melhores do que os outros, numa visão hierárquica que acompanhou a humanidade 

por milênios, para ser substituída só tão recentemente pela de que todos somos 

iguais. Pôde ser, então, finalmente formulada a exigência de cidadania, de 

participação geral dos homens na tomada política das decisões sobre seu destino 

 
207 Idem. 

208 Idem. 



128 
 

 
 

coletivo. Pôde também por outro lado radicalizar-se tal exigência na reivindicação 

por justiça social. Deste acontecimento crucial, assim, brotaram tanto os ideais 

modernos dos direitos humanos e da igualdade de todos prante a lei, quanto os da 

própria revolução enquanto mudança necessária e radical das estruturas sociais, 

mudanças presentes de modo crítico na própria modernidade.209 

 

O documento responsável por cristalizar essas ideais foi a Declaração dos Direitos do 

Homem e do Cidadão. A Declaração possui diversas apropriações de ideais iluministas e busca 

orientar os governos que se sucederiam após a Revolução. Esse documento foi importante também 

para outros movimentos políticos fora da Europa e, inclusive, para a Declaração Universal dos 

Direitos Humanos, conforme já mencionado. 

 

4.2.3 A Declaração dos Direitos do Homem e do Cidadão: potências e limites 

Diferente de uma sucessão natural de regimes, a Revolução Francesa se apresentou desde 

o início como a destruidora deliberada do Antigo Regime por meio de uma ruptura violenta. Essa 

violência, associada à ideia de revolução, representou, em muitos aspectos ao longo da história, a 

negação dos direitos humanos e da soberania popular, princípios que, ironicamente, motivaram o 

movimento revolucionário210. 

Os revolucionários de 1789 se viam como mensageiros de um mundo novo, destinado a 

todos os povos e tempos futuros. Para tanto, surge a Declaração Universal do Homem e do Cidadão 

que, em seu próprio nome, já anuncia ser destinada a todos. Nos debates da Assembleia Nacional 

sobre a Declaração de Direitos do Homem e do Cidadão, muitos deputados defendiam seu caráter 

universal. Pétion, então prefeito de Paris, afirmou que a Declaração deveria contemplar “não 

apenas os direitos para a França, mas para o homem em geral”. Duquesnoy explicou que “uma 

 
209 GRESPAN, J. Revolução Francesa e Iluminismo. São Paulo: Contexto, 2003. p. 9. 

210 COMPARATO, F. K. A afirmação histórica dos direitos humanos. 9. ed. São Paulo: Saraiva, 2017. 



129 
 

 
 

declaração deve ser válida para todos os tempos e povos, pois as circunstâncias mudam, mas os 

direitos são invariáveis”. Os revolucionários estavam convencidos de que a libertação da França 

era apenas a primeira etapa para o estabelecimento de um reino universal de liberdade 

igualitária211. 

Segundo Eidelwein e Silveira, essa ambição dos revolucionários, de uma certa forma, 

tornou os artigos da Declaração um dos principais legados da Revolução para a esfera dos direitos 

humanos. Os filósofos iluministas legaram princípios e valores que se tornaram parte indispensável 

da consciência jurídica contemporânea. A análise do preâmbulo da Declaração permite 

compreender que seus artigos deviam funcionar como um alerta ou um lembrete da razão a respeito 

da existência de direitos naturais. Na melhor das hipóteses, esses direitos tinham sido ignorados 

pelos governantes e pelas estamentos dominantes; na pior das hipóteses, o Rei e os membros do 

Primeiro e Segundo Estados desprezavam os direitos naturais por pura crueldade212. 

Edeilwein e Silveira afirmam que o fanatismo religioso e a superstição foram considerados 

pelos filósofos iluministas a maior causa dos abusos cometidos pelas ordens sociais então 

dominantes. Posteriormente, os revolucionários apropriaram-se dessas ideias e mencionaram, no 

preâmbulo da Declaração, de que a ignorância, o esquecimento ou o desprezo dos direitos do 

homem são as únicas causas dos males públicos e da corrupção dos governos. Os philosophes, 

defensores da razão, consideravam, nas palavras de Voltaire, que “os tempos mais supersticiosos 

foram sempre os dos crimes mais horríveis”. Conscientes desses princípios, os constituintes 

franceses, conforme se lê no preâmbulo, decidiram expor em uma declaração solene os direitos 

 
211 Idem. 

212 EIDELWEIN, T.; SILVEIRA, G. E. Aux Armes, Citoyens! Revolução Francesa, Iluminismo e Direitos 

Humanos. Porto Alegre: Cirkula, 2019. 



130 
 

 
 

naturais, inalienáveis e sagrados do homem, para que nunca mais fossem esquecidos ou 

ignorados213. 

Ao analisarmos o rol dos direitos naturais do homem, constante do artigo 2º da Declaração 

– liberdade, propriedade, segurança e direito de resistência – uma ausência chama a atenção do 

intérprete: a omissão da igualdade. A presença do direito à propriedade também é notável. Apesar 

disso, a igualdade tem um peso equivalente ao da liberdade, como apresentado no artigo 1º, que 

estabelece que “os homens nascem e são livres e iguais em direitos”. A igualdade também aparece 

no artigo 6º, que declara que “todos são iguais perante a lei”. Fica claro que a igualdade 

mencionada é aquela “perante a lei”. Esse documento é um manifesto contra a sociedade 

hierárquica de privilégios nobres, mas não a favor de uma sociedade democrática e igualitária. O 

movimento revolucionário francês era fortemente contrário à desigualdade imposta pela sociedade 

hierárquica do Antigo Regime, mas não se opunha, em absoluto, às distinções baseadas na 

utilidade comum, no mérito, na classe e no gênero, por exemplo214. 

A Declaração atribui pesos diferentes aos princípios. O tema da liberdade permeia quase 

todo o texto, enquanto a propriedade aparece como um direito sagrado, cuja desapropriação é 

permitida apenas em casos excepcionais e sob condições expressamente definidas. O direito 

natural do indivíduo de resistir à opressão dos governos tirânicos também é elencado no artigo 2º 

da Declaração. A liberdade permeia a maior parte dos artigos da Declaração, podendo ser 

considerada o valor maior do liberalismo político. Outras dimensões da liberdade aparecem nos 

 
213 Idem. 

214 Idem. 



131 
 

 
 

artigos 10o e 11o, abordando temas como liberdade de opinião e tolerância religiosa, além das 

liberdades de expressão e de imprensa215. 

Provavelmente, a ruptura mais radical promovida pela Revolução Francesa em relação ao 

Antigo Regime foi a superação da crença tradicional de que os reis são soberanos por direito 

divino. O princípio da origem popular da soberania transformou os governantes em servidores da 

população, promovendo o povo de sua condição de súdito ao status de cidadão. Segundo Eidelwein 

e Silveira, os revolucionários apropriam essa ideia de Rousseau que teorizou o princípio da 

soberania popular em “O contrato social”, afirmando que a soberania é o exercício da vontade 

geral, sendo o soberano um ser coletivo, ou seja, o povo ou a nação. Estabelecido que o povo é o 

titular da soberania, a lei deixa de ser um produto da vontade caprichosa dos monarcas. Para 

Rousseau, apenas a vontade geral pode legitimar as obrigações civis; sem isso, elas seriam 

absurdas, tirânicas e sujeitas a abusos216. 

Esses princípios políticos foram incorporados ao artigo 6o da Declaração, onde se dispõe 

que “a lei é a expressão da vontade geral. Todos os cidadãos têm o direito de concorrer, 

pessoalmente ou por representantes, à sua formação”. Outro aspecto relevante da lei no regime de 

garantias estabelecido pela Declaração é que, conforme o artigo 5o, a lei só proíbe ações nocivas à 

sociedade. 

No tocante às leis, há também a noção de humanismo penal, como a legalidade estrita do 

direito penal (artigo 7o), a proibição de penas cruéis (artigo 8o) e o princípio da presunção de 

inocência (artigo 9o). Esses artigos estão diretamente relacionados ao direito de liberdade do 

 
215 Idem. 

216 Idem. 



132 
 

 
 

cidadão, garantindo a legalidade estrita do direito penal, a vedação de penas cruéis e a presunção 

de inocência, contrariando as acusações e prisões arbitrárias do Antigo Regime217. 

A Declaração também determina que o poder do Estado se constitua a partir da delegação 

livre dos governados, e que os governos atuem em conformidade com o objetivo estabelecido no 

ato de delegação. Isso está presente no artigo 2o e no preâmbulo da Declaração, que estabelece que 

“os atos do poder legislativo e do poder executivo” devem sempre ser comparados ao objetivo de 

qualquer instituição política. Para cumprir esses fins, o contrato social estabelece uma força 

pública. O artigo 12o da Declaração prevê que essa força deve ser instituída para o benefício de 

todos e não para a utilidade particular dos que a administram. Esse princípio elimina a 

arbitrariedade dos governos, comum no Antigo Regime, na qual a coerção pública beneficiava os 

interesses dos próprios governantes. 

A manutenção das polícias e dos exércitos requer uma fonte de custeio, no entanto, no 

sistema do Antigo Regime, apenas o povo era responsável pela tributação, já que o primeiro e 

segundo estado gozavam de isenção fiscal. Para equalizar essa situação, o artigo 13o da Declaração 

institui uma contribuição comum, que deve ser dividida entre os cidadãos de acordo com suas 

possibilidades. Para garantir a transparência dessa contribuição, o artigo 15o estabelece que a 

sociedade tem o direito de exigir prestação de contas de todo agente público. Diferentemente do 

Antigo Regime, durante o qual os monarcas não respondiam por seus atos, esse artigo inverte essa 

lógica, indicando que o governo deve estar a serviço do verdadeiro soberano: o povo. Por fim, para 

assegurar a harmonia do poder, o artigo 16o da Declaração estabelece o princípio da separação dos 

poderes, além da carta de direitos, considerando que nenhuma constituição é válida sem essa regra. 

 
217 Idem. 



133 
 

 
 

Esse princípio foi seguido por diversas constituições democráticas e republicanas modernas, com 

algumas adaptações locais218. 

Apesar dos seus ideais ambiciosos, não devemos presumir que a simples declaração de 

uma lei corresponde à sua aplicação efetiva. Tanto a Declaração quanto a Revolução Francesa 

foram limitadas pelo contexto em que ocorreram, e seria ingênuo acreditar que os ideais de 

liberdade, igualdade e fraternidade tinham o mesmo significado que atribuímos a eles hoje. Esses 

conceitos estavam circunscritos pelos preconceitos, equívocos e violências da época. Um exemplo 

claro dessas limitações é a pergunta central que surgiu: quem seria considerado cidadão e, portanto, 

titular dos direitos afirmados pela Declaração? A divisão política entre cidadãos ativos e passivos 

acabou por excluir homens pobres e mulheres do processo político durante grande parte do período 

revolucionário. Além disso, a concepção de igualdade e liberdade não abordava uma questão 

fundamental: a escravidão, que continuou a ser praticada e justificada por alguns revolucionários, 

evidenciando a persistência de uma violência estrutural não enfrentada pela Revolução. 

A primeira abolição da escravidão pela França, ocorrida em 4 de fevereiro de 1794, no 

auge da fase jacobina da Revolução Francesa, representou uma tentativa de superar os limites da 

política colonial até então vigente. No entanto, a aplicação dessa lei foi marcada por contradições 

e pela preocupação contínua com a manutenção da ordem e da produção colonial. Regimes de 

trabalho híbridos foram instituídos, combinando formas de remuneração com restrições à liberdade 

dos trabalhadores negros, o que gerou um conflito direto com as aspirações das massas 

escravizadas nas colônias, especialmente no Haiti. Para os escravizados, a liberdade conquistada 

significava mais do que o fim da escravidão; ela era concebida de maneira ampla, desvinculada 

das exigências da produção colonial. As dificuldades encontradas pelos agentes revolucionários 

 
218 Idem. 



134 
 

 
 

ao implementar a abolição anteciparam um recuo nas políticas coloniais, já que a preocupação em 

preservar o estatuto colonial prevaleceu, justificando a implementação de sistemas que 

reproduziam aspectos do regime escravista. Essa tensão culminou em um retrocesso gradual, com 

a escravidão sendo restabelecida por Bonaparte em 1802, ao mesmo tempo em que o Haiti se 

movia em direção à guerra pela independência, reafirmando a luta dos negros por uma liberdade 

plena e irrestrita219. 

No que tange à situação feminina, durante a Revolução Francesa, as mulheres enfrentaram 

profundas contradições em um movimento que pregava igualdade, mas as excluía da cidadania 

plena. Embora a Declaração dos Direitos do Homem e do Cidadão, de 1789, proclamasse 

princípios universais, as mulheres permaneceram sem direitos políticos, sendo impedidas de votar 

ou de serem eleitas. Ainda assim, elas desempenharam um papel ativo nas mobilizações populares, 

como na Marcha para Versalhes, em 1789, quando milhares de mulheres protestaram contra a falta 

de pão e forçaram o rei a se mudar para Paris. A participação das mulheres também se destacou na 

formação de clubes, como a Sociedade das Cidadãs Republicanas Revolucionárias, e no ativismo 

de figuras como Olympe de Gouges, autora da Declaração dos Direitos da Mulher e da Cidadã. 

Apesar de sua intensa participação, as mulheres foram restringidas a papéis tradicionais, 

como o de mães republicanas, considerados essenciais para a regeneração moral da nação. A 

repressão às militantes aumentou em 1793, com a dissolução de suas sociedades políticas e a 

proibição de suas atividades públicas. Mesmo assim, as mulheres demonstraram agência política 

e social, não se limitando a meras vítimas, mas atuando como protagonistas de sua luta por direitos 

e por transformações sociais que as afetassem diretamente. As medidas repressivas refletem, na 

 
219 SAES, L. A. M. A Primeira abolição francesa da escravidão (4 de fevereiro de 1794) e o problema dos regimes de 

trabalho. Saeculum, João Pessoa, n. 29, p. 125-143, 2013. 



135 
 

 
 

verdade, o impacto e a relevância da militância feminina no período revolucionário220. Apesar do 

seu papel inegável, o direito de voto foi concedido para as mulheres na França apenas em 21 de 

abril de 1944, demonstrando que essas ideais tardaram para serem efetivamente aplicados. 

Segundo Comparato, ainda assim, é importante lembrar que o Direito, em última análise, 

vive na consciência humana. Mesmo que certos direitos subjetivos não tenham mecanismos 

específicos de garantia, eles ainda são sentidos como exigências fundamentais no meio social. 

Atualmente, é amplamente aceito que a validade dos direitos humanos não depende de seu 

reconhecimento constitucional ou consagração no direito positivo estatal como direitos 

fundamentais221. A simples declaração de direitos tem um poder simbólico e pedagógico, capaz de 

inspirar a sociedade e avançar na compreensão sobre o que significa ser humano. Portanto, declarar 

direitos é um ato de esclarecimento e avanço moral, preparando o terreno para um reconhecimento 

mais amplo e profundo dos direitos humanos. 

Logo, apesar das limitações tanto no texto quanto na aplicação prática da Declaração dos 

Direitos do Homem e do Cidadão de 1789, ela se consolidou como um marco essencial na história 

dos direitos humanos, introduzindo valores como liberdade, igualdade e fraternidade. Ainda que 

os revolucionários franceses não tenham garantido plenamente esses direitos, especialmente para 

mulheres, escravizados e classes mais pobres, a Declaração estabeleceu princípios universais que 

continuam a ressoar nos debates contemporâneos sobre justiça social. A experiência da Revolução 

Francesa deixa claro que, embora proclamações de direitos sejam importantes como norteadores 

éticos e jurídicos, elas não são suficientes por si só para assegurar a efetiva proteção desses direitos. 

É necessário um esforço constante, tanto para estabelecê-los quanto para garanti-los a todos, sem 

 
220 MORIN, T. M. Virtuosas e perigosas: as mulheres na Revolução Francesa. São Paulo: Alameda Casa Editorial, 

2013. 

221 COMPARATO, F. K. A afirmação histórica dos direitos humanos. 9. ed. São Paulo: Saraiva, 2017. 



136 
 

 
 

discriminação. Essa luta persistente também está presente na Declaração Universal dos Direitos 

Humanos, de 1948, que reafirma a necessidade de ações concretas para tornar os direitos humanos 

universais uma realidade. 

Diante disso, é fundamental que o ensino sobre a Declaração de 1789 não se limite a uma 

análise histórica, mas se torne uma oportunidade para os alunos compreenderem a natureza 

dinâmica da conquista dos direitos humanos. Para tanto, propomos uma sequência didática voltada 

para o 8o ano do Ensino Fundamental II, que visa estimular os alunos a refletirem sobre a 

necessidade de se engajarem ativamente na proteção e na ampliação dos direitos. Através do estudo 

crítico da Declaração, os alunos serão incentivados a analisar as contradições e os desafios 

enfrentados na sua implementação, assim como a perceber que a luta por direitos é um processo 

contínuo que exige mobilização, participação e vigilância constantes. 

 

4.3 Uma sequência didática de História para a EDH. 

Até essa parte, refletimos sobre as potências da EDH e as metodologias mais adequadas 

para viabilizá-la. Também analisamos quais seriam as conexões possíveis entre a EDH e o ensino 

de História e constatamos que essa disciplina possui um espaço intuitivo para a elaboração de uma 

educação em direitos humanos. Agora, nos resta saber como seria uma aula que busque ao mesmo 

tempo consolidar os conteúdos específicos da disciplina de História e aqueles relativos à formação 

de um aluno sujeito de direitos e agente de transformação social. Para ilustrar como essa tarefa 

exige tempo e intencionalidade por parte do docente, elaboraremos uma sequência didática com o 

tema de Revolução Francesa. 

Qualquer tema possui suas facilidades e desafios para a concretização da EDH, contudo, 

cabe ao professor oportunizar esse tema para solidificação dos valores julgados relevantes na 



137 
 

 
 

formação de um aluno autônomo, justo e ético. Dessa forma, o professor também deverá considerar 

as metodologias que formem esse aluno enquanto um conteúdo de aprendizagem. No entanto, essa 

não é a realidade dos sistemas de ensino. Segundo Antoni Zabala, até hoje o papel atribuído ao 

ensino tem priorizado certas capacidades cognitivas, porém, não todas. Prioriza-se, sobretudo, 

aquelas consideradas mais relevantes e que, como sabemos, correspondem à aprendizagem das 

disciplinas tradicionais. Como podemos escapar disso? Para Zabala, é necessário primeiro que o 

professor se questione sobre os sentidos de sua prática pedagógica e compreenda a influência das 

experiências propostas em sala de aula e intervenha para que sejam o mais benéficas possível no 

desenvolvimento e o amadurecimento dos meninos e meninas. Nas palavras de Zabala, 

Educar quer dizer formar cidadãos e cidadãs, que não estão parcelados em 

compartimentos estanques, em capacidades isoladas. Quando se tenta potencializar 

certo tipo de capacidades cognitivas, ao mesmo tempo se está influindo nas demais 

capacidades, mesmo que negativamente. A capacidade de uma pessoa para se 

relacionar depende das experiências que vive, e as instituições educacionais são os 

lugares preferenciais, nesta época, para se estabelecer vínculos e relações que 

condicionam e definem as próprias concepções pessoais sobre si mesmo e sobre os 

demais. A posição dos adultos frente á vida e às imagens que oferecemos aos mais 

jovens, a forma de estabelecer as comunicações na aula, o tipo de regras de jogo e 

de convivência incidem em todas as capacidades da pessoa.222 
 

A partir do momento que o professor aceitar o papel que tem no crescimento dos alunos, 

ele poderá medir se a sua intervenção é coerente com a ideia que esse professor tem sobre a função 

da escola. Reconhecendo que a função da escola também é a formação para a cidadania, o professor 

deve assumir um papel reflexivo na construção dos conteúdos em sala de aula. 

Por essa razão, devemos valorizar a autonomia docente, algo que vai além de meros 

conhecimentos adquiridos na formação inicial do professor. A autonomia é a capacidade do 

professor de desenvolver uma autoconsciência crítica, refletindo sobre suas próprias deliberações, 

 
222 ZABALA, A. A prática educativa: como ensinar. Tradução de Ernani F. da F. Rosa. Porto Alegre: Artmed, 1998. 

p. 28. 



138 
 

 
 

motivações e valores na construção de uma aula, ou seja, é uma reflexão sobre os seus próprios 

conhecimentos adquiridos, visando aperfeiçoá-los. Essa autonomia é menos burocrática e nasce 

de uma reflexão consciente sobre as ações na prática, permitindo ao professor ser mais criativo, 

adaptativo e artístico em seu trabalho. Logo, não cabe apenas reproduzir os conteúdos de um livro 

didático, é preciso estimular um professor pesquisador que consiga articular esses conteúdos já 

prontos com outras intenções. 

Comentando a obra de José Contreras sobre a importância da autonomia do professor, 

Valério destaca que essa autonomia não é individualista nem autossuficiente, mas sim uma 

característica coletiva e circunstancial, fundamentada nas relações humanas e nos valores sociais 

que sustentam o processo educativo. A prática autônoma está ligada à emancipação do professor, 

que se envolve de maneira crítica com as condições sociais e institucionais que impactam a 

educação, ajustando suas ações de acordo com o contexto de trabalho. Assim, o docente se torna 

reflexivo, ou seja, capaz de refletir tanto durante quanto após a prática pedagógica, adaptando seus 

métodos às demandas do ambiente, dos alunos e dos resultados obtidos. Embora seja evidente que 

as circunstâncias de ensino muitas vezes apresentam obstáculos à realização de objetivos mais 

críticos e cidadãos, especialmente diante da ascensão de um pensamento antidemocrático e 

conservador no Brasil, o professor autônomo deve enfrentar esses desafios com reflexão e 

resistência, buscando concretizar o objetivo maior da formação cidadã223. 

Esse professor não apenas adapta sua prática, mas também incorpora uma perspectiva 

crítica que vai além do contexto imediato. A reflexão não se restringe a estratégias metodológicas, 

mas abrange um olhar crítico sobre o fenômeno educativo, considerando a docência como uma 

prática pública e social. Assim, se propõe um modelo de docência que supera a racionalidade 

 
223 VALÉRIO, M. Autonomia de professores. Educar em Revista, Curitiba, n. 66, p. 327-332, 2017. 



139 
 

 
 

técnica e burocrática. A autonomia e a reflexão não apenas transformam a prática individual, mas 

também tornam a docência um espaço de emancipação, integrando aspectos éticos, sociais e 

políticos. A crítica e a autoconsciência do professor tornam-se fundamentais para a construção de 

uma prática pedagógica efetiva e socialmente engajada e transformadora224. 

Munido de suas intencionalidades, o professor deve organizá-los de forma a torná-las 

tangíveis para os alunos, daí a importância da sequência didática. Uma sequência didática é a 

organização estruturada de atividades, conteúdos e metodologias com o objetivo de atingir metas 

de aprendizagem. Ela é uma etapa fundamental no trabalho docente, ampliando as chances de 

concretização dos objetivos educacionais de professores e alunos. Ao longo dessa pesquisa, foram 

abordados diversos temas, como os direitos humanos, a formação para a cidadania, o respeito à 

alteridade, a participação progressiva, a Revolução Francesa e os seus valores, por exemplo. Para 

garantir que esses conteúdos sejam vivenciados e compreendidos pelos alunos, o professor deve 

criar oportunidades para que esses conhecimentos sejam experimentados e refletidos na prática, 

pensando o tempo de cada etapa proposta em sala de aula. 

Segundo o glossário da Ceale, Centro de Alfabetização, Leitura e Escrita da Universidade 

Federal de Minas Gerais (UFMG), a sequência didática é um conjunto de atividades articuladas, 

planejadas para alcançar objetivos didáticos específicos, seja em torno de um gênero textual (oral 

ou escrito) ou de um conteúdo específico, envolvendo diferentes componentes curriculares. No 

contexto do ensino da escrita, por exemplo, a sequência visa ajudar o aluno a dominar um 

determinado gênero textual, promovendo uma comunicação mais adequada às situações em que o 

gênero é necessário. Já no caso de conteúdos específicos, o foco é a apropriação de conceitos ou 

procedimentos específicos, como regras ortográficas ou temas como a reciclagem. Em ambos os 

 
224 Idem. 



140 
 

 
 

casos, é essencial que as atividades atendam à finalidade proposta e sejam adequadas ao público-

alvo, seja ele dentro ou fora do ambiente escolar. 

A escolha do modelo de sequência didática depende dos objetivos do docente e das 

necessidades dos alunos, seguindo uma perspectiva sociointeracionista. Nessa abordagem, os 

princípios didáticos incluem a valorização dos conhecimentos prévios dos alunos, ensino reflexivo 

e centrado na problematização, além da diversificação das atividades, que devem ser progressivas 

e desafiadoras. A partir da sequência didática, o professor pode articular o trabalho em diferentes 

eixos de ensino, como leitura, produção escrita, oralidade e análise linguística, ajustando a 

organização dos alunos de maneira individual, em duplas, em grupos ou coletivamente, conforme 

os objetivos didáticos e as necessidades dos estudantes225. 

Antoni Zabala, em sua obra sobre práticas educativas, oferece uma compreensão 

abrangente das sequências didáticas, destacando seu papel fundamental no processo de ensino-

aprendizagem. Ele define uma sequência didática como um conjunto de atividades ordenadas, 

estruturadas e articuladas para alcançar objetivos educacionais específicos, com um início e um 

fim claros tanto para o professor quanto para os alunos. Para Zabala, essa estrutura é essencial para 

garantir uma progressão lógica e coerente do aprendizado, facilitando a construção de 

conhecimentos de maneira significativa e participativa226. 

As sequências didáticas, segundo Zabala, devem ser organizadas de modo a integrar três 

tipos principais de conteúdos: conceituais, procedimentais e atitudinais. Os conteúdos conceituais 

envolvem teorias, definições e ideias que formam a base teórica de uma área de conhecimento. 

 
225 FRADE, I. C. A.; VAL, M. G. C.; BREGUNCI, M. G. C. (org.). Glossário Ceale: termos de alfabetização, leitura 

e escrita para educadores. Belo Horizonte: UFMG, 2014. 

226 ZABALA, A. A prática educativa: como ensinar. Tradução de Ernani F. da F. Rosa. Porto Alegre: Artmed, 

1998. 



141 
 

 
 

Para que o aprendizado seja eficaz, é crucial que os alunos possam relacionar novos conceitos aos 

seus conhecimentos prévios, o que promove uma compreensão mais profunda e duradoura, tal qual 

apresentado no glossário do Ceale. Já os conteúdos procedimentais correspondem às habilidades 

práticas, estratégias e métodos necessários para aplicar o conhecimento em situações concretas. 

Esses conteúdos requerem atividades que possibilitem a prática direta, como experimentações, 

simulações e estudos de caso, permitindo que os alunos desenvolvam as habilidades necessárias 

para lidar com desafios reais de forma autônoma. Os conteúdos atitudinais, por sua vez, referem-

se a valores, normas, atitudes e comportamentos, visando ao desenvolvimento ético e à formação 

cidadã. Para abordar esses conteúdos, é necessário promover situações de reflexão, debates, 

trabalho em grupo e cooperação, incentivando os alunos a internalizarem atitudes éticas e sociais 

em seu cotidiano227. 

Zabala enfatiza que uma sequência didática deve ser flexível e adaptada às necessidades 

dos alunos, promovendo um aprendizado ativo e centrado no estudante. Ele acredita que as 

atividades devem ser significativas para os alunos, permitindo que eles se sintam protagonistas de 

seu próprio processo educativo. Essa abordagem integrada não apenas facilita a assimilação de 

conteúdos conceituais e o desenvolvimento de habilidades práticas, mas também fortalece a 

formação de atitudes e valores éticos. A integração desses três tipos de conteúdo em uma sequência 

didática promove uma aprendizagem completa e significativa, centrada nos processos de 

construção do conhecimento pelo aluno228. 

As reflexões de Zabala sobre sequências didáticas oferecem uma base sólida para 

professores que buscam estruturar suas aulas de forma a promover uma educação mais eficaz e 

 
227 Idem. 

228 Idem. 



142 
 

 
 

significativa. A articulação dos conteúdos conceituais, procedimentais e atitudinais em uma única 

abordagem permite uma formação integral dos alunos. Para essa pesquisa, Zabala será utilizado 

como o nosso guia na elaboração das sequências didáticas que visam concretizar as ambições que 

envolvem a EDH. 

Nossa sequência didática será voltada para alunos do 8o ano do Ensino Fundamental II e 

abordará o conteúdo da Revolução Francesa, em conformidade com as diretrizes da BNCC. Terá 

um enfoque especial na atual relevância de seus valores, como a liberdade de expressão, soberania 

popular e valorização da democracia, de acordo com os artigos 19 e 21 da Declaração Universal 

dos Direitos Humanos: 

Artigo 19: 

Todo indivíduo tem direito à liberdade de opinião e de expressão; este direito inclui 

a liberdade de, sem interferência, ter opiniões e de procurar, receber e transmitir 

informações e ideias por quaisquer meios e independentemente de fronteiras. 

Artigo 21: 

1. Toda pessoa tem o direito de tomar parte no governo de seu país, diretamente ou 

por intermédio de representantes livremente escolhidos.  

2. Toda pessoa tem igual direito de acesso ao serviço público do seu país. 

3. A vontade do povo será a base da autoridade do governo; esta vontade será 

expressa em eleições periódicas e legítimas, por sufrágio universal e igual e por voto 

secreto ou processo equivalente que assegure a liberdade de voto.229 
 

A sequência será organizada em nove aulas de uma hora cada, que não visam esgotar o 

tema, mas sim abrir possibilidades de articulação entre o ensino de História e a Educação em 

Direitos Humanos. Para possibilitar essa articulação, o objetivo das aulas não será apenas abordar 

o processo revolucionário, mas oferecer um caminho que permita aos alunos refletir sobre os 

valores que construíram esse processo e mobilizá-los para refletir sobre o tempo presente. Os 

valores revolucionários serão mobilizados para concretizar também uma visão mais complexa 

 
229 NAÇÕES UNIDAS. Declaração Universal dos Direitos Humanos. Unicef, [s. l.], [20--]. Disponível em: 

https://www.unicef.org/brazil/declaracao-universal-dos-direitos-humanos. Acesso em: 26 out. 2024. 



143 
 

 
 

sobre a nossa democracia, bem como fornecer uma reflexão sobre o papel dos alunos enquanto 

sujeito de direitos. 

Para vincular o conteúdo à EDH de forma mais efetiva, adotaremos as metodologias de 

Carbonari, Candau e Bittar, já exploradas anteriormente enquanto conteúdos atitudinais e 

procedimentais. Por fim, compreendemos que as sequências didáticas, idealmente, devem indicar 

momentos avaliativos de aprendizagem. Em nossa proposta, ficará a critério do docente definir 

qual aula e modalidade avaliativa seriam mais oportunas. Indicamos que os projetos das últimas 

aulas possam ser avaliados, bem como a produção textual que o sucede, porém, a estrutura das 

aulas também permite que os docentes possam se valer de avaliações mais tradicionais como 

provas, caso precisem. 

 

Aula 01 – A crise do Antigo Regime 

Conteúdos conceituais: 

● Identificar os três estados do Antigo Regime, bem como a desigualdade econômica e 

política entre eles. 

Conteúdos procedimentais: 

● Leitura de texto e seleção de informações. 

Conteúdos atitudinais: 

● Estabelecer conexões entre o passado e o presente. 

● Participação ativa. 

● Trabalho colaborativo. 

 

1º Momento – 5 Minutos 

 

O professor iniciará a aula recebendo os alunos e orientando-os a copiar a rotina a seguir 

em seus cadernos, que incluirá a data, o tema e as etapas da aula. A rotina permanecerá visível na 



144 
 

 
 

lousa até o final da aula, ajudando os alunos a acompanhar os diferentes momentos de forma clara. 

Essa prática organiza e orienta a turma, antecipando o que será realizado e destacando as 

expectativas do professor. 

Tema: Antigo Regime 

Etapas: 

● Discussão introdutória 

● Análise de caso (individual) 

● Análise de caso (grupo) 

● Discussão e registros de conclusão 

 

2º Momento – 15 Minutos 

Neste momento, o professor apresentará um caso do tempo presente para engajar os alunos 

nas discussões relacionadas ao tema da Revolução Francesa. O objetivo é provocar reflexões que 

conectem o tema histórico à realidade atual dos alunos, incentivando um olhar crítico sobre o 

presente com base no conhecimento histórico. Além disso, espera-se que os alunos utilizem suas 

próprias experiências para enriquecer a construção do saber em sala de aula. 

1. O professor deverá escrever no quadro ou projetar na lousa uma situação de insatisfação 

popular relacionada à gestão pública. 

Após uma breve explicação sobre a situação, o professor fará as seguintes perguntas aos 

alunos: 

o Vocês conhecem problemas semelhantes em seus bairros? 

o Como podemos agir para mudar a situação apresentada? 



145 
 

 
 

Em seguida, os alunos deverão responder às perguntas em seus cadernos. O professor 

chamará aleatoriamente alguns alunos para compartilhar suas respostas, registrando na lousa tanto 

os problemas mencionados quanto as propostas de ação sugeridas. Para a segunda pergunta, 

espera-se que os alunos sugiram soluções como: manifestações, votar em outro gestor, organizar 

abaixo-assinados, entre outras. 

2. Por fim, o professor pedirá aos alunos que levantem a mão para responder à pergunta: 

o Vocês estão satisfeitos com os serviços públicos oferecidos à população? (Sim 

ou não) 

O professor anotará na lousa a quantidade de alunos que responderam “sim” e “não”, com 

a intenção de retomar essa informação ao final da aula para uma reflexão mais aprofundada. 

 

3º Momento – 10 minutos 

O professor começará explicando aos alunos que, ao longo da História, as populações 

frequentemente enfrentaram problemas com seus representantes políticos. Em seguida, ele 

apresentará um exemplo específico: a França do século XVIII, durante o Antigo Regime. O 

professor fornecerá um breve contexto, destacando que, ao final do século XVIII, a França 

enfrentava uma crise econômica profunda, o que tornava as críticas políticas mais intensas. 

Para ilustrar essas questões, os alunos receberão um relato fictício de um indivíduo que 

viveu na França do século XVIII. A distribuição dos relatos será feita de forma a representar 

proporcionalmente a sociedade francesa da época. Portanto, a maioria dos alunos receberá o relato 

de Jacques, o camponês. Alguns alunos receberão o relato de Pierre, o burguês, enquanto poucos 

receberão os relatos de Louis, o nobre e Jean, o bispo. 



146 
 

 
 

Após lerem os relatos, os alunos deverão responder às seguintes perguntas em seus 

cadernos: 

● Qual é o nome do seu personagem? A qual grupo social ele pertence? 

● Quais são as principais queixas do seu personagem? 

● Como ele pode atuar politicamente para transformar a realidade em que vive? 

o Carta de Jacques, o Camponês 

“Caros, 

Sou Jacques, um camponês da zona rural da França. Minha vida tem sido marcada por lutas 

constantes para conseguir o que comer. As terras que cultivo são pequenas, e as colheitas 

recentes foram fracas. A crise econômica só tornou tudo mais difícil, pois os impostos são 

muito altos e, muitas vezes, eu e minha família mal temos o suficiente para sobreviver. 

O que mais dói é saber que, enquanto nós sofremos, os ricos continuam a viver no luxo. 

Não posso fazer nada para mudar essa situação, pois sou apenas um camponês sem voz ou 

poder. A revolta é grande entre nós, mas também há medo, pois sabemos que quem protesta 

demais é punido. Espero que vocês possam entender o que é viver sob tanto sofrimento e 

opressão. 

Com tristeza,  

Jacques” 

 

o Carta de Pierre, o Burguês/Comerciante 
“Prezados, 

Meu nome é Pierre, e sou um burguês, um comerciante em uma cidade francesa. As vendas 

caíram e, com menos dinheiro circulando, minha margem de lucro encolheu. Não posso 

negar que a vida é melhor para mim do que para muitos, mas sinto que não alcançarei todo 

o meu potencial enquanto as regras da política não me favorecerem. 

Sinto que nossa classe deveria ter mais voz nas decisões do governo, especialmente quando 

as políticas fiscais são tão desiguais, já que pagamos uma série de impostos. Não somos os 

mais ricos, mas trabalhamos duro e queremos ter mais poder para mudar as coisas. É essa 

luta por mais representatividade que alimenta a esperança de dias melhores. 

Com determinação, 

Pierre” 

 

o Carta de Louis, o Nobre 
“Estimados, 

Sou o Conde Louis, membro da nobreza. Minha vida, como vocês devem imaginar, é mais 

confortável do que a de muitos. Tenho propriedades e rendas, mas também não estou imune 

à crise. Apesar de não pagar impostos, as más colheitas reduziram meus ganhos e o custo 

de manter a vida na corte aumentou consideravelmente. Mesmo assim, continuo a viver em 

meio ao luxo. 

Aceitar reformas políticas que possam ameaçar nossos privilégios é um risco que poucos 

estão dispostos a correr. No entanto, sei que, se não fizermos algo, a crise pode se tornar 

ainda mais perigosa. Como devo agir? 

Atenciosamente, 



147 
 

 
 

Conde Louis”  

 

o Carta de Jean, o Bispo 
“Caros, 

Sou o Bispo Jean, um membro do alto clero na França. Enquanto muitos enfrentam 

dificuldades na crise econômica, minha vida permanece estável. Como bispo, tenho acesso 

a bons recursos, isenção de impostos e uma posição confortável dentro da sociedade. Vejo 

a crise com preocupação, mas ela não me afeta diretamente. 

Meu papel, acredito, é o de buscar conciliação e oferecer caridade aos mais necessitados. 

Contudo, reconheço que as desigualdades sociais estão se tornando insuportáveis para os 

mais pobres. A Igreja deve ser a ponte entre os que têm poder e os que não têm, mas 

também sei que muitos nos criticam por nossos privilégios. Tento, ao menos, usar minha 

influência para evitar o pior e encontrar soluções pacíficas. 

Com fé e responsabilidade,   

Bispo Jean”  

 

4º Momento – 15 minutos 

Após sistematizarem as informações dos seus próprios relatos, os alunos terão a 

oportunidade de conhecer os demais personagens. Para isso, o professor dará a seguinte instrução: 

“Na sociedade francesa do Antigo Regime, havia outros grupos sociais além do 

representado no seu relato. Nesta aula, selecionamos quatro personagens de diferentes grupos 

sociais. Vocês terão dez minutos para dialogar com seus colegas e preencher as informações sobre 

todos os personagens. Registrem essas informações em seus cadernos da mesma forma que fizeram 

para o seu personagem: 

● Quais são os outros personagens? A qual grupo social eles pertencem? 

● Quais são as principais queixas dos outros personagens? 

● Como os outros personagens atuam politicamente? 

Nesse momento, os alunos circularão pela sala e conversarão com os colegas para 

completar seus registros, trocando informações sobre os personagens dos outros grupos sociais. 

Para que o registro fique completo, é fundamental que eles interajam e construam conhecimento 

de forma colaborativa sobre os diferentes grupos que existiam no período. Após os dez minutos, 

os alunos retornarão aos seus lugares para continuar a atividade. 



148 
 

 
 

 

5º Momento – 15 minutos 

Neste momento, os alunos serão convidados a ir à lousa para responder às perguntas a 

seguir. Todos devem copiar as perguntas e as respostas fornecidas pelos colegas em seus cadernos. 

O professor acompanhará as respostas, corrigindo-as conforme os alunos concluírem. 

● Qual grupo possui as piores condições de vida no Antigo Regime? 

● Quais grupos não participam da política? 

● Quais grupos têm uma boa condição de vida no Antigo Regime? 

● Quais grupos podem atuar politicamente? 

● Quais grupos não pagam impostos? 

Essa atividade permitirá que todos compreendam melhor as dinâmicas sociais do Antigo 

Regime, identificando as desigualdades e o papel de cada grupo na sociedade daquela época. 

 

Lição de Casa 

Como lição de casa, o professor retomará a discussão inicial propondo a seguinte pergunta: 

“No início da aula, vocês sugeriram algumas ações para melhorar os problemas do seu 

bairro, como abaixo-assinados, manifestações ou votar em outros candidatos. Diante da situação 

enfrentada pelos camponeses no Antigo Regime, qual dessas ações vocês acreditam que eles 

tomaram? Justifique sua resposta.” 

Essa atividade estimula uma reflexão crítica sobre as estratégias de resistência utilizadas 

pelos camponeses, conectando-as às propostas feitas pelos alunos para os problemas atuais. 

 

Aula 02 – A crise do Antigo Regime 

Conteúdos conceituais: 



149 
 

 
 

● Explicar os três estados do Antigo Regime, bem como a desigualdade econômica e política 

entre eles. 

● Explicar a dinâmica da monarquia absolutista. 

Conteúdos procedimentais: 

● Registros a partir de exposição oral. 

● Análise de fonte histórica. 

Conteúdos atitudinais: 

● Trabalho colaborativo. 

● Participação ativa. 

 

1º Momento – 5 Minutos 

Para ritualizar o começo de aula, novamente os alunos copiarão a rotina e o professor 

compartilhará as etapas de aprendizagem com os estudantes: 

Tema: Antigo Regime 

Etapas: 

● Análise de fonte histórica (individual). 

● Análise de fonte histórica (em duplas). 

● Correção e exposição. 

● Socialização da lição de casa. 

 

2º Momento – 10 Minutos 

Para retomar os conteúdos abordados na aula anterior, cada aluno receberá uma cópia da charge a 

seguir. A análise da imagem e de sua legenda permitirá que os alunos se aproximem do trabalho 

do historiador, que constrói seu conhecimento sobre diferentes sociedades por meio de fontes 

históricas. O professor destacará que essa charge é um documento histórico do período do Antigo 

Regime, ao contrário das cartas da aula anterior, que eram fictícias. 



150 
 

 
 

Os alunos deverão identificar os grupos sociais representados na imagem, relacionando-os 

aos grupos já estudados: camponeses, burgueses, clero ou nobres, e justificar suas escolhas. O 

professor corrigirá essa atividade brevemente, redigindo um gabarito na lousa. 

 

3º Momento – 15 Minutos 

Em duplas, os alunos realizarão uma análise mais aprofundada da imagem fornecida, com 

o objetivo de formular uma hipótese para a seguinte questão: “Qual é a crítica feita pelo autor da 

charge à sociedade do Antigo Regime?”. 

A correção dessa atividade será feita de forma dialogada, com o professor convidando 

algumas duplas a compartilharem suas respostas. A partir das contribuições dos alunos, será 

construída uma resposta coletiva, que será registrada na lousa. 

 

4º Momento – 25 Minutos 

Neste momento, o professor fará uma exposição explicando que os grupos sociais 

identificados na aula anterior estavam organizados nos Três Estados, cada um com seus direitos e 

deveres na política daquela época, bem como com composições sociais radicalmente distintas. Ele 

apresentará a estrutura política da sociedade, destacando seu caráter de monarquia absolutista e os 

grupos que desfrutavam de privilégios nesse sistema. Por fim, o professor explicará que, no final 

do século XVIII, a França entrou em uma crise que intensificou o questionamento sobre essa 

organização política, sobretudo dos membros do Terceiro Estado. Os alunos serão instigados a 

realizarem registros ao longo de toda essa etapa. 

 

5º Momento – 5 Minutos 



151 
 

 
 

Neste momento, o professor retomará a pergunta da lição de casa e pedirá a um aluno que 

compartilhe sua resposta. Em seguida, os demais alunos levantarão a mão para indicar se 

concordam ou não com a hipótese apresentada. O professor registrará as respostas por meio de 

uma fotografia, para retomá-las na próxima aula. O objetivo é que todos compreendam que, diante 

das circunstâncias, os camponeses provavelmente optariam por manifestações como forma de 

resistência. 

 

Lição de Casa 

A lição de casa terá como objetivos solidificar os conteúdos conceituais. O aluno deverá 

ler o capítulo sobre o tema do Antigo Regime do livro didático e redigir as palavras-chave ou 

poderá fazer um quiz online realizado pelo professor em uma das inúmeras plataformas disponíveis 

(Quizizz, Quizlet, Mentimeter, GoConqr e Kahoot, por exemplo). 

 

Aula 03 – A crise do Antigo Regime 

Conteúdos conceituais: 

● Explicar a dinâmica da monarquia absolutista. 

● Diferenciar a monarquia absolutista da democracia representativa. 

● Explicar o conceito de soberania popular. 

● Apresentar a Assembleia dos Estados Gerais. 

Conteúdos procedimentais: 

● Pesquisa em buscador. 

● Leitura de texto e seleção de informações. 

Conteúdos atitudinais: 

● Estabelecer conexões entre o passado e o presente. 

● Trabalho colaborativo. 

● Participação ativa. 

 



152 
 

 
 

1º Momento – 5 Minutos 

Para ritualizar o começo de aula, novamente os alunos copiarão a rotina e o professor 

compartilhará as etapas de aprendizagem com os estudantes: 

Tema: Antigo Regime 

Etapas: 

● Pesquisa e reflexão em duplas. 

● Discussão coletiva. 

● Leitura e registros. 

● Registro de conclusão. 

 

1º Momento – 15 Minutos 

Os alunos serão organizados em duplas para comparar a monarquia absolutista do Antigo 

Regime com o sistema político atual, uma democracia representativa. Para realizar essa 

comparação, poderão utilizar buscadores em seus celulares (Google, Yahoo etc.) ou contar com 

uma pesquisa prévia feita antes da aula. A ideia é que esse momento também sirva como uma 

retomada do conteúdo em duplas, na medida em que eles deverão recorrer aos seus registros da 

aula anterior para completar os dados referentes à monarquia absolutista. Eles deverão criar uma 

tabela no caderno para comparar os dois sistemas, conforme o modelo abaixo, considerando o 

nível federal do poder executivo: 

 

 Monarquia absolutista francesa Democracia representativa brasileira 

Principal Cargo   



153 
 

 
 

Duração do 

mandato 

  

Quem elege   

Quem auxilia no 

governo 

  

 

Após a pesquisa, as duplas responderão à seguinte pergunta: “Qual forma de governo pode 

resolver os problemas de todos os cidadãos de maneira mais eficaz? Justifique sua resposta.”. 

 

3º Momento – 20 Minutos 

O professor convidará diferentes alunos para completarem juntos a tabela na lousa, 

corrigindo as informações conforme necessário. Em seguida, outros alunos serão chamados para 

compartilhar as reflexões feitas em duplas na etapa anterior. Nesse momento, o professor 

apresentará o conceito de soberania popular, explicando que ele deve ser registrado pelos alunos. 

Será destacado que a busca por soberania popular no contexto francês foi inspirada nas ideias de 

filósofos iluministas, apropriadas pelos críticos da monarquia absoluta para propor um governo 

mais representativo. Os alunos deverão registrar essas informações em seus cadernos. Por fim, o 

professor explicará que, diante das críticas à monarquia absoluta intensificadas pela crise 

econômica, o rei Luís XVI convocou a Assembleia dos Estados Gerais, um órgão representativo 

da época. 

 

4º Momento – 10 Minutos 



154 
 

 
 

Os alunos deverão ler um texto sobre a dinâmica da Assembleia dos Estados Gerais, 

disponível no livro didático ou fornecido pelo professor. Após a leitura, deverão fazer um registro 

síntese em seus cadernos, resumindo o funcionamento desse espaço. 

 

5º Momento – 10 Minutos 

Ao final da aula, o professor perguntará aos alunos se consideram que a Assembleia dos 

Estados Gerais respeitava a noção de soberania popular explicada anteriormente. Os alunos 

deverão votar levantando as mãos, indicando “sim” ou “não”. Em seguida, o professor escolherá 

um aluno que votou “não" para justificar sua resposta. Caso a justificativa esteja correta, o 

professor registrará a participação do aluno na lousa e orientará os demais a copiarem o registro. 

 

Aula 04 – A Revolução Francesa 

Conteúdos conceituais: 

● Explicar o conceito de soberania popular. 

● Explicar a dinâmica da Assembleia dos Estados Gerais. 

● Explicar a crítica política realizada ao Antigo Regime. 

● Explicar a relação entre a crise política e econômica do Antigo Regime e a Revolução 

Francesa. 

Conteúdos procedimentais: 

● Registros a partir de exposição oral. 

Conteúdos atitudinais: 

● Participação consultiva. 

 

1º Momento – 5 Minutos 



155 
 

 
 

Para ritualizar o começo de aula, novamente os alunos copiarão a rotina e o professor compartilhará 

as etapas de aprendizagem com os estudantes: 

Tema: Revolução Francesa 

Etapas: 

● Retomada e discussão coletiva; 

● Momento expositivo; 

2º Momento – 25 Minutos 

O professor iniciará a aula provocando os alunos a retomarem seus registros da primeira 

aula sobre o Antigo Regime. Em seguida, pedirá para que aqueles que receberam os papéis de 

burguês e camponês levantem as mãos. Ele, então, destacará que, apesar de representarem a 

maioria da sala, esses alunos têm a mesma quantidade de votos que aqueles com a mão abaixada, 

refletindo uma das principais críticas feitas pelo Terceiro Estado no Antigo Regime. 

Depois, o professor solicitará que todos se coloquem no lugar do Terceiro Estado e, em 

uma folha separada, escrevam queixas sobre a situação econômica da época, além de pedidos de 

reforma na Assembleia dos Estados Gerais para atender à soberania popular. Os pedidos serão 

depositados em uma caixa. 

Em um segundo momento, o professor sorteará alguns dos pedidos de reforma para leitura 

e discussão. Os alunos deverão avaliar se acreditam que as propostas seriam aceitas ou rejeitadas. 

Como as propostas do Terceiro Estado não foram acatadas, o professor ressaltará que isso 

levou à revolta, tal como inferido pelos alunos na segunda aula. Para reforçar esse ponto, ele pode 

mostrar a foto registrada da manifestação dos alunos durante na Aula 02. 

 

3º Momento – 30 Minutos 



156 
 

 
 

O professor fará uma exposição sobre a convocação da Assembleia dos Estados Gerais, os 

impasses que surgiram e a eclosão da Revolução Francesa, culminando na tomada da Bastilha. 

Durante a apresentação, o professor destacará as ideias iluministas que circularam na época e que 

foram apropriadas pelos revolucionários, ajudando-os a guiar e construir suas ações contra o 

regime absolutista. Serão enfatizados três conceitos principais: soberania popular, divisão em 

três poderes e governo representativo. Os alunos deverão fazer anotações sobre esses conceitos 

e os eventos que levaram ao início da Revolução Francesa. 

 

Lição de Casa 

A lição de casa terá como objetivos solidificar os conteúdos conceituais. O aluno deverá 

ler o capítulo sobre o tema do Revolução Francesa do livro didático e redigir as palavras-chave ou 

poderá fazer um quiz online realizado pelo professor em uma das inúmeras plataformas disponíveis 

(Quizizz, Quizlet, Mentimeter, GoConqr e Kahoot, por exemplo). 

Aula 05 – A Revolução Francesa 

Conteúdos conceituais: 

● Explicar a crítica política realizada ao Antigo Regime. 

● Explicar as propostas políticas realizadas pelos revolucionários. 

● Explicar a Declaração dos Direitos do Homem e do Cidadão. 

● Explicar a relação entre as propostas políticas da Revolução Francesa e a Democracia 

Brasileira. 

Conteúdos procedimentais: 

● Análise de fonte histórica. 

● Registro a partir de exposição oral. 

● Pesquisa em buscador. 

Conteúdos atitudinais: 

● Estabelecer conexões entre o passado e o presente. 



157 
 

 
 

● Trabalho colaborativo. 

● Participação ativa. 

 

1º Momento – 3 Minutos 

Para ritualizar o começo de aula, novamente os alunos copiarão a rotina e o professor 

compartilhará as etapas de aprendizagem com os estudantes: 

Tema: Revolução Francesa 

Etapas: 

● Nuvem de ideias; 

● Análise de fonte histórica em duplas; 

● Discussão coletiva e registros. 

●  

2º Momento – 7 Minutos 

O professor solicitará que os alunos releiam os registros feitos na aula anterior. Em seguida, 

perguntará: “Qual das ideias discutidas na última aula ainda tem impacto na política brasileira?”. 

As respostas dos alunos serão registradas pelo professor na lousa em forma de uma nuvem de 

ideias, que todos deverão copiar em seus cadernos. 

 

3º Momento – 20 Minutos 

O professor informará aos alunos que eles irão verificar suas respostas anteriores por meio 

da análise de uma fonte histórica. Ele apresentará o documento da Declaração dos Direitos do 

Homem e do Cidadão, destacando sua importância como guia para os revolucionários franceses e 

como inspiração para documentos fundamentais, como a Declaração Universal dos Direitos 

Humanos. Os alunos deverão registrar essas informações iniciais sobre a Declaração de 1789. 



158 
 

 
 

Em seguida, os alunos receberão uma cópia do documento e, em duplas, grifarão os artigos 

que ainda consideram relevantes para a democracia brasileira. Os 17 artigos da Declaração serão 

divididos em quatro grupos, que serão distribuídos de forma aleatória entre as duplas alunos. Dessa 

forma, a análise seja mais aprofundada e cada dupla se concentrará em artigos específicos, 

tornando a atividade menos cansativa e mais analítica. 

Nos cadernos, os alunos deverão justificar por que esses artigos ainda têm impacto na 

atualidade. O professor deverá ter uma postura ativa, pois se trata de um documento jurídico 

complexo, exigindo atenção especial às dúvidas dos alunos para garantir uma compreensão 

adequada. 

 

3º Momento – 30 Minutos 

O professor convidará um representante de cada dupla para apresentar o bloco de artigos 

que analisaram. Esses representantes irão se reunir à frente da turma para compartilhar suas 

reflexões com o restante da classe. A ideia é que os representantes se complementem durante a 

apresentação e, se um ponto já tiver sido abordado por outro colega, evitem repetir o mesmo 

argumento. 

Como a Declaração foi dividida em quatro blocos, com cerca de quatro artigos por grupo, 

cada grupo terá de 5 a 6 minutos para apresentar suas reflexões à turma. O professor desempenhará 

um papel ativo durante essas apresentações, qualificando as análises dos alunos e indicando os 

registros que deverão ser feitos por todos. 

Ao final da aula, o professor dará destaque ao artigo 16 da Declaração, que afirma: 

“Qualquer sociedade em que não esteja assegurada a garantia dos direitos, nem estabelecida a 



159 
 

 
 

separação dos poderes não tem Constituição”. Esse artigo será o foco da lição de casa, que deverá 

ser realizada para a próxima aula. 

 

Lição de Casa 

Os alunos deverão realizar uma pesquisa sobre a divisão em Três Poderes, conforme 

previsto no Artigo 16 da Declaração dos Direitos do Homem e do Cidadão. Eles deverão 

responder às seguintes questões: 

● Quais são os poderes previstos nessa divisão? 

● Qual é a função de cada um deles? 

● Qual é a diferença entre essa divisão e o sistema de governo na monarquia absolutista? 

Os alunos deverão registrar suas reflexões no caderno e trazê-las para a próxima aula, pois 

serão essenciais para as discussões subsequentes. 

 

Aula 06 – A Revolução Francesa 

Conteúdos conceituais: 

● Explicar a crítica política realizada ao Antigo Regime. 

● Explicar as propostas políticas realizadas pelos revolucionários. 

● Explicar a Declaração dos Direitos do Homem e do Cidadão. 

● Explicar a relação entre as propostas políticas da Revolução Francesa e a Democracia 

Brasileira. 

Conteúdos procedimentais: 

● Registros a partir de exposição oral. 

Conteúdos atitudinais: 

● Estabelecer conexões entre o passado e o presente. 

● Trabalho colaborativo. 

● Participação ativa. 



160 
 

 
 

● Participação consultiva. 

 

1º Momento – 5 minutos 

Para ritualizar o começo de aula, novamente os alunos copiarão a rotina e o professor 

compartilhará as etapas de aprendizagem com os estudantes: 

Tema: Revolução Francesa 

Etapas: 

● Correção da Lição de Casa. 

● Momento expositivo. 

● Atividade em grupos. 

2º Momento – 15 minutos 

O professor convidará diferentes alunos para corrigirem a lição de casa. À medida que os 

alunos compartilham suas respostas, o professor registrará as informações na lousa, criando um 

gabarito consolidado para todos copiarem. 

3º Momento – 20 minutos 

O professor conduzirá uma exposição sobre a divisão em Três Poderes, abordando a origem 

dessa ideia proposta por Montesquieu, sua adoção pelos revolucionários franceses e como ela se 

opunha à dinâmica absolutista. Em seguida, ele explicará como essa divisão se manifesta na 

política brasileira atual. 

O professor destacará que, por ser um país de dimensões continentais, o Brasil organiza os 

Três Poderes em diferentes esferas: federal, estadual e municipal, especialmente no caso do 

Legislativo e do Executivo. Durante a explicação, serão apresentados os principais cargos em cada 

uma dessas esferas, enfatizando que todos dependem do voto popular, o que reforça o princípio da 



161 
 

 
 

soberania do povo e consolida a democracia representativa. Os alunos deverão fazer registros em 

seus cadernos ao longo da exposição. 

 

4º Momento – 20 minutos 

 Nesta aula, será iniciado um projeto sobre soberania popular e democracia representativa. O 

professor apresentará três áreas de atuação de políticas públicas nas quais os representantes 

políticos devem se engajar: 

1. Educação 

2. Cultura 

3. Ciência e Tecnologia 

A proposta é que os alunos se imaginem como candidatos a prefeitos e escolham uma 

dessas áreas para desenvolver uma proposta de políticas públicas. Em seguida, os alunos deverão 

identificar colegas com interesses semelhantes, formando quartetos para dar continuidade ao 

projeto nas próximas aulas em um projeto intitulado “Cultura cidadã”. 

 

Aula 07, 08 e 09 – A Revolução Francesa 

Conteúdos conceituais: 

● Explicar a relação entre as propostas políticas da Revolução Francesa e a Democracia 

Brasileira. 

● Explicar a função do Poder executivo. 

Conteúdos procedimentais: 

● Leitura de texto e seleção de informações. 

Conteúdos atitudinais: 

● Estabelecer conexões entre o passado e o presente. 



162 
 

 
 

● Trabalho colaborativo. 

● Participação consultiva. 

● Participação decisória. 

As etapas de trabalho a seguir podem ser adaptadas pelos docentes conforme o tempo que 

considerarem adequado, com o objetivo de serem concluídas em até três aulas. Recomenda-se, 

sempre que possível, o envolvimento de professores de outras disciplinas para enriquecer o projeto 

e oferecer suporte adicional aos alunos. Além disso, incentiva-se que os alunos analisem materiais 

de campanhas municipais e dialoguem com lideranças políticas locais, buscando a implementação 

prática de seus projetos. 

 

1º Momento 

Pesquisa e Desenvolvimento das Propostas 

● Cada grupo realizará uma pesquisa para identificar desafios e oportunidades na área 

escolhida, considerando o contexto da cidade em que vivem. 

● Os grupos começarão a esboçar propostas de políticas públicas, descrevendo objetivos, 

estratégias e possíveis impactos das suas ações. 

● O professor atuará como um mediador, orientando os grupos e esclarecendo dúvidas para 

garantir que as propostas estejam coerentes e viáveis. Nessa etapa, se possível, a 

comunidade escolar (professores, funcionários e familiares) e lideranças locais poderão 

comparecer as aulas para fornecer auxílio para a elaboração das propostas dos alunos. Além 

disso, os alunos poderão consultar propostas de candidatos à prefeitura de suas cidades, 

buscando inspiração para seus projetos. 

 

2º Momento  



163 
 

 
 

Elaboração das Propostas Finais 

● Os grupos finalizarão suas propostas, detalhando os aspectos centrais, como: 

o Problema identificado. 

o Objetivos da política pública. 

o Estratégias de implementação. 

o Resultados esperados. 

● As propostas devem ser preparadas de forma clara e objetiva, prontas para serem 

apresentadas aos colegas. Os alunos poderão realizar um infográfico, um cartaz ou um 

panfleto sobre as suas propostas. 

 

3º Momento 

Apresentação das Propostas 

● Cada grupo apresentará sua proposta para o restante da turma. 

● As apresentações deverão incluir uma explicação sobre a escolha da área e a justificativa 

das políticas propostas, com destaque para os benefícios sociais e impactos positivos 

previstos. 

 

4º Momento 

Debate e Votação 

● Após todas as apresentações, haverá um debate aberto, durante o qual os alunos poderão 

fazer perguntas e sugerir melhorias nas propostas dos colegas. 

● Em seguida, será realizada uma votação, durante a qual cada aluno escolherá de forma 

secreta escolherá a proposta que considera mais eficaz para atender as demandas da cidade. 



164 
 

 
 

 

5º Momento 

Análise e Reflexão Final 

● O professor orientará uma discussão final, destacando a importância do processo 

participativo e da criação de propostas que visem atender às demandas da população em 

uma democracia. O professor destacará que o sistema político que experenciamos 

atualmente é fruto de muitas lutas históricas, tal qual a Revolução Francesa. 

● Os alunos refletirão sobre o aprendizado adquirido ao longo do projeto, registrando as 

percepções sobre o exercício da cidadania ativa e da representatividade política. Eles 

deverão elaborar um texto que contemple os seguintes aspectos: 

o O que é uma democracia representativa? Qual a sua relação com a soberania popular? 

o Como a Revolução Francesa dialoga com a democracia brasileira? 

o Como o projeto “Cultura Cidadã” ampliou as suas visões sobre a nossa democracia? 

 

6º Momento 

Premiação Simbólica 

● A proposta mais votada pode receber um reconhecimento simbólico, como um “Prefeito 

da série”, para reforçar o engajamento dos alunos. 



165 
 

 
 

Considerações finais 

A sequência didática apresentada acima compreende nove aulas e utiliza estratégias 

pedagógicas que promovem diferentes níveis de participação como as propostas por Carbonari. 

Ela também adota metodologias ativas que incentivam pausas reflexivas e críticas sobre a realidade 

dos alunos, como destacado por Candau. Além disso, faz uso de múltiplas linguagens e formas de 

expressão para sensibilizá-los, conforme mencionado por Bittar. Todas essas abordagens têm 

como objetivo central solidificar a EDH. 

A sequência também busca desenvolver a consciência histórica, criando conexões entre o 

passado e a vida prática dos alunos. Para isso, organiza o aprendizado em três etapas: a) 

experimentar o tempo passado; b) interpretá-lo como história; c) usá-lo para dar sentido à vida 

cotidiana, tal como abordado por Cerri e Rüsen. Assim, o conhecimento histórico não se reduz a 

uma ferramenta para concretizar a EDH, mas ambos caminham juntos, na medida em que o 

professor busca formar a consciência histórica dos alunos por meio de uma intervenção humanista 

que os permite reconhecerem-se como cidadãos. 

A sequência também considera o aluno como um sujeito ativo no espaço escolar, conforme 

proposto por Roger Félix de Menezes e Rodrigo Teixeira. Os alunos compartilham suas 

percepções sobre a realidade e o conteúdo, mobilizando os saberes adquiridos em sala para se 

tornarem agentes de transformação social. 

Na aula 01, o ponto de partida é a percepção dos alunos sobre os problemas de sua 

realidade, conectando essa experiência com aqueles enfrentados ao longo da crise econômica no 

Antigo Regime. Essa conexão entre passado e presente é reforçada na lição de casa. O ponto de 

destaque dessa aula, porém, é a interação entre os alunos para aprofundar a compreensão das 

desigualdades sociais do Antigo Regime, na medida em que eles só compreenderão essa sociedade 



166 
 

 
 

se dialogarem uns com os outros. O suporte de aula é um texto fictício, mas baseado em 

conhecimentos históricos, promovendo a identificação dos alunos com os personagens por meio 

do gênero relato, aproximando-os das experiências daqueles sujeitos históricos. 

A aula 02 foi marcada por metodologias ativas, especialmente durante a análise em duplas 

de uma charge histórica, aproximando os alunos do ofício do historiador. Essa atividade prática de 

investigação histórica consolidou o entendimento sobre a Revolução Francesa, promovendo uma 

análise crítica das fontes visuais do passado. O foco esteve nos conceitos da disciplina, como 

Antigo Regime, sociedade estamental, Estado, absolutismo, desigualdade e representatividade, 

permitindo que os alunos experimentassem o passado em suas especificidades. 

Na aula 03, o destaque foi a conexão mais aprofundada entre o passado e o presente, ao 

comparar a monarquia absolutista com a democracia representativa. A mediação do professor 

legitimou os conhecimentos dos alunos, facilitando o aprendizado colaborativo e ampliando a 

compreensão das estruturas de poder e da EDH, pois a democracia representativa foi valorizada 

sendo vista como a mais eficaz para solucionar os problemas dos sujeitos de uma determinada 

sociedade. 

A aula 04 foi caracterizada pela participação consultiva, na qual os alunos expressaram 

suas opiniões sobre as propostas do Terceiro Estado durante a Revolução Francesa. Enquanto, nas 

aulas anteriores, os alunos participaram de maneira ativa, colaborando com a construção do 

conhecimento, nesta, eles desenvolveram propostas para resolver as questões de representatividade 

política da Assembleia dos Estados Gerais, visando uma sociedade mais justa. Essa abordagem 

incentivou a construção conjunta do conhecimento e reflexões críticas sobre a cidadania ativa na 

democracia, em consonância com a EDH. 



167 
 

 
 

Na aula 05, o foco foi o aprofundamento da consciência histórica e da EDH por meio da 

análise da Declaração dos Direitos do Homem e do Cidadão. A atividade em duplas reforçou a 

participação cooperativa, enquanto a discussão dos artigos permitiu estabelecer conexões com a 

política brasileira contemporânea, valorizando a cidadania ativa. 

A aula 06 integrou a EDH ao explorar conceitos como soberania popular, divisão em Três 

Poderes e democracia representativa. Os alunos foram incentivados a participar de forma 

consultiva ao desenvolver propostas de políticas públicas, simulando o papel de candidatos. Isso 

ampliou a compreensão do sistema democrático, ressaltando a importância do voto e da 

representatividade. 

O projeto “Cultura Cidadã”, que conclui a sequência, reforçou a prática de cidadania ativa 

ao permitir que os alunos criassem políticas públicas. Essa experiência prática de EDH incentivou 

o planejamento, a responsabilidade social e o respeito à diversidade de opiniões, elementos 

essenciais para uma educação transformadora e democrática. Nessa etapa, os alunos passaram da 

participação consultiva para a participação decisória, tomando decisões comprometidas e 

conscientes das possíveis consequências na construção de uma sociedade mais justa. 

Cada minuto da sequência didática possui uma intencionalidade, e o cálculo do tempo não 

é apenas uma ferramenta de controle, mas uma maneira de oportunizar os momentos da aula. A 

ideia é que os alunos tenham dimensão desse tempo e busquem se autorregular para priorizar a 

conclusão das atividades. Todos os momentos propostos na sequência podem durar mais ou menos, 

a depender das intenções do docente. Além disso, algumas atividades podem ser suprimidas da 

sequência didática, caso se julgue necessário. 

A escolha cotidiana do trabalho em grupo não é aleatória: para que os alunos solidifiquem 

o valor do respeito à diferença, eles devem experimentá-lo, os alunos apenas aprendem os 



168 
 

 
 

conteúdos que experenciam. É essencial que o aluno trabalhe com colegas que possam ter opiniões 

diferentes, oferecendo novas perspectivas sobre um determinado assunto. O professor deve atuar 

como mediador em situações de conflito, incentivando os alunos a buscarem soluções consensuais, 

sem recorrer a imposições ou agressões para validar suas opiniões. 

Em cada aula, os alunos serão incentivados a realizar registros em seus cadernos. Isso 

permite que reconheçam o percurso das aulas e se sintam mais seguros ao estudar individualmente. 

Além disso, esses registros podem ser consultados pelo professor para verificar se os alunos estão 

compreendendo as reflexões propostas em aula. O professor também deve documentar as 

participações dos alunos com frequência, coletando evidências das etapas de aprendizagem por 

meio de fotografias. Nesse processo, o professor atua como investigador, recolhendo indícios de 

que suas intenções pedagógicas estão sendo construídas com os alunos. 

É importante destacar que a construção de conhecimentos em EDH não se realiza em uma 

única aula. Foram necessários nove encontros para que os alunos pudessem integrar os conteúdos 

disciplinares a temas de cidadania, demonstrando que a formação cidadã exige tempo. Esta 

sequência reforça essa necessidade. A pesquisa também evidencia que o ensino não pode ser 

reduzido a uma lista de conteúdos fixos. O professor precisa de autonomia para priorizar temas 

que julgar essenciais, consolidando tanto os conhecimentos da disciplina quanto aqueles voltados 

para a vida em sociedade. Assim, embora alguns conteúdos não sejam abordados, os que forem 

terão um papel significativo na formação dos alunos. 

Observa-se que as nove aulas abordadas não contemplam todas as ambições da EDH, mas 

apenas alguns de seus objetivos. Durante a sequência, foram destacados aspectos como a 

democracia representativa, a soberania popular por meio do voto e a estrutura de um governo 

equilibrado, dividido em Três Poderes. No entanto, a democracia vai além do voto e das questões 



169 
 

 
 

institucionais, abrangendo esferas mais amplas de participação da sociedade civil e da expressão 

cidadã. Uma cultura verdadeiramente democrática requer respeito a todos, não permitindo 

discursos de ódio ou ataques a minorias, por exemplo. Esses aspectos podem ser desenvolvidos 

em outras aulas e disciplinas, visto que a EDH possui um escopo amplo de temas. Reafirma-se, 

portanto, que é impossível esgotar a EDH em uma única disciplina ou processo de ensino. Ela deve 

ser um eixo orientador para todos os docentes, integrando-se ao projeto pedagógico escolar de 

forma abrangente. 

Esta pesquisa buscou revelar o potencial da disciplina de História na formação de alunos 

que se reconheçam como sujeitos de transformação, comprometidos com uma sociedade mais 

justa. No entanto, para que projetos como este possam florescer, não basta oferecer uma formação 

sobre o tema ou reafirmar os objetivos humanistas em documentos oficiais. É essencial construir 

uma cultura que valorize a autonomia e o ofício do professor, proporcionando-lhe tempo, 

condições adequadas de trabalho e, acima de tudo, respeito. O professor precisa ser visto não como 

um doutrinador, mas como um agente de mudança, capaz de trazer à sala de aula temas 

fundamentais para a convivência cidadã. A verdadeira mudança exige uma aposta mais profunda: 

professores empoderados e confiantes, capazes de cultivar em seus alunos a essência de uma 

cultura de direitos. 



170 
 

 
 

Referências 

ABUD, K. M. Formação da consciência histórica: um lugar para a didática da História. Ponta de 

Lança, São Cristóvão, v. 17, n. 32, p. 13-22, 2023. 

AFONSO, M. L. M.; ABADE, F. L. Jogos para pensar: educação em direitos humanos e 

formação para a cidadania. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2013. 

ALMEIDA, D. A. As concepções de História na atual Base Nacional Comum Curricular. In: 

ALMEIDA, D. A. Ensino de História: histórias, memórias, perspectivas e interfaces. São Paulo: 

Editora Científica, 2021. p. 247-258. 

ANDRADE, M. É a educação um direito humano? Por quê? In: CANDAU, V. M.; SCAVINO, 

Suzana. Educação em Direitos Humanos. Petrópolis: DP e Alli Editora, 2008. p. 52-63. 

ANDREOPOULOS, G. Educação em direitos humanos no contexto pós-Guerra Fria. In: 

CLAUDE, R.; ANDREOPOULOS, G. Educação em direitos humanos para o século XXI. São 

Paulo: EdUSP; Núcleo de Estudos da Violência, 2007. p. 45-60. 

ANPUH. Nota sobre a segunda versão da BNCC. Anpuh, São Paulo, 2015. Disponível em: 

https://anpuh.org.br/index.php/2015-01-20-00-01-55/noticias2/diversas/item/3574-nota-sobre-a-

segunda-versao-da-bncc. Acesso em: 2 set. 2024. 

ARAUJO, C. M. Formando sujeitos: as alianças entre o ensino de História e a educação em 

direitos humanos. 2006. Dissertação (Mestrado em Educação) – Pontifícia Universidade Católica 

do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2006. 

ARAUJO, C. M. Alianças entre o PNEDH e o ensino de História: concepções docentes sobre as 

relações entre educação e direitos humanos. Educação, Porto Alegre, v. 36, n. 1, p. 67-73, 2013. 

BAXI, U. Educação em direitos humanos: promessa para o próximo milênio? In: CLAUDE, R.; 

ANDREOPOULOS, G. Educação em direitos humanos para o século XXI. São Paulo: EdUSP; 

Núcleo de Estudos da Violência, 2007. p. 227-246. 

BITTAR, E. C. B. Educação e Metodologia para os Direitos Humanos: cultura democrática, 

autonomia e ensino jurídico. In: DIAS, A. A.; FEITOSA, M. L. P. A. M.; FERREIRA, L. F. G.; 



171 
 

 
 

SILVEIRA, R. M. G.; ZENAIDE, M. N T. (org.). Educação em Direitos Humanos: fundamentos 

teórico-metodológicos. João Pessoa: Editora Universitária, 2007. v. 1, p. 313-334. 

BITTENCOURT, C. F. Capitalismo e cidadania nas atuais propostas curriculares de História. In: 

BITTENCOURT, C. F. (org.). O saber histórico na sala de aula. São Paulo: Contexto Ed, 1997. 

p. 11-27. 

BITTENCOURT, C. F. Ensino de História: fundamentos e métodos. 2. ed. São Paulo: Cortez, 

2008. 

BITTENCOURT, C. F. Reflexões sobre o ensino de História. Estudos Avançados, São Paulo, 

v. 32, n. 93, p. 127-149, 2018. 

BOBBIO, N. A era dos direitos. Rio de Janeiro: Campus, 1992. 

BRANCO, E. P. et al. BNCC: a quem interessa o ensino de competências e habilidades? Debates 

em Educação, Maceió, v. 11, n. 25, p. 155-171, 2019. 

BRASIL. Plano Nacional de Educação em Direitos Humanos. Brasília, DF: Secretaria Especial 

dos Direitos Humanos; Ministério da Educação; Unesco, 2006. 

BRASIL. Educação em direitos humanos: diretrizes nacionais. Brasília, DF: Secretaria Nacional 

de Promoção e Defesa dos Direitos Humanos, 2013. 

BRASIL. Base Nacional Comum Curricular. Brasília, DF: Ministério da Educação, 2015. 

BRASIL. Base Nacional Comum Curricular (BNCC): educação é a base. Brasília, DF: 

Ministério da Educação, 2017. 

BORTOLINI, R. W.; NUNES, C. A Paideia grega: aproximações teóricas sobre o ideal de 

formação do homem grego. Filosofia e Educação, Campinas, v. 10, n. 1, p. 21-36, 2018. 

CAIMI, F. A História na Base Nacional Comum Curricular: pluralismo de ideias ou guerra de 

narrativas? Revista do Lhiste, Porto Alegre, v. 4, n. 3, p. 86-92, 2016. 



172 
 

 
 

CAIMI, F. E. Se me der um grito, não calo, se mandar calar, mais eu falo a BNCC, suas muitas 

vozes e (im)posições. In: PINTO JÚNIOR, A.; SILVA, F. D. O.; SEAL, A. V. C. S. A BNCC de 

História: entre prescrições e práticas. Recife: EDUPE, 2022. p. 12-31. 

CANDAU, V. M. F.; SACAVINO, S. B. Educação em direitos humanos e formação de 

educadores. Educação, Porto Alegre, v. 36, n. 1, p. 59-66, 2013. 

CANDAU, V. M. Educação em direitos humanos e formação de professores. In: CANDAU, V. 

M.; SCAVINO, S. Educação em direitos humanos. Petrópolis: DP e Alli Editora, 2008. p. 73-

92. 

CANDAU, V. M. F. Educação em Direitos Humanos: questões pedagógicas. In: SCHILLING, F. 

I. O direito à educação: um longo caminho. Educação e metodologia para os direitos humanos. 

São Paulo: Quartier Latin, 2008. p. 285-298. 

CARBONARI, P. C. Sujeito de direitos humanos: questões abertas e em construção. In: Rosa 

Maria Godoy Silveira et al. (org.). Educação em Direitos Humanos: fundamentos teórico-

metodológicos. João Pessoa: UFPB, 2007. v. 1, p. 169-186. 

CARBONARI, P. C. Educação em direitos humanos: esboço de reflexão conceitual. In: 

CARBONARI, P. C. Direitos humanos no século XXI: cenários de tensão. Rio de Janeiro: 

Forense Universitária, 2009. p. 152-163. 

CERRI, L. F. Didática da História: uma leitura teórica sobre a História na prática. Revista de 

História Regional, Ponta Grossa, v. 15, n. 2, p. 264-278, 2010. 

CERRI, L. F. O historiador na reflexão didática. História & Ensino, Londrina, v. 19, n. 1, p. 27-

47, 2013. 

CERRI, L. F. Ensino de História e consciência histórica. São Paulo: FGV: Editora, 2021. 

CHEVÉ, J. A Revolução apropria-se do Iluminismo. Revista História Viva, [s. l.], ed. esp. n. 2, 

p. 32-35, 2003. 

COMPARATO, F. K. A afirmação histórica dos direitos humanos. São Paulo: Saraiva, 1999. 



173 
 

 
 

CONDE, E. P. Transversalidade e ensino: o que falta para ser realidade. Rio de Janeiro: PUC-

Rio, 2010. 

EIDELWEIN, T.; SILVEIRA, G. E. Aux Armes, Citoyens! Revolução Francesa, Iluminismo e 

Direitos Humanos. Porto Alegre: Cirkula, 2019. 

FRADE, I. C. A.; VAL, M. G. C.; BREGUNCI, M. G. C. (org.). Glossário Ceale: termos de 

alfabetização, leitura e escrita para educadores. Belo Horizonte: UFMG, 2014. 

FREIRE, P. A pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1994. 

FERNANDES, Y.; CANDAU, V. M. F. Direitos Humanos, Diferenças e Educação: desafios para 

o cotidiano escolar. Momento: Diálogos Em Educação, Rio Grande, v. 31, n. 1, p. 40-56, 2022. 

GARCIA, L. A. M. Transversalidade e interdisciplinaridade. Rio de Janeiro, 2007. 

GRESPAN, J. Revolução Francesa e Iluminismo. São Paulo: Contexto, 2003. 

GREZ, S.; SALAZAR, G. Manifesto dos historiadores. Santiago: Lom editores, 1999. 

HUNT, L. Política, cultura e classe na Revolução Francesa. Tradução de Laura Teixeira Motta. 

São Paulo: Companhia das Letras, 2007. 

HUNT, L. A invenção dos direitos humanos: uma história. São Paulo: Companhia das Letras, 

2009. 

KLEIN, A. M.; D'ÁGUA, S. L. A Educação em Direitos Humanos nos Projetos Político-

Pedagógicos das escolas de São Paulo. Educar em Revista, Curitiba, n. 55, p. 277-292, 2015. 

KOSELLECK, R. Crítica e crise: uma contribuição à patogênese do mundo burguês. Tradução 

de Luciana Villas Bôas. Rio de Janeiro: Contraponto, 1999. 

LEE, P. Em direção a um conceito de literacia histórica. Educar, Curitiba, n. esp., p 131-150, 

2006. 



174 
 

 
 

MENEZES, R. F.; LIMA, P. R.; RODRIGUES, B. S. F. Ensino de História e educação em Direitos 

Humanos: uma importante parceria na perspectiva de uma formação integrada. Revista Eixo, 

Brasília, DF, v. 9, n. 1, p. 48-57, 2020. 

MONTEIRO, A. M. F. C.; PENNA, F. A. Ensino de História: saberes em lugar de fronteira. 

Educação & Realidade, Porto Alegre, v. 36, n. 1, p. 191-211, 2011. 

MORIN, T. M. Virtuosas e perigosas: as mulheres na Revolução Francesa. São Paulo: Alameda 

Casa Editorial, 2013. 

NAÇÕES UNIDAS. Declaração Universal dos Direitos Humanos. Unicef, [s. l.], [20--]. 

Disponível em: https://www.unicef.org/brazil/declaracao-universal-dos-direitos-humanos. Acesso 

em: 26 out. 2024. 

PEREIRA, N. M.; RODRIGUES, M. C. M. BNCC e o passado prático: temporalidades e produção 

de identidades no ensino de História. Arquivos Analíticos de Políticas Educativas, Tempe, v. 26, 

n. 107, p. 1-21, 2018. 

PINTO JÚNIOR, A.; SILVA, F. D. O.; SEAL, A. V. C. S. Antinomias entre experiências e 

expectativas acerca da BNCC de História. In: PINTO JÚNIOR, A.; SILVA, F. D. O.; SEAL, A. 

V. C. S. A BNCC de História: entre prescrições e práticas. Recife: EDUPE, 2022. p. 32-75. 

RALEJO, A. S.; MELLO, R. A.; AMORIM, M. DE O. BNCC e ensino de História: horizontes 

possíveis. Educar em Revista, Curitiba, v. 37, e77056, 2021. 

READON, B. Direitos humanos como educação para paz. In: CLAUDE, R.; ANDREOPOULOS, 

G. Educação em direitos humanos para o século XXI. São Paulo: EdUSP; Núcleo de Estudos 

da Violência, 2007. p. 61-80. 

REIS, R. C. P. Educação em direitos humanos, escola e interdisciplinaridade. Curitiba: CRV, 

2020. 

RICARDO, E. C. Discussão acerca do ensino por competências: problemas e alternativas. 

Cadernos de Pesquisa, São Paulo, v. 40, n. 140, p. 605-628, 2010. 



175 
 

 
 

ROCHA, J. B. C. Ensino dos Direitos Humanos: o equívoco da educação. Curitiba: Appris, 2017. 

RÜSEN, J. O desenvolvimento da competência narrativa na aprendizagem histórica: uma hipótese 

ontogenética relativa à consciência moral. In: SCHMIDT, M. A.; MARTINS, E. R. (org.). Jörn 

Rüsen: contribuições para uma Teoria da Didática da História. Curitiba: W & A Editores, 2016. 

p. 51-77. 

RÜSEN, J. Didática da História: passado, presente e perspectivas a partir do caso alemão. In: 

SCHMIDT, M. A.; MARTINS, E. R. (org.). Jörn Rüsen: contribuições para uma Teoria da 

Didática da História. Curitiba: W & A Editores, 2016. p. 23-40. 

SAES, L. A. M. A primeira abolição francesa da escravidão (4 de fevereiro de 1794) e o problema 

dos regimes de trabalho. Saeculum, João Pessoa, n. 29, p. 125-143, 2013. 

SEFFNER, F. Aprendizagens em História. In: Teoria & Fazeres: caminhos da educação popular. 

Gravataí: SMEC, 1998. v. 1, p. 34-37. 

SILVA, A. M. M.; TAVARES, C. Política e fundamentos da educação em direitos humanos. 

São Paulo: Cortez, 2010. 

SILVA, A. M. M. Direitos humanos na Educação Básica: qual o significado? In: SILVA, A. M. 

M.; TAVARES, C. Política e fundamentos da educação em direitos humanos. São Paulo: 

Cortez, 2010. p. 41-63. 

SILVA, F. D. O. O professor de história no fio da navalha: o Escola sem Partido no cotidiano 

do trabalho educativo. 2019. Dissertação (Mestrado em Educação) – Universidade Federal de Juiz 

de Fora. Juiz de Fora, 2019. 

TEIXEIRA, R. Ensino de História e Direitos Humanos: em busca de uma prática de aprendizagem. 

In: ENCONTRO REGIONAL DE HISTÓRIA, 16., 2014, Rio de Janeiro. Anais […]. São Paulo: 

Associação Nacional de História, 2014. 

VICENTIM, A. A implementação da educação em direitos humanos no município de São Paulo 

entre 2013 e 2016. In: CANDIOTTO, J. F. S.; GUEBERT, M. C. C.; RENK, V. Direitos Humanos 

em Perspectiva. Curitiba: Editora CRV, 2018. p. 151-174. 



176 
 

 
 

VALÉRIO, M. Autonomia de professores. Educar em Revista, Curitiba, n. 66, p. 327-332, 2017. 

VOVELLE, M. Breve história da Revolução Francesa. Lisboa: Editorial Presença, 1994. 

ZABALA, A. A prática educativa: como ensinar. Tradução de Ernani F. da F. Rosa. Porto Alegre: 

Artmed, 1998. 

ZAVATER, F. A ética para meu filho. São Paulo: Martins Fontes, 1999. 


