
 

 

 

 

 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO AMAPÁ 

PRÓ-REITORIA DE PESQUISA E PÓS-GRADUAÇÃO  

DEPARTAMENTO DE PESQUISA E PÓS-GRADUAÇÃO PROGRAMA DE 

MESTRADO PROFISSIONAL EM ENSINO DE HISTÓRIA 

(PROFHISTORIA) 

 

 

 

 

CRISTIANE SOUZA SODRÉ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O CINEMA NEGRO COMO FERRAMENTA DE DUCAÇÃO ANTIRRACISTA NA 

AMAZÔNIA MARAJOARA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

MACAPÁ/AP 

  2025 

 



 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO AMAPÁ 

PRÓ-REITORIA DE PESQUISA E PÓS-GRADUAÇÃO 

DEPARTAMENTO DE PESQUISA E PÓS-GRADUAÇÃO 

PROGRAMA DE MESTRADO PROFISSIONAL EM ENSINO DE HISTÓRIA 

(PROFHISTÓRIA) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CRISTIANE SOUZA SODRÉ 

 

 

 

 

 

 

 

O CINEMA NEGRO COMO FERRAMENTA DE DUCAÇÃO ANTIRRACISTA NA 

AMAZÔNIA MARAJOARA 

 

 

 

 

 

 

 

 

Trabalho apresentado como requisito para obtenção do 

título de mestre ao Programa de Pós-Graduação em Ensino 

de História, curso de Mestrado Profissional em Ensino de 

História, da Universidade Federal do Amapá. 

Orientadora: Profa. Dra. Jacqueline Guimarães 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

MACAPÁ/AP 

2025 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 

Biblioteca Central/UNIFAP-Macapá-AP 

Elaborado por Aline Farias Bandeira Couto – CRB-2 1700/O 

_________________________________________________________________________ 

 

S679c    Sodré, Cristiane Souza Sodré. 
O Cinema negro como ferramenta de educação antirracista na Amazônia Marajoara   / 

Cristiane Souza Sodré. - Macapá, 2025. 
1 Recurso eletrônico. 
111 folhas. 

  

  Dissertação (Mestrado) - Universidade Federal do Amapá, Departamento de Pós-Graduação, 
Mestrado Profissional em Ensino de História, Macapá, 2025. 

Orientadora: Jacqueline Tatiane da Silva Guimarães. 
 

  
Modo de acesso: World Wide Web.  
Formato de arquivo: Portable Document Format (PDF). 

  

 

  1. Cinema Negro. 2. Educação antirracista. 3. Ensino de História. I. Guimarães, Jacqueline 
Tatiane da Silva, orientador. II. Universidade Federal do Amapá. III. Título. 

  

  CDD 23. ed. – 791.430896 

_________________________________________________________________________ 
SODRÉ, Cristiane Souza.. O Cinema negro como ferramenta de educação antirracista na Amazônia Marajoara. 
Orientador:Jacqueline Tatiane da Silva Guimarães. 2025. 111 f. Dissertação (Mestrado Profissional em Ensino de História) - 
Departamento de Pós-Graduação, Mestrado Profissional em Ensino de História, Universidade Federal do Amapá, Macapá, 2025.  

 



 

 

 

 

CRISTIANE SOUZA SODRÉ 

 

 

 

 

 

 

 

O CINEMA NEGRO COMO FERRAMENTA DE DUCAÇÃO ANTIRRACISTA NA 

AMAZONIA MARAJOARA 

 

DISSERTAÇÃO APRESENTADA PARA OBTENÇÃO DO TÍTULO DE MESTRE 

EM ENSINO DE HISTÓRIA 

 

PROGRAMA DE PROGRAMA DE MESTRADO PROFISSIONAL EM ENSINO 

DE HISTÓRIA – PROFHISÓRIA/UNIFAP 

 

Data da aprovação: 05 de novembro de 2025 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

________________________________________ 

Profa. Dra. Jacqueline Tatiane da Silva Guimarães 

Presidente-Orientadora (PROFHISTÓRIA/UNIFAP) 

 

 

__________________________________________ 

Profa. Dra. Cecília Maria Chaves Brito Bastos 

Examinador interno (PROFHISTÓRIA/UNIFAP) 

 

 

____________________________________ 

Prof. Dr. Luís Guilherme dos Santos Júnior 

(Examinador externo)  

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

AGRADECIMENTOS 
 

A trajetória que culmina neste trabalho foi marcada por inúmeros desafios, 

deslocamentos e superações. Foram incontáveis as viagens semanais do estado do Pará ao 

Amapá, enfrentando percursos de Afuá a Macapá, entre duas e quatro horas de barco ou lancha 

em busca de conhecimento e formação. Ao olhar para trás, percebo que, mais do que teorias, 

metodologias ou referenciais, o que permanece é o aprendizado humano, aquele que ultrapassa 

a vida acadêmica e se estende à vida cotidiana. 

Agradeço a Deus, pela força e pela proteção em todos os momentos. Sem Sua 

misericórdia e presença, esta jornada não teria sido possível. 

Aos meus pais (in memoriam), que tiveram a ousadia de nos tirar do interior do Pará e 

ir para a capital, mesmo sem emprego garantido, movidos apenas pelo desejo de oferecer aos 

filhos a oportunidade de estudar e construir um futuro melhor. Por terem me ensinado a sonhar 

sonhos possíveis e nunca desistir dos desafios, e por compreenderem, com apenas o Ensino 

Fundamental completo, a importância da educação, plantaram em nós o valor do conhecimento 

e da perseverança. 

À nossa ancestralidade negra, em especial àqueles e àquelas que vieram antes de nós, 

aos que hoje estão presentes e aos que ainda virão. A todos os que lutam por direitos na 

Amazônia Marajoara, minha reverência e gratidão. 

Aos colegas do ProfHistória, agradeço pelas trocas enriquecedoras e pelas experiências 

compartilhadas dentro e fora das disciplinas. Cada encontro foi uma oportunidade de 

crescimento, reflexão e aprendizado coletivo sobre o ofício docente. 

De modo especial, expresso minha gratidão à amiga Sandra Uanne, cuja serenidade, 

inteligência e sinceridade foram fundamentais ao longo do percurso. Ela me apoiou nos 

momentos de desespero, vibrou com as minhas alegrias, acolheu-me nas inseguranças e foi 

sempre gentil e compreensiva. Seu apoio constante, desde o início do curso, foi decisivo para 

que eu concluísse esta etapa com êxito. 

Às minhas irmãs, pelo companheirismo, pela partilha dos sonhos, das vitórias e das 

dificuldades. 

Ao meu companheiro, pela paciência, compreensão e por dividir comigo todos os 

desafios desta caminhada. Apenas nós e Deus sabemos o quanto cada etapa exigiu entrega, 

resiliência e fé. 

Aos professores do ProfHistória, registro minha profunda admiração e gratidão pelo 

comprometimento e pela dedicação com que conduzem o programa. De forma especial, à Prof.ª 



 

 

 

Cecília Brito, cuja trajetória e sensibilidade inspiram a todos que passam por suas aulas. Ao 

Prof. Davi Rosendo, agradeço pelo olhar atento e pela valorização do docente ribeirinho, por 

seu cuidado, incentivo e respeito com que acolheu minha trajetória. 

À minha orientadora, Prof.ª Jacqueline Guimarães, deixo um agradecimento singular. 

Sua postura ética, força e compromisso com as causas da população negra são exemplos que 

ultrapassam a orientação acadêmica. Agradeço por sua paciência, compreensão e estímulo 

constante. Pesquisar sob sua orientação é uma experiência comparável às manifestações 

culturais afro-brasileiras: um exercício de resistência, alegria e celebração da vida. É uma 

orientadora que empodera, inspira e conduz com sabedoria. Que sua atuação continue 

incentivando pesquisas e ações voltadas à Educação das Relações Étnico-Raciais, tão 

necessárias na Amazônia e no Brasil. 

À população negra da cidade de Afuá, que resiste, cria e transforma o mundo por meio 

da arte, da cultura e da ancestralidade, minha profunda gratidão por permitir registrar e valorizar 

suas narrativas neste trabalho. 

Por fim, agradeço ao ProfHistória pela oportunidade de ampliar minha formação, 

fortalecer minha prática docente e escrever mais um capítulo da minha trajetória como 

educadora comprometida com uma educação emancipadora e antirracista. 

Dwá! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

RESUMO 

 

Esta dissertação, vinculada ao Mestrado Profissional em Ensino de História 

(PROFHISTÓRIA/UNIFAP), investiga o uso do Cinema Negro como ferramenta pedagógica 

para uma educação antirracista no ensino de História na Amazônia Marajoara. Seu objetivo 

central é analisar como curtas-metragens do Cinema Negro podem contribuir para o 

enfrentamento do racismo estrutural e para a valorização da história e identidade negra no 

contexto específico do município de Afuá (PA), região marcada pelo silenciamento 

historiográfico da presença africana e afrodescendente. A pesquisa, de natureza qualitativa, 

configura-se como uma pesquisa-ação, desenvolvida por meio do projeto pedagógico “Resistir 

para Existir” em uma escola pública local. A metodologia combinou a exibição de curtas-

metragens, rodas de conversa, aplicação de questionários e atividades artísticas com estudantes 

do Ensino Fundamental e da Educação de Jovens e Adultos. O estudo fundamenta-se 

teoricamente na interface entre História e Cinema (Ferro, 1992; Rosenstone, 2010), nos 

conceitos de Cinema Negro como ato político e pedagógico de resistência (Prudente, 2005; 

Senna, 1979), e nas reflexões sobre racismo estrutural e educação antirracista (Almeida, 2019; 

Ribeiro, 2019; Munanga, 2005), dialogando ainda com estudos sobre a presença negra na 

Amazônia (Salles, 2005; Sarraf-Pacheco, 2012; Guimarães, 2017). Os resultados demonstraram 

a eficácia dos curtas em mobilizar o engajamento discente, fomentar debates críticos sobre 

identidade e racismo, e revelar a internalização de estereótipos desde a infância. A prática 

também evidenciou os desafios da falta de formação docente e infraestrutura para a efetivação 

das leis nº 10.639/2003 e nº 13.006/2014. Como produto educacional, a pesquisa gerou o 

Catálogo Afro-Didático Marajoara, um recurso pedagógico com sugestões de filmes e 

atividades para a sala de aula. Conclui-se que o Cinema Negro constitui uma ferramenta potente 

e acessível para promover uma educação histórica crítica e antirracista, capaz de ressignificar 

narrativas e fortalecer identidades no contexto amazônico. 

Palavras-chave: Ensino de História; Educação Antirracista; Cinema Negro; Amazônia 

Marajoara. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

ABSTRACT 

 

This dissertation, developed within the Professional Master's Program in History Teaching 

(PROFHISTÓRIA/UNIFAP), investigates the use of Black Cinema as a pedagogical tool for 

anti-racist education in History teaching in the Marajoara Amazon. Its main objective is to 

analyze how Black Cinema short films can contribute to confronting structural racism and to 

valuing Black history and identity in the specific context of the municipality of Afuá (PA), a 

region marked by the historiographical silencing of African and Afro-descendant presence. The 

research, of a qualitative nature, is configured as action research, developed through the 

pedagogical project “Resistir para Existir” in a local public school. The methodology combined 

the screening of short films, discussion circles, application of questionnaires, and artistic 

activities with Elementary School students and Youth and Adult Education learners. The study 

is theoretically grounded in the interface between History and Cinema (Ferro, 1992; 

Rosenstone, 2010), in the concepts of Black Cinema as a political and pedagogical act of 

resistance (Prudente, 2005; Senna, 1979), and in reflections on structural racism and anti-racist 

education (Almeida, 2019; Ribeiro, 2019; Munanga, 2005), also dialoguing with studies on the 

Black presence in the Amazon (Salles, 2005; Sarraf-Pacheco, 2012; Guimarães, 2017). The 

results demonstrated the effectiveness of the short films in mobilizing student engagement, 

fostering critical debates about identity and racism, and revealing the internalization of 

stereotypes from childhood. The practice also highlighted the challenges of lack of teacher 

training and infrastructure for the implementation of Laws 10,639/2003 and 13,006/2014. As 

an educational product, the research generated the “Marajoara Afro-Didactic Catalog”, a 

pedagogical resource with film suggestions and classroom activities. It is concluded that Black 

Cinema constitutes a powerful and accessible tool for promoting critical and anti-racist history 

education, capable of resignifying narratives and strengthening identities in the Amazonian 

context. 

Keywords: History Teaching; Anti-Racist Education; Black Cinema; Marajoara Amazon. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

SUMÁRIO 

 

APRESENTAÇÃO ................................................................................................................. 11 

Experiência docente na Amazônia Marajoara .......................................................................... 12 

 

1 HISTÓRIA E CINEMA, CINEMA NEGRO E RACISMO ............................................ 16 

1.1 História e Cinema: Uma Aproximação Possível ................................................................ 16 

1.2 Afinal, o que é Cinema Negro? .......................................................................................... 18 

1.3 O Racismo no ambiente escolar ......................................................................................... 20 

1.4 Educação Antirracista e Cinema Negro: Possibilidades didáticas no ensino de História .. 23 

1.5 Cinema Negro: História, Representatividade e Resistência no Brasil e nos Estados Unidos

 .................................................................................................................................................. 26 

 

2 CURTAS-METRAGENS DO CINEMA NEGRO NO ENSINO DE HISTÓRIA: UMA 

EXPERIÊNCIA ANTIRRACISTA NA AMAZÔNIA MARAJOARA .............................. 29 

2.1. Relatos de Experiência da exibição de curtas-metragens .................................................. 31 

2.1.1 Relato de experiência I: O curta-metragem Amor de Cabelo (2019) e a discussão sobre 

racismo cultural, identidade afrodescendente e representações familiares no espaço escolar 

no Ensino Fundamental em Meu nome é Maalum! (2021) – Turmas do 6º Ano ................. 31 

2.1.2 Relato de Experiência II: Racismo, Laços Familiares e Memória no Curta-metragem A 

Câmera de João (2017) - Turmas do 7° ano ........................................................................ 39 

2.1.3 Relato de Experiência III: Autoestima, Equidade Racial e Representação no Curta 

Cores e Botas (2010) - Turmas 8º ano ................................................................................. 42 

2.1.4 Relato de experiência IV: Discriminação racial, racismo estrutural, violência policial 

contra jovens negros, meritocracia e desigualdade social nos curta-metragem Preto no 

branco (2016) e Vista minha pele (2003) ............................................................................ 46 

2.1.5 Relato de experiência V: Racismo ambiental, identidade cultural e representatividade 

no curta Matinta (2010) turmas :Educação de jovens e adultos-EJA .................................. 51 

2.2 Socialização, compartilhamento e educação antirracista no projeto resistir para existir ... 55 

2.3 O uso do cinema negro nas aulas de história percepção docente ....................................... 59 

2.4 A Lei nº 13.006/2014 e os desafios de implantação no contexto amazônico ..................... 62 

2.5 A presença negra na Amazônia Marajoara: invisibilização e resistência ........................... 63 

2.5.1 Capoeira em Afuá: memória, educação e resistência através do grupo geração cristã

 ............................................................................................................................................. 65 

2.5.2 O Carimbó na Amazônia marajoara e no Ensino de História ..................................... 67 



 

 

 

2.5.3 Umbanda em Afuá: resistência cultural, religiosidade e combate ao racismo religioso

 ............................................................................................................................................. 70 

2.5.4 Tradição e Memória de uma Família Afro-Brasileira Afuaense: A Festa da Barduca 72 

2.5.4.1 O Almoço dos Inocentes .......................................................................................... 74 

 

3 CATÁLOGO AFRO-DIDÁTICO MARAJOARA ........................................................... 77 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ............................................................................................... 101 

 

REFERÊNCIAS ................................................................................................................... 104 

 

Sites ........................................................................................................................................ 110 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 

 

 

 

APRESENTAÇÃO 

 

Esta pesquisa foi desenvolvida no âmbito do Programa de Pós-Graduação Stricto Sensu 

em Ensino de História (PROFHISTÓRIA), da Universidade Federal do Amapá (UNIFAP), 

Campus Marco Zero, vinculada à linha de pesquisa “Linguagens e Narrativas Históricas: 

Produção e Difusão”. Essa linha abrange estudos que se dedicam à análise de linguagens e 

narrativas em diferentes suportes, entre eles o cinema, com o propósito de produzir materiais 

educativos que favoreçam a difusão científica do conhecimento histórico. 

Esta trata-se de uma proposta voltada ao uso de curtas-metragens do Cinema Negro 

como uma possível ferramenta de educação antirracista no Ensino de História. O interesse por 

essa temática surgiu ainda durante minha formação na educação básica, em Belém do Pará, 

quando docentes utilizavam filmes como instrumentos didáticos e solicitavam atividades 

avaliativas baseadas nessas produções. Contudo, à época, a maioria dos filmes exibidos em sala 

de aula eram longas-metragens. Frequentemente, os professores sugeriam que concluíssemos a 

visualização das obras por meio de locação em vídeo locadoras, o que nem sempre era possível 

devido às limitações financeiras e à ausência de equipamentos adequados, como aparelhos de 

DVD. Essa realidade resultava em trabalhos incompletos, gerando frustrações e limitações no 

processo de aprendizagem. 

Considerando essa problemática e reconhecendo as condições socioeconômicas da 

região amazônica, a qual trabalho, em que muitas famílias não possuem televisores nem acesso 

à internet, optei por trabalhar com a modalidade de filmes de curta duração, de modo que os(as) 

estudantes possam assistir integralmente às produções durante o período escolar, sem depender 

de recursos externos ou infraestrutura domiciliar. Essa escolha metodológica visa garantir 

equidade no acesso aos materiais audiovisuais, assegurando que todos(as) os(as) discentes 

participem plenamente das atividades propostas e desenvolvam um aprendizado significativo a 

partir da análise crítica dessas obras. 

Em 2006, durante a graduação em História, na cidade de Belém (PA), desenvolvi 

projetos pedagógicos com curtas-metragens, considerando sua acessibilidade e potencial para 

articular conteúdos escolares. Entre as produções realizadas, destacam-se Laurus e Goeldi: um 

cientista da Amazônia, utilizadas como base para atividades avaliativas em diferentes 

disciplinas. Essa experiência demonstrou que o uso de curtas-metragens estimula o 

engajamento discente, promove debates críticos e valoriza identidades e saberes locais, 

desafiando perspectivas eurocêntricas. Ademais, ao representar figuras e conhecimentos 



12 

 

 

amazônicos, tal prática contribui para um ensino mais inclusivo, afirmativo e alinhado a 

perspectivas antirracistas e decoloniais. 

Como Trabalho de Conclusão de Curso, em 2008, realizei uma pesquisa sobre o uso da 

música como recurso didático no ensino de História, com ênfase na Música Popular Brasileira 

(MPB) e na Música Popular Paraense (MPP). Desde então, assumi um compromisso pessoal e 

profissional com abordagens pedagógicas que valorizem os aspectos socioculturais do processo 

educativo. 

 

Experiência docente na Amazônia Marajoara 

 

Em 2013, ingressei na rede pública municipal de ensino de Afuá1, localizada no 

Arquipélago do Marajó2, por meio de concurso público. Desde o início da docência, mesmo 

diante das limitações locais, busquei desenvolver atividades que ampliassem a compreensão 

histórica para além dos livros didáticos, utilizando fontes diversas como imagens, filmes e 

músicas. A prática pedagógica demonstrou que tais recursos tornam o aprendizado mais 

significativo, dinâmico e envolvente, despertando maior interesse nos estudantes. 

Ao longo de mais de uma década de atuação em Afuá, dediquei-me a conhecer a história 

local por meio de obras produzidas por autores regionais, como Afuá: entre rios, pontes e 

palafitas (Show, 2020), Histórias de Aruãs ao Afuá (Quintas, 2023), Afuá: paisagem e poéticas 

na cidade das águas (Andrade; Mergulhão; Furtado, 2020), bem como artigos e trabalhos 

acadêmicos, entre eles, A cidade encantada de Afuá (PA): um estudo do imaginário amazônico 

(1983–2007) (Evangelista, 2020) e Mito e história na cidade encantada de Afuá (Martins; 

Evangelista, 2020). Tais produções auxiliam na compreensão da identidade local por meio de 

narrativas baseadas na história oral e na memória dos moradores. 

Entretanto, constatei uma lacuna relevante na historiografia de Afuá: a ausência de 

referências à população negra nas narrativas sobre a formação do município. De modo geral, as 

obras existentes retratam o território como predominantemente indígena, silenciando o papel 

dos negros africanos que foram trazidos como pessoas escravizadas durante o Período Colonial, 

deixando descendentes e expressivas heranças culturais. 

Nesse sentido, o historiador Pacheco Sarraf (2011, p. 9) adverte que “a história do 

Marajó das florestas precisa ser contada de uma forma que ultrapasse a cegueira em que só a 

 
1 Afuá é uma cidade que fica no oeste do arquipélago do Marajó. 
2 O arquipélago do Marajó localiza-se no Norte do Pará e, é considerada a maior ilha fluvio-maritima do mundo é 

também conhecido como Amazônia Marajoara, o arquipélago é formado por 17 municípios. São eles: Anajás, 

Cachoeira do Arari, Chaves, Curralinhos, Muaná, Ponta de Pedras, Portel, Salvaterra, Santa Cruz do Arari, São 

Sebastião da Boa Vista, Soure, Afuá, Breves, Bagre, e Oeiras do Pará. 

 



13 

 

 

identidade indígena prevaleceu e contribuiu para a formação do marajoara”. A partir dessa 

reflexão, sobre a fragilidade historiográfica que permeia as narrativas acerca do Marajó, esta 

pesquisa propõe-se a promover uma educação comprometida com a diversidade e a justiça 

social, fundamentada em uma proposta antirracista que utiliza curtas-metragens do cinema 

negro como instrumentos de sensibilização, reflexão e reconstrução crítica da História. 

Compreender que não existe uma cultura superior, mas sim múltiplas manifestações 

culturais que coexistem e se transformam continuamente é essencial para formar sujeitos 

críticos e conscientes de sua realidade. Assim, ao reconhecer e valorizar as culturas locais, 

busca-se transformar o espectador passivo em agente cultural ativo de sua própria realidade, 

especialmente no contexto amazônico marajoara. 

A presente pesquisa caracteriza-se como qualitativa, desenvolvida sob a forma de estudo 

descritivo, de natureza bibliográfica e de campo, considerando que o objeto de investigação 

envolve as turmas do Ensino Fundamental II e da Educação de Jovens e Adultos (EJA) 6º, 7º, 

8º e 9º anos, da Escola Municipal Frei Faustino Legarda. 

Trata-se, ainda, de uma pesquisa de aplicação, uma vez que, por meio das ferramentas 

metodológicas adotadas, houve uma intervenção direta no cotidiano escolar, com o intuito de 

solidificar questões historiográficas que apresentam lacunas. A inserção da pesquisadora no 

contexto escolar, com o objetivo de contribuir para a resolução de um problema coletivo, 

caracteriza o estudo como uma pesquisa-ação. 

A opção pela pesquisa-ação justifica-se pela sua capacidade de abordar desafios 

concretos e promover mudanças práticas, considerando não apenas a observação dos 

fenômenos, mas também a implementação de ações que impactam diretamente os resultados. 

Essa abordagem permite ajustar estratégias conforme as necessidades identificadas ao longo do 

processo investigativo, como no caso da utilização de questionários estruturados, que 

orientaram os debates realizados nas rodas de conversa. 

O presente trabalho está estruturado em três capítulos, conforme descrito a seguir. 

No Capítulo 1, intitulado “História, Cinema, Cinema Negro e Racismo”, discute-se a 

aproximação entre História e Cinema, com base em autores como Marc Ferro (1992), Rosestone 

(2010) e Mocellim (2002), entre outros. Apresenta-se também o conceito de Cinema Negro, 

fundamentado em teóricos como Celso Luiz Prudente (2005, 2006), Orlando Senna (1979) e 

Santos (2013), que entendem o cinema negro como instrumento de construção de uma imagem 

positiva da população negra e de fortalecimento de um novo imaginário histórico. 

Além disso, o capítulo dialoga com teóricos como Silvio Almeida (2019), Djamila 

Ribeiro (2019) e Kabengele Munanga (2005), abordando as temáticas do racismo estrutural e 

do racismo no ambiente escolar. As discussões sobre educação antirracista mediada pelo cinema 



14 

 

 

negro fundamentam-se em teóricos como Marco Napolitano (2003), Abdias Nascimento 

(2016), Carla Pinsky (2005) e Maria Auxiliadora Schmidt (2005), além dos Parâmetros 

Curriculares Nacionais (PCNs). 

Essas reflexões articulam-se com as Leis nº 10.639/2003 e nº 13.006/2014, que tratam, 

respectivamente, da obrigatoriedade do ensino da história e cultura afro-brasileira e africana, e 

da exibição de produções cinematográficas nacionais no ambiente escolar. Dessa forma, o 

cinema é compreendido como mediador do conhecimento histórico e ferramenta crítica para a 

formação cidadã, reforçando a importância de uma educação antirracista, inclusiva e 

socialmente transformadora. 

O Capítulo 2, intitulado “Curtas-metragens do Cinema Negro no Ensino de História: 

uma experiência antirracista na Amazônia Marajoara” apresenta a aplicação prática da pesquisa, 

desenvolvida por meio do projeto “Resistir para Existir”, implementado com estudantes do 6º 

ao 9º ano do Ensino Fundamental da Escola Municipal Frei Faustino Legarda, localizada no 

bairro Capim-Marinho, no município de Afuá (PA). 

A proposta pedagógica fundamentou-se na utilização de curtas-metragens do cinema 

negro como instrumento didático capaz de aproximar o conteúdo histórico da realidade dos 

alunos, promovendo debates sobre identidade, racismo, resistência, ancestralidade e 

representação. A metodologia se ancorou em perspectivas teóricas de autores amazônicos, como 

Vicente Salles (2005; 2004), Agenor Sarraf (2024), Jaqueline Guimarães (2020, 2023) e 

Figueiredo (2009), os quais enfatizam a importância da valorização da história e da presença 

do povo negro na Amazônia, destacando suas formas de resistência, suas contribuições culturais 

e os processos de invisibilização na narrativa histórica tradicional. 

Além desse marco teórico, o diálogo foi ampliado com referências fundamentais que 

contribuem para o aprofundamento das discussões sobre raça, gênero, exclusão e 

representações sociais no ensino de História. Autores como Carla Akotirene (2019), Sueli 

Carneiro (2003), Michelle Perrot (2007) e Philippe Ariès (1981) contribuem para o 

aprofundamento das discussões sobre raça, gênero, exclusão e representações sociais no ensino 

de História. Akotirene, ao tratar da interseccionalidade, evidencia como as opressões de raça, 

gênero e classe se entrecruzam, afetando especialmente as mulheres negras. Sueli Carneiro 

complementa essa análise ao denunciar o racismo estrutural e o epistemicídio, reforçando a 

necessidade de práticas pedagógicas que valorizem os saberes afro-brasileiros. Já Michelle 

Perrot, destaca a importância de incluir as mulheres e outros grupos marginalizados na narrativa 

histórica, propondo uma leitura crítica das ausências e silenciamentos. Por fim, Philippe Ariès, 

ao abordar a história da família e da infância, oferece elementos para refletir sobre as 



15 

 

 

representações da infância e juventude negra no cinema e na escola, evidenciando a urgência 

de uma educação mais inclusiva e sensível às diversidades históricas e culturais. 

Assim, a proposta pedagógica deste capítulo, ao integrar tais referenciais, busca articular 

o Cinema Negro com uma abordagem interseccional e histórica, promovendo uma educação 

antirracista, crítica e emancipadora. O uso de curtas-metragens não se limita à exibição de 

filmes, mas constitui uma prática reflexiva, que estimula o protagonismo estudantil e a 

reinterpretação da história sob o olhar daqueles que tradicionalmente foram excluídos de sua 

escrita. 

Embora concebida em um contexto específico, o da realidade amazônica marajoara, a 

metodologia proposta demonstra potencial de adaptação a outras realidades escolares, 

respeitando os desafios técnicos e as condições materiais e humanas de cada instituição e de 

seus estudantes. A experiência reafirma o compromisso com uma educação pública de 

qualidade, pautada na diversidade cultural e na valorização das múltiplas identidades que 

compõem o tecido social brasileiro. 

O capítulo 3, intitulado “Catálogo Afro-didático Marajoara”, apresenta o catálogo 

didático elaborado para os anos finais do Ensino Fundamental. O material reúne sugestões de 

curtas-metragens do cinema negro que podem ser trabalhados em sala de aula, acompanhadas 

de propostas de atividades e discussões temáticas voltadas à construção de uma prática 

pedagógica crítica. 

Essa iniciativa visa contribuir com estratégias educacionais que enfrentem o racismo 

estrutural e promovam uma educação inclusiva e plural, utilizando a linguagem 

cinematográfica como meio de reflexão crítica e de valorização da identidade negra no contexto 

amazônico e brasileiro. O catálogo propõe o cinema não apenas como recurso didático, mas 

como ferramenta de transformação social, capaz de estimular o pensamento histórico, a 

consciência política e o respeito à diversidade cultural. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



16 

 

 

1 HISTÓRIA E CINEMA, CINEMA NEGRO E RACISMO  

 

1.1 História e Cinema: Uma Aproximação Possível 

 

No final de 1895, os irmãos Lameire exibiram, no Café Grand Paris, dois filmes de 

curta-metragem com duração de aproximadamente 45 segundos: La Sortie de l’Usine à Lyon 

(A saída dos operários da fábrica Lumière em Lyon) e L’Arrivée d’un Train en Gare de La 

Ciotat (A chegada de um trem à estação de La Ciotat). Essas produções pioneiras despertaram 

grande fascínio no público devido à novidade das imagens em movimento, marcando, assim, o 

surgimento do cinema. No entanto, inicialmente essa inovação não era reconhecida como uma 

forma de arte e, portanto, não recebeu a devida valorização. Conforme observa Mocellin (2002, 

p. 8), “no início do século XX o filme não era visto como objeto cultural. Afirmava-se que algo 

produzido por uma máquina não poderia ser uma obra de arte”. 

No campo das reflexões entre História e Cinema, destaca-se o historiador francês Marc 

Ferro, um dos primeiros estudiosos a analisar a relação entre essas duas áreas, ressaltando as 

potencialidades do uso dos filmes no ensino. Em sua obra Cinema e História (1992), o autor 

demonstra como as produções cinematográficas permitem releituras de fatos históricos, ao 

mesmo tempo em que possibilitam a compreensão do contexto em que foram produzidas. Para 

Ferro (1992, p. 86), “o filme, documento ou ficção, retrato fiel da realidade ou pura invenção, 

é História”. 

Marc Ferro também chama atenção para o fato de que os pioneiros do cinema 

intervinham nos acontecimentos com o objetivo de influenciar o espectador, manipulando a 

narrativa a partir de uma posição de poder ou autoridade. Dessa forma, os filmes retratavam 

apenas o que era conveniente aos seus produtores, o que pode ser interpretado como uma forma 

de manipulação simbólica e econômica. Segundo o autor, “desde que o cinema se tornou uma 

arte, seus pioneiros passaram a intervir na história com filmes, documentários ou ficções, que 

desde sua origem, sob a aparência de representação, doutrinam e glorificam” (Ferro, 1992, p. 

13). 

Os governantes, ao perceberem o potencial do cinema como meio de alcance de grandes 

massas, passaram a utilizá-lo em benefício próprio. Ferro (1992, p. 14) afirma que “desde que 

os dirigentes de uma sociedade compreenderam a função que o cinema poderia desempenhar, 

tentaram apropriar-se dele e pô-lo a seu serviço”. 

Contudo, o autor também ressalta que o cinema nunca foi apenas um instrumento de 

poder. Ele assumiu, em diversos momentos, papel de autonomia e resistência, quando cineastas 

utilizaram suas produções para defender ideias próprias e expressar formas de contrapoder 



17 

 

 

(Ferro, 1992). Nessa perspectiva, o cinema pode ser compreendido como uma ferramenta 

poderosa de emancipação, sobretudo quando aborda temas relacionados às relações étnico-

raciais. Assim, o professor pode utilizar filmes em sala de aula como recurso pedagógico para 

promover reflexões sobre populações historicamente marginalizadas, discriminadas e 

invisibilizados, como a população negra marajoara e outras comunidades negras no Brasil. 

Outra contribuição importante de Ferro diz respeito à função social e educativa do 

cinema. Para o autor (1992, p. 27), “a sala de cinema deve substituir o boteco e a igreja, deve 

ser o suporte para a educação das massas”. Essa afirmação revela sua crença no potencial do 

cinema como instrumento de formação social e cultural. Nesse sentido, compreende-se que o 

cinema pode ultrapassar sua função social e educativa, promovendo também o 

autoconhecimento, a transformação social e o fortalecimento de identidades e culturas. 

A partir dessa perspectiva, é possível compreender que o cinema se consolida como uma 

ferramenta de apoio ao trabalho do historiador e do professor de História. Ao analisar produções 

cinematográficas, o docente pode utilizá-las como recurso didático em sala de aula, valendo-se 

do audiovisual para despertar o interesse dos estudantes. A ampla diversidade de gêneros, 

temáticas e estilos presentes no cinema ao longo do tempo contribui para atender a diferentes 

preferências e perfis de público. Essa multiplicidade de possibilidades torna o cinema não 

apenas uma forma de lazer, mas também uma potente ferramenta pedagógica, capaz de 

promover o engajamento discente e o desenvolvimento do pensamento crítico acerca dos fatos 

históricos e sociais. 

Ferro (1992, p. 76) também enfatiza o papel fundamental do historiador, cuja principal 

função é reconstruir a história, interrogar a sociedade e conceder voz àqueles que não possuem 

espaço de fala. O autor afirma que: 

 

O historiador tem por função primeira restituir à sociedade a História da qual os 

aparelhos institucionais a despossuíram. Interrogar a sociedade, pôr-se à sua escuta; 

esse é, em lugar de se contentar com a utilização de arquivos, ele deveria antes de tudo 

criá-los e contribuir para a sua constituição: filmar, interrogar aqueles que jamais têm 

direito à fala, que não podem dar seu testemunho (Ferro, 1992, p. 76). 

 

Precisamente nesse sentido, o uso de curtas-metragens em sala de aula pode servir de 

inspiração para sujeitos e grupos historicamente invisibilizados, como as populações negras, 

que encontram no cinema um poderoso meio de narrar e valorizar suas próprias histórias, 

culturas e identidades. 

Outro estudioso que se destaca no campo da relação entre História e Cinema é o 

historiador canadense Robert Rosenstone. O autor defende que todo cineasta que trabalha com 

o filme histórico deve ser considerado também um historiador, uma vez que suas produções 

buscam conscientemente recriar o passado. Nesse sentido, o filme histórico seria uma tentativa 



18 

 

 

de apreensão e explicação do passado, equivalente à história escrita, embora com diferenças 

metodológicas que ampliam o valor dessa forma de conhecimento (Rosenstone, 2010). 

Entretanto, essa concepção pode ser questionada, visto que nem todos os cineastas se 

preocupam com a veracidade histórica ou com a pesquisa aprofundada dos fatos. Muitos 

produzem filmes apenas com fins comerciais, alterando enredos e distorcendo narrativas 

históricas em prol de interesses financeiros. 

Ainda assim, Rosenstone (2010) argumenta que o filme histórico, mesmo com liberdade 

criativa, não deve ser desvalorizado como forma de abordagem da história. Segundo o autor: 

 

Filmes, minisséries, documentários e docudramas históricos de grande bilheteria são 

gêneros cada vez mais importantes em nossa relação com o passado e para o nosso 

entendimento da história. Deixá-lo de fora da equação quando pensamos o sentido do 

passado significa condenar(-nos) a ignorar a maneira como um segmento enorme da 

população passou a entender os acontecimentos e as pessoas que constituem a história 

(Rosenstone, 2010). 

 

Por fim, é importante ressaltar que todo filme pode constituir-se como uma fonte de 

pesquisa histórica. No entanto, não se deve ignorar os diferentes olhares envolvidos nesse 

processo. O olhar do historiador difere daquele de um produtor, roteirista ou cineasta, uma vez 

que cada um possui objetivos e perspectivas distintas em relação à narrativa fílmica. Assim, o 

professor, ao utilizar o cinema como recurso didático, assume uma grande responsabilidade: a 

de analisar criticamente o conteúdo antes de levá-lo para a sala de aula. Isso se deve ao fato de 

que, diferentemente dos demais profissionais do campo cinematográfico, o docente atua na 

formação de pessoas, devendo, portanto, exercer seu papel com rigor analítico, sensibilidade e 

compromisso ético com a educação e a história. 

 

1.2 Afinal, o que é Cinema Negro? 

 

Diversos estudiosos têm buscado compreender o significado e os contornos do chamado 

Cinema Negro. Segundo a Enciclopédia Itaú Cultural de Artes e Cultura Brasileira (2023), o 

cinema negro caracteriza-se por questionar o cinema brasileiro hegemônico, considerado um 

veículo de representações que reproduzem o racismo estrutural, destacando o protagonismo de 

personagens, atores e diretores negros. Trata-se, portanto, de uma expressão artística e cultural 

que se define tanto como um movimento de resistência quanto como uma categoria conceitual. 

De acordo Santos (2013), no trabalho A quem interessa o cinema negro, a categoria 

“cinema negro” pode ser compreendida historicamente a partir da quantidade e qualidade da 

participação de realizadores negros em todos os gêneros cinematográficos. Para os autores, a 



19 

 

 

presença de pessoas negras em posições criativas é fundamental para a definição desse cinema. 

Assim, afirmam: 

 

Falar de um cinema negro pode-se partir de uma perspectiva histórica em que a 

construção de tal categoria se dá através da quantidade e qualidade de participação de 

realizadores criadores, negros e negras que produzem cinema, isto é, em todos os seus 

gêneros (Santos, 2013, p. 102). 

 

Essa definição, proposta por Prudente (2005), consolida a dimensão política e 

pedagógica do cinema negro. Ao estabelecê-lo como um campo conceitual em que o sujeito 

histórico negro assume o protagonismo, o autor o define como uma ferramenta de 

autoafirmação identitária, que combate estereótipos e valoriza elementos da africanidade. É 

nessa chave de leitura, como movimento de afirmação e pedagogia, que o cinema negro se 

apresenta como um recurso fundamental para a prática educativa antirracista. 

Dessa forma, ao nascer de uma consciência crítica, o cinema negro se configura como 

um ato político de descolonização do olhar. Como enfatiza Prudente (2005, p. 73), ele permite 

que o afrodescendente deixe de ser objeto e se torne sujeito da própria narrativa, desafiando 

diretamente a hegemonia imagética do patriarcado branco europeu. Essa transição, de objeto a 

sujeito narrativo, é o cerne do seu poder transformador na educação. O Cinema Negro, portanto, 

possui também uma função pedagógica e civilizatória, ao contribuir para a construção de uma 

sociedade mais justa e inclusiva. Prudente (2005) afirma que o afrodescendente se reafirma 

como autor e sujeito de sua própria imagem, e que essa arte se transforma em uma “arte de 

causa”, destinada a valorizar a humanidade negra ao longo da história. Nesse contexto, O 

Cinema Negro, como arte engajada, pode inspirar, conscientizar e fortalecer a identidade de 

estudantes negros e não negros, especialmente os marajoaras, auxiliando-os no reconhecimento 

de suas raízes, de suas histórias e na luta por seus direitos, historicamente negados. 

Para Orlando Senna (1979), o Cinema Negro representa o único meio de articular um 

discurso negro dentro do cinema brasileiro, ao permitir que pessoas negras participem das 

decisões em um sistema cinematográfico historicamente restritivo. Para o autor, esse tipo de 

cinema torna-se um verdadeiro porta-voz das narrativas negras, possibilitando que sujeitos 

historicamente silenciados e ridicularizados sejam finalmente ouvidos e vistos. 

Dessa forma, é possível compreender, a partir das reflexões desses teóricos, que o 

cinema negro se configura como um movimento de resistência. Isso porque, quanto mais o 

homem negro busca afirmar-se socialmente e reconstruir sua autoestima, mais enfrenta 

mecanismos de negação e exclusão. O cinema, ao validar a beleza, o valor e a legitimidade da 

negritude, transforma-se em um instrumento de empoderamento e de transformação social. Essa 



20 

 

 

inclusão é fundamental para que mais pessoas se reconheçam nas telas e sintam orgulho de suas 

histórias, identidades e saberes. 

Além de sua dimensão nacional, o cinema negro dialoga também com contextos 

regionais e locais, como no caso do arquipélago do Marajó, onde produções sobre a realidade 

negra marajoara preservam memórias culturais, fortalecem a autoestima coletiva e reforçam o 

sentimento de pertencimento. Nessa perspectiva, o cinema negro atua como espaço de 

afirmação identitária e de resistência contra o racismo estrutural. 

Mais do que uma expressão estética, o cinema negro constitui-se como um projeto 

político, cultural e pedagógico. Ele reafirma identidades, reconecta o afrodescendente à sua 

ancestralidade e combate os processos históricos de exclusão, silenciamento e estereotipagem, 

contribuindo para a construção de uma sociedade mais plural e igualitária. 

 

1.3 O Racismo no ambiente escolar 

 

De acordo com Almeida (2019), “racismo é uma forma sistemática de discriminação 

que tem a raça como fundamento, e que se manifesta por meio de práticas conscientes ou 

inconscientes que culminam em desvantagens ou privilégios para indivíduos, a depender do 

grupo racial ao qual pertençam” (Almeida, 2019, p. 22). 

Nesse sentido, é preciso reconhecer que o racismo opera também em camadas 

estruturais e simbólicas. Apesar de se manifestar em diversos contextos, o racismo 

frequentemente ocorre por meio de atitudes que, embora sutis e nem sempre perceptíveis, 

reforçam a ideia de que algumas culturas são inferiores a outras. Essa perspectiva é reproduzida 

até mesmo nas instituições de ensino, especialmente através de recursos didáticos que 

perpetuam estigmas de discriminação racial. 

Precisamente por isso, a escola exerce um papel fundamental, funcionando como espaço 

de reflexão e combate a essas práticas, e precisa promover ações contínuas em defesa de uma 

educação antirracista. Em sua obra Pequeno manual antirracista, Ribeiro (2019) defende que 

 

Um ensino que valorize as diversas existências e que preste homenagem positiva à 

população negra é vantajoso para toda a sociedade. Isso ocorre porque o conhecimento 

de histórias africanas contribui para uma nova construção da subjetividade dos 

indivíduos negros, rompendo com a visão hierárquica que os brancos possuem da 

cultura negra, deixando de ver a humanidade apenas como seus iguais (Ribeiro, 2019, 

p. 21). 

 

De acordo com essa concepção, a escola deve educar cidadãos conscientes e engajados 

em transformar a realidade, pois é por meio das ações que se reduzem as desigualdades. Em 

consonância, Munanga (2005) declara que “a educação é capaz de oferecer tanto aos jovens 

como aos adultos a possibilidade de questionar e desconstruir os mitos de superioridade e 



21 

 

 

inferioridade entre grupos humanos que foram introjetados neles pela cultura racista na qual 

foram socializados” (Munanga, 2005, p. 17). 

Para concretizar a valorização da cultura e identidade racial, é necessário um esforço 

contínuo de desconstrução de estereótipos e preconceitos. Na obra Superando o racismo na 

escola, organizada por Kabengele Munanga (2005), o autor demonstra como os estereótipos 

raciais influenciam a forma como os indivíduos negros são percebidos e tratados na sociedade 

e a realidade que também se reproduz no ambiente escolar. 

Essa baixa expectativa docente, entretanto, não é um fenômeno isolado, mas se 

concretiza em dinâmicas prejudiciais no ambiente escolar. Lamentavelmente, alguns 

professores reproduzem práticas racistas em sala de aula. Além de desacreditarem o potencial 

dos alunos, oferecem tratamento diferenciado com base na cor da pele e, muitas vezes, se 

mantêm indiferentes diante de situações de discriminação. Isso prejudica o bem-estar 

emocional e a autoconfiança dos estudantes, contribuindo para casos de evasão escolar. 

Como consequência direta, os alunos negros enfrentam de forma recorrente a influência 

de estereótipos: frequentemente vistos como incompetentes, são colocados em situações que 

assumem que sua cor determina seu desempenho escolar. Essa postura leva ao afastamento dos 

estudantes e reforça a exclusão. Para desconstruir tais estigmas, é essencial reconhecer e 

enfrentar o racismo presente nas políticas e práticas educacionais. Como afirma Ribeiro (2019, 

p. 19), “o combate ao racismo é um processo doloroso”. Nessa senda, as Diretrizes Curriculares 

Nacionais Gerais da Educação Básica ressaltam a importância de políticas educacionais e 

estratégias pedagógicas que valorizem a diversidade, com o objetivo de superar as 

desigualdades étnico-raciais existentes na educação escolar em todos os níveis. Essa é, antes de 

tudo, uma responsabilidade do Estado e da escola, que juntos devem contribuir para a 

construção de uma sociedade mais equitativa e democrática (Brasil, 2010). 

Reconhecer implica questionar relações étnico-raciais baseadas em preconceitos, que 

desqualificam os negros e reforçam estereótipos depreciativos. Significa também valorizar e 

divulgar os processos históricos de resistência negra, desde a escravidão até a 

contemporaneidade, respeitando a cultura e identidade afrodescendente. Isso inclui criar 

condições para que estudantes negros não sejam rejeitados, menosprezados ou desestimulados 

a continuar os estudos, bem como assegurar professores qualificados e comprometidos em 

promover relações de respeito e igualdade (Brasil, 2010). 

Em regiões como o Marajó, onde diferentes formas de racismo se manifestam, torna-se 

ainda mais urgente que o debate seja introduzido desde os primeiros anos escolares, para que 

no futuro os sujeitos reconheçam a si mesmos e ao outro em uma perspectiva de respeito e 

valorização. 



22 

 

 

Ao refletirmos sobre o racismo, é comum pensar em suas manifestações diretas ou 

indiretas: seja o racismo explícito, marcado pela intenção de ofender, seja o racismo disfarçado 

de humor e sarcasmo. O racismo estrutural, porém, vai além: manifesta-se através de expressões 

e hábitos linguísticos depreciativos que se naturalizam no cotidiano. Isso ocorre, por exemplo, 

nas escolas, quando alunos negros recebem apelidos como “feijão”, “amendoim” ou “Pelé”, 

dados por colegas, inclusive pardos que não se reconhecem como negros. Para muitos 

estudantes, negro é apenas aquele de pele retinta, e tais práticas acabam se perpetuando no 

ambiente escolar. 

Esse processo, enraizado nas bases da sociedade, prejudica historicamente a população 

negra. O racismo estrutural envolve práticas conscientes e inconscientes, costumes e expressões 

culturais que, de forma direta ou indireta, reforçam o preconceito e a segregação racial. Como 

afirma Ribeiro (2019, p. 7), “a prática antirracista é urgente e se dá nas atitudes cotidianas”. 

Esse ciclo se perpetua precisamente porque quando ignoramos o impacto do racismo 

desde a infância, ele tende a se reproduzir ao longo da vida. Muitos estudantes não recebem 

orientação sobre como suas atitudes podem ferir o outro e acabam repetindo comportamentos 

discriminatórios em casa e na escola. 

Na obra Racismo Estrutural, Silvio Almeida (2019) explica como esse fenômeno 

organiza percepções sociais que moldam a maneira como entendemos o mundo, sendo 

sustentado pelos meios de comunicação, pela cultura popular e pelo sistema de ensino: “a escola 

reforça todas essas percepções ao apresentar um mundo em que negros e negras não têm muitas 

contribuições importantes para a história, literatura, ciência e afins, resumindo-se a comemorar 

a própria libertação graças à bondade de brancos conscientes” (Almeida, 2019, p. 41). 

Essa reprodução do racismo também se manifesta em situações aparentemente banais, 

mas profundamente simbólicas, como quando estudantes sugerem que colegas negros 

representem personagens estereotipados, escravos, sacis, “macumbeiros”, em atividades 

escolares. Tais atitudes evidenciam como crianças e jovens internalizam concepções racistas 

sem plena consciência de sua gravidade, reforçando a necessidade de ações pedagógicas 

imediatas. 

Um dos sinais mais evidentes de racismo estrutural na escola é a ausência de 

representatividade negra: na formação de professores, na elaboração do currículo e nos 

materiais didáticos, que historicamente invisibilizaram os saberes africanos e afrodescendentes. 

A história africana, por exemplo, é frequentemente reduzida à experiência da colonização 

europeia, ignorando a riqueza cultural, científica e histórica do continente. Como lembra 

Ribeiro (2019, p. 21), “um ensino que valoriza as várias existências e que reverencie 

positivamente a população negra é benéfico para toda a sociedade”. 



23 

 

 

Apesar da Lei nº 10.639/2003 obrigar o ensino de história e cultura africana e afro-

brasileira, muitas escolas não trabalham efetivamente a temática. Quando o fazem, abordam 

apenas alguns elementos, deixando de lado aspectos fundamentais, como a história e o respeito 

às religiões de matriz africana. Em muitos casos, a resistência de familiares, que desconhecem 

essas tradições, dificulta a abordagem pedagógica, perpetuando o preconceito e a perseguição 

histórica contra essas religiões no Brasil. 

A ausência de representatividade e o ciclo de exclusão contribuem para maiores índices 

de abandono escolar e limitam o acesso a oportunidades educacionais, perpetuando 

disparidades raciais. Como ressalta Ribeiro (2019, p. 16):  

 

A ausência ou a baixa incidência de pessoas negras em espaços de poder não costuma 

causar incômodo ou surpresa em pessoas brancas. Para desnaturalizar isso, todos 

devem questionar a ausência de pessoas negras em posições de gerência, autores 

negros em antologias, pensadores negros na bibliografia de cursos universitários, 

protagonistas negros no audiovisual. 

 

Dessa forma, os docentes, especialmente de História, têm papel estratégico no combate 

ao racismo: podem empregar o conhecimento histórico para desconstruir representações sociais 

prejudiciais, além de atuar como agentes na implementação de políticas públicas. 

Silvio Almeida (2019) reforça que o racismo não é um fenômeno isolado, mas estrutural, 

profundamente arraigado em todas as dimensões da vida social: “o combate ao racismo 

estrutural exige uma mudança nas estruturas sociais e políticas que perpetuam as desigualdades 

raciais. Isso começa com o reconhecimento de que o racismo não é um problema de indivíduos, 

mas de todo o sistema” (Almeida, 2019, p. 83). 

Encerrar o debate sobre racismo nas escolas é refletir sobre o papel da educação na 

construção de uma sociedade mais justa e democrática. Reconhecer que o racismo é estrutural 

é o primeiro passo para a transformação. A escola deve ser um espaço de valorização da 

diversidade, capaz de desconstruir preconceitos e estereótipos, assegurando que todos os 

estudantes, em especial os negros, tenham as mesmas oportunidades de sucesso e 

desenvolvimento, sem a necessidade de enfrentar situações de discriminação. 

 

1.4 Educação Antirracista e Cinema Negro: Possibilidades didáticas no ensino de História 

 

O uso do cinema como recurso didático no ensino de História tem se mostrado uma 

prática pedagógica relevante para a construção de saberes críticos e significativos, 

especialmente quando associado a uma perspectiva de educação antirracista. Nesse contexto, o 

Cinema Negro emerge como uma ferramenta potente de reflexão e problematização das 

relações raciais, da memória e da cultura afro-brasileira. 



24 

 

 

A promulgação da Lei nº 10.639/2003, que institui a obrigatoriedade do ensino de 

História e Cultura Afro-Brasileira e Africana nos currículos escolares, e da Lei nº 13.006/2014, 

que determina a exibição de, no mínimo, duas horas mensais de filmes nacionais nas escolas, 

reforça a importância das produções audiovisuais no processo educativo. Ambas as legislações 

se configuram como políticas públicas voltadas à valorização da diversidade cultural e à 

promoção da igualdade racial na educação básica. 

O Cinema, segundo Napolitano (2023, p.13), é um “instrumento pedagógico 

privilegiado”, pois permite articular emoção e razão, promovendo o diálogo entre a linguagem 

artística e os conceitos históricos. O autor ressalta que, com o professor como mediador, o filme 

pode suscitar leituras críticas e reflexivas, contribuindo para o desenvolvimento da consciência 

histórica dos alunos. Essa perspectiva é reforçada por Almeida (2001), que destaca o potencial 

do audiovisual para dinamizar o processo de ensino e aprendizagem, e por Ferro (1992), que 

compreende o cinema como “um agente histórico”, capaz de refletir, deformar ou reinterpretar 

o passado. 

Apesar da crescente circulação do Cinema Negro em mostras, festivais e plataformas 

digitais, ainda são escassos os estudos que problematizam sua utilização sistemática na 

educação básica. Entretanto, sua relevância pedagógica é incontestável, pois permite aos 

estudantes compreenderem as múltiplas dimensões das experiências afro-brasileiras, 

reconhecendo processos de resistência, luta e afirmação identitária. Abdias Nascimento (2016) 

enfatiza que a arte, e particularmente o cinema, é um espaço de enfrentamento do racismo e de 

reconstrução da memória coletiva negra. 

Do ponto de vista metodológico, o cinema é considerado uma fonte histórica relevante, 

na medida em que expressa visões de mundo, valores e ideologias de uma época. Pinsk (2005, 

apud Xavier, 2010, p. 7) observa que “os historiadores se apropriam das fontes históricas 

através de métodos específicos, diversos para construir seus discursos históricos”. Assim, as 

imagens cinematográficas, quando analisadas criticamente, permitem compreender tanto o 

contexto de sua produção quanto as intencionalidades narrativas e estéticas envolvidas. 

Os Parâmetros Curriculares Nacionais (PCNs) (Brasil, 1998) e a Base Nacional 

Comum Curricular (BNCC) (Brasil, 2017) reforçam a importância do uso de múltiplas 

linguagens e fontes no ensino de História, estimulando a leitura crítica de documentos visuais, 

sonoros e audiovisuais. Os PCNs orientam que o aluno deve “desenvolver atividades com 

diferentes fontes de informação (livros, jornais, revistas, fotografias, objetos etc.) e confrontar 

dados de abordagens distintas” (Brasil, 1998, p. 88). Essa diretriz legitima o uso do cinema 

como instrumento de aprendizagem e reflexão. 



25 

 

 

Ao abordar o cinema como documento, é fundamental reconhecer seus limites e 

potencialidades. O filme é uma narrativa construída, impregnada de valores e interpretações do 

período em que foi produzido. Assim, mais do que uma simples ilustração, o cinema deve ser 

trabalhado como objeto de análise histórica, capaz de provocar debates sobre memória, 

identidade e representações sociais. Napolitano (2023) e Mauad (2008) alertam que o professor 

deve mediar a leitura fílmica, contextualizando a produção e discutindo as relações entre a obra 

e o contexto histórico, político e cultural retratado. 

No caso do Cinema Negro, essa mediação ganha contornos ainda mais significativos, 

pois envolve o reconhecimento de narrativas e estéticas produzidas por realizadores negros, que 

reivindicam o protagonismo de seus sujeitos e histórias. Celso Prudente (2019) afirma que o 

cinema negro brasileiro representa uma estética de resistência, na qual a imagem se torna 

instrumento de emancipação cultural. Do mesmo modo, Zélia Amador de Deus (2020) destaca 

que a representação audiovisual negra é uma forma de reparação simbólica e de democratização 

do imaginário nacional. 

Schmidt (2005) ressalta que a produção cinematográfica é uma forma pela qual os 

alunos vivenciam, na prática, outras linguagens que os historiadores utilizam para interpretar o 

conhecimento histórico. Assim, o professor deve recorrer a metodologias que favoreçam a 

leitura crítica das imagens, estimulando os alunos a reconhecerem as relações entre o passado 

e o presente, as permanências e rupturas das representações sociais, e o papel do cinema na 

formação da consciência histórica. 

A articulação entre o cinema e o Ensino de História atende, portanto, às diretrizes das 

políticas educacionais vigentes, que defendem uma educação comprometida com os direitos 

humanos, a diversidade cultural e a equidade racial. De acordo com a BNCC (Brasil, 2017), é 

função da escola promover o respeito às diferenças e combater todas as formas de preconceito 

e discriminação. 

Dessa maneira, o uso do Cinema Negro no ensino de História não se limita à transmissão 

de conteúdo, mas promove a formação crítica e cidadã. Por meio da análise de filmes que 

retratam as experiências negras, os alunos desenvolvem competências interpretativas, 

aprendem a identificar discursos raciais e a desconstruir estereótipos. O cinema, nesse sentido, 

transforma-se em uma ferramenta de educação antirracista, possibilitando o diálogo entre 

memória, identidade e justiça social. 

Em síntese, incorporar o Cinema Negro como recurso didático contribui para a 

valorização da cultura afro-brasileira, para o enfrentamento do racismo estrutural e para a 

consolidação de práticas pedagógicas mais democráticas e inclusivas. Ao reconhecer o cinema 

como fonte histórica e instrumento de reflexão crítica, o ensino de História se torna mais 



26 

 

 

sensível à diversidade cultural e comprometido com a formação de sujeitos conscientes e 

transformadores da realidade. 

 

1.5 Cinema Negro: História, Representatividade e Resistência no Brasil e nos Estados 

Unidos 

 

O Cinema Negro constitui-se como um campo de resistência cultural e política que, 

desde o início do século XX, busca desconstruir estereótipos raciais e promover a valorização 

das identidades negras por meio da linguagem audiovisual. Nos Estados Unidos, esse 

movimento emergiu em um contexto de segregação racial e exclusão sistemática da população 

afro-americana das principais produções cinematográficas, refletindo o racismo estrutural 

presente na sociedade estadunidense. 

Durante as primeiras décadas do cinema, era comum que atores brancos utilizassem 

técnicas conhecidas como blackface3 e yellowface,4 práticas herdadas dos espetáculos de 

menestréis do século XIX, nas quais o rosto era pintado e as características físicas e 

comportamentais das pessoas negras e de outras minorias eram caricaturadas. Tais 

representações tinham como objetivo ridicularizar e desumanizar, reforçando preconceitos e 

consolidando estereótipos racistas. Filmes como A Cabana do Pai Tomás (1903), O Nascimento 

de uma Nação (1915), O Cantor de Jazz (1927) e Otelo (1965) são exemplos emblemáticos 

dessa prática, apresentando personagens negros de forma grotesca e submissa, muitas vezes 

interpretados por atores brancos em maquiagem escura. 

Nesse contexto de exclusão, destaca-se o trabalho pioneiro de William D. Foster, que 

em 1912 produziu o curta-metragem The Railroad Porter, considerado o primeiro filme com 

elenco totalmente negro. A produção representou um marco histórico, ao conferir protagonismo 

a personagens negros em papéis cotidianos, subvertendo as convenções hegemônicas de 

Hollywood. A obra de Foster simboliza o início de uma resistência estética e política, abrindo 

 
3 O blackface surgiu nos Estados Unidos no século XIX, nos shows dos menestréis, quando atores brancos 

pintavam o rosto de preto para representar, de forma caricata e racista, pessoas negras. Essa prática reforçava 

estereótipos pejorativos e contribuiu para a propagação do racismo e da discriminação na cultura ocidental. 

PEREIRA, Juliana. O que são Blackfaces e por que eles são racistas? Portal Geledés, 2 fev. 2022. Disponível 

em: https://www.geledes.org.br/o-que-sao-blackfaces-e-por-que-eles-sao-racistas/. Acesso em: 14 set 2024. 
4 O termo yellowface refere-se ao uso de maquiagem, trajes e outros dispositivos para simular características 

asiáticas em atores não asiáticos, historicamente com o objetivo de reforçar estereótipos ou para preencher papéis 

que poderiam ser melhor representados por atores asiáticos. Esta prática, que remonta a filmes como “The Good 

Earth” (1937), onde um ator branco foi pintado de amarelo, perpetua uma visão distorcida e desrespeitosa das 

culturas asiáticas. GALLINEA, Maria; ALMEIDA, Ticyane. ‘Impostora: Yellowface’ – Uma Sátira Ácida Sobre 

Apropriação Cultural e Identidade Racial. Elos, 12 ago. 2024. Disponível em: 

https://elos.sites.uepg.br/posts/impostora-yellowface-uma-satira-acida-sobre-apropriacao-cultural-e-identidade-

racial/. Acesso em: 14 set. 2024. 



27 

 

 

caminho para narrativas que valorizassem a experiência afro-americana e reivindicassem a 

presença negra como sujeito de sua própria história. 

A ausência de protagonismo negro no cinema estadunidense e mundial evidencia o 

caráter estrutural do racismo, que durante décadas limitou as possibilidades de representação e 

participação de artistas negros. Conforme argumenta Abdias Nascimento (2016), a cultura e as 

artes constituem-se como instrumentos centrais na luta contra a opressão racial, sendo o resgate 

da memória e da identidade negra essencial para a construção de uma estética antirracista. 

Assim, o cinema negro surge não apenas como uma forma de arte, mas também como uma 

ferramenta de transformação social e afirmação política. 

No Brasil, esse debate ganha força especialmente a partir da década de 1960, com o 

movimento do Cinema Novo, que se propôs a problematizar as questões sociais, culturais e 

raciais do país. Segundo Celso Prudente (2019), o Cinema Novo configurou-se como uma 

tendência cinematográfica voltada à representação da realidade brasileira e da cultura popular, 

buscando a transformação social e se opondo ao modelo da chanchada, que tratava a cultura 

nacional de forma folclorizada e despolitizada. Embora o movimento tenha promovido uma 

reflexão sobre a identidade nacional, a presença negra nas telas ainda permaneceu 

marginalizada, revelando as contradições do próprio projeto de representação do Brasil. 

A partir da década de 1990, o debate sobre as representações raciais no audiovisual 

brasileiro se intensifica. Cineastas, produtores e estudiosos passaram a discutir a necessidade 

de questionar a ausência e a estigmatização de personagens negros nas narrativas 

cinematográficas. Em 1999, no Museu da Imagem e do Som (MIS), em São Paulo, realizou-se 

o I Encontro de Realizadores e Técnicos Negros, organizado pelos cineastas Jeferson De e 

Daniel Santiago, reunindo importantes nomes como Celso Prudente, Agenor Alves, Valter José 

e Ari Cândido. O evento resultou na elaboração do Manifesto Dogma Feijoada (2000), 

considerado o marco fundador do cinema negro brasileiro contemporâneo. 

O manifesto propôs sete diretrizes fundamentais conhecidas como “os mandamentos do 

cinema negro brasileiro” que buscavam orientar produções comprometidas com a valorização 

da cultura afro-brasileira, são elas:  

 

(1) o filme deve ser dirigido por um realizador negro brasileiro; (2) o protagonista 

deve ser negro; (3) a temática deve estar relacionada à cultura negra brasileira; (4) o 

filme deve privilegiar produções urgentes e exequíveis; (5) personagens 

estereotipados devem ser evitados; (6) o roteiro deve destacar o negro comum 

brasileiro; e (7) super-heróis ou bandidos devem ser evitados (Carvalho; Domingues, 

2017). 
 

Essas diretrizes marcaram o início de uma nova fase do audiovisual nacional, na qual o 

negro deixou de ser mero objeto de representação e passou a ser sujeito da criação e da narrativa. 



28 

 

 

Como observa Zélia Amador de Deus (2020), o Cinema Negro brasileiro é um espaço de disputa 

simbólica e política, onde se constrói uma estética da resistência e da ancestralidade, afirmando 

o pertencimento e o direito à memória da população negra. 

No contexto amazônico, o Cinema Negro também tem conquistado espaço e 

visibilidade, especialmente por meio de festivais e cineclubes. No Pará, o movimento se 

fortalece a partir de 2019 com a realização do I Festival de Cinema Negro Zélia Amador de 

Deus, idealizado pela Cinediaspora, sediado em Belém. O evento, realizado em pontos de 

cultura localizados em bairros periféricos de Belém e Ananindeua, teve como objetivo discutir 

o racismo através das produções audiovisuais e valorizar o cinema afro-brasileiro produzido na 

Amazônia. Além da exibição de filmes regionais, o festival promoveu debates e premiou obras 

com o Troféu Zélia Amador de Deus, consolidando-se como um importante espaço de 

resistência, reflexão e formação cultural. 

De acordo com Zélia Amador de Deus (2020) é fundamental que o cinema amazônico 

contemple as narrativas negras e periféricas, pois a representatividade é também uma forma de 

reparação histórica e de democratização do imaginário nacional. O fortalecimento de iniciativas 

como o festival paraense demonstra que o cinema negro no Brasil não se limita a um movimento 

artístico, mas constitui-se como um projeto político de emancipação e de reconstrução 

identitária. 

Dessa forma, o cinema negro, seja nos Estados Unidos, no Brasil ou no Pará, emerge 

como um instrumento de resistência e reexistência, capaz de ressignificar as imagens, 

questionar os discursos hegemônicos e propor novas formas de representação da população 

negra. Conforme defende Abdias Nascimento (2016), a arte é um espaço de libertação e 

consciência racial; por meio dela, a população negra reafirma sua humanidade e reivindica seu 

direito de narrar a própria história. Assim, o cinema negro ultrapassa o campo estético e se 

afirma como um projeto de transformação social, cultural e política, comprometido com a 

construção de uma sociedade mais justa e plural. 

Dessa maneira, a discussão teórica é deslocada para a prática pedagógica no próximo 

capítulo, que apresenta a experiência do projeto “Resistir para Existir” realizada com estudantes 

do 6º ao 9º ano do Ensino Fundamental em uma escola municipal de Afuá, no Pará. 

 

 

 

 

 



29 

 

 

2 CURTAS-METRAGENS DO CINEMA NEGRO NO ENSINO DE HISTÓRIA: UMA 

EXPERIÊNCIA ANTIRRACISTA NA AMAZÔNIA MARAJOARA 

 

A I Mostra de Cinema Negro, realizada no âmbito do Projeto Resistir para Existir 2024, 

com a participação de turmas do 6º ao 9º ano do Ensino Fundamental e da Educação de Jovens 

e Adultos (EJA), constituiu-se como uma iniciativa pedagógica voltada à reflexão crítica acerca 

das relações étnico-raciais no ambiente escolar. 

A discussão sobre o racismo e a valorização da identidade afro-brasileira nas instituições 

de ensino revela-se uma demanda urgente e imprescindível, considerando que a escola é um 

espaço privilegiado para a formação cidadã e a construção de valores sociais e culturais. 

Conforme argumenta Gomes (2017), é fundamental que o processo educativo promova ações 

sistemáticas de enfrentamento ao preconceito racial desde os primeiros anos de escolarização. 

Nesse contexto, o Cinema Negro, enquanto linguagem artística e cultural dotada de 

sensibilidade, acessibilidade e potência discursiva, configura-se como um instrumento 

pedagógico relevante para o desenvolvimento de práticas educativas que fomentem o debate 

sobre identidade, pertencimento, representatividade e ancestralidade africana. Por meio de suas 

narrativas visuais e simbólicas, o cinema possibilita a ampliação do repertório cultural dos 

estudantes e contribui para a consolidação de uma educação antirracista e emancipatória. 

 

Imagem 1 - Banner do Projeto Resistir para existir, ano 2024. 

 

 
 

Fonte: Autoria própria, (2024) 

 

A experiência foi desenvolvida com turmas do 6º ao 9º ano do Ensino Fundamental da 

Escola Municipal Frei Faustino Legarda, na cidade de Afuá-Pará. A referida escola funciona 

nos turnos da manhã, tarde e noite, recebendo alunos do 2º ao 9º ano, inclusive em período 



30 

 

 

integral. A proposta consistiu na exibição de curtas-metragens do Cinema Negro, seguidos de 

rodas de conversa e análises coletivas. 

Para tanto, os filmes foram selecionados conforme a faixa etária e maturidade dos 

estudantes, buscando adequação ao nível de compreensão sobre o tema. As discussões 

ocorreram de forma dialógica, permitindo que os alunos expressassem suas percepções, 

sentimentos e interpretações, em consonância com a perspectiva de Paulo Freire (1996), que 

defende a educação como prática da liberdade, baseada no diálogo e na criticidade. 

Durante as sessões, observou-se que os estudantes refletiram sobre as diversas formas 

de racismo, suas próprias identidades e discutiram representações positivas do negro 

apresentadas nos filmes, conectando-as com suas vivências cotidianas e a realidade escolar. 

Essa prática favoreceu não apenas a compreensão dos conteúdos históricos e culturais, mas 

também o fortalecimento da consciência identitária e do orgulho étnico-racial. 

Segundo Nilma Lino Gomes (2017), a construção de uma educação para as relações 

étnico-raciais exige a valorização da cultura afro-brasileira e africana, combatendo estereótipos 

e desconstruindo o racismo em suas múltiplas formas. Nesse sentido, o Cinema Negro, 

articulado criticamente ao currículo escolar, mostrou-se um recurso potente para fomentar a 

inclusão e a reflexão crítica. 

A prática também dialoga com as orientações das Diretrizes Curriculares Nacionais 

para a Educação das Relações Étnico-Raciais (Brasil, 2004), que estabelecem a 

obrigatoriedade do ensino da história e cultura afro-brasileira e africana. Dessa forma, os 

debates realizados contemplaram diferentes formas de racismo estrutural, institucional, 

cultural, religioso e ambiental, em consonância com a literatura que problematiza as 

desigualdades raciais no Brasil (Almeida, 2019). 

Nessa perspectiva, a experiência tem demonstrado que o Cinema Negro, quando 

utilizado de forma orientada e mediado por um(a) professor(a) em sala de aula, constitui-se 

como uma potente ferramenta pedagógica capaz de promover debates significativos sobre 

temas como racismo, identidade e ancestralidade africana. Em contextos educacionais 

marcados pela escassez de recursos materiais, como nas escolas situadas na região amazônica 

marajoara, o uso de produções cinematográficas mostra-se especialmente relevante, uma vez 

que desperta maior interesse e engajamento por parte dos estudantes. 

Considerando que muitas instituições de ensino dessas localidades não dispõem de salas 

físicas de cinema e que grande parte dos alunos não possui acesso à internet ou a plataformas 

de streaming, o cinema na escola torna-se uma oportunidade única de ampliação do repertório 

cultural e de inserção em experiências estéticas significativas. Conforme destaca Napolitano 

(2003), o cinema em sala de aula não deve ser apenas um instrumento de ilustração do conteúdo, 



31 

 

 

mas um meio de provocar reflexão, interpretação e diálogo interdisciplinar, contribuindo para 

a formação crítica dos discentes. 

Sob essa perspectiva, o cinema negro, segundo Prudente (2017), representa uma forma 

de resistência estética e política, cuja centralidade está na reconstrução das narrativas históricas 

e culturais da população afrodescendente. Sua utilização no ambiente escolar favorece, 

portanto, não apenas a compreensão dos conteúdos curriculares, mas também o fortalecimento 

de uma consciência cidadã e inclusiva, reafirmando o papel da educação como espaço de 

resistência, valorização da diversidade e transformação social. 

 

2.1. Relatos de Experiência da exibição de curtas-metragens  

 

 2.1.1 Relato de experiência I: O curta-metragem Amor de Cabelo (2019) e a discussão sobre 

racismo cultural, identidade afrodescendente e representações familiares no espaço escolar no 

Ensino Fundamental em Meu nome é Maalum! (2021) – Turmas do 6º Ano 

 

Figura 1 – Cena do curta-metragem Amor de cabelo (2019) 

 

Fonte: Youtube. Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=AgWZtqHAmJM. 

Acesso em 22 de set de 2025. 

 

O curta-metragem Amor de Cabelo (Hair Love, 2019), dirigido por Matthew A. Cherry 

e vencedor do Oscar de Melhor Curta de Animação em 2020, com duração de aproximadamente 

sete minutos, foi utilizado como recurso pedagógico nas turmas do 6º ano do Ensino 

Fundamental e na turma do Atendimento Educacional Especializado (AEE). Por apresentar uma 

linguagem acessível, sensível e lúdica, a obra constitui-se como um instrumento significativo 



32 

 

 

para o desenvolvimento de práticas pedagógicas voltadas à reflexão sobre temas como 

aceitação, autoconfiança, paternidade ativa, amor e pertencimento cultural. 

A proposta de trabalho com o referido curta-metragem teve como foco central o debate 

acerca do racismo cultural, compreendido como o conjunto de práticas, discursos e 

representações simbólicas que desvalorizam e inferiorizam manifestações culturais de grupos 

étnicos e raciais, reforçando estereótipos e hierarquias sociais. Essa forma de racismo atua de 

maneira sutil, mas profunda, ao negar legitimidade e reconhecimento a saberes, tradições e 

expressões artísticas de comunidades não hegemônicas (Munanga, 2004; Hall, 2003; Gomes, 

2017). 

No contexto amazônico e particularmente na região Marajoara, o racismo cultural 

assume contornos específicos, atravessando processos históricos de colonização, apagamento 

identitário e desigualdade social. Conforme apontam autores como José Ribamar Bessa Freire 

(2019), Sidney Chalhoub (2012) e Edna Castro (2010), as populações indígenas, 

afrodescendentes e ribeirinhas da Amazônia são frequentemente submetidas à marginalização 

simbólica, tendo suas manifestações culturais reduzidas a representações folclóricas ou 

exotizadas. Tais práticas reforçam o silenciamento das vozes locais e a invisibilização da 

diversidade étnica que caracteriza a região. 

Nesse sentido, o uso pedagógico de Amor de Cabelo representa uma oportunidade de 

promover o diálogo intercultural e o reconhecimento das identidades afro-amazônicas e 

indígenas presentes no território marajoara. Ao valorizar a estética negra e o vínculo afetivo 

entre pai e filha, o curta contribui para a construção de uma educação antirracista e plural, 

possibilitando aos estudantes refletirem sobre a importância da representatividade, do respeito 

às diferenças culturais e da resistência simbólica frente ao racismo estrutural e cultural que 

ainda permeia o cotidiano escolar e social da Amazônia. 

Como lembra Guimarães (2023): 

 

Crianças negras e pobres ainda não são compreendidas como sujeitos que têm direito 

a uma proteção integral, estando sempre no lugar de sujeitos que necessitam do 

mínimo, do básico. Portanto, a criança negra historicamente é atravessada pelo 

racismo e o adultocentrismo (Guimarães, 2023, p. 15): 

 

Durante a exibição do curta-metragem, foi possível observar reações preconceituosas 

por parte de alguns estudantes. Por se tratar de uma turma de 6º ano, diversos alunos 

manifestaram comentários depreciativos em relação ao cabelo da personagem principal, 

afirmando que aquele cabelo era “muito feio” e “difícil de pentear, igual ao de alguns colegas 

da sala”. Diante desse cenário, tornou-se necessário interromper a exibição para intervir 



33 

 

 

pedagogicamente e, em seguida, realizar uma roda de conversa com o objetivo de discutir os 

padrões estéticos historicamente impostos à população negra. 

Com base nesses acontecimentos, percebe-se que, mais do que nunca, a discussão sobre 

o racismo cultural e a valorização da identidade afrodescendente no espaço escolar mostra-se 

urgente e necessária. Como afirma Munanga (2005, p. 187), “o modelo de educação não tem 

sido inclusivo, ainda quando permita a entrada de todos na escola. Todos entram, ou a maioria 

entra, mas nem todos saem devidamente escolarizados, aptos a enfrentar a vida como 

verdadeiros cidadãos”. Nesse sentido, práticas pedagógicas que valorizem a diversidade são 

fundamentais para o combate às desigualdades históricas e à reprodução de preconceitos 

estruturais. 

As rodas de conversa realizadas após a exibição foram direcionadas à reflexão sobre 

racismo cultural, identidade, valorização do cabelo afro, pertencimento cultural e 

enfrentamento ao racismo. O curta-metragem apresenta a narrativa de Zuri, uma menina negra 

de cabelos crespos e volumosos, e seu pai, que enfrentam o desafio de pentear seus fios em um 

dia especial: a visita à mãe no hospital. A história evidencia a importância da paternidade ativa, 

do cuidado e do fortalecimento da autoestima da criança, temas que despertaram discussões 

significativas entre os estudantes. 

Durante as sessões, muitos alunos voltaram a associar o cabelo crespo da personagem a 

algo feio ou engraçado. Esse momento foi utilizado como ponto de partida para analisar como 

os padrões estéticos eurocêntricos foram historicamente impostos à população negra. 

Historicamente, os cabelos crespos foram alvo de discriminação, e a indústria cultural reforçou 

estereótipos negativos ao associar a beleza ao cabelo liso. De acordo com Almeida (2019, p. 

41), “o racismo constitui todo um complexo imaginário social que a todo momento é reforçado 

pelos meios de comunicação, pela indústria cultural e pelo sistema”. O autor complementa que 

tal imaginário afeta, sobretudo, as mulheres negras, que “são consideradas pouco capazes 

porque existe todo um sistema econômico, político e jurídico que perpetua essa condição de 

subalternidade, mantendo-as com baixos salários, fora dos espaços de decisões, expostas a todo 

tipo de violência” (Almeida, 2019, p. 43). 

Assim, as reflexões suscitadas pelo filme permitiram evidenciar que os preconceitos 

expressos pelas crianças são resultados de um processo social, estrutural e histórico. Autoras 

como Carneiro (2003) e Akotirene (2019) destacam que o racismo de gênero, explicado pelo 

conceito de interseccionalidade, coloca as mulheres negras em um lugar de invisibilidade e 

subalternidade, reproduzido inclusive nos espaços escolares. 

Além disso, a prática pedagógica com o curta permitiu discutir os significados culturais 

do cabelo afro. Em diversas culturas africanas, pentear os fios é um ritual ancestral que 



34 

 

 

simboliza transmissão de saberes e pertencimento coletivo. Perrot (2007) argumenta que o 

corpo e suas marcas são elementos fundamentais na constituição da memória e da identidade; 

nesse sentido, o cabelo afro é expressão de resistência e afirmação identitária. 

Outro aspecto debatido pelos alunos durante as rodas de conversa foi a questão da 

paternidade. Algumas crianças relataram experiências pessoais, mencionando não conviver 

com o pai e serem cuidadas pelos avós. Uma aluna afirmou: “Professora, se o meu cabelo fosse 

assim, quem ia ter que me ajudar seria minha avó, porque meu pai não mora comigo, ele foi 

embora”. Esses relatos reforçam a importância de compreender as diversas configurações 

familiares negras e como elas são representadas na mídia e no espaço escolar. 

Autores como Gonzalez (1988), Ribeiro (2017) e Santos (2020) ressaltam a necessidade 

de compreender as famílias negras para além de estereótipos de ausência paterna ou 

desestruturação, enfatizando que tais representações são fruto de um olhar racializado que 

invisibiliza a pluralidade das experiências negras no Brasil. Gonzalez (1988) afirma que a 

mulher negra historicamente sustentou a família e a comunidade, sendo “pilar da resistência 

cultural e afetiva do povo negro”. Ribeiro (2017) acrescenta que compreender as dinâmicas 

familiares negras implica reconhecer o racismo como um fator estrutural que impacta a 

organização afetiva e social dessas famílias. 

O trabalho com Amor de Cabelo revelou, portanto, o quanto é urgente abordar o racismo 

e valorizar a identidade afrodescendente desde os primeiros anos da escolarização. O curta-

metragem possibilitou reflexões sobre pertencimento, resistência cultural e enfrentamento aos 

padrões eurocêntricos, contribuindo para a construção de um espaço escolar mais inclusivo. 

A experiência evidenciou, ainda, a importância de utilizar recursos culturais, como o 

cinema negro, para promover debates críticos, desconstruir estereótipos e valorizar a 

ancestralidade africana. Assim, reforça-se a função social da escola como espaço de 

transformação, resistência ao racismo estrutural e valorização das múltiplas identidades que 

compõem a sociedade brasileira. 

Outro curta-metragem trabalhado com as turmas do 6º ano foi Meu nome é Maalum! 

(2021), produção brasileira que narra a história de uma menina negra que cresce em uma família 

marcada pelo afeto e por referências afrocentradas. Ao ingressar na escola, Maalum depara-se 

com o racismo quando seus colegas passam a zombar de seu nome, situação que a entristece e 

a leva a questionar o motivo da ridicularização. Com o apoio de seus pais, a protagonista 

descobre o significado profundo e simbólico de seu nome, o que a conduz a um processo de 

ressignificação de sua trajetória, fortalecendo sua autoestima e sua identidade étnico-racial. 

 



35 

 

 

Figura 2 - Cena do curta-metragem Meu nome é Maalum! (2021) 

 

Fonte: Youtube. Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=RRgJTERBUhw. 

Acesso em 22 de set de 2025 

 

Essa narrativa oferece um espaço privilegiado para refletir sobre ancestralidade africana, 

pertencimento, memória e enfrentamento ao racismo. Como observa Ribeiro (2017, p. 12), “o 

mundo apresentado nas escolas era dos brancos, no qual as culturas europeias eram vistas como 

superiores, o ideal a ser seguido”. Essa visão eurocêntrica e excludente ainda se manifesta nas 

práticas escolares, que muitas vezes invisibilizam as contribuições africanas e afro-brasileiras. 

Daí a relevância de práticas pedagógicas que promovam a diversidade cultural e a valorização 

da identidade negra. 

A atividade pedagógica proposta buscou estimular reflexões sobre o racismo no 

ambiente escolar, identidade, origem dos nomes, pertencimento e respeito às diferenças, 

especialmente no contexto da região marajoara. Após a exibição do curta, foi organizada uma 

roda de conversa, na qual os estudantes foram convidados a responder à pergunta: “Você sabe 

por que recebeu o seu nome?”. As respostas revelaram vínculos afetivos com familiares, 

tradições religiosas e homenagens a pessoas importantes, proporcionando discussões sobre 

memória, tradição e ancestralidade. 

Muitos alunos afirmaram que seus nomes eram homenagens a santos católicos, o que 

evidencia a influência da religiosidade na construção da identidade. Essa relação entre nome, 

memória e ancestralidade dialoga com o pensamento de Arriê (2020), que analisa os nomes 

próprios como expressões simbólicas da herança familiar e da memória coletiva. Nesse mesmo 



36 

 

 

sentido, Munanga (2005) destaca a importância do reconhecimento da diversidade cultural 

como elemento essencial na formação da cidadania e na construção de identidades plurais. 

Quando questionados se gostavam de seus nomes, alguns estudantes responderam que 

sim, afirmando achá-los bonitos; entretanto, outros demonstraram descontentamento, o que 

pode indicar desconhecimento acerca da origem e do significado de seus nomes. Em seguida, 

foi realizada uma nova pergunta sobre a composição familiar: se moravam com os pais. Boa 

parte da turma relatou viver com avós e pais na mesma casa, realidade que remete às famílias 

extensas e intergeracionais típicas da região amazônica. Como observa Guimarães (2020), ao 

analisar a infância no arquipélago do Marajó, as relações familiares nessa região são marcadas 

pela coletividade, pela convivência entre gerações e pelo compartilhamento de 

responsabilidades no cuidado das crianças, características que reforçam a importância dos laços 

comunitários e afetivos no desenvolvimento infantil. 

Durante o debate, observou-se que parte das crianças ainda confunde racismo com 

bullying. Embora ambos representem formas de violência simbólica, o racismo se configura 

como uma estrutura histórica e socialmente naturalizada, que sustenta desigualdades e 

exclusões (Carneiro, 2003). As manifestações de preconceito na infância, expressas por meio 

de piadas, apelidos ou estigmatizações, precisam ser denunciadas e desconstruídas desde cedo. 

Assim, o curta Meu nome é Maalum! (2021) revelou-se um instrumento pedagógico 

relevante para fomentar o diálogo sobre diversidade, respeito e equidade racial. Conforme 

destaca Ribeiro (2017, p. 15), “é importante ter em mente que, para pensar soluções para uma 

realidade, devemos tirá-las da invisibilidade”. Nesse sentido, discutir ancestralidade africana e 

identidade negra no ambiente escolar é um passo fundamental para romper com práticas 

eurocêntricas e construir uma educação inclusiva e antirracista. 

Além disso, o curta possibilitou reflexões sobre a ancestralidade africana, ressaltando 

que os nomes carregam histórias, memórias e significados simbólicos. Ao resgatar o valor de 

seu nome, Maalum resgata também sua autoestima, em consonância com a defesa de uma 

educação emancipatória pautada na valorização da diversidade cultural e no reconhecimento 

das identidades negras (Munanga, 2005). 

O trabalho com o filme Meu nome é Maalum! (2021) evidenciou, portanto, que o 

Cinema Negro pode ser um recurso pedagógico potente para problematizar o racismo, valorizar 

a ancestralidade africana e fortalecer a identidade das crianças negras. As reflexões geradas a 

partir dessa experiência promoveram empatia, respeito mútuo e o reconhecimento de que todas 

as histórias merecem ser contadas e valorizadas. 

Os mesmos filmes foram abordados com a turma do AEE (Atendimento Educacional 

Especializado). Os alunos estão integrados às turmas regulares, porém existem dias específicos 



37 

 

 

destinados ao atendimento especializado. Nesse contexto, o cronograma também abriu espaço 

para que os alunos do AEE participassem da mostra de filmes. Marcamos um dia específico, no 

qual a professora responsável pelo AEE auxiliou na comunicação com os estudantes. Foi nesse 

momento que percebi o quanto nós, professores marajoaras, precisamos de formações 

continuadas voltadas a áreas diversas, como a Educação Especial. 

 

Imagem 2 - Alunos do AEE participando da 1°mostra de Cinema Negro 

 

 
 

Fonte: Autoria própria, 2024 

 

A presença da professora foi essencial para que os alunos compreendessem a mensagem 

do filme. No final da sessão, confeccionamos trabalhos baseados na narrativa, e, enquanto eu 

conduzia a discussão, a professora traduziu a atividade em Libras, garantindo acessibilidade e 

inclusão. A experiência foi profundamente tocante. Falar sobre educação antirracista no AEE 

mostrou-se um desafio, especialmente por não possuir formação específica na área, mas revelou 

o potencial transformador do ensino inclusivo e da colaboração entre educadores. 

Como defendem Mantoan (2003) e Aranha (2001), a escola inclusiva precisa garantir a 

participação efetiva de todos, reconhecendo e respeitando as diferenças. Além disso, segundo 

Gomes (2017), discutir questões étnico-raciais no âmbito da educação especial amplia o olhar 

sobre o sujeito, fortalecendo a luta por equidade e dignidade na escola. 

 

 

 

 



38 

 

 

Imagem 3 - Trabalho feitos pelos alunos do AEE 

 

 
 

Fonte: Autoria própria (2024) 

 

Ao dar visibilidade a narrativas que valorizam a cultura afro-brasileira, reafirma-se o 

papel da escola como espaço de resistência, transformação social e construção da cidadania. A 

culminância do projeto foi conduzida pela professora Márcia Friás, docente de Língua 

Portuguesa da turma do 6º ano, que desenvolveu uma atividade de encerramento baseada na 

leitura da obra A Menina Bonita do Laço de Fita (2008), de Ana Maria Machado. A partir dessa 

leitura, os estudantes criaram e apresentaram uma encenação teatral coletiva, estimulando o 

envolvimento afetivo, estético e crítico de toda a turma. 

A experiência pedagógica levou a docente a refletir sobre a importância de promover 

leituras com protagonismo negro, compreendendo-as como parte de uma perspectiva 

antirracista. Segundo Gomes (2017), a escola precisa atuar como um “espaço de construção de 

saberes plurais”, que reconheça e valorize a presença negra em sua complexidade histórica e 

cultural. Essa prática contribui para a desconstrução de estereótipos e para o fortalecimento de 

uma educação voltada à diversidade. 

A literatura infantil afro-brasileira, conforme defende Cunha Júnior (2019), constitui um 

instrumento de reconhecimento e representatividade, pois permite que crianças negras se vejam 

como sujeitos de suas próprias histórias, ampliando a noção de pertencimento e autoestima. Ao 

abordar personagens negros de maneira positiva e plural, obras como A Menina Bonita do Laço 

de Fita (2008) rompem com o silenciamento histórico das identidades negras e promovem a 

valorização das raízes africanas na formação da identidade nacional. 

Ribeiro (2017) reforça que a representatividade literária e midiática de pessoas negras é 

essencial para a formação cidadã e o empoderamento simbólico, uma vez que o apagamento 



39 

 

 

dessas narrativas reforça o racismo estrutural e cultural. Da mesma forma, Munanga (2005) 

destaca que práticas pedagógicas que integram elementos da cultura afro-brasileira ao currículo 

escolar fortalecem o sentimento de pertencimento e possibilitam o desenvolvimento de uma 

consciência crítica e antirracista entre os estudantes. 

Essas experiências demonstram que o cinema e a literatura são recursos pedagógicos 

potentes para problematizar o racismo, valorizar a ancestralidade africana e fortalecer a 

identidade das crianças negras. Além disso, promovem a discussão sobre o papel do afeto, da 

paternidade negra e da coletividade na construção da cidadania e da autoestima, incentivando 

o respeito, a empatia e o reconhecimento da diversidade cultural que compõe a sociedade 

brasileira. 

 

2.1.2 Relato de Experiência II: Racismo, Laços Familiares e Memória no Curta-metragem A 

Câmera de João (2017) - Turmas do 7° ano 

 

Figura 3 - Cena do curta-metragem A câmera de João (2017) 

 

 
 

Fonte: Youtube. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=MhRMEirjhTU.  

Acesso em 22 de set de 2025. 

 

O curta-metragem A Câmera de João (2017), dirigido por Tothi Cardoso, foi exibido 

para turmas do 7º ano do Ensino Fundamental. Ambientado no bairro de Campinas, em Goiânia, 

o filme acompanha a relação entre João, interpretado por Lucas Romão, e seus avós, Zeca 

(Adilson Magalhães) e Sônia (Neuza Borges). 

A obra se destaca por retratar o afeto em uma família negra, explorando a fotografia 

como recurso de memória, pertencimento e resistência cultural. Tal representação é de extrema 

importância, considerando que historicamente o afeto entre famílias negras foi invisibilizado 

pela escravidão e pelo racismo estrutural, que forçaram separações, interditaram vínculos e 

produziram o apagamento de histórias (Gonzalez, 1984; Nascimento, 2016). 



40 

 

 

 

Imagem 4 - Alunos do 7° assistindo curtas-metragens do cinema negro 

 

 
Fonte: Autoria própria (2024) 

 

A exibição do filme foi seguida de rodas de conversa, nas quais os alunos 

compartilharam memórias relacionadas aos avós e reflexões sobre o papel da fotografia na 

preservação das lembranças familiares. Emergiram relatos de estudantes que associavam os 

avós ao “sítio”, espaço de convivência e afetividade, e a constatação de que muitos não 

possuíam fotografias com familiares devido às limitações financeiras. 

Essa dinâmica possibilitou não apenas o reconhecimento das memórias pessoais, mas 

também a compreensão da fotografia como instrumento de construção da identidade, sobretudo 

para a população negra, cuja imagem foi historicamente produzida sob olhares estigmatizantes 

(Munanga, 2005). 

Historicamente, a imagem do negro no Brasil, especialmente no final do século XIX e 

início do século XX, era mercantilizada. Em 1866, o fotógrafo Cristiano Júnior anunciou a 

venda de cartões postais com rostos negros no Rio de Janeiro. Ele retratava pessoas negras 

escravizadas ou recém-libertas, transformando essas imagens em produtos turísticos sem nomes 

ou histórias, apenas categorizadas como “moleques de recados”, “mulatas sensuais” ou “amas 

de leite”. Essas imagens objetificavam os corpos e reforçavam estereótipos, construindo uma 

visão do Brasil como país exótico, onde a população negra existia apenas como pano de fundo, 

trabalhadores submissos e peças folclóricas (Carneiro, 2003; Guimarães, 2017, p. 54-61). 

No curta, a figura do avô Zeca assume papel central como guardião da memória e guia 

emocional do neto. Ao compartilhar recordações e fotografias, ele transmite saberes ancestrais, 

ensinando João a valorizar o passado como parte viva de sua identidade (Perrot, 2007). 



41 

 

 

A potência dessa narrativa ficou evidente durante a roda de conversa, os alunos 

revelaram resistência em tirar fotografias. Esse fato foi analisado à luz da relação histórica entre 

pessoas negras e a fotografia: no Brasil, a partir do século XIX, os negros não eram donos de 

suas imagens, sendo frequentemente retratados sob perspectivas que reforçavam a 

marginalização e a subalternidade (Nascimento, 2016; Guimarães, 2017, p. 59). 

Ao valorizar a fotografia como herança e expressão de orgulho, A Câmera de João 

(2017) rompe justamente com esse histórico de apagamento e oferece uma narrativa positiva 

sobre a família negra. Como observa Carneiro (2003), romper com a lógica de invisibilidade 

significa afirmar a dignidade da população negra e resgatar sua humanidade. 

Além disso, a obra aborda a importância do afeto como forma de resistência. Lélia 

Gonzalez (1984) já destacava a necessidade de reconhecer as experiências da população negra 

a partir de sua própria cultura, valorizando práticas de cuidado e solidariedade que a escravidão 

tentou apagar. O curta evidencia que o afeto e a memória são práticas políticas de sobrevivência 

e resistência. 

O trabalho com A Câmera de João (2017) permitiu reflexões profundas sobre memória, 

afeto, identidade e resistência. Foi possível discutir com os alunos o papel da família negra 

como espaço de transmissão cultural e afetiva, contrapondo-se a séculos de apagamento e 

estigmatização. Ao mostrar uma família negra unida, amorosa e orgulhosa de sua história, o 

curta fortalece representações positivas, essenciais para que crianças negras construam 

autoestima e pertencimento a partir de suas próprias raízes. 

Para as crianças da Amazônia, afastadas dos centros urbanos, o filme evidencia a 

violação do direito à memória, assim como ocorre com as infâncias de nossos ancestrais negros, 

cujas experiências foram atingidas pelo racismo, pobreza e outras formas de violação de direitos 

humanos (Guimarães, 2017). 

O cinema, nesse caso, revelou-se um instrumento pedagógico potente para repensar a 

relação entre racismo, memória e educação, promovendo consciência crítica e valorização da 

herança cultural afro-brasileira (Munanga, 2005; Carneiro, 2003). 

 No dia da culminância do projeto, os alunos do 7º ano realizaram uma encenação e 

dança ao som da música “Eu Sou”, do cantor brasileiro WD (Washington Duarte). A canção 

traz em sua letra temas como preconceito e racismo, abandono e ausência parental, padrões de 

beleza e rejeição social, resistência e afirmação pessoal, autoconhecimento e autoestima: 

 

[...] Eu sou 

Quem vai empretar minha bandeira 

Eu sou 

E ninguém isso vai mudar 

Tudo começou dar certo quando eu aprendi me amar 



42 

 

 

Seu nariz é lindo, preto 

Sua boca é linda 

E seu cabelo é lindo, preto 

Sua cor é linda [...] 

(Washington Duarte. Disponível em https://www.letras.mus.br/washington-

duarte/eu-sou/. Acesso em 12 Ago de 2025. 

 

O momento foi de grandes descobertas para os estudantes: encenar e dançar essa música 

foi, segundo eles, uma experiência desafiadora e transformadora, que possibilitou reflexões 

Racismo, memória, afeto familiar e empatia social. 

Essas temáticas dialogam com autores como Sueli Carneiro (2005), que discute o 

impacto do racismo na construção da subjetividade da juventude negra; Kabengele Munanga 

(2019), que analisa o processo histórico da discriminação racial no Brasil e a importância do 

fortalecimento da identidade afro-brasileira; e Nilma Lino Gomes (2017), que enfatiza a 

importância da educação antirracista na formação dos jovens. 

No que se refere ao abandono e ausência parental, autores como Maria Helena Souza 

Patto (2000) e Donald Winnicott (1999) abordam as consequências emocionais da falta de 

vínculos familiares na infância e adolescência, destacando a importância do acolhimento 

afetivo para o desenvolvimento saudável. 

Assim, a atividade pedagógica desenvolvida a partir da música Eu Sou propiciou aos 

alunos uma vivência artística que ultrapassou a estética, tornando-se um espaço de consciência 

social e construção de autoestima. 

 

2.1.3 Relato de Experiência III: Autoestima, Equidade Racial e Representação no Curta Cores 

e Botas (2010) - Turmas 8º ano 

 

Figura 4 - Cena do curta-metragem Cores e botas (2010) 

 
 

Fonte: Youtube. Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=Ll8EYEygU0o  

Acesso em 22 de set de 2025. 



43 

 

 

O curta-metragem Cores e Botas (2010), dirigido por Juliana Vicente, apresenta uma 

narrativa potente sobre infância, racismo estrutural e padrões estéticos excludentes. A obra 

acompanha a trajetória de Joana, uma menina de oito anos que sonha em se tornar paquita, mas 

se depara com a rejeição causada pelo racismo estético e pela falta de representatividade 

midiática. 

A escolha do filme para turmas do 8º ano se mostrou relevante, pois propiciou debates 

sobre autoestima, representatividade, equidade racial e os efeitos do racismo na infância. Como 

destaca Fanon (2008), a criança negra é confrontada desde cedo com a experiência de “ser 

olhada” a partir de estigmas raciais, internalizando uma sensação de inadequação que molda 

sua subjetividade. 

A narrativa do curta demonstra que o racismo não se limita a ofensas explícitas, mas 

atua de forma estrutural, afetando o imaginário, os sonhos e a autoestima de crianças negras. 

Apesar do talento e da dedicação, Joana não corresponde ao “perfil” esperado, evidenciando 

que o mérito isolado não é suficiente diante de barreiras estruturais (Carneiro, 2003). 

Durante a roda de conversa após a exibição, os estudantes reconheceram o racismo como 

o motivo central da exclusão de Joana, demonstrando consciência crítica. Essa percepção se 

alinha ao que defende Ribeiro (2019): não basta acreditar na meritocracia; é preciso 

compreender as desigualdades históricas que estruturam as oportunidades sociais. 

 

Imagem 5 - Exibição do curta  

 

 
 

Fonte: Autoria própria (2024) 

 

A cena em que a mãe de Joana é alvo de risos por causa de seu cabelo revelou como o 

racismo estético segue naturalizado. Nilma Lino Gomes (2002) aponta que o cabelo crespo foi 

historicamente estigmatizado, mas quando ressignificado se transforma em símbolo de 



44 

 

 

resistência e identidade. Esse momento também revelou como o racismo internalizado atua 

entre crianças, reproduzindo padrões eurocêntricos de beleza. 

Além das questões de representação visual e memória, o filme também suscitou uma 

reflexão interseccional. Joana pertence a uma família negra de classe média, mas, como observa 

Akotirene (2019), a interseccionalidade mostra que o racismo não desaparece diante de outros 

marcadores sociais. A protagonista tem acesso a bens de consumo e a espaços de prestígio, mas 

ainda assim é excluída por não corresponder ao padrão branco de aceitação. A cena no 

restaurante ilustra o conflito entre discurso meritocrático e realidade racial. Enquanto os pais 

minimizam a dor da filha com frases como “Querer é poder!”, o irmão de Joana rompe com a 

ilusão e explicita que a exclusão se dá por ela não ser branca. Essa tensão dialoga com Fanon 

(2008), que evidencia como o racismo desumaniza, impondo limites simbólicos e sociais aos 

sujeitos negros. 

Os debates em sala mostraram amadurecimento crítico por parte dos alunos, que 

conseguiram compreender que o racismo atravessa não apenas a questão da classe, mas também 

os corpos, afetos e sonhos. Ao perceberem que até mesmo atletas milionários ainda sofrem 

racismo, os estudantes demonstraram entendimento de que se trata de um fenômeno estrutural. 

O curta termina com Joana projetando um novo futuro: tornar-se fotógrafa. Sua escolha 

rompe com a lógica da exclusão estética e afirma que sua criatividade e talento não precisam 

estar subordinados a padrões eurocêntricos. Essa virada final simboliza o que Carneiro (2003) 

chama de “afirmação da identidade negra” um movimento político e subjetivo de resistência 

diante da negação histórica. 

O trabalho com Cores e Botas permitiu aprofundar com os estudantes reflexões sobre 

autoestima, racismo estrutural, representatividade e interseccionalidade. A obra não apenas 

denuncia o racismo, mas também oferece possibilidades de reexistência, mostrando a 

importância da educação antirracista no enfrentamento diário das desigualdades. 

Ao articular teoria e prática, o curta-metragem Cores e Botas configurou-se como uma 

ferramenta pedagógica significativa para o fortalecimento da consciência crítica acerca do 

racismo cultural e para a valorização da identidade negra no contexto escolar. A utilização desse 

recurso audiovisual possibilitou aos estudantes refletirem sobre estereótipos, desigualdades e 

processos históricos de exclusão, promovendo debates sobre a importância do reconhecimento 

e da representatividade das populações negras na mídia de forma positiva, contribuindo, assim, 

para a desconstrução de padrões eurocêntricos de beleza e sucesso. 

Como atividade de encerramento da I mostra de Cinema Negro, os alunos do 8º ano 

desenvolveram duas apresentações artísticas sob a responsabilidade da professora de Ciências 

Maria Neucilene. A primeira intervenção teve como tema “Protagonismo negro nas diversas 



45 

 

 

profissões”, cujo objetivo foi evidenciar a presença e as contribuições de pessoas negras em 

diferentes campos de atuação profissional, como ciência, educação, arte, política e tecnologia, 

destacando suas trajetórias de resistência e superação frente às desigualdades raciais. 

Essa proposta dialoga com o que defende Gomes (2017), ao afirmar que uma educação 

antirracista deve promover práticas pedagógicas que “visibilizem as experiências e os saberes 

produzidos pela população negra, rompendo com o currículo eurocentrado e excludente” 

(Gomes, 2017, p. 45). Nessa perspectiva, o trabalho desenvolvido pela professora buscou não 

apenas celebrar as conquistas do povo negro, mas também estimular o reconhecimento da 

diversidade étnico-racial como elemento constitutivo da cidadania e da formação integral dos 

estudantes.  

A segunda apresentação da turma, foi uma dança ao som da música A Cor Dessa Cidade, 

da cantora Daniela Mercury, interpretada pelas meninas, que usaram trajes típicos do carimbó, 

ritmo tradicional do Pará. No decorrer da coreografia, os meninos da turma se uniram à 

apresentação introduzindo a dança da capoeira, expressão cultural afro-brasileira que combina 

luta, música e resistência. 

A proposta artística foi fruto da criatividade e autonomia dos próprios estudantes, que 

escolheram as temáticas, coreografias e figurinos. O momento foi especial, pois, após todo o 

aprendizado proporcionado pelos filmes e debates realizados ao longo da mostra, os 

adolescentes puderam exaltar a herança e a cultura negra, reconhecendo a importância da 

ancestralidade africana na formação da identidade brasileira. 

Segundo Vicente Salles (2005), a cultura afro-brasileira é marcada pela resistência e 

pela reinvenção, manifestando-se em expressões como o carimbó, o batuque, o lundu e a 

capoeira, que representam a presença viva da população negra na construção cultural da 

Amazônia e do Brasil. De acordo com Hall (2003), a identidade cultural é um processo 

dinâmico, construído historicamente a partir das trocas, das lutas e das experiências coletivas 

de um povo. 

Nesse mesmo sentido, Lélia Gonzalez (1988) enfatiza que a cultura negra é uma forma 

de resistência política, pois preserva saberes, valores e práticas que foram historicamente 

marginalizadas, mas que continuam a reafirmar o lugar da população negra na sociedade. Já 

Munanga (2005) ressalta que reconhecer e valorizar essas manifestações é essencial para 

desconstruir estereótipos e fortalecer a autoestima dos estudantes negros. 

Assim, o encerramento da Mostra representou uma verdadeira celebração da identidade, 

da criatividade e da resistência cultural negra, confirmando a potência da escola como espaço 

de reconhecimento, pertencimento e transformação social. 



46 

 

 

2.1.4 Relato de experiência IV: Discriminação racial, racismo estrutural, violência policial 

contra jovens negros, meritocracia e desigualdade social nos curta-metragem Preto no branco 

(2016) e Vista minha pele (2003) 

 

Figura 5 - Cena do curta-metragem Preto no branco (2016) 

 
Fonte: Youtube. Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=rW5DwuRQVuY.  

Acesso em 24 de set de 2025. 

 

A exibição do curta-metragem Preto no Branco (2016), dirigido por Valter Rege, como 

recurso pedagógico nas turmas do 9º ano, possibilitou uma análise crítica acerca do racismo 

estrutural e da seletividade da justiça no Brasil. A narrativa acompanha Roberto Carlos, um 

jovem negro de 20 anos, que, após o expediente de trabalho, é abordado violentamente por 

policiais ao correr para alcançar um ônibus em frente a um shopping. A acusação de roubo, feita 

por Isabella, uma jovem branca de classe alta, é imediatamente aceita como verdadeira, sem 

qualquer questionamento, evidenciando os privilégios da branquitude e a naturalização do 

racismo nas instituições sociais (Carneiro, 2003; Almeida, 2019). 

Durante a roda de conversa realizada após a exibição, os estudantes expressaram espanto 

com a proximidade entre a ficção e a realidade local. Muitos relataram conhecer episódios 

semelhantes de abordagens policiais violentas contra jovens negros no Arquipélago do Marajó, 

contexto em que a maioria da população jovem é negra e oriunda de famílias economicamente 

vulneráveis. Esse dado empírico corrobora as reflexões de Fanon (2008), ao denunciar que o 

corpo negro é constantemente reduzido à condição de suspeito e de ameaça, independentemente 

de suas ações. 

Os alunos também observaram a diferença de tratamento policial conforme a classe 

social. Jovens brancos de famílias com capital econômico e cultural elevado são abordados de 

maneira mais “tolerante”, enquanto jovens negros são imediatamente associados à 

criminalidade. Essa percepção dialoga com o conceito de racismo estrutural apresentado por 



47 

 

 

Almeida (2019), segundo o qual as instituições e práticas sociais são organizadas de modo a 

perpetuar desigualdades raciais, tornando-as aparentemente naturais e inevitáveis. 

Outro ponto de destaque nas discussões foi a aceitação inquestionável da palavra de 

Isabella, a jovem branca. O filme revela como a branquitude opera como um lugar de privilégio 

simbólico, conferindo credibilidade automática às vozes brancas e silenciando as narrativas 

negras (Carneiro, 2003). Essa lógica de poder e exclusão reforça o que Djamila Ribeiro (2017) 

denomina de “lugar de fala”: a necessidade de reconhecer quem tem sido historicamente 

autorizado a falar e quem tem sido sistematicamente silenciado nas esferas sociais e 

institucionais. 

As estudantes ampliaram o debate ao abordar a condição das mulheres negras, 

frequentemente alvos de suspeição e discriminação, sobretudo quando não correspondem aos 

padrões estéticos e de vestimenta valorizados pela sociedade. No contexto marajoara, onde 

muitas mulheres vivem em regiões ribeirinhas e utilizam vestimentas simples, o racismo e o 

sexismo se entrelaçam de forma particularmente perversa. Essa reflexão evidencia a pertinência 

do conceito de interseccionalidade, conforme desenvolvido por Carla Akotirene (2019), que 

enfatiza a atuação conjunta de raça, classe e gênero na produção e intensificação das 

desigualdades sociais. 

A vivência das mulheres negras também encontra expressão nas narrativas literárias e 

teóricas de Conceição Evaristo (2003), que, por meio do conceito de “escrevivência”, denuncia 

a historicidade da violência racial e de gênero e reafirma a potência da experiência negra 

feminina como instrumento de resistência e reexistência. Nesse mesmo sentido, Sueli Carneiro 

(2003) aponta que o racismo de gênero impõe à mulher negra uma dupla desumanização, 

marcada pela exclusão racial e pela subalternização de gênero, o que torna urgente o 

reconhecimento de suas vozes e de suas experiências singulares. 

Outro aspecto relevante observado pelos estudantes foi a atitude de Roberto, 

personagem principal, que, mesmo diante da injustiça, demonstra consciência crítica e afirma 

que irá buscar por seus direitos. Essa postura se articula com o pensamento de Nascimento 

(2016), ao compreender a luta por justiça racial como um ato histórico de resistência e de 

afirmação da dignidade humana. A fala dos alunos ressaltou a importância do conhecimento e 

da educação como instrumentos de emancipação e defesa contra o racismo institucional. 

Desse modo, a exibição de Preto no Branco configurou-se como um recurso pedagógico 

potente para a construção da consciência crítica dos estudantes, possibilitando a compreensão 

de que o racismo estrutural e a violência policial não são fatos isolados, mas expressões de uma 

lógica histórica e social profundamente enraizada. A atividade permitiu que os discentes 

identificassem os mecanismos de exclusão, refletissem sobre os privilégios da branquitude e 



48 

 

 

reconhecessem o papel da educação antirracista na transformação social. Como defendem 

Ribeiro (2019) e Akotirene (2019), o conhecimento crítico é uma ferramenta de libertação 

coletiva e um caminho para a construção de uma sociedade mais justa e igualitária. 

Vista Minha Pele (2003), dirigido por Joel Zito Araújo, foi outro curta-metragem, 

trabalhado com as turmas de 9°ano, configurou-se como uma experiência pedagógica 

significativa para a discussão sobre racismo, preconceito e desigualdades sociais. A obra propõe 

uma inversão simbólica das relações raciais, apresentando uma realidade em que a população 

negra ocupa posições de poder e privilégio, enquanto a população branca é historicamente 

subalternizada. 

 

Figura 6 - Cena do curta-metragem Vista minha pele (2003) 

 

 
Fonte: Youtube. Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=LWBodKwuHCM.  

Acesso em 22 de set de 2025. 

 

A estratégia narrativa de Araújo provoca estranhamento e reflexão crítica, ao deslocar 

os papéis sociais e raciais tradicionalmente instituídos. Tal inversão permite ao espectador 

perceber com maior nitidez os mecanismos pelos quais o racismo estrutural se manifesta e se 

perpetua nas instituições e nas relações cotidianas (Almeida, 2019). Ao subverter o olhar e 

deslocar a branquitude para a posição de subalternidade, o curta evidencia os privilégios 

historicamente naturalizados e denuncia a falsa neutralidade da chamada meritocracia, que 

mascara as desigualdades estruturais (Carneiro, 2003; Ribeiro, 2019). 

A narrativa centra-se na trajetória de Maria, jovem branca e de baixa renda que estuda 

em uma escola privada por meio de bolsa de estudos. Apesar de seu empenho e dedicação, 

Maria enfrenta preconceito em razão da cor de sua pele, de sua classe social e de seu gênero. 

Seu desejo de ser eleita Miss Festa Junina é constantemente frustrado pela resistência de 

colegas, professores e até de sua família. Essa representação revela que, em sociedades racistas, 

o mérito individual é insuficiente para superar as barreiras estruturais, uma vez que as 



49 

 

 

oportunidades são distribuídas conforme hierarquias de raça e classe (Ribeiro, 2019; 

Nascimento, 2016). 

Durante o debate em sala, o estranhamento dos estudantes foi notável. Alguns 

inicialmente não compreenderam a inversão dos papéis raciais, enquanto outros reconheceram 

o potencial crítico da proposta fílmica. Um aluno observou que o título Vista Minha Pele 

remetia à ideia de colocar-se simbolicamente no lugar do outro, experiência que dialoga com 

as reflexões de Fanon (2008) acerca da objetificação do corpo negro e da construção da 

inferioridade racial. A fala de uma aluna, que comemorou o fato de “o branco assumir o papel 

do perdedor”, possibilitou ampliar o debate, promovendo um exercício de empatia e de inversão 

de perspectiva. 

Nesse contexto, foi realizada uma analogia com a realidade local, comparando a 

inversão do filme à hipótese de um jovem urbano vestir a pele simbólica de um jovem ribeirinho 

marajoara. Essa reflexão levou os alunos a reconhecerem que os privilégios sociais e raciais 

estão desigualmente distribuídos, inclusive dentro do próprio território amazônico. Um 

estudante relacionou a cena da bicicleta, na qual um personagem negro precisa trabalhar para 

sustentar a família, à sua experiência pessoal e à realidade de muitos jovens marajoaras que 

interrompem os estudos para contribuir com o sustento familiar, por meio da extração e 

comercialização de açaí, camarão e peixe. Essa relação empírica reforça as proposições de 

Akotirene (2019) sobre a intersecção entre raça, classe e gênero na produção de desigualdades. 

A discussão foi enriquecida pelas reflexões de Jacqueline Tatiane Guimarães (2017), em 

Ser Negro no Marajó, que evidencia as vivências e desafios da população negra marajoara, 

marcados por vulnerabilidades socioeconômicas, discriminação e pela necessidade de 

fortalecimento da identidade cultural local. Tais elementos demonstram como a leitura 

interseccional é essencial para compreender as formas múltiplas de exclusão que atravessam o 

cotidiano amazônico. 

A experiência culminou com uma atividade integradora de encerramento do ano letivo, 

em que os alunos criaram e apresentaram a peça teatral “Jornal da Juventude”. A encenação 

simulava a bancada de um telejornal e abordava temas como violência policial, sistema de cotas 

e representatividade estética e cultural. Um dos momentos mais marcantes ocorreu durante a 

reportagem fictícia sobre a aprovação de estudantes no vestibular. O aluno negro, ao afirmar 

que ingressara na universidade por meio das cotas raciais, explicou sua importância como 

política de reparação histórica e de democratização do acesso à educação superior. A cena foi 



50 

 

 

embalada pela canção Marchinha do Vestibular5, de Pinduca6, conferindo à apresentação um 

caráter regional e celebrativo. 

Essa prática pedagógica demonstrou a relevância da educação antirracista aliada à 

valorização da cultura local. As referências a autores como Vicente Salles e Agenor Sarraf, 

estudiosos da cultura afro-brasileira na Amazônia, reforçaram o papel do ensino na preservação 

da memória e na promoção da cidadania cultural. Segundo Marcos Napolitano (2009), o 

cinema, como linguagem estética e histórica, é um potente instrumento de formação da 

consciência crítica, pois possibilita “rever narrativas hegemônicas e compreender as 

contradições da sociedade brasileira”. 

De modo convergente, Conceição Evaristo (2008), ao discutir o conceito de 

escrevivência, aponta para a importância das narrativas que emergem da experiência negra, 

ressignificando o lugar da subalternidade e transformando a dor em potência política e 

simbólica. Djamila Ribeiro (2017) complementa essa perspectiva ao afirmar que reconhecer o 

lugar de fala das pessoas negras é essencial para romper o silenciamento histórico e construir 

um conhecimento verdadeiramente plural e emancipador. 

Por sua vez, Prudente (2008) ressalta que o enfrentamento do racismo não se restringe 

ao plano individual, mas exige ações coletivas e institucionais que desmontem as estruturas que 

sustentam a desigualdade. Nesse sentido, a atividade demonstrou que o cinema, articulado ao 

debate crítico e à criação artística, cumpre uma função social e pedagógica fundamental: formar 

sujeitos conscientes, capazes de analisar criticamente os mecanismos de exclusão e de engajar-

se na construção de uma sociedade mais equitativa. 

Assim, a exibição de Vista Minha Pele e as atividades derivadas configuraram-se como 

experiências educativas transformadoras, que uniram sensibilização estética, reflexão ética e 

valorização da identidade regional. O curta permitiu que os estudantes compreendessem o 

racismo como fenômeno estrutural e multidimensional, ampliando a consciência sobre os 

privilégios, a meritocracia e as desigualdades de raça, classe e gênero. Ao promover empatia e 

pensamento crítico, a prática reafirmou o papel do audiovisual como ferramenta pedagógica e 

instrumento de resistência, conforme defendem Ribeiro (2019) e Napolitano (2009), 

contribuindo para a formação de jovens críticos, conscientes e socialmente engajados. 

 
5 A Lei nº 10.941, de 16 de abril de 2025, reconhece oficialmente as obras do cantor, compositor, músico e 

instrumentista Aurino Quirino Gonçalves, consagrado como patrimônio cultural e artístico de natureza imaterial 

do Estado do Pará. 
6Aurino Quirino Gonçalves (Igarapé-Miri, Pará, 1937). Compositor, cantor e instrumentista. Conhecido como “rei 

do carimbó”, Pinduca é responsável por modernizar o ritmo paraense nos anos 1970, acrescentando-lhe 

instrumentos elétricos e bateria. Suas ações aproximaram o público jovem do carimbó e expandiram a popularidade 

do ritmo para além do estado do Pará. O compositor também é reconhecido por gravar a primeira música do gênero 

lambada, em 1976.  



51 

 

 

2.1.5 Relato de experiência V: Racismo ambiental, identidade cultural e representatividade no 

curta Matinta (2010) turmas :Educação de jovens e adultos-EJA 

 

Figura 7 – Cena do curta Matinta (2010) 

 

 
 

Fonte: Youtube. Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=PbqwJ6UaPy0.  

Acesso em 17 de out de 2025. 

 

O curta-metragem Matinta (2010), dirigido por Fernando Segtowick, foi exibido para 

estudantes da Educação de Jovens e Adultos (EJA) como recurso pedagógico para discutir 

racismo ambiental, identidade cultural e representatividade. Produzido no Pará, o filme dialoga 

diretamente com as vivências ribeirinhas dos estudantes, a maioria trabalhadores da pesca, do 

extrativismo e do comércio informal, cujas condições de vida são marcadas por dificuldades 

econômicas e pelo acesso restrito a políticas públicas. 

A escolha do filme parte da compreensão de que o cinema pode ser um instrumento 

pedagógico potente para promover reflexões críticas e valorização cultural (Ferro, 2010; 

Napolitano, 2009). Nesse contexto, Matinta permite não apenas o contato com elementos 

simbólicos da cultura amazônica, mas também a identificação dos alunos com problemáticas 

sociais e ambientais que atravessam seu cotidiano. 

Imagem 6 - Atividade “Protagonismo negro no cinema” 

 
Fonte: Autoria própria (2024) 

 



52 

 

 

O enredo acompanha Felício (Adriano Barroso), que busca preservar a vida da esposa 

Antônia ao mesmo tempo em que enfrenta os encantamentos da misteriosa Valquíria (Dira 

Paes), figura que encarna a lenda amazônica da Matinta Pereira. Mais do que uma narrativa 

fantástica, o curta traz à tona as tensões culturais e sociais vividas por comunidades ribeirinhas. 

Durante a roda de conversa, os alunos relataram memórias de infância relacionadas às 

histórias de “visagens” contadas por avós e vizinhos. Esses relatos revelam a força da oralidade 

e da tradição como elementos de identidade cultural. Conforme lembra Salles (1988), a 

presença negra e ribeirinha é constitutiva da sociedade paraense, e suas práticas culturais 

expressam resistência frente ao apagamento histórico. Da mesma forma, Guimarães (2017), ao 

discutir a negritude no Marajó, evidencia como as narrativas orais, a religiosidade e a relação 

com a natureza são fundamentais para a construção da identidade negra amazônica. 

Outro ponto destacado pelos estudantes foi a questão da saúde. Muitos se identificaram 

com a cena em que a família de Antônia não busca hospitais ou médicos, relatando que em suas 

comunidades a ausência de profissionais de saúde é uma realidade cotidiana. A solução 

encontrada, assim como no filme, é recorrer a saberes tradicionais, como o uso de plantas 

medicinais. Esse aspecto conecta-se diretamente ao conceito de racismo ambiental, definido 

como a negligência sistemática de determinados territórios e populações, geralmente negras, 

ribeirinhas ou periféricas, pelo poder público (Sarraf, 2014). 

Esses relatos revelam como os estudantes reconhecem a exclusão histórica e a 

autossuficiência forçada de suas comunidades, compreendendo os saberes populares não apenas 

como tradição, mas como estratégia de sobrevivência. Essa perspectiva dialoga com Prudente 

(2007), que ressalta o papel da cultura como resistência e instrumento político das comunidades 

historicamente marginalizadas. 

A identificação dos estudantes com o filme mostra o potencial do audiovisual como 

ferramenta pedagógica. Napolitano (2009) argumenta que o cinema, quando trabalhado 

criticamente em sala de aula, contribui para articular experiências individuais com questões 

coletivas e estruturais, transformando a aprendizagem em um processo ativo de reconhecimento 

e conscientização. 

A realização da I Mostra de Cinema Negro teve como objetivo promover reflexões 

críticas acerca do racismo, da representatividade e do protagonismo negro no cinema nacional 

e regional. Ao longo de uma semana, os alunos participaram de atividades diversificadas, como 

exibição de curtas-metragens, rodas de conversa, produção de trabalhos e apresentações 

culturais. 

Segundo Salles (1988), compreender as manifestações culturais negras no Brasil é 

fundamental para entender a formação da identidade nacional, pois a arte negra sempre foi 



53 

 

 

atravessada por processos de resistência. Nesse mesmo sentido, Akotirene (2019) destaca a 

importância de se repensar as estruturas de poder por meio da interseccionalidade, uma 

perspectiva que evidencia as opressões sofridas por sujeitos negros em diferentes contextos 

sociais. 

A dimensão pedagógica do cinema negro, como enfatiza Prudente (2008), vai além da 

simples exibição de filmes: ela possibilita a construção de um olhar crítico, a valorização da 

identidade negra e a desconstrução de estereótipos, sendo um recurso formativo essencial no 

ambiente escolar. 

Durante a semana da Mostra, os alunos assistiram a curtas-metragens e participaram de 

rodas de conversa sobre as temáticas do racismo, da representatividade e do protagonismo negro 

no cinema. Além disso, responderam questionários reflexivos e foram orientados a produzir 

trabalhos para apresentar no encerramento. 

A culminância ocorreu em dias distintos para cada turno. Os alunos do período noturno 

(EJA) tiveram uma programação específica, realizada no refeitório da escola, onde assistiram 

ao curta Vista Minha Pele. 

No encerramento, foram encenados trechos de filmes e obras literárias adaptadas. Entre 

eles, destacou-se a cena do filme Ó Pai, Ó (2007), além de uma releitura de O Mercador de 

Veneza, de William Shakespeare. Nesta última, os alunos fizeram adaptações linguísticas, 

substituindo palavrões por expressões linguísticas locais, como o popular “égua”7, valorizando 

assim elementos da cultura local. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
7 No Minidicionário Contemporâneo da Língua Portuguesa, de Caldas Aulete, organizado por Paulo Geiger, 3ª 

edição, p. 319, ano de 2011, a palavra “égua”, como substantivo, significa a fêmea do cavalo. Já no Glossário de 

Termos e Expressões Paraenses e Marajoaras (2011, p. 16), organizado por Claudiane da Silva Ladislau, Adriana 

Corrêa de Oliveira, Ana Célia Barbosa Guedes e Jefferson dos Santos Marcondes Leite, o termo “égua!” é uma 

interjeição de uso universal que, dependendo do contexto e da entonação, pode expressar surpresa, raiva, alegria, 

indignação, entre outros sentimentos. A expressão “Égua, não!” é utilizada para indicar surpresa ou incredulidade. 

 



54 

 

 

Imagem 7 - Alunos do EJA encenando trecho do filme Ó Pai ó 

 

 
Fonte: Autoria própria (2024) 

 

Os alunos também realizaram pesquisas sobre a atuação de negros no cinema como 

protagonistas. Esse trabalho resultou na confecção de cartazes e apresentações, que ampliaram 

a discussão acerca da representatividade. 

De acordo com Ribeiro (2019), a representatividade é mais do que ocupar espaços; é 

também a possibilidade de transformação social a partir da presença negra em locais 

historicamente negados a essa população. Nesse contexto, a proposta da Mostra esteve em 

consonância com o que Prudente (2008) considera como prática pedagógica: utilizar o cinema 

negro para promover consciência crítica, reconstruir narrativas históricas e fortalecer a 

identidade negra em sala de aula. 

A I Mostra de Cinema Negro constituiu-se como um espaço pedagógico significativo, 

possibilitando debates sobre racismo, protagonismo negro e representatividade. A inserção de 

atividades culturais e artísticas contribuiu para valorizar a identidade negra e para aproximar os 

alunos das discussões teóricas sobre cinema e sociedade. 

Assim, compreende-se que a iniciativa cumpriu seu papel educativo e social, reforçando 

a necessidade de continuidade e ampliação de projetos voltados para a valorização da cultura 

negra no espaço escolar. 

A exibição de Matinta (2010) possibilitou aos alunos da EJA não apenas revisitar 

elementos de sua própria cultura, mas também refletir criticamente sobre a exclusão social e 

ambiental que marca suas vidas. O curta serviu como espelho e como denúncia: de um lado, 

reforçou a autoestima ao valorizar a cultura ribeirinha; de outro, expôs o racismo ambiental e a 

negligência do Estado em relação a comunidades marginalizadas. 



55 

 

 

Dessa forma, a prática pedagógica com cinema negro e amazônico mostrou-se eficaz 

para promover consciência crítica e empoderamento cultural, ao mesmo tempo em que reafirma 

a importância da memória, da oralidade e dos saberes tradicionais como formas de resistência 

política e social. 

Imagem 8 - Apresentação sobre a representatividade negra no cinema 

 

 
Fonte: Autoria própria (2024) 

 

 

2.2 Socialização, compartilhamento e educação antirracista no projeto Resistir Para 

Existir 

 

O Projeto Pedagógico Resistir para Existir é desenvolvido na Escola Municipal Frei 

Faustino Legarda, que atende turmas do 1º ao 9º ano do Ensino Fundamental, em regime de 

educação integral, além da Educação de Jovens e Adultos (EJA), no município de Afuá, estado 

do Pará. 

Idealizado em 2019, o projeto surge da necessidade de atender à Lei nº 10.639/2003, 

que torna obrigatório o ensino da história e cultura afro-brasileira nas escolas, incorporando 

posteriormente os preceitos da Lei nº 11.645/2008, que amplia a obrigatoriedade para a história 

e cultura indígena. Com foco na promoção de uma educação antirracista, o “Resistir para 

Existir” é realizado anualmente em novembro, em alusão ao Dia da Consciência Negra, 

assumindo papel fundamental na valorização da diversidade étnico-racial no espaço escolar. 

A primeira iniciativa da escola voltada à valorização da cultura afro-brasileira ocorreu 

em 2018, com o projeto “Valorizando Minhas Raízes Afrodescendentes”, desenvolvido com 

apoio de professores de Língua Portuguesa e História. Voltado a turmas do 4º ao 9º ano e da 



56 

 

 

EJA, teve duração de três dias e buscou preencher uma lacuna histórica, sendo a primeira ação 

sistemática de valorização da identidade negra na escola, após registros esporádicos, como a 

gincana de 2016. 

Em 2019, com a saída da professora Josiane Trindade, que coordenava o projeto em 

parceria comigo, assumi integralmente sua organização, reestruturando-o e atribuindo-lhe a 

denominação “Resistir para Existir”. O nome reflete a ausência da presença negra nas 

produções historiográficas sobre Afuá e reforça que a resistência é condição fundamental para 

a valorização da identidade negra dentro e fora do espaço escolar. 

 

Imagem 9 - Primeiro ano do Projeto Pedagógico Resistir para Existir 

 

 
Fonte: Autoria própria (2019) 

 

Entre Avanços e Desafios: A Caminhada do Projeto (2019–2024) 

• 2019 – Primeira edição sob o novo nome: O projeto consolidou-se como proposta anual 

da escola, com atividades que celebravam a cultura afro-brasileira por meio de 

apresentações artísticas, rodas de conversa e produções escolares. 

• 2020 – Pandemia e reestruturação emergencial: Devido à COVID-19, o projeto não 

pôde ocorrer presencialmente. Alternativas foram implementadas, como apostilas e 

materiais pedagógicos, mantendo o debate sobre valorização da cultura negra e combate 

ao racismo. 

• 2021 – Retorno presencial parcial: Com a reforma da escola, as ações foram pontuais, 

com menor alcance, ainda que a temática da consciência negra tenha sido trabalhada em 

sala de aula. 



57 

 

 

2022 – Educação para as Relações Étnico-Raciais: O projeto ampliou suas temáticas com base 

na Lei nº 11.645/2008, abordando preconceito, identidade, autoaceitação, racismo e 

representações sociais. As atividades incluíram: 

• Pinturas; 

• Sessões de cinema; 

• Dinâmicas interativas; 

• Rodas de conversa e produções criativas. 

Como destaques, pode-se incluir a peça teatral feita por alunos da Educação Especial, 

retratando a presença negra e indígena nas profissões, além de apresentações artísticas e 

literárias dos alunos do Ensino Fundamental II. 

 

Imagem 10 - Grupo de capoeira Energia Pura,participando do projeto “Resistir para existir”  

 

 
Fonte: Autoria própria (2022) 

 

• 2023 – África: Tecendo Novos Olhares: Com foco nos países Moçambique e Marrocos, 

destacou-se a diversidade cultural africana. As atividades foram realizadas em sala de 

aula, promovendo integração entre disciplinas e fortalecendo a abordagem transversal 

do tema. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



58 

 

 

Imagem 11 - Banner do projeto “Resistir para existir” com o tem“África, tecendo novos olhares” 

 

 
Fonte: Autoria própria (2023) 

 

• 2024 – I Mostra de Cinema Negro como Ferramenta de Educação Antirracista: 

Estruturada e aprovada pela direção da escola, a mostra contou com nove professores 

colaboradores. Objetivo: utilizar curtas-metragens como instrumentos de reflexão sobre 

racismo, identidade e representatividade. 

As sessões ocorreram entre 11 e 19 de novembro, atendendo 13 turmas (1º ao 9º ano, 

EJA e ensino integral), com exibição em televisão de 50 polegadas da escola. 

Curtas exibidos por série: 

• 1º ao 5º ano: Amor de Cabelo (2019) e Meu Nome é Maalum (2021) 

• 6º ano: A Câmera de João (2016) 

• 7º ano: Cores e Botas (2010) 

• 8º ano: Preto no Branco (2016) 

• 9º ano: Vista Minha Pele (2003) 

• EJA: Matinta (2010) 

Após as exibições, rodas de conversa proporcionaram reflexões significativas, 

incentivando empatia e pensamento crítico. A culminância ocorreu na quadra da escola, com 

apresentações dos alunos, incluindo: 

• Peça teatral baseada em A Menina Bonita do Laço de Fita – 6º ano 



59 

 

 

• Exposição de cartazes com biografias de atores negros – 7º ano 

• Apresentação de dança com a música Voz da Resistência (Negra Li) – 7º ano 

• Performance de capoeira com a música O Canto da Cidade – 8º ano 

• Jornal da Juventude sobre jovens negros e universidade – 9º ano 

• Encenação de cenas de filmes por alunos da EJA 

• Desfile artístico da Educação Especial com máscaras africanas 

• Coral com a música We Are the World (Michael Jackson), coordenado pelo 

professor de Inglês 

É importante frisar que, apesar do engajamento estudantil, houve resistência de alguns 

professores e funcionários, que impactaram na participação coletiva. 

Assim, a trajetória do “Resistir para Existir” evidencia que iniciativas de educação 

antirracista, socialização e compartilhamento são fundamentais para transformar a escola em 

espaço de valorização da diversidade e combate às desigualdades. A I Mostra de Cinema Negro 

representou marco importante pela inovação metodológica e envolvimento estudantil, 

reafirmando o potencial da escola pública como espaço de resistência e reexistência. A 

continuidade do projeto depende do apoio institucional, formação continuada de docentes e 

políticas públicas que garantam recursos e reconhecimento a práticas educativas como esta. 

 

2.3 O uso do cinema negro nas aulas de história percepção docente  

 

O uso de recursos audiovisuais nas aulas de História tem se mostrado uma ferramenta 

eficaz no processo de ensino-aprendizagem, especialmente quando se busca problematizar 

questões sociais e promover uma abordagem mais crítica dos conteúdos. Entre esses recursos, 

destaca-se o cinema negro, que, além de apresentar narrativas pouco exploradas no cinema 

tradicional, contribui para o debate sobre a diversidade, o racismo e a identidade negra. 

Apresentaremos aqui os resultados de uma pesquisa aplicada a professores da educação básica 

com o objetivo de compreender como o cinema negro tem sido utilizado em sala de aula, 

especialmente por meio de curtas-metragens, e quais impactos são percebidos por esses 

docentes. 

Essa etapa da pesquisa foi norteada por uma abordagem qualitativa, com a aplicação de 

questionários abertos a 10 professores do ensino básico atuantes em escolas das zonas urbana 

e rural dos 17 municípios do arquipélago do Marajó. As perguntas buscaram investigar o nível 

de conhecimento dos docentes sobre o cinema negro, os métodos utilizados em sala de aula, a 



60 

 

 

frequência e finalidade do uso dos filmes, os resultados percebidos, e a importância atribuída 

aos curtas-metragens como recurso pedagógico. 

Dos 10 professores participantes, seis afirmaram ter algum conhecimento prévio sobre 

o Cinema Negro, embora muitos ainda confundam esse tipo de produção com o cinema 

tradicional. Os quatro restantes desconheciam completamente o conceito, revelando que para 

eles todos os filmes seguiam uma mesma lógica narrativa. Essa confusão demonstra a carência 

de formação específica sobre o tema, o que reforça a importância de capacitações continuadas 

para os educadores. 

Segundo Silva (2011), o Cinema Negro é uma produção cultural que busca representar 

a realidade da população negra a partir de sua própria perspectiva, rompendo com os 

estereótipos perpetuados pelo cinema hegemônico. Assim, a compreensão correta desse 

conceito é fundamental para seu uso pedagógico eficaz. 

A maioria dos professores (seis) relatou que utiliza filmes esporadicamente, 

principalmente em datas como a Semana da Consciência Negra ou durante sábados letivos com 

programações diferenciadas. Contudo, nem sempre os filmes utilizados são do Cinema Negro, 

sendo selecionados mais por afinidade temática. Os outros quatro professores raramente usam 

filmes, alegando falta de estrutura adequada, como ausência de equipamentos de som, 

projetores ou dificuldade de acesso à internet. 

Essa limitação evidencia a precariedade de recursos nas escolas, o que, segundo Arroyo 

(2004), dificulta a implementação de práticas pedagógicas mais dinâmicas e críticas, sobretudo 

em áreas periféricas. 

Entre os professores que utilizam o Cinema Negro, seis afirmaram que o objetivo 

principal é facilitar a compreensão dos conteúdos. Uma professora destacou que os filmes são 

usados como complemento às aulas, tornando o aprendizado mais significativo. Nenhum dos 

entrevistados afirmou utilizar os filmes como forma de entretenimento, o que demonstra uma 

intenção pedagógica clara no uso do audiovisual. 

Os professores que utilizam filmes demonstram uma prática estruturada, composta por 

três etapas: introdução do tema, exibição do filme e atividade de fechamento (discussões, 

produções escritas ou debates). Essa metodologia está alinhada com as orientações de 

Marcuschi (2002), que defende o uso de múltiplas linguagens na sala de aula como forma de 

ampliar a capacidade interpretativa e crítica dos alunos. 

Com exceção de uma professora, todos os docentes relataram resultados positivos com 

o uso de curtas do Cinema Negro. Houve relatos de maior participação dos alunos, melhora na 

argumentação e no respeito às diferenças. Um caso específico chamou a atenção: após a 

exibição de um curta, observou-se mudança de comportamento em uma turma, com maior 



61 

 

 

empatia e envolvimento nas discussões. Alguns alunos chegaram a identificar anacronismos 

nas obras, demonstrando compreensão dos conceitos históricos. 

Quando questionados sobre a importância dos curtas-metragens do Cinema Negro, os 

professores apontaram que eles abordam temáticas como o racismo, a desigualdade social e a 

valorização da cultura negra, promovendo o pensamento crítico. Destacaram ainda a articulação 

com a Lei 10.639/2003, que torna obrigatório o ensino da história e cultura afro-brasileira e 

africana. Um dos professores ressaltou que os curtas mostram que a História não deve ser vista 

apenas como disciplina decorativa, mas como ciência que precisa ser interpretada e 

problematizada. 

Conforme Gomes (2012), a Lei 10.639/2003 representa um avanço na educação 

brasileira, mas sua efetivação ainda depende de formação docente e acesso a materiais didáticos 

adequados, como os próprios curtas do cinema negro. 

Apesar do interesse e da percepção positiva sobre os curtas, muitos professores se 

sentem limitados pela falta de suporte institucional. A ausência de formação continuada e de 

recursos técnicos ainda é um grande entrave para a prática pedagógica com cinema nas escolas 

marajoaras. 

 

Imagem 12 - Escola Frei Faustino Legarda em ação por uma educação antirracista 

 

 
Fonte: Autoria própria (2024) 

 

Os dados revelaram que os professores têm disposição para incorporar o Cinema Negro 

como recurso pedagógico, reconhecendo seu potencial para ampliar a criticidade dos alunos e 

enriquecer as aulas de História. No entanto, enfrentam desafios como a falta de formação e 

estrutura. É urgente que políticas públicas invistam em formação continuada e ofereçam 

condições materiais adequadas, para que o cinema negro possa, de fato, contribuir com uma 

educação antirracista, crítica e transformadora na Amazônia Marajoara. 

 



62 

 

 

2.4 A Lei nº 13.006/2014 e os desafios de implantação no contexto amazônico  

 

A Lei nº 13.006/2014, sancionada pela então presidenta Dilma Rousseff, estabelece a 

obrigatoriedade da exibição de filmes nacionais nas escolas de educação básica, por, no 

mínimo, duas horas mensais. Tal medida visa ampliar os repertórios culturais dos estudantes, 

aproximando-os da produção audiovisual brasileira e reconhecendo o cinema como ferramenta 

pedagógica. Entretanto, sua aplicação suscita questões complexas, sobretudo quando 

relacionada às desigualdades regionais e estruturais do país. 

Um dos debates mais relevantes sobre a escolha dos filmes a serem exibidos diz respeito 

ao tipo de cinema que deve compor esse repertório. Nesse sentido, a inclusão do Cinema Negro 

representa não apenas a valorização da diversidade cultural brasileira, mas também a 

possibilidade de problematizar questões sociais, raciais e históricas a partir de narrativas 

produzidas por sujeitos historicamente silenciados (Nogueira, 2019). Dessa forma, a lei pode 

funcionar como um espaço de resistência e de formação crítica, desde que os filmes escolhidos 

ultrapassem a lógica comercial e contemplem diferentes olhares sobre a realidade nacional 

(Xavier, 2003). 

Contudo, ao observar o cenário das escolas da Amazônia, em especial no arquipélago 

do Marajó, percebe-se que a execução da lei esbarra em sérias limitações materiais e estruturais. 

Muitas instituições da região carecem de equipamentos básicos, como televisores, projetores e 

acesso à internet, o que inviabiliza a exibição dos filmes. Além disso, a precariedade da 

infraestrutura educacional, comum tanto em áreas urbanas quanto rurais, impõe ao professor 

condições de trabalho que dificultam a efetivação de propostas pedagógicas inovadoras 

(Arroyo, 2011). Nesse contexto, a lei, ainda que bem-intencionada, acaba por evidenciar a 

distância entre o que é prescrito e o que é possível nas realidades escolares mais vulneráveis. 

Outro aspecto a ser considerado é que a implementação da lei não pode se restringir à 

exibição de filmes. É necessário que haja uma mediação pedagógica qualificada, que estimule 

a reflexão, a problematização e a produção criativa por parte dos estudantes. O cinema, 

enquanto linguagem estética e cultural, deve ser entendido não apenas como entretenimento, 

mas como possibilidade de leitura crítica do mundo e de valorização das identidades locais 

(Freire; Guimarães, 1987; Nichols, 2005). Para isso, é fundamental que políticas públicas 

associadas à lei garantam infraestrutura, formação docente e incentivo à produção audiovisual 

regional. 

Em síntese, a Lei nº 13.006/2014 constitui um marco importante no reconhecimento do 

cinema como instrumento educativo. Entretanto, sua efetividade depende de um olhar atento às 

desigualdades regionais, como as que marcam a realidade amazônica. Levar o Cinema Negro e 



63 

 

 

outras produções periféricas para dentro da escola é um passo fundamental na democratização 

da cultura e na construção de uma educação crítica e plural. No entanto, sem o devido suporte 

material e pedagógico, a lei corre o risco de permanecer apenas como uma boa intenção, distante 

das condições concretas de muitas comunidades escolares brasileiras. 

 

2.5 A presença negra na Amazônia Marajoara: invisibilização e resistência 

 

Este subtópico aborda a trajetória das manifestações das heranças negras no município 

de Afuá, no arquipélago do Marajó (PA), a partir de depoimentos de mestres, professores, 

graduados e praticantes. A pesquisa utiliza a história oral como metodologia. 

Esse esforço de reconstrução histórica é fundamental para entender as raízes profundas da 

presença negra na região. Os primeiros negros escravizados chegaram à Amazônia trazidos 

pelos ingleses no início do século XVII. Já no século XIX, era notada a presença de africanos 

realizando diversas tarefas ao lado dos indígenas nas lavouras, plantações de café, na cana-de-

açúcar e em outras atividades pesadas. Na ilha do Marajó, os escravizados atuavam na condução 

de embarcações, na criação de gado e de cavalos. Para Campos e Santos (2003, p. 12), o 

aumento da mão de obra africana na região não eliminou a escravização indígena, pois “negros 

da terra” e “negros da África” dividiram, por muito tempo, o mesmo mundo de trabalho. Dessa 

convivência, indígenas e africanos compartilharam saberes, artes e, sobretudo, formas de 

resistência. 

O historiador paraense Vicente Salles, em O negro no Pará: sob o regime da escravidão 

(2005), foi um dos primeiros a problematizar o apagamento da população negra na 

historiografia local. Mesmo tendo desempenhado papel central na formação da identidade 

amazônica, o negro foi invisibilizado pelas narrativas oficiais, como se sua contribuição não 

existisse. “A bibliografia sobre a presença africana na Amazônia, consequentemente, nunca foi 

expressiva”, ressalta Salles (2005). 

Essa ausência de reconhecimento também se reflete na história do arquipélago do 

Marajó, onde a presença negra é antiga e marcante, mas pouco estudada. O pesquisador Agenor 

Sarraf-Pacheco (2012, p. 2) destaca que “a presença africana na Amazônia começou pelos 

espaços marajoaras. Região propícia para a cultura bovina, é provável que em 1644 as primeiras 

cabeças de gado tenham vindo sob os cuidados dos primeiros filhos das Áfricas”. Assim, fica 

evidente que a população negra não apenas participou, mas foi protagonista em processos 

fundamentais, como a implantação da pecuária no Marajó, uma das bases econômicas da região. 

Reconhecer essa história é essencial para romper o silenciamento e valorizar a verdadeira 

identidade marajoara. 



64 

 

 

Segundo o Atlas do Desenvolvimento Humano no Brasil (2017), o município de Afuá 

possuía 38.144 habitantes, sendo 81,13% negros e apenas 18,52% brancos. As categorias 

“amarela” e “indígena” não foram contabilizadas. Apesar de constituírem a maioria, os negros 

continuam sendo invisibilizados pela historiografia local. No entanto, resistem por meio de 

manifestações culturais como a capoeira, o carimbó, as religiões de matriz africana e as festas 

populares realizadas por famílias. Como lembram Campos e Santos (2003, p. 12), “O 

sentimentalismo e a paixão do escravo foram componentes importantes para sua contribuição 

na cultura do Pará, pois o negro se manifestava para demonstrar sua vontade de lutar pela sua 

liberdade diante da sociedade que o mantinha às escuras”. 

Esse debate conecta-se à reflexão de Jaqueline Guimarães, em Ser Negro (2010), que 

evidencia a importância da afirmação identitária e da luta contra os mecanismos de 

silenciamento e marginalização. Para a autora, assumir-se negro e valorizar as ancestralidades 

é um ato de resistência fundamental frente ao racismo estrutural que atravessa a história do 

Brasil. 

De modo complementar, Aldrin Moura de Figueiredo, em sua obra A Cidade dos 

Encantados (2009), chama atenção para a riqueza das expressões culturais amazônicas, 

profundamente marcadas pela contribuição africana. Para ele, compreender o universo 

simbólico, musical e festivo da região é reconhecer que a presença negra foi decisiva para a 

formação das identidades locais, mesmo quando foi relegada ao esquecimento pelas narrativas 

oficiais. 

Nesse contexto, a escola pode e deve assumir um papel fundamental no combate ao 

racismo. Entretanto, no arquipélago do Marajó, essa missão enfrenta sérios desafios: falta de 

investimentos, ausência de professores qualificados e capacitados para lidar com questões 

raciais, carência de cursos de formação continuada e de infraestrutura adequada. 

Para que a escola se torne um espaço de resistência e transformação, é necessário 

investir em uma formação docente antirracista, atualizar os currículos escolares de forma a 

valorizar as histórias e culturas afro-brasileiras e indígenas, além de promover um ambiente de 

respeito e inclusão. Apenas com uma educação fortalecida e comprometida com a justiça social 

será possível avançar rumo a uma prática verdadeiramente antirracista, capaz de transformar 

realidades e combater o racismo estrutural que ainda marca a vida da população negra no 

Marajó e em toda a Amazônia. 

 

 

 



65 

 

 

2.5.1 Capoeira em Afuá: memória, educação e resistência através do grupo geração cristã 

 

A capoeira chegou no município por volta de 1995, sua proibição temporária, sua 

reorganização e consolidação como projeto social de grande alcance. O estudo ressalta a 

importância da capoeira na formação cidadã, no combate ao preconceito e na promoção de 

valores como respeito, lealdade e honestidade. 

A capoeira é uma manifestação cultural brasileira reconhecida como Patrimônio 

Cultural Imaterial da Humanidade pela UNESCO em 2014 (IPHAN, 2014). Mais do que um 

esporte, a capoeira envolve aspectos históricos, musicais, corporais e espirituais, funcionando 

como espaço de resistência e identidade cultural afro-brasileira (Rego, 1968; Assunção, 2005). 

No município de Afuá (PA), a capoeira tem trajetória particular marcada por desafios, 

interrupções e reorganizações, consolidando-se como projeto social de referência. Este artigo 

busca compreender essa trajetória a partir das memórias do Mestre Careca e de outros 

integrantes do Grupo Geração Cristã Capoeira. 

A pesquisa foi construída com base na história oral (Thompson, 1992), por meio de 

entrevistas com praticantes de capoeira em Afuá. Os depoimentos foram organizados e 

categorizados em eixos: origem da capoeira em Afuá, desenvolvimento do Grupo Geração 

Cristã, desafios e conquistas, e o papel da capoeira na formação cidadã. 

A capoeira chegou a Afuá em 1995 com o Mestre Valdeci, vindo de Belém do Pará: 

“Quando cheguei em Afuá em 1995, vi que não existia um grupo de capoeira. Conheci um rapaz 

que demonstrou interesse e começamos a treinar. Hoje tenho a satisfação de apresentar o Mestre 

Careca, um mestre dedicado e esforçado” (Mestre Valdeci, 1995). O primeiro grupo formou-se 

como Grupo de Capoeira Afuá, mais tarde renomeado Unidos de Afuá. 

Helbson João Monteiro Pantoja, conhecido como Mestre Careca, iniciou-se em 1995 

com o Mestre Valdeci. Após sua graduação, continuou o trabalho no município mesmo após 

períodos de interrupção e proibição: “A capoeira foi proibida por seis anos em Afuá, devido a 

conflitos entre grupos. Nesse período fui para Macapá, mas depois retornei com autorização 

legalizada para dar aulas.” (Mestre Careca, 2025). Em 2002, ele fundou o Grupo Geração Cristã 

Capoeira, com base em valores de fé, disciplina e cidadania. 

Atualmente o grupo conta com cerca de 70 alunos, divididos entre turmas infantis e 

adultas, possuindo instrutores, professores, monitores e formados. O grupo já treinou em 

diversos espaços públicos até conquistar sede própria. Segundo Mestre Careca: “A capoeira é 

o projeto social mais antigo de Afuá, com 28 anos de atuação. Ela educa, ensina, transforma e 

luta contra o preconceito, o racismo e a desigualdade” (Mestre Careca, 2025) 



66 

 

 

As graduadas Anita (Moranguinho) e Beatriz (Bia) destacam a importância do trabalho 

com crianças: “Buscamos a melhor forma de acolher as crianças e repassar valores como 

respeito, lealdade e honestidade. A capoeira vai muito além do esporte: é saúde física, mental e 

espiritual.” 

A capoeira também forma novos líderes, diversos alunos formaram-se e hoje atuam 

como professores ou monitores. Entre eles: Lucas (Besourinho), monitor desde 2007, que 

reconhece no Mestre Careca uma inspiração e referência. Wesley Davi (Professor Davi), 

primeiro professor formado pelo grupo, iniciou em 2008 com 5 anos e hoje é vice-presidente 

do Geração Cristã. O grupo tornou-se referência regional, promovendo apresentações em 

escolas, praças e eventos públicos. 

O Mestre Cabeleira foi o primeiro a reconhecer formalmente Careca como mestre, após 

20 anos de dedicação. Já o Mestre Zumbi acompanha a trajetória desde os anos 1990. Essa rede 

de mestres legitima o trabalho desenvolvido em Afuá e fortalece sua continuidade. 

A capoeira em Afuá representa um movimento de resistência cultural e de formação 

cidadã, construído ao longo de quase três décadas. Apesar da proibição temporária e do 

preconceito enfrentado, o Grupo Geração Cristã Capoeira consolidou-se como o projeto social 

mais longevo da cidade, transformando vidas por meio da educação, da disciplina e da 

valorização da cultura afro-brasileira. 

 

Imagem 13 - Grupo de capoeira Geração Cristã 

 

 
 

Fonte: Arquivo pessoal do grupo geração cristã (2023) 

 

O estudo evidencia a importância da memória oral para compreender a trajetória da 

capoeira na Amazônia e reforça a necessidade de políticas públicas de apoio à cultura popular 

como forma de preservação e reconhecimento da diversidade. Nesse sentido, Guimarães (2017) 



67 

 

 

ressalta que afirmar-se negro e reconhecer a própria ancestralidade é um ato de resistência frente 

às práticas de silenciamento impostas historicamente. A capoeira, nesse contexto, constitui-se 

como um espaço de afirmação identitária e de enfrentamento ao racismo estrutural que ainda 

marca o cotidiano amazônico. 

De modo complementar, Figueiredo (2009) lembra que a cultura afro-amazônica não 

pode ser compreendida apenas como prática marginalizada, mas como parte fundamental das 

identidades e dos encantamentos que constituem a Amazônia. Assim, a capoeira em Afuá deve 

ser vista não apenas como prática corporal, mas também como expressão simbólica que conecta 

música, religiosidade e resistência. 

Sarraf-Pacheco (2012), por sua vez, destaca que a presença africana na Amazônia é 

antiga e profundamente ligada ao desenvolvimento econômico e cultural da região, em especial 

no arquipélago do Marajó. A prática da capoeira, portanto, deve ser reconhecida como herança 

viva dessa presença, que continua a se reinventar nas novas gerações. 

Conclui-se, assim, que a capoeira em Afuá não se restringe a uma atividade física ou 

recreativa, mas configura-se como patrimônio cultural e histórico, fundamental para a formação 

cidadã e para a valorização da identidade negra marajoara. Reconhecer e fortalecer esse legado 

é passo essencial para a construção de uma sociedade mais justa, plural e antirracista. 

 

2.5.2 O Carimbó na Amazônia marajoara e no Ensino de História 

 

A dança do Carimbó surgiu em diversas cidades do litoral paraense, provavelmente de 

forma simultânea em regiões que não mantinham comunicação entre si, como Marapanim, 

Curuçá, Maracanã, Santarém, Altamira e a Ilha de Marajó (Soure, Salvaterra, Ponta de Pedras). 

Considerada uma das manifestações culturais mais significativas do Pará, também é conhecida 

como samba de roda do Marajó ou baião típico do Marajó (Salles, 1969). Sua maior expressão 

está associada a festejos religiosos, como a festa de São Benedito e a celebrações populares e 

natalinas. 

Salles e Salles (1969) ressaltam que o Carimbó é uma das expressões mais genuínas do 

lazer popular, funcionando como um meio de socialização do caboclo amazônico, onde 

convivem lazer, trabalho e narrativas que reforçam sua ligação com a terra. 

Em 2014, o Carimbó foi reconhecido pelo IPHAN como patrimônio cultural imaterial. 

Segundo estudos, suas raízes remetem à população negra da Ilha de Marajó (Salles e Salles, 

1969). O Inventário Nacional de Referências Culturais (IPHAN, 2023) indica que a 

manifestação resulta da junção de elementos africanos, indígenas e europeus, tornando-se uma 

expressão singular que hoje se espalha por vários municípios paraenses. 



68 

 

 

Vicente Salles (2004, p. 31) reforça que “foi o negro que deu ao caboclo amazônico, 

tido como taciturno e pouco expansivo, a vivacidade de alguns motivos coreográficos e 

musicais. Pode-se mesmo afirmar que a base lúdica amazônica é essencialmente africana”. Já 

Agenor Sarraf Pacheco (2009) interpreta o Carimbó como fruto da identidade afro-indígena, 

nascida do encontro entre povos da diáspora africana e populações locais desde o século XVII, 

que recriaram espaços de liberdade e sociabilidade em meio às estruturas coloniais. 

Na cidade de Afuá, a representação do Carimbó ganhou força a partir do Grupo Cultural 

de Carimbó do CRAS, fundado em 2005 com apoio da Secretaria de Assistência Social 

(SEMAS). O grupo é composto por 25 idosos entre 50 e 90 anos, que se apresentam em festejos 

locais e eventos culturais. Suas apresentações, sem fins lucrativos, têm como objetivo o lazer, 

o resgate e a valorização da cultura popular paraense, promovendo o folclore marajoara. 

Segundo a coordenadora atual do Centro de Referência da Assistência Social (CRAS), 

Andria Oliveira, o grupo trouxe impactos positivos: “A dança do Carimbó melhorou bastante a 

interação e integração, refletindo no aumento da autoestima e maior disposição para a realização 

de outras atividades do grupo”. No entanto, mesmo diante desses avanços, expressões da cultura 

negra em Afuá ainda permanecem discretas, inseridas em um contexto mais amplo de 

apagamento. Santos (2022, p. 191) alerta que o silenciamento cultural “se constitui em uma 

arma perigosa para a historiografia brasileira, pois dá conta de escrever um imaginário 

preconceituoso sobre a nação”. 

 

Imagem 14 - Grupo de Carimbó de mulheres da idade ativa 

 

 
Fonte: Autoria própria (2023) 



69 

 

 

A dança do Carimbó pode ser um recurso pedagógico para preservar a memória, a 

identidade e a história da população negra na Amazônia. Incluir essa manifestação no currículo 

escolar fortalece saberes locais e aproxima os alunos de sua realidade cultural (Nascimento; 

Bastos, 2023). 

O estudo da cultura negra por meio do Carimbó permite reflexões críticas sobre 

memória, identidade, inclusão e relações étnico-raciais. No entanto, os currículos escolares 

ainda privilegiam perspectivas eurocêntricas, muitas vezes ocultando a diversidade amazônica. 

Como destacam Nascimento e Bastos (2023), a Amazônia representada nos livros didáticos é 

vista como homogênea, desconsiderando sua pluralidade histórica, cultural e social. 

Nesse sentido, o Carimbó pode atuar como instrumento socializador, capaz de 

influenciar processos de construção identitária por meio de sua dança, ritmos e letras (Paim; 

Araújo, 2018). Além disso, contribui para uma educação decolonial, que valorize os saberes e 

lutas de povos historicamente marginalizados. 

A dança do Carimbó, além de ser uma expressão cultural viva, contribui diretamente 

para o aprendizado escolar. Como arte completa, envolve corpo, mente e memória, promovendo 

identidade e resgatando a história local. Para que sua aplicação pedagógica seja eficaz, é 

necessário planejamento, de modo que vá além do entretenimento e se torne instrumento de 

ensino. O estudo demonstrou que o Carimbó, se inserido no contexto escolar, pode combater 

dificuldades de aprendizagem, fortalecer a identidade cultural e auxiliar na valorização da 

história afro-amazônica. 

Essa observação encontra eco em análises históricas da região, como a de Salles (2005) 

já alertava para a invisibilização da população negra na Amazônia, ressaltando que a 

contribuição africana foi central para a formação cultural da região, embora sistematicamente 

apagada pelas narrativas oficiais. O Carimbó, como manifestação popular, guarda em si 

elementos dessa resistência e da presença africana na Amazônia. 

De acordo com Lott (2018), a escola precisa compreender que manifestações como o 

Carimbó não são apenas folclore, mas constituem práticas sociais que reforçam vínculos 

comunitários e identitários. Ao inseri-lo de forma crítica no currículo, professores podem criar 

experiências de aprendizagem que dialoguem com a realidade dos estudantes e promovam 

maior inclusão. 

Sarraf-Pacheco (2012) também destaca que a presença africana no Marajó e em toda a 

Amazônia se deu de maneira profunda e estruturante, marcando tradições, saberes e práticas 

culturais que permanecem vivas. Nesse contexto, o Carimbó deve ser compreendido como 

herança coletiva e resistência histórica. 



70 

 

 

Por fim, Guimarães (2010), em Ser negro, ressalta que o reconhecimento e a valorização 

das práticas culturais afro-brasileiras são formas de afirmação identitária e combate ao racismo. 

Inserir o Carimbó no ambiente escolar, portanto, é possibilitar que os estudantes se reconheçam 

em sua própria história e identidades, fortalecendo uma educação antirracista. 

Portanto, cabe aos professores e às escolas reconsiderarem suas práticas e conteúdos, de 

forma que a dança do Carimbó seja apreciada em toda a sua dimensão pedagógica, cultural e 

histórica, tornando-se um poderoso aliado da educação antirracista na Amazônia. 

 

2.5.3 Umbanda em Afuá: resistência cultural, religiosidade e combate ao racismo religioso 

 

A umbanda é uma das religiões de matrizes africanas mais difundidas no Brasil, 

resultado da fusão de elementos indígenas, africanos e católicos (Negrão, 1996). Na Amazônia, 

sua presença está associada tanto a práticas tradicionais de pajelança quanto às dinâmicas 

sociais de resistência cultural (Prandi, 2005). No município de Afuá, existem quatro terreiros 

de umbanda: Terreiro Pai Tiy Badé e Teresa Légua Bogi Boá, Tenda Espírita Caminhos da Luz, 

Tenda Espírita Pai Ailton de Yemanjá e Ilê Asé São Benedito. A umbanda, nesse contexto, 

articula-se como espaço de cura, sociabilidade e fé, ressignificando memórias ancestrais e 

enfrentando os desafios do preconceito. 

Segundo relatos, a umbanda não possui um marco único de chegada ao município. Sua 

presença está vinculada às práticas da pajelança, da benzeção e da cura tradicional: “Isso iniciou 

muito lá atrás com a questão da pajelança, dos curandeiros, da benzeção. A umbanda já inicia 

daí, da junção do catolicismo com a religião dos índios, que é a religião matriz do Brasil” (Pai 

de santo, 2022). Essa percepção evidencia a continuidade entre religiosidades indígenas e afro-

brasileiras, apontando para a umbanda como expressão de uma religiosidade plural. 

Tradicionalmente, os cultos ocorriam em locais afastados, reforçando a ideia de que 

“terreiro bom é terreiro longe”. Hoje, existem casas de umbanda no espaço urbano de Afuá, 

ainda em número reduzido. O primeiro terreiro legalizado ocorreu em 2022, com oferenda a 

Iemanjá, e foi reconhecido oficialmente pela federação de umbanda em 2025. 

 A umbanda permanece como minoria religiosa em Afuá, diante da hegemonia católica 

e evangélica. Os praticantes relatam preconceito e marginalização: “Somos marginalizados, 

quando nos veem com as roupas da religião já apontam, chamam de macumbeiro. Mas a nossa 

religião cultua Cristo tanto quanto as outras” (Pai de santo, 2025). 

Esse cenário se agrava em eventos públicos. Em 2025, durante a Festa de Dona Mariana 

no Lagostão, mesmo com apoio da prefeitura, houve críticas da população, que associou o 

espaço à “macumba”. 



71 

 

 

Imagem 15 - Festa de celebração da cabloca Mariana,realizada pelo do terreiro Pai Toy Badé e Tereza Légua 

Boji Boá, no Lagostão 

 
Fonte: Arquivo pessoal de Pai Luciano (2023) 

 

A escola aparece como espaço central para a construção de respeito e tolerância. Os 

entrevistados destacam que o ensino religioso, historicamente voltado ao catolicismo, deve 

incluir as religiões de matrizes africanas: “A escola deveria sim ajudar, não só no mês da 

consciência negra. Tinha que ensinar as religiões, porque se eu não conheço, eu não posso 

julgar.” (Pai de santo, 2025). Essa proposta inclui palestras, eventos e inclusão curricular, a fim 

de garantir respeito às tradições afro-brasileiras. 

O jovem Gabriel, 20 anos, relatou como enfrentou preconceitos familiares e sociais ao 

ingressar na religião: “No início tive medo, porque todo mundo fala que a religião é errada. 

Mas foi a melhor escolha da minha vida. Ajudar as pessoas é uma das grandes coisas que a 

religião faz por mim.” (Gabriel, 2025). Esse testemunho reforça a umbanda como espaço de 

acolhimento, desenvolvimento espiritual e compromisso social. 

A umbanda em Afuá revela-se como continuidade de práticas religiosas tradicionais, 

como a pajelança e a benzeção, ressignificadas em contexto afro-brasileiro. Sua presença atual, 

ainda minoritária e marginalizada, enfrenta preconceitos sociais, mas se fortalece com o 

reconhecimento institucional e com a resistência de seus praticantes. 

Virgolino (1994) observa que as religiões de matriz africana na Amazônia devem ser 

compreendidas como processos de reinvenção cultural, em que elementos indígenas, africanos 

e europeus se articulam, criando formas próprias de espiritualidade. Essa perspectiva permite 

entender a umbanda em Afuá como herdeira de tradições locais que, apesar da marginalização, 

permanecem vivas e significativas. 



72 

 

 

Nesse mesmo sentido, Figueiredo (2009), em A cidade dos encantados, demonstra que 

práticas como a pajelança e a feitiçaria sempre ocuparam lugar central nas dinâmicas culturais 

amazônicas, constituindo sistemas de conhecimento que dialogam com a religiosidade popular 

e revelam uma Amazônia profundamente marcada pela diversidade espiritual. 

Já Sarraf-Pacheco (2012) reforça que a presença africana na Amazônia foi estruturante 

para a formação cultural da região, atravessando não apenas o campo econômico, mas também 

o religioso e simbólico. Assim, a umbanda pode ser compreendida como continuidade e 

atualização dessas heranças, que se manifestam de forma singular no arquipélago do Marajó. 

A experiência analisada mostra a centralidade do protagonismo religioso e a importância 

da escola como ferramenta no combate ao racismo religioso. Reconhecer a umbanda como 

patrimônio cultural e espiritual da Amazônia contribui para a valorização da diversidade 

religiosa no Brasil e para o fortalecimento de uma educação que respeite a pluralidade e 

combata discriminações históricas. 

 

2.5.4 Tradição e Memória de uma Família Afro-Brasileira Afuaense: A Festa da Barduca 

 

A Festa da Barduca, é manifestação religiosa e comunitária de uma família afro-

brasileira da cidade de Afuá (PA). A partir de registros de memória oral, o estudo analisa a 

origem da festa, seus símbolos, regras de convivência e o papel das mulheres na organização. 

Destaca-se, ainda, a criação do Almoço dos Inocentes, celebração infantil derivada de 

promessa, que reforça o caráter comunitário e intergeracional do evento. O trabalho insere-se 

no campo da história oral e dos estudos de tradições populares afro-brasileiras, valorizando a 

memória como patrimônio imaterial. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



73 

 

 

Imagem 16 - Casarão da Barduca 

 

 
 

Fonte: Autoria própria (2024) 
 

As tradições religiosas populares no Brasil desempenham papel fundamental na 

preservação da memória, na organização comunitária e na resistência cultural de famílias e 

grupos afrodescendentes. Em diferentes regiões, promessas, festas de santos e rituais 

comunitários se consolidam como espaços de fé e de sociabilidade. 

Neste subtópico, apresenta-se o caso da Festa da Barduca, realizada desde 1955 em 

Afuá, no arquipélago do Marajó (PA), pela família Balduíno. A festa tem origem em uma 

promessa de cura e se expandiu ao longo de décadas, incorporando elementos religiosos, 

musicais e sociais.  

O estudo baseou-se na história oral, metodologia que reconhece os relatos individuais 

como fontes legítimas de memória e identidade coletiva (Thompson, 1992). O depoimento 

transcrito de membros da família Balduíno foi organizado, reestruturado e analisado sob 

perspectiva histórica e cultural. 

A Festa da Barduca nasceu de uma promessa feita por Raimundo Ferreira Balduíno e 

Raimunda da Silva Balduíno, após a filha Lurdes sofrer queimaduras graves. Sem acesso a 

serviços médicos, a família recorreu a práticas tradicionais de cura e à fé. Com a recuperação 

da criança, foi realizada a primeira festa em honra a Nossa Senhora de Lourdes, ao Divino 

Espírito Santo e a São Sebastião. 



74 

 

 

Os primeiros festejos foram marcados por música ao som de clarinete, violas e “pau 

curado” (tambor). Esse caráter devocional e comunitário se consolidou, tornando-se prática 

anual. A primeira sede foi um salão de palha, amplo e fresco, construído por Raimundo 

Balduíno. Com o tempo, o evento passou a acontecer no Casarão da Barduca, local que se 

mantém como referência cultural e religiosa da família. 

A organização da festa sempre foi conduzida pela família Balduíno, com destaque para 

o protagonismo das mulheres. Elas assumiram funções de coordenação, segurança e mediação 

de conflitos, garantindo a ordem e a continuidade do evento. 

As normas da festa revelam códigos de conduta específicos: solteiros não podiam 

recusar convites de dança, enquanto homens casados só podiam dançar com suas esposas. Essas 

regras, instituídas por Dona Raimunda Balduíno, reforçavam valores de respeito e de 

convivência comunitária. 

A festa preserva até hoje um repertório de músicas antigas, como “Do Meu Cariri pra 

Lá”. Ritmos contemporâneos, como funk e dance, não são permitidos, de modo a garantir a 

autenticidade cultural do evento. 

Nos primeiros anos, os santos eram levados em procissão de canoas, acompanhados de 

ladainhas, tambor e refeições comunitárias. Essa prática foi interrompida após a morte de Dona 

Raimunda, que desempenhava papel central nessa tradição. 

 

2.5.4.1 O Almoço dos Inocentes 

 

A partir da promessa de Rosa Balduíno, filha dos fundadores, surgiu o Almoço dos 

Inocentes, realizado aos domingos e voltado às crianças. A promessa foi feita pela saúde de sua 

filha Lica, quando esta tinha sete anos. Com a cura, o ritual se consolidou, crescendo nas últimas 

décadas. 

O almoço é viabilizado por doações de alimentos e brinquedos. Em 2024, por exemplo, 

foram servidos 150 litros de açaí. Além da refeição, há brincadeiras e momentos de recreação, 

reafirmando a função comunitária e de transmissão de fé. 

A Festa da Barduca constitui-se como um patrimônio cultural imaterial da cidade de 

Afuá e da família Balduíno, refletindo práticas de fé, solidariedade e resistência afro-brasileira. 

Sua manutenção ao longo de quase sete décadas demonstra a força da memória familiar e a 

centralidade das mulheres na preservação cultural. 

O Almoço dos Inocentes, por sua vez, amplia o caráter comunitário da festa, garantindo 

às crianças um espaço próprio de celebração e reforçando a continuidade intergeracional da 

tradição. Essa dimensão familiar e coletiva conecta-se à reflexão de Salles (2005), que ressalta 



75 

 

 

como as práticas culturais negras na Amazônia foram invisibilizadas pelas narrativas oficiais, 

mas permaneceram vivas por meio de festas, rituais e devoções populares. 

Sarraf-Pacheco (2012) acrescenta que a presença africana no arquipélago do Marajó foi 

decisiva para a construção de tradições que misturam religiosidade, trabalho comunitário e 

resistência cultural, evidenciando que festas como a da Barduca não são eventos isolados, mas 

parte de um patrimônio coletivo afro-amazônico. 

Na mesma direção, Guimarães (2010) sublinha que reconhecer-se negro e valorizar 

práticas culturais próprias é um ato de resistência frente ao racismo estrutural, sendo as festas 

comunitárias espaços privilegiados para afirmação identitária. Já Cruz (1973), ao estudar as 

tradições religiosas no Pará, demonstra como as promessas e os festejos populares estruturam 

laços de solidariedade e funcionam como expressão de devoção e memória social. 

Por fim, Viana (1901) destacou em seus estudos históricos sobre o Pará a relevância das 

manifestações populares para a construção da identidade amazônica, indicando que festas como 

a da Barduca constituem registros vivos de uma história feita “de baixo para cima”, sustentada 

por famílias, comunidades e pela persistência da fé. 

Assim, a Festa da Barduca deve ser compreendida como exemplo de como promessas 

religiosas, memórias de cura e práticas de devoção se transformam em manifestações culturais 

duradouras, reafirmando identidades afro-brasileiras na Amazônia. 

Dessa forma, compreender as manifestações da cultura negra no município de Afuá 

através do cinema negro representa uma possibilidade concreta de valorização da identidade 

afro-amazônica e de fortalecimento de práticas educativas antirracistas. Conforme aponta 

Guimarães (2010), a presença do negro na Amazônia se revela nas danças, na culinária, nos 

sotaques e nas religiões, elementos constitutivos de uma cultura própria da região. O Cinema 

Negro, nesse sentido, pode ser um instrumento pedagógico relevante, pois, como destaca 

Prudente (2012), ao tematizar e problematizar o racismo estrutural, abre espaço para novos 

caminhos de identificação cultural e para a construção de uma consciência crítica. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



76 

 

 

Imagem 17 - O almoço dos inocentes 

 

 
 

Fonte: Autoria própria (2024) 

 

Napolitano (2003) evidencia que a inserção do cinema na escola amplia as 

possibilidades de ensino-aprendizagem, articulando saberes e experiências que dialogam 

diretamente com a realidade social dos estudantes. Nessa perspectiva, Ferro (1992) ressalta a 

dimensão do cinema como fonte e agente histórico, capaz de reconfigurar narrativas e 

desconstruir silenciamentos impostos pelo olhar eurocêntrico. No contexto amazônico, os 

estudos de Salles (2005) também contribuem para a compreensão do protagonismo negro e sua 

importância na formação cultural da região, rompendo com estigmas e invisibilidades. 

Assim, considerar o Cinema Negro como ferramenta de educação antirracista não é 

apenas necessário, mas urgente, uma vez que, conforme nos lembra Ribeiro (2019), o racismo 

estrutura a sociedade brasileira e somente por meio de uma educação crítica e comprometida 

será possível combatê-lo efetivamente. 

 

 

 

 



77 

 

 

3 CATÁLOGO AFRO-DIDÁTICO MARAJOARA 

 

O Cinema Negro é uma ferramenta poderosa para ampliar o aprendizado em sala de 

aula. A sétima arte pode somar-se às práticas pedagógicas, promovendo conhecimento e 

despertando reflexões críticas nos estudantes. Desde junho de 2014, com a atualização da Lei 

de Diretrizes e Bases da Educação Nacional, o Ministério da Educação passou a exigir a 

exibição de, no mínimo, duas horas mensais de filmes produzidos no Brasil, reconhecendo o 

cinema como componente curricular complementar a ser incorporado de acordo com o projeto 

pedagógico de cada escola. 

Recursos audiovisuais tornam as aulas mais atrativas e interativas, despertando o 

interesse dos alunos, especialmente quando associados às tecnologias digitais. Professores de 

diversas disciplinas têm utilizado filmes em suas práticas, pois a linguagem cinematográfica 

mobiliza tanto pela força das imagens quanto pelas narrativas. A disciplina de História, em 

especial, pode se beneficiar desse recurso, na medida em que os filmes possibilitam relacionar 

conteúdos científicos à vida cotidiana e à cultura dos estudantes. 

Conforme observa Prudente (2012), o Cinema Negro apresenta uma dimensão 

pedagógica fundamental, pois não apenas denuncia as práticas racistas e os mecanismos de 

exclusão social, mas também cria possibilidades de identificação e resistência cultural. Nesse 

mesmo sentido, Berardo e Santos (2013) ressaltam a potência das produções audiovisuais como 

instrumentos de diálogo com a juventude, destacando seu papel no desenvolvimento crítico e 

na formação de sujeitos autônomos. Já Senna (2000) reforça que o cinema deve ser 

compreendido não apenas como arte ou entretenimento, mas como prática cultural que traduz 

e questiona realidades sociais. 

Partimos da compreensão de que o filme, por si só, já é um objeto de aprendizagem. 

Quando associado a outras ferramentas, como textos, discussões e questionários, amplia-se o 

desenvolvimento do senso crítico, da reflexão e da empatia. Pesquisas apontam que, em aulas 

expositivas, a atenção dos alunos se mantém por cerca de 10 a 20 minutos, o que torna os curtas 

e médias-metragens ainda mais eficazes para fins pedagógicos (Berardo; Santos, 2013). 

Contudo, o uso do cinema em sala de aula não deve se limitar à exibição das obras. Cabe 

ao professor interpretar o filme junto aos estudantes, destacando conceitos e valores, além de 

propor debates interativos. Essa mediação fortalece a postura crítica, a independência de 

pensamento e o raciocínio reflexivo. 

O Catálogo Afro-Didático Marajoara foi concebido com esse propósito. Criado 

especialmente para professores de História do Ensino Fundamental II, mas com potencial 

interdisciplinar, o catálogo reúne 20 curtas-metragens, dos quais dez retratam a cultura 



78 

 

 

amazônica. Todos estão disponíveis gratuitamente no YouTube, em língua portuguesa, e 

abordam questões raciais sob diferentes perspectivas. Cada obra é acompanhada de 

informações cinematográficas, sinopse, imagens e sugestões pedagógicas, além de conexões 

interdisciplinares possíveis. 

Assim, os docentes podem integrar os curtas-metragens às discussões de temas 

transversais previstos nos Parâmetros Curriculares Nacionais, promovendo uma educação 

antirracista. Na Educação de Jovens e Adultos (EJA), filmes com classificação etária mais 

elevada também podem ser utilizados, desde que haja análise prévia do professor quanto à 

maturidade da turma. 

Discutir a questão racial de forma aberta é essencial para a formação cidadã. No cenário 

regional, nacional e internacional, inúmeras produções abordam o racismo, a violência contra 

a população negra e as formas de resistência. Muitas dessas narrativas, produzidas por olhares 

locais, permanecem invisibilizadas nos circuitos tradicionais de cinema. 

O Catálogo Afro-Didático Marajoara surge, portanto, como proposta de valorização 

dessas obras, oferecendo subsídios para que professores utilizem o cinema como recurso de 

ensino e reflexão sobre a realidade social. Trata-se de um instrumento pedagógico voltado para 

uma educação antirracista, alinhada às experiências e vivências dos jovens, aproximando o 

conteúdo escolar de sua realidade cotidiana. 

Esse catálogo é fruto da experiência de 15 anos como docente de História no Ensino 

Fundamental e na EJA, bem como da participação em projetos escolares como o Resistir para 

Existir. Ao inserir narrativas que retratam o racismo, o preconceito e a resistência negra, foi 

possível observar maior engajamento dos estudantes, além da diminuição da resistência ao 

aprendizado de temas historicamente complexos. 

 

 

 

 

 

 

 



79 

 

 

1-Amador, Zélia 

 

Link para o acesso ao filme: 

https://youtu.be/wtRyx9mNPMQ?si=eyEIamtOfIJGn1u6 

Gênero: Documentário nacional. 

Ano e país de lançamento: 2001, Brasil. 

Direção: Ismael Machado. 

Tempo de duração: 22 minutos. 

Classificação etária: Não é recomendado para menores de 10 

anos. 

Linguagem acessível ao público não especializado. 

Público alvo: Ensino Fundamental II e EJA. 

 

Spoiler sobre o filme: Mulheres negras, racismo, superação e representatividade. Zélia Amador, 

mulher negra e marajoara, filha de empregada doméstica, conquistou o título de primeira reitora 

negra do país após uma trajetória de luta e superação. O curta-metragem “Amador, Zélia” retrata 

a vida da professora, pensadora, ativista negra e atriz Zélia Amador de Deus, que atuou por mais 

de cinquenta anos em defesa da democracia, combate ao racismo e promoção da cultura na região 

amazônica. 

 

Trabalhando na perspectiva antirracista: Reconhecimento de protagonismos negros - mostrar 

que Zélia Amador não é exceção, mas parte de uma longa tradição de mulheres negras intelectuais, 

artistas e militantes que foram invisibilizadas; Discutir a importância de ocupar espaços de poder 

(como a reitoria da UFPA) por pessoas negras, mulheres e amazônidas. 

 

História e identidade amazônica: Refletir sobre o fato de ela ser mulher negra e marajoara: o 

que isso significa para pensar identidades regionais e o racismo no Norte do Brasil?; Explorar 

como o lugar de origem (Marajó) influencia sua trajetória cultural e política. 

 

Educação e mobilidade social: Debater os obstáculos históricos que impedem filhos e filhas de 

trabalhadoras domésticas, especialmente mulheres negras, de chegar à universidade; Usar a 

biografia dela como contraponto: luta individual, mas também coletiva, pois sua conquista 

representa a abertura de caminhos para outras pessoas. 

 

Arte, cultura e resistência: 

Analisar a atuação de Zélia como atriz e pensadora da cultura afro-amazônica, mostrando como a 

arte pode ser ferramenta política contra o racismo; Relacionar com outras manifestações culturais 

negras (capoeira, samba, teatro negro). 

 

Democracia e ativismo político: 

Explorar sua militância: como a luta contra o racismo está ligada à defesa da democracia e aos 

direitos humanos; Debater as conexões entre racismo estrutural e desigualdades de acesso à 

educação, saúde e poder político. 
 

QR Code para acesso 



80 

 

 

 

2-Matinta 

 

Link para o acesso ao filme:  

https://youtu.be/etyy0dx95Zk?si=BFY-fIWPV8gdpCQt  

Gênero: fantasia, mistério, nacional.  

Ano e país de lançamento: 2010, Brasil. 

Direção: Fernando Segtowick. 

Tempo de duração: 22 minutos. 

Classificação etária: Livre. 

Linguagem acessível ao público não especializado. 

Público alvo: Ensino Fundamental II e EJA. 
 

 

Spoiler do filme: Em uma vila de pescadores na Amazônia, uma residente adoece sem razão 

aparente, o que gera suspeitas. Seria encantamento? Fantasma? Felício busca desesperadamente a 

cura para a enfermidade. Apenas dessa forma ele pode salvar a vida de sua esposa e encontrar paz 

para seu coração. Durante sua busca, ele encontrará coisas que poderão assombrá-lo eternamente. 
 

 

Trabalhando na perspectiva antirracista: 

Reconhecer as raízes culturais: 

Mostrar que a Matinta Pereira não é apenas “superstição”, mas parte de uma tradição oral indígena 

e afro-brasileira. 

 

Desconstruir estereótipos: 

Refletir sobre a figura da “velha feiticeira” como resultado de processos históricos de 

marginalização (mulheres, indígenas, negras e pobres); Questionar como essas narrativas foram 

usadas para reforçar o medo e o controle sobre certos grupos sociais. 

 

Valorizar a oralidade e a memória: 

Reconhecer a oralidade como forma legítima de transmissão de conhecimento, muitas vezes 

desvalorizada pela visão eurocêntrica; Conectar a lenda da Matinta a outras narrativas africanas e 

indígenas que também falam de seres encantados e guardiões da natureza. 

 

Relacionar com a história da escravidão e da colonização: 

Refletir sobre como, durante a colonização, saberes indígenas e africanos foram perseguidos e 

demonizados como “feitiçaria” ou “bruxaria”. 

 

Trabalhar identidade e pertencimento:  

Incentivar os alunos a entrevistar familiares, vizinhos ou mestres da cultura popular para coletar 

versões da lenda. 
 

 

 

QR Code para acesso 

 



81 

 

 

3-Chama Verequete 

 

 
 

Link para o acesso ao filme:  

https://youtu.be/3tJqtZMIv-8?si=0wMb_yu95K6a0l4G  

Título original: Chama verequete. 

Gênero: documentário, musica, nacional.  

Ano e país de lançamento: 2002, Brasil. 

Direção: Luiz Arnaldo Campos e Rogério Parreira. 

Tempo de duração: 32 minutos. 

Classificação etária: Livre. 

Linguagem acessível ao público não especializado. 

Público alvo: Ensino Fundamental II e EJA. 

 

 

Spoiler sobre o filme: Homem negro do interior do Pará, à frente de seu tempo, ele batalha 

para promover os ritmos de sua cultura até se tornar conhecido como Mestre Verequete. O 

curta-metragem narra a trajetória do mestre Verequete, um dos músicos paraenses essenciais para 

a popularização do Carimbó no Brasil. Ele desempenhou um papel crucial na história desse ritmo 

autêntico do Pará, que ajudou a legitimar e espalhar por todo o país. 
 

 

Trabalhando na perspectiva antirracista: 

Visibilizar o protagonismo negro: Mostrar que o carimbó e outros ritmos amazônicos têm raízes 

afro-indígenas, muitas vezes invisibilizadas pela historiografia oficial; Ressaltar Verequete como 

sujeito histórico, um homem negro do interior que desafiou a marginalização cultural e 

transformou seu ritmo em referência nacional. 

 

Combater o racismo cultural: 

Discutir como a música negra popular foi historicamente desvalorizada, considerada “folclore” ou 

“coisa menor” frente às expressões musicais eurocêntricas; Refletir sobre a importância do 

reconhecimento do carimbó como Patrimônio Cultural Imaterial em 2014 como reparação 

simbólica. 

Trabalhar a cultura como resistência: 

Explicar que o carimbó não é só festa: ele também é uma forma de afirmação identitária e política, 

que guarda memórias coletivas de comunidades negras e indígenas; Relacionar com outros ritmos 

afro-brasileiros (samba, maracatu, jongo), mostrando a conexão entre música e luta contra a 

opressão. 

 

Refletir sobre desigualdades de acesso: 

Questionar por que artistas negros populares como Verequete enfrentaram tantas barreiras para ter 

visibilidade nacional; Trazer a ideia de que o racismo estrutural não afeta apenas pessoas, mas 

também suas produções culturais. 

 

QR code para acesso 



82 

 

 

 

 

4-Meus santos saúdam teus santos 

 

 
 

Link para acesso ao filme: https://youtu.be/KXY_R_ByWqs?si=o0NBZXO4PXffxfmB 

Título original: Meus santos saúdam teus santos. 

Gênero: documentário. 

Ano e país de lançamento: 2021, Brasil. 

Direção: Rodrigo Antonio da Silva. 

Tempo de duração: 13 minutos. 

Classificação etária: Livre. 

Linguagem acessível ao público não especializado. 

Público alvo: Ensino Fundamental II e EJA. 

 

Spoiler sobre o filme: Um homem volta às suas raízes e descobre que tem guias espirituais de 

herança. Rodrigo retorna a Soure, cidade localizada na ilha do Marajó, onde seus avós moravam. 

Durante essa viagem, encontra o pajé Roxita e descobre que possui guias espirituais de herança. 

Rodrigo passa por sua iniciação na pajelança marajoara e documenta sua conexão com Roxita, que 

o orienta em um encontro com seus antepassados. 

 

Trabalhando na perspectiva antirracista: 

Valorizar saberes tradicionais afro-indígenas : 

Mostrar que a pajelança marajoara é uma prática ancestral legítima, ligada a cosmologias 

indígenas e afro-amazônicas; Combater a visão racista que classifica esses saberes como 

“crendices”, “superstição” ou “feitiçaria”, reforçando o respeito às diferentes formas de 

espiritualidade. 

 

Ancestralidade como identidade e resistência: 

Discutir como a conexão com os ancestrais fortalece a identidade cultural de comunidades negras 

e indígenas; Refletir sobre a ancestralidade como forma de resistência ao colonialismo e ao 

apagamento cultural. 

 

Racismo religioso: 

Debater como práticas como a pajelança, a umbanda e o candomblé foram criminalizadas no Brasil 

(Código Penal de 1890, por exemplo); Mostrar que o preconceito contra essas religiões faz parte 

do racismo estrutural e que a valorização delas é um ato de educação antirracista. 

 

História e território amazônico: 

Explorar a Ilha do Marajó como espaço de diversidade cultural afro-indígena; Relacionar a 

experiência do protagonista à história de resistência das populações amazônicas frente ao 

colonialismo e à exploração. 

 

 

 



83 

 

 

 

5-A invisibilidade da identidade negra na educação 

 

 
 

Link para o acesso ao filme:  

https://youtu.be/19hbdMTbk8c?si=Q-58FJ6PGajDMt2w 

Título original: A invisibilidade da identidade negra na 

educação.  

Gênero: documentário. 

Ano e país de lançamento: 2016, Brasil. 

Direção: Taís amor divino. 

Tempo de duração: 15 minutos. 

Classificação etária: Livre. 

Linguagem acessível ao público não especializado. 

Público alvo: Ensino Fundamental II e EJA. 

 

 

Spoiler sobre o filme: Jovens negros discutem o epistemicídio e a importância da 

representatividade dentro do âmbito escolar. O documentário a Invisibilidade da Identidade negra 

na educação; nos faz questionar: Que tipo de educação é dada aos jovens negros de escola pública? 

A história e cultura afro-brasileiras são abordadas, majoritariamente, de forma incompleta ou 

inexistente nas salas de aula das escolas. Buscando reverter essa situação, em março de 2003 foi 

aprovada a Lei Federal de número 10.639/03, que torna obrigatório o ensino da história e cultura 

africana e afro-brasileira nas escolas de ensino fundamental e médio. O projeto objetivou mostrar 

como era realidade da época, anos após a aprovação da lei e sua importância para a sociedade. 

 

 

Trabalhando na perspectiva antirracista: 

Reconhecer e questionar o epistemicídio: 

Epistemicídio refere-se à desvalorização ou apagamento dos saberes de determinados grupos, no 

caso, os saberes afro-brasileiros; Estratégia antirracista: propor discussões sobre como a história 

oficial brasileira frequentemente marginaliza ou distorce a contribuição negra. 

 

Currículo integrado e representativo: 

Não basta ter um único dia ou semana da cultura negra; o conteúdo deve estar presente em diversas 

disciplinas; Além da escravidão, incluir trajetórias de resistência, líderes negros e contribuições 

científicas e culturais; Debates e rodas de conversa com estudantes sobre identidade, racismo e 

representatividade; Projetos de pesquisa sobre a história local afro-brasileira; Oficinas culturais de 

música, dança, culinária, artes visuais afro-brasileiras. 

 

Desconstruir estereótipos: 

Incentivar a reflexão crítica sobre imagens e narrativas sobre negros na mídia e na escola; 

Trabalhar com análise de preconceitos implícitos e microagressões dentro da comunidade escolar. 

 

QR code para acesso 



84 

 

 

 

6-Ervas e saberes da floresta (Um filme de Zienhe Castro) 

 

 
 

Link para o acesso ao filme:  

https://youtu.be/AEQZqkscu_g?si=WQZqyaejdXns6j5S 

Gênero: documentário. 

Ano e país de lançamento: 2012, Brasil. 

Direção: Zienhe Castro. 

Tempo de duração: 24:17. 

Classificação etária: Livre. 

Linguagem acessível ao público não especializado. 

Público alvo: Ensino Fundamental II e EJA. 

 

 

Spoiler sobre o filme: Será que a dedicação ao conhecimento, cultivo e práticas tradicionais 

indígenas na Amazônia é uma maneira de combater o racismo? 

 

 

Trabalhando na perspectiva antirracista: 

Resistência e valorização da identidade; Manter vivas as práticas tradicionais (agricultura, 

medicina, espiritualidade, artesanato, cosmologias) é resistir à tentativa colonial de apagamento 

cultural; Cada ritual, canto, modo de plantar ou de contar histórias reafirma que os povos indígenas 

são protagonistas da sua história e não “povos do passado”. 

 

Combate à narrativa colonial: 

O racismo contra indígenas muitas vezes aparece como deslegitimação: dizer que não têm 

conhecimento, que sua ciência não é “ciência”, que suas práticas são “atraso”; Valorizar esses 

saberes é uma maneira de romper com o eurocentrismo e reconhecer epistemologias diversas como 

igualmente válidas e fundamentais. 

 

Educação antirracista: 

Trazer os saberes indígenas para a escola, universidade e espaços públicos ajuda a desmontar 

estereótipos; Isso inclui: ensino de línguas indígenas, inserção de autores e pensadores indígenas 

nos currículos, discussão sobre território e direitos coletivos. 

 

Conexão com a luta socioambiental: 

O cultivo e os modos tradicionais de relação com a floresta mostram uma forma sustentável de 

vida que contrasta com o modelo predatório imposto; Defender o território indígena é também 

defender a vida no planeta. Reconhecer isso combate o racismo ambiental, que expulsa, desmata 

e silencia. 

 

Afirmação política e cultural: 

Fortalecer as práticas tradicionais dá às comunidades mais ferramentas para reivindicar direitos e 

afirmar sua presença; A produção cultural (literatura, cinema, música indígena contemporânea) 

também é uma forma de mostrar ao mundo que esses povos não só resistem, mas criam. 

 

QR Code para acesso 



85 

 

 

 

7-Ewé de Òsànyn: o segredo das folhas 
 

 
 

Link para o acesso ao filme: 

https://youtu.be/rWIKubpZtfc?si=c7NNXp1Jgiswd1RX 

Gênero: animação 

Ano e país de lançamento: 2021-Brasil   

Direção: Pâmela Peregrino 

Tempo de duração: 22 minutos 

Classificação etária: Livre 

Linguagem acessível ao público não especializado. 

Público alvo: Ensino Fundamental II e EJA 
 

 

Spoiler sobre o filme: Uma criança nasce com folhas em seu corpo e sua mãe busca a cura. Na 

escola, porém, as outras crianças a discriminam e ela foge para mata! Na Caatinga, encontra seres 

encantados de tradições indígenas e negras e caminha numa aventura de autoconhecimento. Sua 

busca a leva até Òsányìn, o Orisà das folhas, que apresenta o poder das plantas e a importância da 

preservação ambiental. 
 

 

Trabalhando na perspectiva antirracista: 

Reconhecimento de saberes afro-indígenas: 

Explicar que figuras como Òsányìn, orixá ligado às folhas e às plantas, fazem parte das 

cosmovisões africanas e se conectam com tradições indígenas de uso medicinal das plantas; 

Valorizar esses saberes como conhecimento legítimo, científico e cultural, e não “superstição”. 

 

Racismo e discriminação na infância: 

Discutir como a criança é discriminada por ser diferente e relacionar isso com preconceitos raciais, 

culturais e sociais. 

 

Explorar a ideia de empatia e inclusão: respeitar a diversidade é um princípio antirracista. 

Conexão com ancestralidade e identidade: 

Mostrar que a aventura da criança é também um encontro com suas raízes culturais. 

Refletir sobre como o contato com saberes tradicionais fortalece a autoestima e o senso de 

pertencimento de crianças negras e indígenas. 

 

Educação ambiental e resistência cultural: 

Relacionar a preservação das plantas e da mata com saberes indígenas e africanos sobre 

sustentabilidade; Discutir como a destruição ambiental afeta principalmente comunidades negras 

e indígenas, unindo educação antirracista e ecológica. 
 

 

 

 

 

 

QR code para acesso 



86 

 

 

 

8-Documentário Mestre Damasceno - O Resplendor da Resistência Marajoara. Dir. Guto 

Nunes, 2013. 

 

 
 

 

Link para o acesso ao filme: 

https://youtu.be/tWI7620VC2U?si=9wF79fh6rBMMgjo- 

Gênero: documentário. 

Ano e país de lançamento: 2013, Brasil. 

Direção: Guto Nunes. 

Tempo de duração: 31:10. 

Classificação etária: Livre. 

Linguagem acessível ao público não especializado. 

Público alvo: Ensino Fundamental II e EJA. 

 

 

 

Spoiler sobre o filme: O documentário Resplendor da Resistência Marajoara” mostra a história 

e o trabalho do Mestre Damasceno, pessoa com deficiência visual desde os 19 anos, que se tornou 

mestre da cultura popular marajoara, figura importante para a cidade de Salvaterra Estado do Pará, 

onde criou e até hoje mantém o Búfalo-Bumbá. 

 

 

Trabalhando na perspectiva antirracista: 

Protagonismo negro e amazônico; Mostrar Mestre Damasceno como referência cultural negra e 

marajoara, fortalecendo o reconhecimento do protagonismo negro em comunidades amazônicas.; 

Destacar sua importância para a preservação do Búfalo-Bumbá e outras tradições populares. 

 

 

Resistência cultural e ancestralidade: 

Explicar que manter e criar manifestações culturais tradicionais é uma forma de resistência 

histórica, preservando saberes que sofreram marginalização; Relacionar o Búfalo-Bumbá a rituais 

e saberes populares afro-indígenas do Marajó. 

 

Inclusão e acessibilidade: 

Refletir sobre como Mestre Damasceno superou barreiras físicas e sociais, tornando-se mestre 

mesmo com deficiência visual; Discutir preconceitos enfrentados por pessoas negras, com 

deficiência ou de regiões periféricas e como a cultura pode ser ferramenta de empoderamento. 

 

Racismo estrutural e valorização local: 

Analisar como culturas periféricas ou de comunidades tradicionais amazônicas são muitas vezes 

invisibilizadas; Destacar a importância de valorizar a cultura popular como patrimônio imaterial 

da comunidade negra e amazônica. 

 

 

QR code para acesso 



87 

 

 

 

 

9-“Agarrada" - Pé Casado e Olho no Olho: A Luta Marajoara - Filme Documentário 

 

 
Link para o acesso ao filme:  

https://youtu.be/YmXsO1--4zo?si=94E2solAjHlrC2_n  

Gênero: documentario 

Ano e país de lançamento: Brasil.  

Direção: Felipe Bandeira Melo. 

Tempo de duração: 36:48. 

Classificação etária: Livre. 

Linguagem acessível ao público não especializado. 

Público alvo: Ensino Fundamental II e EJA. 

 

Spoiler sobre o filme: A curta conta de forma documental a história de uma das mais antigas 

praticas marajoara, a luta marajoara, que representa a resistência dos quilombos. 

 

 

Trabalhando na perspectiva antirracista: 

Protagonismo negro e memória histórica: Mostrar que a luta marajoara é mais do que um esporte 

ou performance: é uma prática cultural ligada à resistência dos quilombos; Valorizar o papel das 

comunidades negras na preservação dessa tradição e como guardiãs da memória histórica;  

 

Racismo estrutural e invisibilização cultural: 

Discutir como práticas afro-brasileiras, especialmente no Norte do Brasil, foram historicamente 

marginalizadas ou desvalorizadas; Relacionar a luta marajoara à resistência contra a escravidão e 

ao apagamento cultural. 

Educação antirracista e identidade: 

Mostrar como conhecer e valorizar tradições afro-brasileiras fortalece a identidade e autoestima 

de crianças e jovens negros; Destacar que cada expressão cultural negra tem valor histórico, social 

e artístico. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

QR code para acesso 



88 

 

 

 

10-Arte de mestre (Filme de Silvio Figueiredo) 

 

 
 

Link para o acesso ao filme: 

https://youtu.be/zkL8Vv-hB8s?si=nwdi_T-Ig7YUY8Cs 

Gênero: documentário. 

Ano e país de lançamento: 2007, Brasil.  

Direção: Silvio figueiredo. 

Tempo de duração: 17:45 

Classificação etária: Livre 

Linguagem acessível ao público não especializado. 

Público alvo: Ensino Fundamental II e EJA 

 

 

 

Spoiler sobre o filme: Arte de mestre insere-se em uma coletânea que registra os fazeres e 

saberes dos mestres da cultura tradicional. O filme relata na voz dos mestres sua compreensão 

de mundo, com simplicidade repassam sua imaginativa criatividade, desde a retirada do barro, 

limpeza, até a descrição do desenho de inspiração indígena, que foi inserido na comunidade do 

bairro do paracuri/icoaraci na década de 60. Um saber tradicional que vem se refazendo na 

contemporaneidade cotidiana de um bairro periférico na cidade de Belém. 

 

Trabalhando na perspectiva antirracista: 

Saberes tradicionais e ancestralidade: Mostrar que a cerâmica do Paracuri/Icoaraci tem raízes 

indígenas marajoaras e foi sendo recriada por gerações; Discutir como esses saberes, 

transmitidos oralmente, foram fundamentais para a preservação da memória cultural e 

resistiram ao apagamento histórico. 

 

Racismo estrutural e desvalorização cultural: Refletir sobre como a arte popular amazônica 

muitas vezes é considerada “artesanato” ou “folclore” e não arte de igual valor às expressões 

eurocêntricas; Debater como isso é uma forma de racismo cultural, que invisibiliza e 

hierarquiza saberes. 

 

Periferia como espaço de criação: 

Valorizar o bairro do Paracuri/Icoaraci como território criativo e cultural, não apenas como 

periferia marginalizada; Discutir a relação entre espaço urbano, desigualdade social e 

resistência cultural. 

 

Educação antirracista e identidade: Destacar o protagonismo dos mestres como guardiões de 

memória e cultura afro-indígena na Amazônia; Incentivar os alunos a reconhecerem as 

expressões culturais de suas próprias comunidades como parte da história viva do Brasil. 

 
 

 

 

QR code para acesso 



89 

 

 

 

11-Ribeirinhos do Asfalto 

 

 
 

Link para o acesso ao filme:  

https://youtu.be/EUQe5bojOQ8?si=qhDkBjtxNjOWoh_7 

Título original: Ribeirinhos do asfalto. 

Gênero: Nacional /ficção 

Ano e país de lançamento: 2011-Brasil. 

Direção: Jorane Castro. 

Tempo de duração: 25 minutos. 

Classificação etária: Livre. 

Linguagem acessível ao público não especializado. 

Público alvo: Ensino Fundamental II e EJA 

 

 

 

Spoiler sobre o filme: Dayse é uma adolescente negra que vive com sua família em uma ilha 

em frente a Belém, e um de seus sonhos é se mudar para a cidade. No entanto, ela não pode 

contar com o apoio completo do pai para concretizar esse desejo. Deisy reside na Ilha do 

Combu, situada do outro lado do rio, em frente a Belém. Ela sonha em viver na cidade 

iluminada que observa à noite de sua casa no meio da mata. Com o apoio de sua mãe, ela tentará 

concretizar esse sonho. 

 
 

QR code para acesso 



90 

 

 

Trabalhando na perspectiva antirracista: 

Valorizar a identidade e cultura negra 

Discutir com os alunos a vida na Ilha do Combu, a cultura local, as tradições e o modo de vida 

da comunidade negra. 

Refletir sobre desigualdade e barreiras sociais 

Abordar como o racismo estrutural pode impactar os sonhos de jovens negros, como a 

dificuldade de acesso à cidade ou à educação. 

 

Perguntas provocativas para debate:  

Quais obstáculos Deisy enfrenta por ser negra e viver em uma ilha? 

Como o ambiente familiar e social influencia seus sonhos? 

Incentivar a percepção de que os desafios da personagem não são individuais, mas estão ligados 

a desigualdades históricas e sociais. 

 

Protagonismo feminino e negro: 

Ressaltar que Deisy é protagonista da própria história, mostrando autonomia, coragem e 

resiliência. 

 

Atividade:  

Pedir que os alunos criem uma continuação da história, dando voz à perspectiva da personagem 

negra e mostrando como ela pode superar barreiras. 

Conectar com a realidade dos estudantes 

Estimular comparações entre a história da personagem e a realidade dos alunos, especialmente 

se houver estudantes de comunidades periféricas ou negras. 

Questionamento: 

Que sonhos vocês têm e que obstáculos enfrentam? 

Como a escola pode ajudar a concretizá-los de maneira justa e inclusiva? 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



91 

 

 

 

 

12-A câmera de João 

 

 
 

Link para o acesso ao filme:  

https://youtu.be/0nM-pRiecKM?si=OFDOe42c4sX0h1vw 

Título original: A câmera de João. 

Gênero: drama/nacional. 

Ano e país de lançamento: 2017, Brasil.  

Direção: Tothi Cardoso. 

Tempo de duração: 21 minutos. 

Classificação etária: Livre. 

Linguagem acessível ao público não especializado. 

Público alvo: Ensino Fundamental II e EJA 

 

 

Spoiler sobre o filme: João é um menino negro que adora visitar os avós. Durante 

essas visitas, ele se depara com as histórias de fotógrafo do avô, até que o avô lhe ensina 

a fazer uma câmera artesanal. 
 

Trabalhando na perspectiva antirracista: Valorização da ancestralidade e da memória 

negra: O avô fotógrafo pode ser retratado como alguém que registrou não só a família, mas 

também a vida e a luta da comunidade negra; As fotos podem revelar momentos de resistência, 

celebração e cotidiano, trazendo orgulho e identidade para João. 

 

Rompendo com estereótipos: João é apresentado como um menino criativo, curioso e 

inteligente, longe das narrativas que limitam crianças negras à marginalização; O avô, por sua 

vez, é guardião de saberes, um mestre. Essa imagem contrasta com visões racistas que apagam 

o papel de pessoas negras como referências culturais e intelectuais. 

 

Representação positiva e afirmativa: A câmera artesanal pode simbolizar que, mesmo sem 

acesso a equipamentos caros, o saber, a criatividade e a tradição têm valor; Ao aprender 

fotografia, João descobre que seu olhar tem importância, e que ele pode ser autor da sua própria 

narrativa, em vez de ser visto apenas pelo olhar do outro. 

 

Espaços de afeto: Mostrar a casa dos avós como um lugar de segurança, acolhimento e amor 

reforça a quebra de representações negativas sobre famílias negras; A relação intergeracional 

(avô-neto) é uma forma de celebrar continuidade e resistência cultural. 

 

Desfecho simbólico antirracista: 

Frisar como, ao final, João pode usar a câmera para registrar sua comunidade, colegas e família 

com dignidade, revelando que a herança do avô é também uma ferramenta de emancipação. 

 

 

 

QR code para acesso 



92 

 

 

 

13-Dudú e o lápis cor da pele 

 

 
Link para o acesso ao filme:  

https://youtu.be/-VGpB_8b77U?si=E1ZJkkmSA607GcdP 

Título original: Dúdú e o lápis cor da pele. 

Gênero: drama/família/nacional. 

Ano e país de lançamento: 2018, Brasil. 

Direção: Miguel Rodrigues. 

Tempo de duração: 19 minutos. 

Classificação etária: Livre. 

Linguagem acessível ao público não especializado. 

Público alvo: Ensino Fundamental II e EJA 

 

Spoiler sobre o filme: Dudú é um garoto inteligente e perspicaz, mas um dia ele se vê em 

conflito por causa de uma tarefa escolar. A professora pede uma pintura usando lápis cor de 

pele, e isso desperta a curiosidade de Dudú, que começa a questionar a sua própria cor. 

 

Trabalhando na perspectiva antirracista: 

Problematizar o “lápis cor de pele”; Mostrar que Dudú percebe a contradição: o lápis dito “cor 

de pele” não corresponde ao tom da sua pele; O questionamento dele pode ser o ponto de partida 

para revelar como o racismo se naturaliza em pequenos detalhes da vida escolar. 

 

Valorização da identidade de Dudú: 

Em vez de apenas mostrar sua angústia, o filme pode levar Dudú a descobrir que sua cor é bela, 

única e cheia de significado; Ele pode experimentar diferentes formas de representar a si 

mesmo, misturando cores até chegar a um tom próximo ao seu. Esse processo vira uma 

metáfora da construção da autoestima e do orgulho. 

 

O papel da escola: 

A professora pode ser desafiada pelos questionamentos de Dudú e aprender com ele (e com a 

família); Isso desloca a ideia de que só a criança precisa “se adaptar” e coloca a 

responsabilidade na instituição escolar de rever práticas racistas. 

 

Força da coletividade e ancestralidade: 

A família pode aparecer como um espaço de acolhimento, ajudando Dudú a compreender sua 

cor como algo que carrega histórias, ancestralidade e resistência; Talvez o avô, a mãe ou outro 

parente mostre fotografias, tecidos, pinturas ou histórias que reforcem a beleza da pele negra. 

 

Desfecho afirmativo e antirracista: 

Dudú entrega sua pintura mostrando a si mesmo e sua família com orgulho, usando as cores de 

forma criativa e potente; Isso pode inspirar outras crianças da sala a questionarem o que 

significa “cor de pele”; O filme, assim, não termina só na dor do conflito, mas na afirmação da 

identidade e na transformação do olhar coletivo. 

 

 

QR code para acesso 



93 

 

 

 

14-Meu nome é Maalum 

 

 
 

 

 

 

Link para o acesso ao filme: 

https://youtu.be/KDF7dEORrKQ?si=a_csV3dmQNok6wyc 

Título original: Meu nome é Maalum. 

Gênero: animação. 

Ano e país de lançamento: 2021, Brasil. 

Direção: Luisa Copetti. 

Tempo de duração: 8 minutos. 

Classificação etária: Livre. 

Linguagem acessível ao público não especializado. 

Público alvo: Ensino Fundamental II e EJA. 

 

 

 

Spoiler sobre o filme: Mallum é uma garotinha negra muito querida por seus pais, mas na 

escola ela enfrenta dificuldades, pois seu nome é considerado estranho pelos colegas de classe, 

o que a deixa triste e isolada. 

 

Trabalhando na perspectiva antirracista: 

O nome como herança e identidade: 

QR code para acesso 



94 

 

 

Mostrar que Mallum tem um significado forte (pode ser ligado à ancestralidade africana, a uma 

palavra em outra língua ou a uma história familiar). 

Os pais podem explicar a origem do nome e a importância de carregá-lo com orgulho, 

reforçando que não é “estranho”, mas sim único e valioso. 

 

Exposição do racismo estrutural: 

A cena na escola em que colegas riem ou desvalorizam o nome dela pode ser usada para mostrar 

como práticas aparentemente “simples” reforçam a exclusão. 

Importante deixar claro que o problema não está em Mallum, mas em uma sociedade que não 

valoriza nomes não eurocêntricos. 

 

Transformação pela coletividade: 

A professora pode intervir de forma educativa, explicando para a turma o valor da diversidade 

cultural. 

Atividades escolares (como contar a história do próprio nome, pesquisar suas origens, 

compartilhar com os colegas) podem criar empatia e respeito. 

 

Afirmação da autoestima: 

Mallum pode se fortalecer ao perceber que seu nome carrega história, beleza e poder. 

Isso pode ser representado visualmente: ela se vê em um desenho, pintura ou apresentação, 

valorizando quem é. 

 

Desfecho afirmativo: 

Os colegas passam a respeitar e até admirar o nome de Mallum depois que entendem seu 

significado. 

O filme termina não apenas com a aceitação dela, mas com a transformação do olhar coletivo 

reforçando que a mudança necessária é da sociedade, não da criança. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



95 

 

 

 

15-Preto no branco 

 

 
 

Link para o acesso ao filme: 

https://youtu.be/rW5DwuRQVuY?si=j97gxN5b56teNFJp 

Título original: Preto no branco. 

Gênero: drama nacional. 

Ano e país de lançamento: 2016, Brasil.   

Direção: Valter Rege. 

Tempo de duração: 15 minutos. 

Classificação etária: Não recomendado para menores de 

14 anos 

Linguagem acessível ao público não especializado. 

Público alvo: Ensino Fundamental II e EJA. 

 

Spoiler sobre o filme: Roberto é um jovem negro e trabalhador. Em um determinado dia, ao 

sair do trabalho no final da tarde, ele é acusado de um assalto. Sem questionar a palavra da 

vítima, a polícia prende Roberto. 

 

Trabalhando na perspectiva antirracista: Evidenciar o racismo estrutural: Mostrar que a 

prisão de Roberto não é um fato isolado, mas parte de um padrão de suspeição e violência 

contra pessoas negras.; O olhar da vítima e a ação da polícia podem ser representados como 

fruto de preconceitos sociais enraizados. 

 

Humanização de Roberto: Antes da acusação, apresentar Roberto em seu cotidiano: 

trabalhador, filho, amigo, alguém com sonhos e responsabilidades; Isso reforça que ele tem 

uma vida legítima e complexa, quebrando estereótipos de “suspeito”. 

 

O papel das instituições: A polícia pode ser retratada não como um erro individual de um 

agente, mas como parte de um sistema que legitima a desigualdade; A ausência de investigação 

ou de direito à fala é parte da crítica que precisa ser evidenciada. 

 

Educação e consciência crítica: O filme pode ser usado em contextos escolares ou 

comunitários para abrir diálogo sobre racismo, justiça e cidadania; Atividades possíveis: 

debates sobre casos reais, estudo de leis de igualdade racial, discussões sobre direitos humanos. 

 

Desfecho pela perspectiva antirracista: O clímax pode mostrar a luta da família, da 

comunidade ou de organizações de direitos humanos pela libertação de Roberto; O final pode 

trazer não só sua liberdade, mas também a denúncia pública do racismo, reforçando a 

necessidade de transformação social. 

 

Importante: evitar encerrar com Roberto apenas como vítima sem saída. Dar espaço para que 

ele recupere sua voz e sua dignidade é fundamental. 

 
 

 

QR code para acesso 



96 

 

 

 

 

16-Cores e botas 

 

 
 

Link para o acesso ao filme:  

https://youtu.be/Ll8EYEygU0o?si=wbgfL9Wc-B2J3gQU 

Título original: Cores e Botas. 

Gênero: ficção/drama /família /nacional. 

Ano e país de lançamento: Brasil, 2010. 

Direção: Juliana Vicente. 

Tempo de duração: 16 minutos. 

Classificação etária: livre.Ensino Fundamental II e EJA. 

 

 

 

Spoiler sobre o filme: Joana é uma garotinha de 8 anos que sonha em ser paquita da Xuxa. Ela 

participa de um concurso para se tornar uma paquita, mas será que, mesmo com todo o talento, 

ela conseguirá entrar no grupo? Joana será a primeira mulher negra a integrar o grupo da artista? 

 

 

Trabalhando na perspectiva antirracista: 

Expor o padrão excludente: Mostrar que Joana percebe que a maioria das paquitas é branca e 

loira; Esse contraste gera dúvida e insegurança nela, o que pode ser trabalhado como metáfora 

do racismo estético. 

 

Valorização da identidade negra:  

A família e a comunidade podem reforçar para Joana que sua beleza e seu talento não precisam 

se adequar a padrões impostos; Mostrar referências negras de sucesso (cantoras, dançarinas, 

atrizes) que provam que o palco também pode ser dela. 

 

O concurso como espaço de disputa simbólica: 

Joana se apresenta com energia, alegria e talento. Mesmo que sofra olhares de desdém ou 

dúvidas por não se encaixar no “modelo esperado”, sua performance pode emocionar o público. 

Isso gera a discussão: quem define o que é ser paquita? 

 

Resignificação do sonho: 

O filme pode terminar de dois jeitos possíveis: 

1) Joana se torna a primeira paquita negra, rompendo o padrão e inspirando outras meninas; 

2) Mesmo que não entre no grupo, ela descobre (com apoio da família ou de novas referências) 

que seu talento pode levá-la a outros palcos  e que seu valor não depende da aprovação de um 

padrão racista. 

 

QR code para acesso 

https://youtu.be/Ll8EYEygU0o?si=wbgfL9Wc-B2J3gQU


97 

 

 

 

17-Amor de cabelo 

 

 
 

Link para o acesso ao filme: 

https://youtu.be/-4htxN0lAQ4?si=hvM2hpHROOQLV-C4 

Título original: Hair love 

Gênero: animação/comédia/drama/familia. 

Ano e país de lançamento: 2019, Estados Unidos da 

América. 

Direção: Matheuw A.Cherry.  

Tempo de duração: 6 minutos. 

Classificação etária: Livre 

Linguagem acessível ao público não especializado. 

Público alvo: Ensino Fundamental II e EJA. 

 

 

Spoiler sobre o filme: Zuri é uma menina que precisa da assistência do pai para pentear o 

cabelo, já que sua mãe está doente e não pode ajudá-la. Nesse momento, ela só pode contar 

com o apoio do pai. 

 

Trabalhando na perspectiva antirracista: 

Afeto como ferramenta de resistência: Mostrar que o pai aprende a cuidar do cabelo da filha 

com carinho, paciência e dedicação; Essa cena combate o estereótipo de ausência paterna negra 

e valoriza a figura do pai como cuidador amoroso. 

 

Valorização do cabelo natural: O cabelo de Zuri pode ser representado como parte de sua 

identidade, cheio de possibilidades: tranças, puff, twists, black power etc; O processo de 

pentear não é só estético, mas também um ritual de cuidado e orgulho. 

 

Rompendo com estigmas racistas: A narrativa pode evidenciar como Zuri, inicialmente, sente 

vergonha ou dificuldade de lidar com seu cabelo por influência do racismo estético; Com o 

apoio do pai, ela aprende a ver beleza e força no que antes era motivo de insegurança. 

 

Educação para diversidade: O filme pode ser usado em sala de aula para discutir a 

importância da representatividade e do respeito às diferenças de cabelo. 

 

Atividades possíveis: Pesquisar penteados tradicionais africanos e afro-brasileiros; Conversar 

sobre por que a expressão “cabelo ruim” é racista; Produzir desenhos, cartazes ou apresentações 

celebrando a diversidade dos fios. 

 

Desfecho afirmativo: Depois de o pai conseguir pentear o cabelo, Zuri se olha no espelho e se 

reconhece com orgulho; Esse momento celebra tanto a autoestima da menina quanto o 

fortalecimento do vínculo familiar. 

QR para acesso 



98 

 

 

 

 

18-Vista minha pele 

 

 
 
Link para o acesso ao filme:  

https://youtu.be/1Qtlb5cru0A?si=6etIVCOmiK7ZcOA1 

Título original: Vista minha pele. 

Gênero: ficção educativo. 

Ano e país de lançamento: Brasil, 2000. 

Direção: Joel Zito Araújo. 

Tempo de duração: 24 minutos. 

Classificação etária: Livre. 

Linguagem acessível ao público não especializado. 

Público alvo: Ensino Fundamental II e EJA. 

 

 

Spoiler sobre o filme: O curta aborda a história invertida, onde os negros são a classe 

dominante e os brancos foram escravizados. 

 

 

Trabalhando na perspectiva antirracista: Discutir o conceito de racismo estrutural; explique 

que o racismo real não é apenas preconceito individual, mas um sistema de opressão histórica 

e social que beneficia certos grupos; O curta permite que os alunos percebam a injustiça de 

forma inversa, tornando mais fácil entender privilégios e desigualdade. 

 

Refletir sobre privilégio e empatia: Trabalhar com perguntas como: “Como seria viver em 

uma sociedade onde sua cor de pele determina suas oportunidades?” “Que sentimentos surgem 

ao assistir o curta e se imaginar nessa realidade?”  

Objetivo: desenvolver empatia crítica e consciência sobre privilégios e discriminações reais. 

 

Analisar estereótipos e representação: Discutir como o curta usa a inversão racial para 

questionar preconceitos e estereótipos; pedir aos alunos que identifiquem qualidades e falhas 

das personagens e como o poder influencia comportamentos, sem naturalizar o racismo. 

 

Conectar com a história e cultura afro-brasileira: Relacionar o curta com a história da 

escravidão no Brasil e com a resistência negra. 

 

Atividade: pesquisa e apresentação sobre líderes negros históricos, movimentos de resistência 

ou contribuições culturais afro-brasileiras. 

QR code para acesso  

https://youtu.be/1Qtlb5cru0A?si=6etIVCOmiK7ZcOA1


99 

 

 

Debate sobre sociedade antirracista: Perguntas para reflexão: “O que precisamos mudar na 

sociedade real para que todos tenham igualdade de oportunidades?” “Como escolas, governos 

e comunidades podem combater o racismo estrutural?”. 

Objetivo: transformar a discussão do curta em ação prática e consciência social. 

 

 

19-Maré capoeira 

 

 

 

 

 

 

 

 

Link para o acesso ao filme:  

https://youtu.be/vaMIdsKKlRw?si=DcnQNSy-L3MBgxV 

Gênero: drama. 

Ano e país de lançamento: 2005, Brasil.  

Direção: Paola Barreto. 

Tempo de duração: 15:44. 

Classificação etária: Livre. 

Linguagem acessível ao público não especializado. 

Público alvo: Ensino Fundamental II e EJA. 

 

 
Spoiler sobre o filme: Os encantos da capoeira vistos pelos olhos de uma criança, em uma 

história de amor e de guerra. 

 
Trabalhando na perspectiva antirracista: 

Protagonismo negro e transmissão cultural: Mostrar que a capoeira é um patrimônio afro-

brasileiro que surgiu da resistência de africanos escravizados; destacar a importância de Maré 

seguir os passos do pai: a transmissão de saberes e identidades negras de geração para geração. 

Discutir o papel da capoeira como forma de preservação da cultura e da memória negra. 

 

História e resistência: 

Explicar que a capoeira foi criminalizada durante a escravidão e a República, e que praticá-la 

é um ato de resistência cultural e afirmação identitária; relacionar o contexto do filme a lutas 

históricas contra a opressão e o racismo no Brasil. 

 

Racismo estrutural e representatividade:  

Refletir sobre como personagens negros, especialmente crianças, são representados na mídia. 

Discutir a importância de mostrar histórias de crianças negras protagonistas de sua própria 

cultura e história. 

 

Dimensão afetiva e comunitária: 

A capoeira não é só luta, mas também arte, música e educação comunitária. 

Destacar a capoeira como ferramenta de inclusão, fortalecimento de vínculos e valorização da 

coletividade em comunidades negras. 
 

QR code para acesso 



100 

 

 

 

20-Ana 

 

 
 

Link para o acesso ao filme: 

https://youtu.be/MO1f8n3gMG8 

Gênero: drama. 

Ano e país de lançamento: 2017, Brasil.  

Direção: Vitória Felipe.  

Tempo de duração: 16:23. 

Classificação etária: Livre. 

Linguagem acessível ao público não especializado. 

Público alvo: Ensino Fundamental II e EJA. 

 
 

 

Spoiler sobre o filme: Ana, uma estudante negra de 10 anos, revela dificuldades de 

reconhecer sua identidade racial ao produzir um autorretrato com traços que não 

correspondem aos seus. A situação evidencia a internalização de padrões hegemônicos 

de beleza e a negação de sua própria imagem. 
 

 

Trabalhando na perspectiva antirracista:  

Análise guiada da narrativa; 

Conduzir os estudantes a identificar como o racismo e os padrões eurocêntricos influenciam a 

percepção de Ana sobre si mesma. Promover questões como: Quem Ana deseja ser? Quem 

ela aprende a admirar? Por quê? 

 

Discussão sobre autoimagem e representatividade: 
Promover rodas de conversa sobre pertencimento racial, beleza negra, diversidade de corpos e 

cabelos, articulando com exemplos positivos da mídia e de personalidades negras. 

 

Atividades de valorização da identidade: 

Propor produções de autorretratos, criação de biografias de pessoas negras inspiradoras, 

leitura de obras de escritores/as negros/as e atividades artísticas que celebrem estéticas 

negras. 

 

Formação de professores: 

Refletir coletivamente sobre práticas e discursos docentes que podem reproduzir ou enfrentar 

o racismo. Trabalhar o curta como um disparador para pensar o papel da escola na construção 

da autoestima de crianças negras. 

 

 

 

QR Code para acesso 



101 

 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS  

 

Esta pesquisa parte de um passado histórico marcado pela dominação do homem branco 

e pela estigmatização da população negra no Brasil. As violências e desigualdades herdadas 

desse período influenciaram, de forma profunda, a vida da população negra em diversas regiões 

do país. Em contrapartida, a luta incansável do movimento negro e de instituições tem 

contribuído significativamente para a garantia de direitos e o alcance de avanços sociais, 

embora a luta ainda permaneça incessante. 

Entre as conquistas obtidas, destaca-se a Lei nº 10.639/2003, que tornou obrigatório o 

ensino da História da África e das culturas africana e afro-brasileira na educação básica, tanto 

em instituições públicas quanto privadas, abrangendo todo o currículo escolar, especialmente 

nas áreas de Educação Artística, Literatura e História. Entretanto, mesmo após mais de vinte 

anos de sua promulgação, a implementação da referida lei ainda carece de ações significativas 

e contínuas que assegurem uma educação voltada para as relações étnico-raciais. Diversos 

fatores, como a falta de formação docente adequada e a resistência de algumas famílias, 

contribuem para a dificuldade em efetivar tal política educacional. 

Diante desse cenário, o objetivo desta pesquisa consistiu em investigar de que maneira 

os curtas-metragens do Cinema Negro podem contribuir para o combate ao racismo estrutural 

em uma escola municipal localizada na Amazônia Marajoara, considerando as especificidades 

culturais e sociais da região. Conforme Prudente (2011), o Cinema Negro constitui uma 

estratégia poderosa de resgate da imagem positiva da população negra. 

Embora haja uma aproximação possível entre a História e o Cinema, conforme 

defendem Ferro e Rosenstone (2010) e reconhecendo-se o potencial do cinema como 

instrumento pedagógico, a Lei nº 13.006/2014 suscita reflexões sobre a realidade da região 

amazônica, onde muitas escolas ainda funcionam de forma precária, sem o suporte necessário 

para cumprir as determinações legais. Ainda assim, defende-se aqui a integração entre escola e 

cinema como uma alternativa viável para promover uma educação antirracista e garantir direitos 

por meio de políticas públicas. 

Os dados coletados indicam que, na escola pesquisada, 40% dos estudantes se 

autodeclaram brancos, 10% pretos, 40% pardos e 10% amarelos, não havendo auto declarações 

de estudantes indígenas. Em relação à vivência da trajetória positiva da história da população 

negra no ambiente escolar, 85% dos estudantes afirmaram que as atividades alusivas à temática 

ocorrem apenas durante o mês da Consciência Negra, confirmando a percepção de 60% dos 

professores. Observa-se, portanto, que as ações voltadas à valorização da negritude ainda se 

concentram no mês de novembro. Quanto ao Cinema Negro, 89% dos participantes (entre 



102 

 

 

estudantes e docentes) acreditam que ele pode contribuir de maneira significativa para o 

enfrentamento do racismo estrutural na região. 

Nesse sentido, foi elaborado o Catálogo Educativo Afro-Didático Marajoara, composto 

por curtas-metragens em especial, produções do cinema negro amazônico, com o propósito de 

enriquecer o debate sobre o racismo estrutural, a História da África, as culturas africana e afro-

brasileira, e as heranças culturais presentes na região marajoara. 

O impacto mais relevante desta pesquisa, contudo, não pode ser calculado em outras 

dimensões, pois está relacionado à experiência pessoal de cada participante. Essa transformação 

manifesta-se nas ações e atitudes desenvolvidas no ambiente escolar e, posteriormente, nas 

práticas de enfrentamento ao racismo, especialmente na região marajoara, demonstrando a 

importância da educação nas relações étnico-raciais mediadas pelo cinema negro. 

A utilização de curtas-metragens do Cinema Negro como ferramenta pedagógica 

possibilitou uma análise aprofundada do problema do racismo, resultando em desdobramentos 

como mostras de filmes, rodas de conversa, apresentações de dança, teatro, música e outras 

produções artísticas dos alunos, além da criação do Catálogo Educativo Afro-Didático 

Marajoara voltado aos professores do 6°ao 9° do ensino fundamental II. Essa iniciativa 

mobilizou a comunidade escolar, estimulando um processo contínuo de aprendizagem e 

reflexão. A pesquisa contou com múltiplas vozes e perspectivas, valorizando o diálogo, a 

autonomia e a pluralidade dos participantes, que puderam conhecer melhor sua realidade e atuar 

ativamente na sua transformação. 

Esta investigação buscou oferecer uma contribuição à educação brasileira ao reconhecer 

a dimensão pedagógica do cinema negro (Prudente, 2014) no ensino de História e ao apontar 

caminhos para práticas de combate ao racismo na Amazônia Marajoara. Além disso, reforça o 

cumprimento das Leis nº 10.639/2003 e nº 13.006/2014, destacando a importância da ação 

conjunta entre estudantes e professores na construção de uma escola pautada na igualdade, 

inclusão e legitimação de direitos. 

Enquanto pesquisadora e professora ribeirinha, o desenvolvimento desta investigação 

revelou-se desafiador, mas também gratificante, especialmente em um momento histórico em 

que o lugar do negro na sociedade tem sido debatido com maior profundidade e compromisso. 

É dever do educador reconhecer a realidade dos estudantes como sujeitos que necessitam 

resgatar sua identidade racial a partir da valorização de sua cultura e de sua história. Nesse 

contexto, o cinema negro pode ocupar espaço essencial na escola, sensibilizando professores e 

alunos, permitindo a criação e recriação de novas realidades e oportunidades. 

Compreende-se, assim, que o professor da educação básica é, por natureza, também um 

pesquisador. Ao se apropriar do rigor acadêmico e científico, ele potencializa práticas já 



103 

 

 

existentes em seu cotidiano profissional. Essa experiência, além de ampliar horizontes, reflete 

o compromisso da Universidade Federal do Amapá (UNIFAP) com a produção científica 

voltada à transformação social na região amazônica. 

Por fim, espera-se que esta pesquisa contribua de forma efetiva para toda a comunidade 

escolar, ultrapassando os muros da universidade e chegando às escolas como uma ação 

transformadora, capaz de promover melhorias no ensino básico não apenas na Amazônia 

Marajoara, mas em todo o território brasileiro. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



104 

 

 

REFERÊNCIAS 

AKOTIRENE, Carla. Interseccionalidade. São Paulo: Pólen, 2019. 

ALMEIDA, Milton José de. Cinema: arte e indústria. Campinas: Papirus, 2001. 

ALMEIDA, Silvio Luiz de. Racismo estrutural. 2. ed. São Paulo: Jandaíra, 2019. Disponível 

em: https://sites.ufpe.br/enegrecer/wp-content/uploads/sites/146/2023/01/ALMEIDA-Silvio-

Racismo-estrutural-Livro-2019.pdf. Acesso em: 29 set. 2025. 

AMADOR DE DEUS, Zélia. Cultura e resistência negra na Amazônia. Belém: UFPA, 2020. 

ANDRADE, Rubens de; MERGULHÃO, Pedro; FURTADO, Éder. Afuá: paisagens e 

poéticas na cidade das águas. Rio de Janeiro: Paisagens Híbridas, 2020.  

ARANHA, Maria Salete Fábio. Educação inclusiva: transformando o sistema educacional. 

Brasília: MEC/SEESP, 2001. 

ARAÚJO, Joel Zito (dir.). Vista minha pele [curta-metragem]. Brasil: 2003. 

ARIÈS, Philippe. História Social da criança e da família. Trad. Dora Flaksman. 2a ed. Rio 

de Janeiro, Zahar, 1981. 

ARRIÊ, Phellipe. Nomes, memória e ancestralidade: um estudo sobre identidade e 

pertencimento. Salvador: EDUFBA, 2020. 

ARROYO, Miguel. Educação e desafios sociais: práticas pedagógicas em contextos 

vulneráveis. São Paulo: Cortez, 2004. 

ARROYO, Miguel. Ofício de mestre: imagens e autoimagens. 9. ed. Petrópolis: Vozes, 2011. 

ASSUNÇÃO, Matthias Röhrig. Capoeira: a arte da liberdade. Rio de Janeiro: Eduerj, 2005. 

ATLAS DO DESENVOLVIMENTO HUMANO NO BRASIL. Perfil do município de Afuá 

(PA). Brasília: PNUD/Ipea/FJP, 2017. 

AULETE, Caldas. Minidicionário contemporâneo da língua portuguesa. 3. ed. Organização 

de Paulo Geiger. Rio de Janeiro: Lexikon, 2011. p. 319. 

BERARDO, F.; SANTOS, J. Cinema e educação: práticas e reflexões. São Paulo: Cortez, 

2013. 

BERARDO, R.; SANTOS, A. A quem interessa o cinema negro. Revista Brasileira de 

Ciências Sociais, v. XX, n. XX, p. 1–10, 2013. 

BRANDÃO, Carlos Rodrigues. O que é cultura popular. São Paulo: Brasiliense, 1982. 

BRASIL. Base Nacional Comum Curricular. Brasília: MEC, 2017. 

BRASIL. Diretrizes Curriculares Nacionais Gerais da Educação Básica. Brasília: MEC, 

2010. 

BRASIL. Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Institui a obrigatoriedade do ensino de 

História e Cultura Afro-Brasileira. Diário Oficial da União, Brasília, 10 jan. 2003. 



105 

 

 

BRASIL. Lei nº 13.006, de 26 de junho de 2014. Altera a Lei nº 9.394/1996, para obrigar a 

exibição de filmes de produção nacional nas escolas. Diário Oficial da União, Brasília, 27 jun. 

2014. 

BRASIL. Ministério da Educação. Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das 

Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana. 

Brasília: MEC/SEPPIR, 2004. 

BRASIL. Parâmetros Curriculares Nacionais: História. Brasília: MEC/SEF, 1998. 

CAMPOS, Raimundo; SANTOS, Raimunda. O negro na cultura do Pará. Belém: CEJUP, 

2003. 

CARNEIRO, Sueli. A construção do outro como não-ser como fundamento do ser. São 

Paulo: USP, 2003. 

CARNEIRO, Sueli. Racismo, sexismo e desigualdade no Brasil. São Paulo: Selo Negro, 

2003. 

CARVALHO, Noel dos Santos; DOMINGUES, Petrônio. O cinema negro brasileiro: 

história, política e estética. São Paulo: Alameda, 2017. 

CASTRO, Edna. Amazônia: dinâmicas territoriais e sociedade. São Paulo: Annablume, 

2010. 

CHALHOUB, Sidney. A força da escravidão. Ilegalidade e costume no Brasil oitocentista. São 

Paulo: Companhia das Letras, 2012. 

CRUZ, Ernesto. História de Belém. Belém: Universidade Federal do Pará, 1973. 

CUNHA JÚNIOR, Henrique. Literatura afro-brasileira e educação: representações e 

identidades. São Paulo: Pallas, 2019. 

DE, Jeferson. Manifesto Dogma Feijoada. São Paulo, 2000. 

ENCICLOPÉDIA ITAÚ CULTURAL. Cinema negro. São Paulo: Itaú Cultural, 2023. 

Disponível em: https://enciclopedia.itaucultural.org.br/. Acesso em: 8 out. 2025. 

ENCICLOPÉDIA ITAÚ CULTURAL. Pinduca. Acesso em: 5 dez. 2024, às 14h. 

Evangelista, 2020- MARTINS, Carmentilla das Chagas; EVANGELISTA, Cledson Moraes. 

Mito e história na cidade encantada de Afuá. Fronteiras & Debates, Macapá, v. 7, n. 1, jan./jun. 

2020. 

EVANGELISTA, Cledson Moraes. A cidade encantada de Afuá (PA): um estudo do 

imaginário amazônico (1983–2007). 2020. Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação em 

História) – Fundação Universidade Federal do Amapá, Macapá, 2020. 

EVARISTO, Conceição. Poemas da recordação e outros movimentos. Belo Horizonte: 

Mazza, 2008. 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Salvador: EDUFBA, 2008. 

FERRO, Marc. Cinema e história. São Paulo: Paz e Terra, 1992. 



106 

 

 

FIGUEIREDO, Aldrin Moura de. A cidade dos encantados: pajelança, feitiçaria e religiões 

afro-brasileiras na Amazônia. Belém: EDUFPA, 2009. 

FREIRE, José Ribamar Bessa. Amazônia: mitos, memórias e histórias. Manaus: Editora 

Valer, 2019. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. 25. ed. 

São Paulo: Paz e Terra, 1996.  

FREIRE, Paulo; GUIMARÃES, Sérgio. Aprendendo com a própria história. São Paulo: Paz 

e Terra, 1987. 

GOMES, Nilma Lino. Cabelo crespo: identidade e resistência. Belo Horizonte: Autêntica, 

2002. 

GOMES, Nilma Lino. Educação e identidade negra: o negro e a escola. 2. ed. Belo 

Horizonte: Autêntica, 2017. 

GOMES, Nilma Lino. Educação, identidade negra e formação de professores: um olhar a partir 

da Lei 10.639/03. Revista Brasileira de Educação, v. 17, n. 51, p. 115-128, 2012. 

GOMES, Nilma Lino. O movimento negro educador: saberes construídos nas lutas por 

emancipação. Petrópolis: Vozes, 2017. 

GONZALEZ, Lélia. A categoria político-cultural de amefricanidade. Revista Tempo 

Brasileiro, n. 92/93, p. 69–82, 1988. 

GONZALEZ, Lélia. Racismo e sexismo na cultura brasileira. In: SILVA, Luiz Antonio 

Machado da (org.). Movimentos sociais urbanos, minorias e outros estudos. Rio de Janeiro: 

Zahar, 1984. 

GUIMARÃES, Jacqueline Tatiane da Silva. A história das infâncias negras: descolonizando os 

direitos de crianças da Amazônia. Interritórios: Revista de Educação, Caruaru, v. 9, n. 18, 

e258997, 2023.  

GUIMARÃES, Jacqueline Tatiane da Silva. Ser negro no Marajó: notas sobre identidade e 

racismo na Amazônia paraense. @rquivo Brasileiro de Educação, Belo Horizonte, v.8, n.17, 

2020. 

GUIMARÃES, Jacqueline. Ser negro no Marajó. Belém: EDUFPA, 2017. 

GUIMARÃES, Jacqueline. Ser negro: identidade e resistência. São Paulo: Selo Negro, 2010. 

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. 11. ed. Rio de Janeiro: DP&A, 

2003. 

LADISLAU, Claudiane da Silva; OLIVEIRA, Adriana Corrêa de; GUEDES, Ana Célia 

Barbosa; LEITE, Jefferson dos Santos Marcondes (orgs.). Glossário de termos e expressões 

paraenses e marajoaras. 2021.  

LOTT, Vanessa Pires. O carimbó como prática pedagógica: identidade, memória e 

resistência cultural. Belém: EDUFPA, 2018. 

MACHADO, Ana Maria. A menina bonita do laço de fita. São Paulo: Ática, 1986. 



107 

 

 

MANTOAN, Maria Teresa Eglér. Inclusão escolar: o que é? Por quê? Como fazer? São 

Paulo: Moderna, 2003. 

MARCUSCHI, Luiz Antônio. Gêneros textuais: definição e funcionalidade. In: DIONÍSIO, 

Angela Paiva; MACHADO, Anna Rachel; BEZERRA, Maria Auxiliadora. Gêneros textuais 

& ensino.2. ed. Rio de Janeiro: Lucerna, 2002. 

MAUAD, Ana Maria. Imagens e história: o uso das fontes visuais no ensino de História. 

Revista História & Ensino, Londrina, v. 14, p. 45–65, 2008. 

MERCURY, Daniela. A cor dessa cidade. In: O canto da cidade. Salvador: Epic Records, 

1992. 

MOCELLIN, Renato. História e cinema: o filme como fonte histórica. São Paulo: Contexto, 

2002. 

MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil: identidade nacional versus 

identidade negra. 3. ed. Petrópolis: Vozes, 2005. 

MUNANGA, Kabengele. Superando o racismo na escola. Brasília: MEC/SECAD, 2005. 

MUNANGA, Kabengele. Uma abordagem conceitual das noções de raça, racismo, 

identidade e etnia. Programa de educação sobre o negro na sociedade brasileira. Niterói: 

EDUFF, 2004. Disponível em: 

https://biblio.fflch.usp.br/Munanga_K_UmaAbordagemConceitualDasNocoesDeRacaRacism

oIdentidadeEEtnia.pdf. Acesso em: 10 jul. 2024. 

NAPOLITANO, Marcos. Como usar o cinema na sala de aula. São Paulo: Contexto, 2003. 

NAPOLITANO, Marcos. Juventude e contracultura. São Paulo: Contexto, 2023. 

NASCIMENTO, Abdias. O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo 

mascarado. 3. ed. São Paulo: Perspectiva, 2016. 

NASCIMENTO, Beatriz. O conceito de quilombo e a resistência cultural negra. Revista Afro-

Ásia, n. 12, p. 21–37, 1989. 

NASCIMENTO, Deisiane Aviz Do; BASTOS, Sandra Nazaré Dias. Currículo escolar e 

Amazônia (S): formas de ver e pensar o contexto amazônico. Revista Espaço do Currículo, v. 

16, n. 1, 2023. 

NEGRÃO, Lísias Nogueira. Entre a cruz e a encruzilhada. Formação do campo umbandista 

em São Paulo. São Paulo, EDUSP, 1996.  

NICHOLS, Bill. Introdução ao documentário. Campinas: Papirus, 2005. 

NOGUEIRA, Oracy. Preconceito racial de marca e preconceito racial de origem: sugestão de 

um quadro de referência para a interpretação do material sobre relações raciais no Brasil. 

Tempo Social, São Paulo, v. 19, n. 1, p. 287–308, 2007. 

PAIM, Elison Antonio; ARAÚJO, Hilda Maria Machado de. Memórias outras, patrimônios 

outros, e decolonialidades: contribuições teórico-metodológicas para o estudo de história da 

África e dos afrodescendentes e de história dos indígenas no Brasil. Arquivos Analíticos de 

Políticas Educativas, v. 26, art. 92, 2018.  



108 

 

 

PATTO, Maria Helena Souza. A produção do fracasso escolar: histórias de submissão e 

rebeldia. São Paulo: Casa do Psicólogo, 2000.  

PERROT, Michelle. Minha história das mulheres. São Paulo: Contexto, 2007. 

PERROT, Michelle. Os excluídos da história: operários, mulheres e prisioneiros. Rio de 

Janeiro: Paz e Terra, 2007. 

PINDUCA. Marchinha do vestibular. [S.l.]: Som Livre, 1973. 

PINSKY, Carla Bassanezi (org). Fontes históricas. São Paulo: Editora Contexto, 2005. 

PRANDI, Reginaldo. Segredos guardados: orixás na alma brasileira. São Paulo: Companhia 

das Letras, 2005. 

PRUDENTE, Celso Luiz. A dimensão pedagógica do cinema negro. São Paulo: Anita 

Garibaldi, 2012. 

PRUDENTE, Celso Luiz. Cinema negro: poder e resistência. São Paulo: Edições Sesc, 2017. 

PRUDENTE, Celso Luiz. Estética da negritude e cinema negro no Brasil. São Paulo: Paco 

Editorial, 2019. 

PRUDENTE, Celso. Cinema e identidade cultural. São Paulo: Anita Garibaldi, 2007. 

PRUDENTE, Celso. Cinema negro: uma arte de causa. São Paulo: Fundação Palmares, 2005. 

QUINTAS, Eli dos Santos. Histórias de Aruãs ao Afuá. [S. l.: s. n.], 2023. 102 p. 

REGO, Waldeloir. Capoeira Angola: ensaio sócio-etnográfico. Salvador: Itapuã, 1968. 

RIBEIRO, Djamila. O que é lugar de fala? Belo Horizonte: Letramento, 2017. 

RIBEIRO, Djamila. Pequeno manual antirracista. São Paulo: Companhia das Letras, 2019. 

ROSENSTONE, Robert. A história nos filmes, os filmes na história. São Paulo: Paz e Terra, 

2010. 

SALLES, V.; SALLES, M. I. Carimbó: trabalho e lazer do caboclo. Revista Brasileira de 

Folclore. Rio de Janeiro: CDFB/MEC, v. 9, n. 25, set./dez. 1969.  

SALLES, Vicente. Cachaça, pena e maracá. Brasil Açucareiro, Rio de Janeiro, v. 74, n. 2, p. 

46-55, ago. 1969. 

SALLES, Vicente. O negro na formação da sociedade paraense. Belém: UFPA, 1988. 

SALLES, Vicente. O negro na formação da sociedade paraense: textos reunidos. Belém: 

IAP, 2004. 

SALLES, Vicente. O negro no Pará sob o regime da escravidão. 3. ed. rev. e ampl. Belém: 

IAP; Programa Raízes, 2005. 

SALLES, Vicente. O negro no Pará: sob o regime da escravidão. Belém: UFPA, 2005. 



109 

 

 

SARRAF, Agenor Pacheco. En el corazón de la Amazonía: identidades, saberes e 

religiosidades no regime das águas. 2009. Tese (Doutorado em História Social) – Pontifícia 

Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 2009. 

SARRAF, Agenor Pacheco. O Marajó: o coração da Amazônia: afroindígenas e agostinianos 

em práticas interculturais no regime das águas. Manaus: Valer, 2004. 

SARRAF, Agenor Pacheco. Remando por campos e florestas: memórias & paisagens dos 

Marajós. Rio Branco: GKNoronha, 2011.  

SARRAF, Agenor. Racismo ambiental e comunidades tradicionais na Amazônia. Belém: 

UFPA, 2014. 

SARRAF-PACHECO, Agenor. A presença africana no Marajó. Belém: Paka-Tatu, 2012. 

SCHMIDT, Maria Auxiliadora Moreira dos Santos. A formação da consciência histórica de 

alunos e professores e o cotidiano em aulas de História. Cadernos Cedes, Campinas, v. 25, n. 

67, p. 297–308, set./dez. 2005. 

SENNA, Orlando. Cinema e educação. Rio de Janeiro: Rocco, 2000. 

SENNA, Orlando. O negro e o cinema brasileiro. Rio de Janeiro: MEC, 1979. 

SHOW, Rose. Afuá: entre rios, pontes e palafitas. 1. ed. São Paulo: Literando, 2020.  

SILVA, Luiz (Cuti). Literatura negro-brasileira: afirmação e resistência. São Paulo: Selo 

Negro, 2011. 

THOMPSON, Paul. A voz do passado: história oral. Trad. Lólio Lourenço de Oliveira. Rio 

de Janeiro: Paz e Terra, 1992. 

VIANA, Arthur. Quadros paraenses: estudos históricos e etnográficos. Belém: Typ. do 

Instituto Lauro Sodré, 1901. 

WD (Washington Duarte). Eu sou. [S.l.]: Universal Music Brasil, 2022. 

XAVIER, Ismail. Cinema brasileiro moderno. São Paulo: Paz e Terra, 2006. 

XAVIER, Ismail. Do texto ao filme: a trama, a cena e a construção do olhar no cinema. São 

Paulo: Editora Senac São Paulo, 2003. 

 

 

 

 

 

 

 



110 

 

 

SITES 

 

AMADOR, Zélia. Amador, Zélia. Direção: Ismael Machado. Brasil, 2001. Documentário, 22 

min. Disponível em: https://youtu.be/wtRyx9mNPMQ?si=eyEIamtOfIJGn1u6. Acesso em: 29 

set. 2025. 

ARAUJO, Joel Zito. Vista minha pele. Brasil, 200?. Ficção educativo, 24 min. Disponível em: 

https://youtu.be/1Qtlb5cru0A?si=6etIVCOmiK7ZcOA1. Acesso em: 29 set. 2025. 

BANDEIRA MELO, Felipe. Agarrada: Pé Casado e Olho no Olho – A Luta Marajoara. 

Brasil. 36 min. Disponível em: https://youtu.be/YmXsO1--4zo?si=94E2solAjHlrC2_n. Acesso 

em: 29 set. 2025. 

BARRETO, Paola. Maré Capoeira. Brasil, 2005. Drama, 15:44 min. Disponível em: 

https://youtu.be/vaMIdsKKlRw?si=DcnQNSy-_L3MBgxV. Acesso em: 29 set. 2025. 

CAMPOS, Luiz Arnaldo; PARREIRA, Rogério. Chama Verequete. Brasil, 2002. 

Documentário/Música, 32 min. Disponível em: https://youtu.be/3tJqtZMIv-

8?si=0wMb_yu95K6a0l4G. Acesso em: 29 set. 2025. 

CARDOSO, Tothi. A câmera de João. Brasil, 2017. Drama, 21 min. Disponível em: 

https://youtu.be/0nM-pRiecKM?si=OFDOe42c4sX0h1vw. Acesso em: 29 set. 2025. 

CASTRO, Jorane. Ribeirinhos do Asfalto. Brasil, 2011. Ficção, 25 min. Disponível em: 

https://youtu.be/EUQe5bojOQ8?si=qhDkBjtxNjOWoh_7. Acesso em: 29 set. 2025. 

CASTRO, Zienhe. Ervas e saberes da floresta. Brasil, 2012. Documentário, 24:17 min. 

Disponível em: https://youtu.be/AEQZqkscu_g?si=WQZqyaejdXns6j5S. Acesso em: 29 set. 

2025. 

CHERRY, Matheuw A. Hair love – Amor de cabelo. EUA, 2019. Animação/Comédia/Drama, 

6 min. Disponível em: https://youtu.be/-4htxN0lAQ4?si=hvM2hpHROOQLV-C4. Acesso em: 

29 set. 2025. 

COPETTI, Luisa. Meu nome é Maalum. Brasil, 2021. Animação, 8 min. Disponível em: 

https://youtu.be/KDF7dEORrKQ?si=a_csV3dmQNok6wyc. Acesso em: 29 set. 2025. 

FIGUEIREDO, Silvio. Arte de mestre. Brasil, 2007. Documentário, 17:45 min. Disponível 

em: https://youtu.be/zkL8Vv-hB8s?si=nwdi_T-Ig7YUY8Cs. Acesso em: 29 set. 2025. 

NUNES, Guto. Mestre Damasceno – O Resplendor da Resistência Marajoara. Brasil, 2013. 

Documentário, 31:10 min. Disponível em: 

https://youtu.be/tWI7620VC2U?si=9wF79fh6rBMMgjo-. Acesso em: 29 set. 2025. 

PEREGRINO, Pâmela. Ewé de Òsànyn: o segredo das folhas. Brasil, 2021. Animação, 22 

min. Disponível em: https://youtu.be/AEQZqkscu_g?si=WQZqyaejdXns6j5S. Acesso em: 29 

set. 2025. 

REGE, Valter. Preto no branco. Brasil, 2016. Drama, 15 min. Disponível em: 

https://youtu.be/rW5DwuRQVuY?si=j97gxN5b56teNFJp. Acesso em: 29 set. 2025. 

https://youtu.be/vaMIdsKKlRw?si=DcnQNSy-_L3MBgxV
https://youtu.be/3tJqtZMIv-8?si=0wMb_yu95K6a0l4G
https://youtu.be/3tJqtZMIv-8?si=0wMb_yu95K6a0l4G
https://youtu.be/0nM-pRiecKM?si=OFDOe42c4sX0h1vw
https://youtu.be/EUQe5bojOQ8?si=qhDkBjtxNjOWoh_7
https://youtu.be/AEQZqkscu_g?si=WQZqyaejdXns6j5S
https://youtu.be/-4htxN0lAQ4?si=hvM2hpHROOQLV-C4
https://youtu.be/KDF7dEORrKQ?si=a_csV3dmQNok6wyc
https://youtu.be/zkL8Vv-hB8s?si=nwdi_T-Ig7YUY8Cs
https://youtu.be/tWI7620VC2U?si=9wF79fh6rBMMgjo-
https://youtu.be/AEQZqkscu_g?si=WQZqyaejdXns6j5S
https://youtu.be/rW5DwuRQVuY?si=j97gxN5b56teNFJp


111 

 

 

RODRIGUES, Miguel. Dudú e o lápis cor da pele. Brasil, 2018. Drama/Família, 19 min. 

Disponível em: https://youtu.be/-VGpB_8b77U?si=E1ZJkkmSA607GcdP. Acesso em: 29 set. 

2025. 

SILVA, Rodrigo Antonio da. Meus santos saúdam teus santos. Brasil, 2021. Documentário, 

13 min. Disponível em: https://youtu.be/KXY_R_ByWqs?si=o0NBZXO4PXffxfmB. Acesso 

em: 29 set. 2025. 

SILVA, Taís Amor Divino. A invisibilidade da identidade negra na educação. Brasil, 2016. 

Documentário, 15 min. Disponível em: https://youtu.be/19hbdMTbk8c?si=Q-

58FJ6PGajDMt2w. Acesso em: 29 set. 2025. 

SEGOTWICK, Fernando. Matinta. Brasil, 2010. Fantasia/Mistério, 22 min. Disponível em: 

https://youtu.be/etyy0dx95Zk?si=BFY-fIWPV8gdpCQt. Acesso em: 29 set. 2025. 

VICENTE, Juliana. Cores e botas. Brasil, 2010. Ficção/Drama/Família, 16 min. Disponível 

em: https://youtu.be/Ll8EYEygU0o?si=wbgfL9Wc-B2J3gQU. Acesso em: 29 set. 2025. 

 

https://youtu.be/-VGpB_8b77U?si=E1ZJkkmSA607GcdP
https://youtu.be/KXY_R_ByWqs?si=o0NBZXO4PXffxfmB
https://youtu.be/19hbdMTbk8c?si=Q-58FJ6PGajDMt2w
https://youtu.be/19hbdMTbk8c?si=Q-58FJ6PGajDMt2w
https://youtu.be/etyy0dx95Zk?si=BFY-fIWPV8gdpCQt
https://youtu.be/Ll8EYEygU0o?si=wbgfL9Wc-B2J3gQU

