
1 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

RICARDO VALADARES PEREIRA DOS 
SANTOS 

 
 

ENTRE O PASSADO E A SALA DE AULA: O 
INDÍGENA NAS NARRATIVAS DE SATADEN, 

LÉRY E THEVET. 
 
 
 

 
UNIVERSIDADE DO ESTADO DO RIO GRANDE DO NORTE - 

UERN 

OUTUBRO / 2025 

 

 

 

 
 



 

 

RICARDO VALADARES PEREIRA DOS SANTOS 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ENTRE O PASSADO E A SALA DE AULA: O INDÍGENA NAS NARRATIVAS DE 
STADEN, LÉRY E THEVET. 

 

 
 
 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-
Graduação em Ensino de História/Mestrado Profissional 
em Ensino de História, como parte dos requisitos 
necessários à obtenção do título de Mestre em Ensino 
de História. 

 

Orientador: Prof. Dr. Francisco Linhares Fonteles Neto. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

MOSSORÓ/RN 

2025 



 

 

© Todos os direitos estão reservados a Universidade do Estado do Rio Grande do Norte. O con-
teúdo desta obra é de inteira responsabilidade do(a) autor(a), sendo o mesmo, passível de san-
ções administrativas ou penais, caso sejam infringidas as leis que regulamentam a Propriedade 
Intelectual, respectivamente, Patentes: Lei n° 9.279/1996 e Direitos Autorais: Lei n° 9.610/1998. 
A mesma poderá servir de base literária para novas pesquisas, desde que a obra e seu(a) respec-
tivo(a) autor(a) sejam devidamente citados e mencionados os seus créditos bibliográficos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Catalogação da Publicação na Fonte. 

Universidade do Estado do Rio Grande do Norte. 

S237e Santos, Ricardo Valadares Pereira dos 
ENTRE O PASSADO E A SALA DE AULA: O INDÍ-

GENA NAS NARRATIVAS DE STADEN, LÉRY E THE-

VET.. / Ricardo Valadares Pereira dos Santos. Mossoró, 

2025. 126p. 

Orientador(a): Prof. Dr. Francisco Linhares Fonteles 

Neto. 
Dissertação (Mestrado profissional em Programa de 

Pós-Graduação Profissional em Ensino de História). Uni-

versidade do Estado do Rio Grande do Norte. 

1. Ensino de História. 2. Educação Indígena. 3. Repre-

sentações. 4. Livro Didático. 5. Estereótipos. I. Neto, Fran-

cisco Linhares Fonteles. II. Universidade do Estado do Rio 

Grande do Norte. III. Título. 

 
 
 
 
 
 
 
O serviço de Geração Automática de Ficha Catalográfica para Trabalhos de Conclusão de Curso 
(TCC´s) foi desenvolvido pela Diretoria de Informatização (DINF), sob orientação dos bibliotecá-
rios do SIB-UERN, para ser adaptado às necessidades da comunidade acadêmica UERN. 



 

 

RICARDO VALADARES PEREIRA DOS SANTOS  

 

 

 

 

ENTRE O PASSADO E A SALA DE AULA: O INDÍGENA NAS NARRATIVAS DE 

STADEN, LÉRY E THEVET. 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Ensino de História/Mestrado 

Profissional em Ensino de História, como parte dos 

requisitos necessários à obtenção do título de Mestre 

em Ensino de História. 

 

 

 

Aprovada em: 01/10/2025.  

 

Banca Examinadora  

 

 

 

_______________________________________________________________  

Prof. Dr. Francisco Linhares Fonteles Neto (Orientador) 
 Universidade do Estado do Rio Grande do Norte – UERN  

 
 
 

________________________________________________________________ 
Prof. Dr. Leonardo Cândido Rolim 

Universidade do Estado do Rio Grande do Norte – UERN 
 
 
 

 _______________________________________________________________ 
Prof.ª Dra. Wesley Garcia Ribeiro Silva 

Universidade Federal do Pará - Campus Universitário de Ananindeua 

 



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Quero agradecer, infinitamente, à minha querida avó, Cacilda vieira dos 

Santos e a minha mãe, Lucy Valadares Pereira dos Santos. Pessoas que me 

ajudaram durante toda minha vida e que eu jamais conseguirei recompensá-las, pois 

foram um grande suporte em todos os momentos de minha vida. 

Ao meu orientador, o professor Dr. Francisco Linhares Fonteles Neto por ter 

me ajudando ao longo de todo o mestrado, sempre presente nos momentos em que 

precisei, com muita paciência e compreensão em relação ao ritmo de produção, 

diante de todo o contexto enfrentado. 

A todos os profissionais que fizeram/fazem parte do PROFHISTÓRIA, entre 

eles, os professores Fabiano Mendes, André Seal, Lemuel, a professora Aryana e 

Sonia Regina, além do secretário Márcio, que sempre estavam presentes e solícitos 

quando precisamos. 

À minha grande amiga Nágylla que sempre estive comigo, colaborando com 

suas dicas acadêmicas, mandando os textos que eu não conseguia achar na 

internet e sempre fazendo parte dos meus grupos de trabalho. 

E a todos os colegas de turma do PROFHISTÓRIA da UERN, que estavam 

todos os finais de semana conectados, assistindo aulas de forma remota, 

responsáveis por debates riquíssimos importantes para a formação de cada um. 



 

 

RESUMO 
 

 

A presente dissertação investiga como a imagem dos povos indígenas foi construída 

historicamente a partir dos relatos de cronistas europeus do século XVI, como Hans 

Staden, Jean de Léry e André Thevet, e como essas representações reverberaram 

nos livros didáticos de História adotados nas escolas brasileiras. A pesquisa se 

fundamenta em uma análise crítica desses relatos e de materiais didáticos 

contemporâneos, com destaque para as coleções "Teláris" (PNLD 2020–2023) e 

"Jovem Sapiens" (PNLD 2024–2027), utilizadas em minha prática docente. Mesmo 

com a promulgação da Lei nº 11.645/2008, percebemos quanto é difícil combater os 

estereótipos e as visões eurocêntricas nos conteúdos escolares. Esta dissertação 

propõe alternativas pedagógicas para promover uma abordagem mais crítica e 

inclusiva, valorizando a diversidade cultural dos povos originários. Como produto 

final, desenvolvemos um material didático em formato de jogo de cartas, com 

imagens e textos, voltado para o ensino fundamental, com o intuito de estimular 

reflexões e desconstruir preconceitos sobre os indígenas brasileiros. A pesquisa 

reforça a importância do papel docente na mediação crítica dos conteúdos escolares 

e na superação das narrativas únicas e excludentes sobre os povos indígenas. 

 
Palavras-chave: Ensino de História; Educação Indígena; Representações; 

Estereótipos; Livro Didático. 



 

 

ABSTRACT 

 

 

This dissertation investigates how the image of Indigenous peoples was historically 

constructed through the accounts of 16th-century European chroniclers such as 

Hans Staden, Jean de Léry, and André Thevet, and how these representations re-

verberated in the History textbooks used in Brazilian schools. The research is 

grounded in a critical analysis of these accounts and contemporary educational ma-

terials, with a focus on the textbook series Teláris (PNLD 2020–2023) and Jovem 

Sapiens (PNLD 2024–2027), which are used in my teaching practice. Despite the 

enactment of Law No. 11.645/2008, it remains clear how difficult it is to combat ste-

reotypes and Eurocentric perspectives in school content. This dissertation proposes 

pedagogical alternatives to promote a more critical and inclusive approach that val-

ues the cultural diversity of Indigenous peoples. As a final product, we developed an 

educational resource in the form of a card game, featuring images and texts, aimed 

at elementary education. Its purpose is to encourage reflection and deconstruct prej-

udices about Brazilian Indigenous peoples. The research reinforces the importance 

of the teacher's role in critically mediating school content and overcoming single and 

exclusionary narratives about Indigenous peoples. 

 

Keywords: History Teaching; Indigenous Education; Representation; Stereotypes; 

Textbooks. 

 



 

 

LISTA DE ILUSTRAÇÕES 

Figura 1 - Índios Selvagens ....................................................................................... 12 

Figura 2 - O golpe mortal .......................................................................................... 32 

Figura 3 - Staden sendo levado como prisioneiro ..................................................... 33 

Figura 4 - Indígenas .................................................................................................. 39 

Figura 5 - O tucano ................................................................................................... 42 

Figura 6  - Preparando o cauim ................................................................................. 44 

Figura 7 - Cena de Canibalismo ................................................................................ 49 

Figura 8 - Moquém .................................................................................................... 53 

Figura 9 - Mulheres preparando as bebidas .............................................................. 55 

 



 

 

SUMÁRIO 

 

1  INTRODUÇÃO ...................................................................................................... 10 

2 COMO AS OBRAS DE HANS STADEN, JEAN DE LÉRY E ANDRÉ THEVET 

REFORÇARAM O IMAGINÁRIO EUROPEU SOBRE O NATIVO AMERICANO .... 25 

2.1 A narrativa de hans staden: orisioneiro entre os tupinambá. ....................... 27 

2.2 Jean de Léry: o hóspede entre os “selvagens”. ............................................. 35 

2.3 André Thevet: um Frade na França Antártica. ................................................ 41 

2.4 O imaginário europeu e a difusão das narrativas. ......................................... 50 

3 EDUCAÇÃO E DIVERSIDADE: COMO OS LIVROS DIDÁTICOS APRESENTAM 

OS POVOS INDÍGENAS........................................................................................... 57 

3.1 Povos Indígenas Na Coleção Teláris: Uma Análise Rítica. ............................ 59 

3.1.1 Teláris - Sexto ano ........................................................................................... 59 

3.1.2 Teláris - Sétimo ano ......................................................................................... 62 

3.1.3 Teláris - Oitavo ano .......................................................................................... 65 

3.1.4 Teláris - Nono ano ............................................................................................ 67 

3.2. Povos indígenas na coleção jovem sapiens: uma nova perspectiva? ........ 69 

3.2.1 Jovem Sapiens - Sexto ano .............................................................................. 70 

3.2.2 Joven Sapiens - Sétimo ano ............................................................................. 72 

3.2.3 Jovem Sapiens - Oitavo ano ............................................................................ 75 

3.2.4 Jovem Sapiens - Nono ano .............................................................................. 77 

3.3 Comparações e Convergências entre as coleções ........................................ 79 

4 HISTÓRIA E CULTURA INDÍGENA NOS LIVROS ESCOLARES: AVANÇOS E 

DESAFIOS ................................................................................................................ 82 

4.1 O “outro” indígena: estereótipos e narrativas coloniais ............................... 82 

4.2 Desafios da formação docente ........................................................................ 87 

4.3 Os livros didáticos e a representação dos povos indígenas ........................ 90 

4.4 O uso de imagens nos materiais didáticos ..................................................... 91 

4.5 Cinema e mídias como ferramentas pedagógicas ......................................... 95 

4.6 Indígenas contemporâneos e o racismo epistemológico .............................. 96 

4.7 Por uma educação plural e transformadora ................................................. 101 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS ....................................................................................... 102 

FONTES ........................................................................................................................... 106 



 

 

REFERÊNCIAS ............................................................................................................... 107 

PRODUTO ....................................................................................................................... 111 

COMO JOGAR ....................................................................................................... 111 

ARTE PARA IMPRESSÃO ............................................................................................ 123 



10 
 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

A chegada dos europeus ao continente americano inaugurou um encontro de 

mundos que moldou profundamente as representações das sociedades indígenas 

na cultura ocidental. Relatos de cronistas como Hans Staden, Jean de Léry e André 

Thevet desempenharam um papel central na construção de um imaginário europeu 

sobre os povos originários do Brasil, ora enaltecendo sua generosidade e 

racionalidade, ora enfatizando a brutalidade de práticas como o canibalismo. No 

entanto, essa visão não permaneceu restrita ao período colonial. Durante o século 

XX, os livros didáticos continuaram a propagar uma visão eurocêntrica e 

frequentemente estereotipada das populações indígenas. Como por exemplo, na 

seção da página 183, do livro didático do sétimo ano, da coleção “nos dias de hoje”  

que apresenta o seguinte título: “adivinhe quem vem para o jantar”. Dando a 

entender que a cerimônia de antropofagia, praticada por algumas etnias indígenas, 

faz parte da dieta dos nativos. Inclusive, nominando, equivocadamente, de 

canibalismo. Estes materiais reforçaram uma interpretação histórica que minimiza a 

diversidade e a complexidade das culturas indígenas, tratando-as como 

coadjuvantes no processo de formação da identidade nacional. 

Os povos indígenas brasileiros possuem uma presença marcante na história 

do país, não apenas pela sua contribuição para a formação cultural e social do Brasil 

contemporâneo, mas também pelo modo como foram representados e interpretados 

em diferentes épocas históricas. Contudo, a forma como esses povos foram 

retratados em materiais educacionais, como os livros didáticos, revela não apenas 

as visões predominantes de cada período, mas também os interesses ideológicos 

que moldaram tais narrativas. 

Este trabalho tem como objetivo analisar a representação dos povos 

indígenas na coleção de livros didáticos de História intitulado “Teláris”, coleção 

aprovada no PNLD (Programa Nacional do Livro Didático) do quadriênio 2020, 2021, 

2022 e 2023, e na coleção “Jovem Sapiens” aprovada no PNLD do quadriênio 2024, 

2025, 2026 e 2027, inserindo essa discussão em um contexto mais amplo de 

influências históricas e culturais. A escolha das referidas Coleções se deu em virtude 

de terem sido as duas últimas coleções com que trabalhei na Escola Estadual Padre 



11 
 

 

Alfredo, escola em que exerço a docência atualmente. Para este trabalho, é crucial 

compreender como os já citados livros didáticos retrataram os “índios”1 brasileiros. 

As obras de cronistas europeus do século XVI, como Hans Staden, Jean de 

Léry e André Thevet, desempenharam um papel significativo na construção do 

imaginário europeu sobre os povos indígenas do Brasil. Estes relatos 

frequentemente representavam os indígenas de forma estereotipada, ora como 

selvagens antropófagos, ora como exemplo de bom relacionamento com pares. Tais 

narrativas influenciaram profundamente a formação de discursos sobre os povos 

originários e foram incorporadas em alguns materiais educativos subsequentes. 

A análise proposta neste trabalho busca explorar três eixos principais. O 

primeiro diz respeito à análise dos relatos de Staden, Léry e Thevet na construção 

do imaginário europeu sobre os povos originários do Brasil. Estes textos não apenas 

moldaram a percepção europeia sobre os indígenas, mas também influenciaram 

gerações de professores e estudantes brasileiros. O segundo eixo analisa as 

continuidades e rupturas nas representações indígenas, comparando as narrativas 

dos cronistas do século XVI com aqueles presentes em alguns livros didáticos da 

atualidade, observando os avanços e os desafios a serem enfrentados. Por fim, 

discute-se propostas para se trabalhar as questões indígenas com alunos do ensino 

fundamental, especialmente no que se refere à reprodução de estereótipos e 

preconceitos, sugerindo alternativas para uma abordagem mais crítica e inclusiva. 

A pesquisa aqui desenvolvida se fundamenta em uma ampla revisão 

bibliográfica, análise documental e confronto de fontes primárias. As obras de Hans 

Staden (Duas Viagens ao Brasil), Jean de Léry (Viagem à Terra do Brasil) e André 

Thevet (Singularidades da França Antártica) foram examinadas para identificar os 

estereótipos recorrentes em suas descrições dos povos indígenas. Esses relatos 

foram, então, comparados às narrativas encontradas nos livros didáticos analisados, 

com o intuito de compreender como as representações dos indígenas foram 

apropriadas e reinterpretadas no contexto educacional brasileiro do período 

estudado. 

As populações indígenas eram frequentemente retratadas como coadjuvantes 

passivos, cuja cultura e história eram vistas como marginais ou primitivas. Além 

disso, o trabalho examina como os elementos visuais dos livros didáticos — 

                                                             
1 Termo usado frequentemente de forma genérica e desprovido das especificidades culturais e sociais 
dos povos originários. 



12 
 

 

ilustrações, mapas e fotografias — contribuíram para reforçar ou desafiar essas 

narrativas. Em muitos casos, as imagens de indígenas presentes nos livros didáticos 

serviam apenas como complementos decorativos, sem oferecer um contexto ou 

reflexão significativa sobre a diversidade e complexidade das culturas indígenas 

brasileiras. Como na imagem da figura abaixo, retirada do livro “Rudimentos de 

História do Brasil, de João Ribeiro. 

 

Figura 1 - Índios Selvagens 

 
Fonte: Ribeiro, 1910, p. 14 

 

O referido livro, da década de 1910, retrata a visão sobre os indígenas no 

início do século XX. Após o uso da imagem do indígena UAPÉ, que aparece sem 

nenhum texto reflexivo, o autor começa o capítulo III com a seguinte redação: “a 

Terra então descoberta era habitada por uma gente da mais ínfima civilização; vivia 

da caça e pesca, não conhecia outras armas de indústria ou de guerra senão o arco 

e a clava e andava em completa nudez”. (Ribeiro, 1910, p.15) Essa abordagem 

superficial reforçava estereótipos e perpetuava uma visão limitada sobre os povos 

originários. 

A afirmação de que os povos indígenas viviam em “ínfima civilização” 

expressa um juízo de valor baseado nos padrões europeus de sociedade, tecnologia 

e organização social. “Os índios são povo do diabo, afirmam repetidas vezes os 

jesuítas”. (Souza, 1986, p. 68) Tal julgamento ignora a complexidade das culturas 



13 
 

 

indígenas brasileiras, que possuíam sistemas próprios de conhecimento, 

cosmologia, organização social, agricultura, medicina e relações com a natureza; ao 

afirmar que os indígenas não conheciam “armas de indústria”, o autor invisibiliza as 

técnicas sofisticadas desenvolvidas por essas populações para lidar com o meio 

ambiente, como a agricultura de coivara, a construção de aldeias, o manejo 

sustentável da floresta e a fabricação de utensílios e artefatos com materiais locais; 

a menção à “completa nudez” como parte da caracterização de “ínfima civilização” 

revela o preconceito moral e cultural da época, que associava a nudez à selvageria, 

sem considerar os códigos culturais próprios dos povos indígenas, para quem a 

nudez podia ter significados distintos, muitas vezes associados ao clima e ao 

simbolismo social, e não à falta de moralidade ou civilidade. 

A Lei nº 11.645/2008, que tornou obrigatório o ensino da história e cultura 

afro-brasileira e indígena nas escolas, representa um marco importante na tentativa 

de corrigir as distorções do passado e promover uma educação mais inclusiva e 

plural. Contudo, os desafios para desconstruir visões estereotipadas e construir uma 

compreensão mais ampla e respeitosa sobre os povos indígenas ainda persistem. 

Ao analisar o passado, este trabalho busca contribuir para um debate mais 

aprofundado sobre como as narrativas históricas são construídas e como elas 

podem ser ressignificadas para promover uma educação mais crítica e 

transformadora. 

Diante desse cenário, a presente dissertação busca explorar como os relatos 

de cronistas do século XVI e a historiografia escolar do século XX influenciaram a 

percepção sobre os povos indígenas. “Nas últimas décadas, no entanto, os estudos 

históricos sobre eles têm se multiplicado e contribuído para desconstruir visões 

equivocadas e preconceituosas sobre suas relações com os colonizadores”. 

(Almeida, 2010, p. 9). Além disso, propõe uma reflexão crítica sobre as 

possibilidades de ressignificação dessas narrativas à luz das atuais diretrizes 

educacionais, que enfatizam o reconhecimento da multiculturalidade e da 

contribuição indígena para a sociedade brasileira. 

Os autores citados no início do texto descreveram o modo de vida dos povos 

originários da América no século XVI e foram muito utilizados pelos europeus para 

desqualificar, diminuir e rebaixar a uma classe inferior os referidos povos. Hans 

Staden era um mercenário alemão que viajou por duas vezes ao Brasil durante o 

período colonial em 1549. Na sua segunda viagem, após passar dois anos na região 



14 
 

 

onde hoje se encontra o estado de Santa Catarina, rumou para onde hoje 

conhecemos como o estado de São Paulo, ocasião em que foi contratado pelos 

portugueses, como artilheiro, passando a defendê-los contra os ataques dos 

franceses e seus aliados indígenas. Entre estes estavam os Tupinambá2, povo 

indígena, que ocupava a costa brasileira e que, segundo Hans Staden (2019, p. 

133), “É um povo hábil, maldoso e sempre pronto para perseguir e comer os 

inimigos”. O contato direto de Hans Staden com os Tupinambá durou 

aproximadamente nove meses, tempo este onde o artilheiro vivia sobre constante 

ameaça de ser devorado em um ritual antropofágico. E onde pôde observar a 

dinâmica e o modo de vida desse povo nativo e a partir desse contato escreveu sua 

obra. 

Outro escritor estudado foi Jean de Léry que veio ao Brasil a convite de 

Nicolas Durand de Villegagnon, fundador da França Antártica, estabelecimento 

colonial na costa do Brasil combatida e erradicada pelos portugueses, com a missão 

de servir a Deus, de acordo com o evangelho reformado, pois era protestante. O 

senhor Villegagnon queria fugir das perseguições religiosas na Europa. 

 

Em 1555, um senhor Villegagnon, cavaleiro da Ordem de Malta, também 
conhecida por Ordem de São João de Jerusalém, desgostoso da França e 
também da Bretanha onde residia então, manifestou a vários personagens 
notáveis do reino o desejo, que de há muito alimentava, não só de retirar-se 
para um país longínquo onde pudesse livremente servir a Deus, de acordo 
com o evangelho reformado, mas ainda preparar um refúgio para todos os 
que desejassem fugir às perseguições, que de fato eram tão terríveis nessa 
época que muitas pessoas de todos os sexos e condições viam por toda 
parte seus bens confiscados por motivos religiosos e eram, mesmo, não 
raro, queimadas vivas em obediência a editos dos reis e decisões do 
parlamento. (Léry, 2007, p. 53) 

 

As perseguições aos protestantes na Europa, especialmente durante os 

séculos XVI e XVII, foram marcadas por intensa violência e repressão religiosa. Em 

países como a França, a perseguição culminou no Massacre da noite de São 

Bartolomeu, “em 1572, em um dos episódios mais sangrentos desses conflitos, mais 

de 30 mil protestantes (huguenotes) foram massacrados em Paris e arredores por 

ordem da rainha Catarina de Médicis”. (Campos et al., 2015, p. 131) Essas 

perseguições forçaram muitos a se converterem ou fugirem, buscando refúgio em 
                                                             
2A Convenção para a grafia dos nomes tribais assinada em 1953 por antropólogos da Associação 
Brasileira de Antropologia (ABA), publicado na Revista de Antropologia, vol. 2, n.º 2. Versa que a 
utilização da primeira letra do nome da nação seja maiúscula e sem a flexão do nome para o plural. 
 



15 
 

 

regiões mais tolerantes. Apesar deste evento ter acontecido bem depois da viajem 

de Léry ao Brasil, o contexto de desentendimento e discriminação religiosa era o 

mesmo. 

Não poderíamos deixar de estudar outro cronista importante, que escreveu 

sobre sua passagem pela América, o Frei André Thevet que, assim como Léry, era 

um hóspede entre os Tupinambá. Thevet era francês e foi um dos pioneiros na 

implantação da França Antártica. Escreveu sobre suas impressões da América, sua 

fauna e flora. 

Ao analisarmos como os referidos autores descrevem o cotidiano dos nativos 

é perceptível que Staden dá ênfase aos aspectos exóticos e dramáticos da vida 

indígena, como a antropofagia. Já em Léry e Thevet podemos observar uma 

abordagem mais equilibrada, destacando a complexidade cultural dos povos 

indígenas, como veremos a seguir: 

 

Mas não comem a carne, como poderíamos pensar, por simples gulodice, 
pois embora confessem ser a carne humana saborosíssima, seu principal 
intuito é causar temor aos vivos. Move-os a vingança, salvo no que diz 
respeito às velhas, como já observei. Por isso, para satisfazer o seu 
sentimento de ódio, devoram tudo do prisioneiro, desde os dedos dos pés 
até o nariz e cabeça, com exceção porém dos miolos, em que não tocam. 
(Léry, 2007, p. 200) 

 

Na comparação entre os povos originários brasileiros e a sociedade europeia 

da época, Jean de Léry ainda faz a seguinte observação: 

 

Não abominemos portanto demasiado a crueldade dos selvagens 
antropófagos. Existem entre nós criaturas tão abomináveis, se não mais, e 
mais detestáveis do que aquelas que só investem contra nações inimigas 
de que têm vingança a tomar. Não é preciso ir à América, nem mesmo sair 
de nosso país, para ver coisas tão monstruosas. (Léry, 2007, p. 204) 

 

Não conseguimos achar registros escritos dos povos originários, das nações 

que já estavam no território Pindorama, que mais tarde seria o Brasil, antes que 

outras nações chegassem, que nos mostrem a perspectiva destes sobre o assunto. 

Contamos apenas com os escritos dos cronistas, viajantes e jesuítas que nos 

passam uma visão eurocêntrica do Brasil colônia. 

As imagens retratadas no livro de Hans Staden foram feitas por Theodore de 

Bry que os fez apenas com os relatos, pois o referido gravurista, que ilustrou 

diversos livros de cronistas da época nunca chegou a conhecer o Brasil (Pereira, 



16 
 

 

2009). Ou seja, fez as gravuras com base no seu imaginário, e como era 

protestante, muito religioso, chegou a demonizar a figura do indígena brasileiro. 

 

Em sua ilustração de América Tertia par De Bry acentua o caráter 
demoníaco da mutilação, os ameríndios portam membros decepados, 
gesticulam, devoram braços e pernas, mesclam-se às bruxas, retratadas em 
meio a ossos humanos, gatos, bodes e poções mágicas. (Pereira, 2009, p. 
7) 

 

Os indígenas sempre aparecem como canibais grotescos, mesclando-se a 

elementos do imaginário europeu sobre a bruxaria, como ossos humanos, gatos, 

bodes e poções. “Relatos quinhentistas como os de Léry e Thevet buscavam um fio 

condutor que unisse o sabbat às cerimônias indígenas”. (Souza, 1986, p. 371) Essa 

associação com o universo demoníaco da bruxaria europeia não era acidental; ela 

servia para justificar a colonização e a violência como uma espécie de “missão 

catequizadora”. Ao associar os indígenas à barbárie e ao mal, criava-se uma 

narrativa que tornava aceitável, a sua conversão forçada, subjugação ou eliminação.  

É nessa perspectiva que confrontamos os livros didáticos de História da 

coleção “Teláris” e da coleção “Jovem sapiens” e analisamos como estes 

reverberam a visão eurocêntrica de que a cultura dos povos europeus seja superior 

a cultura dos povos originários do Brasil, tratando estes como seres demoníacos ou 

selvagens, o que é um equívoco, pois sabemos que não existe cultura melhor ou 

pior, e sim culturas diferentes entre si. Desta forma, traçamos como objetivo Geral 

de nosso trabalho acadêmico: Investigar o impacto das narrativas de Hans Staden, 

Jean de Léry e André Thevet na construção do imaginário europeu sobre os povos 

indígenas brasileiros e sua repercussão nos livros didáticos de História utilizados no 

ensino fundamental. E como objetivos específicos: Analisar as representações dos 

povos indígenas nas obras de Hans Staden, Jean de Léry e André Thevet, 

identificando os principais estereótipos e discursos sobre os nativos americanos; 

examinar como os livros didáticos de História, das coleções Teláris e Jovem 

Sapiens, utilizados no Brasil, incorporam e reproduzem essas representações. 

Observando avanços e desafios na abordagem da história e cultura indígena; e 

propor alternativas para uma abordagem mais crítica e inclusiva nos materiais 

didáticos, contribuindo para a desconstrução de estereótipos e a valorização da 

diversidade cultural dos povos indígenas brasileiros. 

Hans Staden ficou famoso por sua obra “Duas Viagens ao Brasil”, publicada 



17 
 

 

em 1557. O livro narra suas aventuras e, principalmente, seu cativeiro entre os 

Tupinambá. Suas descrições etnográficas são consideradas uma das mais 

detalhadas representações da vida indígena no Brasil. Staden enfatiza aspectos 

como a antropofagia, os rituais e o cotidiano dos nativos, oferecendo uma visão 

europeia do “outro”. Já Jean de Léry, um missionário e explorador francês, é 

conhecido por seu livro “Viagem à Terra do Brasil”, publicado em 1578. Léry também 

oferece um relato detalhado de suas interações com os Tupinambá, mas com um 

enfoque diferente. Sua obra é marcada por uma perspectiva mais empática em 

relação aos indígenas, comparada com a visão mais sensacionalista de Staden. 

Léry também discute aspectos religiosos, culturais e naturais do Brasil, contribuindo 

para uma compreensão mais ampla da sociedade indígena. O Frei André Thevet 

detalha aspectos da vida dos “selvagens”, como os hábitos alimentares, culturais e 

religiosos, com foco particular no canibalismo. Em sua obra, Thevet descreve toda 

sua viagem pormenorizando os locais por onde passa, a flora e a fauna, 

descrevendo minuciosamente os animais e plantas que são estranhas ao seu 

convívio na Europa. 

Essas narrativas sobre os indígenas, povo originário, e os primeiros contatos 

com os europeus, sejam elas quais foram, desempenharam um papel crucial na 

construção da identidade nacional. Alguns autores de livros didáticos utilizaram as 

obras de Staden, Léry e Thevet para ilustrar a vida dos indígenas brasileiros e os 

primeiros encontros entre europeus e nativos. Veremos quais foram  e se houveram 

transmissões destas ideias nos livros didáticos estudados. 

A visão exótica e, por vezes, estereotipada dos indígenas serviu para reforçar 

uma narrativa de civilização versus barbárie, justificando a dominação europeia. “O 

Outro é construído por todos os elementos que o Eu não deseja em si e por 

contrapartes negativas de seus supostos dons”. (Maciel; SANTANA, 2022, p. 102) A 

forma como as obras dos cronistas do século XVI foram utilizadas nos livros 

didáticos teve implicações mais duradouras para a educação e a historiografia 

brasileiras. Ao perpetuar certos estereótipos e narrativas, a tendência é que os livros 

didáticos influenciem gerações de estudantes e a maneira como a história do Brasil 

é compreendida. 

A primeira fase do estudo consistiu em uma ampla revisão bibliográfica sobre 

Hans Staden, Jean de Léry e André Thevet com foco em suas principais obras: 

“Duas Viagens ao Brasil” de Hans Staden, “Viagem à Terra do Brasil” de Jean de 



18 
 

 

Léry e “Singularidades da França Antártica, a que outros chamam de América” de 

André Thevet. A revisão incluiu a análise das obras originais, a identificação dos 

principais temas e as narrativas presentes nos referidos textos. Sempre observando 

as relações de poder, pois como diz Arlette Farge: 

 

O importante aqui não é mais saber se os fatos relatados ocorreram 
exatamente dessa maneira, mas entender como se articulou a narrativa 
entre um poder que obriga a isso, um desejo de convencer e o uso de 
palavras que se pode tentar descobrir se foram emprestadas ou não de 
modelos culturais locais. (Farge, 2009, p. 33) 

 

Em certos contextos (históricos, sociais ou políticos), mais relevante do que a 

precisão dos acontecimentos é compreender como esses acontecimentos são 

contados, e por que são contados daquela forma. Em muitos casos, os fatos são 

filtrados, moldados ou até distorcidos por quem os narra. 

Iniciamos aqui uma consulta a pesquisas acadêmicas que tratam da recepção 

e influência desses autores ao longo do tempo. Tendo a noção de que: 

 

Se o passado conta, é pelo que significa para nós. Ele é o produto de nossa 
memória coletiva, é o seu tecido fundamental. Quer se trate daquilo que se 
sofreu passivamente — Verdun, a crise de 1929, 1930, a ocupação nazista, 
Hiroshima — ou do que se viveu ativamente — a Frente Popular, a 
Resistência, Maio de 1968. Mas esse passado, próximo ou longínquo, tem 
sempre um sentido para nós. Ele nos ajuda a compreender melhor a 
sociedade na qual vivemos hoje, a saber o que defender e preservar, saber 
também o que mudar e destruir. (Chesneaux, 1989, p.22) 

 

O passado importa na medida em que fala ao presente e nos ajuda a dar 

sentido à realidade atual. Mais do que reconstituir os fatos, é preciso compreender 

como e por que lembramos. Essa lembrança não é neutra, ela guia escolhas, define 

identidades e orienta projetos de futuro.   

Na segunda etapa, fizemos uma análise dos livros didáticos de história de 

duas coleções: uma aprovada pelo PNLD 2020-2023, coleção Teláris, dos autores 

Cláudio Vicentino e José Bruno Vicentino. A outra, mais atual, coleção Jovem 

Sapiens, dos autores Adriana Machado Dias, Keila Grinberg e Marco Pellegrini, 

aprovada pelo PNLD 2024-2027. Com o fim de estudarmos as narrativas históricas e 

a representação dos povos indígenas nos referidos livros. Por fim, conectamos as 

informações dialogando com os principais autores que estudaram o referido tema e 

através do cruzamento dos dados fizemos a conclusão do trabalho. 



19 
 

 

Para o aporte teórico de nossa pesquisa, também, buscamos textos que 

analisam a importância dos referidos autores na historiografia e que ajudaram na 

análise crítica das representações desses autores, pois assim, podemos 

compreender melhor as complexidades da construção da identidade nacional e os 

desafios enfrentados pela educação em história no Brasil. Esta investigação oferece 

uma base sólida para o desenvolvimento de um projeto que explora a interseção 

entre história, educação e cultura. 

Além das obras dos cronistas e dos livros didáticos escolhidos, outros 

trabalhos que falam sobre os povos originários do Brasil foram aqui discutidos. 

Citarei alguns a seguir: 

O trabalho da mestra Carla Cristina Bernardino Ramos, com o título 

“Presença indígena em Araruama: patrimônio e ensino de história”, em sua escrita 

questiona as narrativas de vitimização ou extinção dos povos indígenas que em sua 

opinião só servem para o desenvolvimento de projetos que visem a inferiorização da 

cultura destes povos. Na visão da autora, uma sociedade com visão eurocêntrica 

carrega juízos negativos para outras culturas. 

Para Ramos os portugueses viam as diversas etnias indígenas existentes no 

território brasileiro de duas formas: 

 

As relações estabelecidas entre os portugueses e as populações indígenas, 
no contexto dos primeiros contatos, foram classificadas como situações 
binárias: os indígenas se apresentavam como aliados ou como inimigos dos 
portugueses. Essas lógicas foram trabalhadas na construção dos nomes 
Tupi e Tapuias, em que os Tupis, mais próximos e conhecidos dos 
portugueses, foram dotados de atitudes exemplares para a construção das 
relações entre portugueses e indígenas ao longo da história. Desse modo, 
se produziu imagem dicotômica que valorizava os índios adaptáveis e 
atacava os índios bravios, os Tapuias, que deveriam ser alvo de guerras e 
da escravização justificada. (Ramos, 2016, p. 11) 

 

Afirma que existe relações assimétricas entre os grupos europeus e as 

sociedades indígenas, mas alerta que é necessário não naturalizar o processo de 

dominação cultural onde a submissão dos povos indígenas ao poder bélico e 

civilizatório dos europeus é dado como um resultado inquestionável. 

Para a referida autora a lei 11.645/2008 está inserida em um movimento de 

reflexão e reorientação da educação básica e de questionamentos acerca das 

memórias reproduzidas de viés eurocêntrico nas explicações da nossa formação e 

de nossa cultura. Quis desenvolver uma estratégia viável de um ensino de História 



20 
 

 

preocupada com a revisão da predominância europeia na narrativa histórica 

tradicional e, para tanto, quer utilizar o Patrimônio Histórico e Cultural, expresso 

materialmente pelo sítio arqueológico e por espaços de memórias associados a 

presença étnica tupinambá na história do município de Araruama, Região dos 

Lagos, Rio de Janeiro. Este trabalho vai ao encontro da minha dissertação, são 

várias as linhas de convergências. 

O trabalho intitulado: produção de presença no ensino de história e cultura 

indígena: representações no livro didático, da mestra Elizabeth Fernanda Machado 

Serra, também aborda a temática da representação indígena nos livros didáticos, 

porém, pautado no conceito de “produção de presença” que para Serra seria: 

 

Desta forma, podemos dizer que entende-se por produção de presença, 
qualquer ação que, utilizando-se de recursos estéticos, sensoriais, ou que 
de alguma forma possibilitem sensação de tangibilidade, proporcione uma 
possibilidade de “presentificação do passado”, de forma que o tradicional 
“distanciamento entre sujeito e objeto” seja diminuído, dando lugar a uma 
relação de materialidade com o passado.(Serra, 2020, p.23) 

 

A proposta de trabalho da autora é voltada para o ensino no fundamental II, e 

prevê que para compensar as percas que os povos indígenas tiveram em relação ao 

que concerne os seus direitos à participação da história, e memória da nação, vem 

problematizar as possibilidades no ensino de história através da proposição de uma 

cultura de “presença” para que se concretize uma apreensão dos saberes históricos. 

Serra conta que apesar de já terem passados anos após a promulgação da lei 

11.645/08 a sua aplicabilidade ainda é motivo de tensão e cita algumas hipóteses de 

suas causas, como por exemplo a hegemonia branca nas relações de ensino e 

aprendizagem. Por fim a autora verificou que apesar de os livros didáticos estarem 

de acordo com o que preceitua o PNLD ela observa que em relação a experiência 

estética dos grupos étnicos ainda há hierarquia racial e tensão entre grupos étnicos. 

 

Somos levados a pensar que as representações dos povos indígenas em 
livros didáticos ainda estão aquém da superação dos equívocos 
historicamente construídos, restando então para os docentes apropriarem-
se da história e cultura destes povos por meio de produção intelectual, 
subentendendo-se neste caso que o PNLD não está alcançando as 
adequações necessárias ao atendimento das demandas contemporâneas 
para a reelaboração das práticas relacionadas ao conhecimento dos povos 
indígenas em sala de aula.(Serra, 2020, p.23) 

 

Neste trecho acima, podemos verificar que a autora acredita que a atuação do 

professor se torna essencial, pois para ela a legislação pertinente a esta matéria 



21 
 

 

ainda não surtiu o efeito desejado. A ideia central desse texto também se aproxima 

do meu trabalho na medida em que busca resgatar a história e proteger os diversos 

grupos étnicos. 

A dissertação de mestrado de Luiz Severino da Costa Filho, com o título: os 

povos indígenas nos livros didáticos de sociologia aprovados pelo PNLD edição 

2018: uma análise no manual do professor. Tem por objetivo geral investigar como a 

temática indígena é abordada nos livros didáticos de sociologia. E está 

sistematizado em três capítulos. No primeiro aborda características para a 

autodefinição, modelos de políticas indigenistas, demografia, imagens retratadas na 

sociedade brasileira, o movimento indígena, entre outros. No segundo capítulo, 

aborda questões referentes ao livro didático e à Sociologia, ressaltando o papel do 

PNLD e a trajetória da Sociologia no Ensino Médio. E no terceiro ele fala sobre a 

metodologia aplicada e as análises das referências. Este trabalho reflete a trajetória 

dos povos indígenas que segundo o autor é marcada por conflitos e resistências e 

que esses povos lutam até os dias de hoje para permanecerem como sociedades 

singulares em meio a sociedade nacional. Afirma que tentaram fazer com que esses 

povos fossem moldados para parecerem o máximo possível com os colonizadores e 

que na perspectiva eurocêntrica os povos originários eram incapazes de 

responderem por suas próprias vidas. 

Colocou a Constituição Federal de 1988 e a lei 11.645 de 2008 como 

conquistas de um povo que vem lutando a muito tempo pelo seu devido espaço e 

pelo reconhecimento de que os indígenas não devem ser tratados como um povo 

genérico. “Hoje, a situação para os povos indígenas assume um novo desenho, e 

isso não ocorreu repentinamente, como no senso comum pode ser pensado.” (Filho, 

2020, p.14) Conclui afirmando que as ideias equivocadas e preconceituosas são 

discutidas nos livros didáticos de sociologia. 

O último exemplo que comentarei é o da dissertação intitulada: entre penas e 

flechas: representações da temática indígena em livros didáticos de história a partir 

da lei nº 11.645/08, de autoria de Adriel Jonathas Fernandes Siqueira, meu 

contemporâneo de graduação, na Universidade do Estado do Rio Grande do Norte. 

O referido trabalho se baseia em um estudo de três coleções didáticas para o ensino 

fundamental que foram utilizadas em escolas da rede estadual, localizadas na 

cidade de Mossoró. 

O objetivo principal do autor era a compreensão das representações histórico-



22 
 

 

culturais dos povos indígenas, e para chegar a este objetivo utilizou textos e 

imagens presentes na história do Brasil. Dialogou com historiadores renomados, 

como Bittencourt, Munakata, Chartier e Hall. E analisou a lei 11.645/08 e seus 

desdobramentos no ensino nas escolas escolhidas para o estudo. 

A referida pesquisa foi dividida em quatro capítulos, a primeira tenta traçar o 

caminho até a Constituição Federal de 1988, que na opinião do autor foi um marco 

na história de lutas dos povos originários. Tenta entender os desdobramentos do 

movimento indígena ao longo do tempo. O segundo capítulo é dedicado a análise 

dos livros didáticos. Dialogando principalmente com Bittencourt o autor busca 

compreender a influência na construção da imagem do “índio”. No terceiro capítulo 

as discussões são a respeito das representações dos indígenas nos livros didáticos, 

trabalhando o conceito de identidade nacional. E no quarto e último fala-se sobre os 

estigmas do passado e as disputas por espaço. Aqui o objetivo é se chegar à 

compreensão dos estereótipos analisando os dados retirados dos livros estudados. 

Conclui também que se não houvesse luta, não teríamos leis que obrigassem o 

ensino das culturas africanas e indígenas nas escolas brasileiras: 

 

As demandas responsáveis pela construção das leis não partiram 
apenas do então governo Lula. É necessário que se faça jus ao 
papel efetivo dos movimentos sociais. É desta forma, que emerge-se 
a Lei nº 10.639 de 2003, articulada pelo movimento negro e também 
sua sucessora a Lei nº 11.645 de 2008. Os movimentos pró-
indígenas articulados a outros movimentos sociais, como o próprio 
movimento negro, efetivou aquilo que acabamos de nos referir: uma 
crítica reflexiva que gerou a manutenção e ampliação da legislação. 
(Siqueira, 2019, p. 101) 
 

Encerra dizendo que sozinha a lei não surtirá efeito que precisamos do 

engajamento de professores, alunos e toda a comunidade escolar. Essa conclusão 

corrobora com a fala de outros autores estudados neste trabalho, o que nos coloca a 

pensar que muito ainda precisamos lutar para garantir que os direitos desses povos 

se solidifiquem no Brasil. 

É exigido ao final do mestrado profissional no ensino de história um “produto”, 

ou seja, um material, a depender da criatividade, uma forma de transformar a 

dissertação produzida ao longo do curso em um material que possa ser utilizado em 

sala de aula e facilmente assimilada pelos alunos. Dessa forma, pensamos em um 

material didático, semelhante a um jogo de cartas, com imagens e textos de fácil 

compreensão que possa ser utilizado por professores e alunos do ensino 



23 
 

 

fundamental anos finais. 

O referido MD (material didático) apresenta estratégias para incentivar a 

reflexão sobre a representação indígena. Para tanto, elaboramos uma sequência de 

apresentação dos temas. Fizemos uso de mesclagem entre os textos a as imagens. 

Apresentamos uma produção de exercícios, que trabalham um olhar diferenciado 

sobre as sociedades indígenas, tentando abolir os estereótipos criados ao longo do 

tempo. Para que os alunos entendam que os indígenas praticavam um estilo de vida 

diferente dos europeus. O que precisavam para viver eles retiravam da natureza e 

por isso procuravam preservá-la.  Diferente do europeu que explorava a terra, sem 

limites, e que buscava o acúmulo de capital. É importante que os alunos entendam 

que eram culturas diferentes e que não podemos classificá-las como pior ou melhor. 

Fizemos uso das imagens utilizadas nos livros dos cronistas procurando 

problematizá-los defendendo a ideia de que foram elaboradas em um contexto 

eurocêntrico que buscou demonizar a imagem do indígena com o objetivo de tornar 

a cultura europeia superior, já que quem as produziu não teve nenhum contato com 

os povos originários do Brasil. O material didático a ser apresentado também irá 

trabalhar a diferenciação dos conceitos de canibalismo e antropofagia, mostrando 

que há uma diferença dos conceitos e que os produtores dos livros didáticos podem 

não ter observado, o que é fundamental para o entendimento dos estereótipos 

criados ao longo do tempo. Para isso que serve o professor, para orientar, fazer o 

aluno refletir. Como dizem Jaime Pinsky e Carla Bassanezi Pinsky: 

 

Para isso, é bom não confundir informação com educação. Para informar aí 
estão, bem à mão, jornais e revistas, a televisão, o cinema e a internet. Sem 
dúvida que a informação chega pela mídia, mas só se transforma em 
conhecimento quando devidamente organizada. E confundir informação 
com conhecimento tem sido um dos grandes problemas de nossa 
educação. Exatamente porque a informação chega aos borbotões, por 
todos os sentidos, é que se torna mais importante o papel do bom 
professor. (Pinsky; Pinsky, 2007, p. 22) 

 

O conteúdo deve ser trabalhado de forma que os alunos tenham acesso à 

informação e que possam debater o tema abertamente em sala de aula, tendo um 

material que possa dar base às discussões e desmistifique assuntos polêmicos ora 

tratados com descaso. 

 
Afirmações baseadas apenas em filiações ideológicas são, no mínimo, 
desprezíveis, podendo tornar-se perigosas quando, além de não 
verdadeiras, acabam se tornando veículos do preconceito e da segregação. 



24 
 

 

É o caso de, por exemplo, “verdades” como “os índios não são bons 
trabalhadores”, “as mulheres são inferiores”, “os jovens são sempre 
revolucionários”, “o Holocausto não ocorreu”, ou “o Brasil é um país 
pacífico” e assim por diante. (Pinsky; Pinsky, 2007, p. 24) 

 

Fazendo uso das palavras da escritora africana Chimamanda Ngozi, “é assim 

que se cria uma história única: mostre um povo como uma coisa, uma coisa só, sem 

parar, e é isso que esse povo se torna.” Os assuntos apresentados em sala de aula 

não devem estar prontos para os alunos para que estes apenas memorizem a 

informação. Estas devem servir para que o aluno reflita, se questione e debata com 

o professor e os demais colegas de classe. Só assim estaremos perto do que 

idealizamos como educação. 

Através da presente pesquisa conseguimos desenvolver um jogo como 

estratégia eficaz para envolver estudantes nas atividades cotidianas da sala de aula, 

promovendo o desenvolvimento do pensamento histórico e do raciocínio dos alunos. 

O uso de jogos como metodologia no ensino apresenta grande potencial. Quando as 

aulas são conduzidas de forma lúdica, tornam-se mais dinâmicas, colaborativas e 

capazes de transformar o conteúdo em algo verdadeiramente significativo. A 

aplicação de jogos no ambiente escolar permite que os alunos aprendam de maneira 

espontânea e natural. Além disso, o jogo pode funcionar como uma ferramenta para 

questionar e combater práticas preconceituosas no ambiente educacional, com 

impactos positivos na vivência diária dos estudantes. Para participar da atividade, os 

alunos iram precisar se dedicar a conhecer, identificar e reconhecer as personagens 

e objetos presentes no jogo. 

Por fim, o desenvolvimento de um material didático complementar reflete o 

compromisso deste trabalho em contribuir para uma educação mais inclusiva e 

crítica. Ao promover a reflexão sobre a diversidade cultural e o respeito às 

diferenças, espera-se fomentar um entendimento mais amplo e profundo sobre o 

papel dos povos indígenas na formação da sociedade brasileira. Assim, este estudo 

busca não apenas compreender o passado, mas também estimular a construção de 

uma narrativa histórica que valorize a pluralidade e a justiça social. Pois, apesar da 

Lei nº 11.645/2008 representar um avanço significativo ao exigir o ensino da história 

e cultura afro-brasileira e indígena nas escolas, os desafios para desconstruir visões 

estereotipadas permanecem. 



25 
 

 

2 COMO AS OBRAS DE HANS STADEN, JEAN DE LÉRY E ANDRÉ THEVET RE-
FORÇARAM O IMAGINÁRIO EUROPEU SOBRE O NATIVO AMERICANO 

 

A chegada dos europeus ao continente americano trouxe consigo uma série 

de relatos que moldaram o imaginário europeu sobre as populações nativas. Entre 

esses relatos, as obras de Hans Staden, Jean de Léry e André Thevet destacam-se 

por suas descrições detalhadas das experiências vividas com os nativos do Brasil no 

século XVI. Estes cronistas deixaram para as gerações futuras relatos extremamente 

fies e ricos em detalhes. Embora com perspectivas diferentes, as narrativas desses 

autores foram fundamentais para a construção de uma visão europeia sobre os 

indígenas, marcando-os com características de exótica brutalidade e humanidade. 

Isto porque em muitos casos conseguiam ver benevolência, generosidade e 

sensibilidade nos nativos. As vezes demonstram ser muito racionais, como no caso 

do velho que questiona Léry sobre o acúmulo de riquezas. 

 

Os nossos tupinambás muito se admiram dos franceses e outros 
estrangeiros se darem ao trabalho de ir buscar o seu arabutan. Uma vez um 
velho perguntou-me: Por que vindes vós outros, maírs e perós (franceses e 
portugueses) buscar lenha de tão longe para vos aquecer? Não tendes 
madeira em vossa terra? Respondi que tínhamos muita mas não daquela 
qualidade, e que não a queimávamos, como ele o supunha, mas dela 
extraíamos tinta para tingir, tal qual o faziam eles com os seus cordões de 
algodão e suas plumas. 
Retrucou o velho imediatamente: e por-ventura precisais de muito? – Sim, 
respondi-lhe, pois no nosso país existem negociantes que possuem mais 
panos, facas, tesouras, espelhos e outras mercadorias do que podeis 
imaginar e um só deles compra todo o pau-brasil com que muitos navios 
voltam carregados. – Ah retrucou o selvagem, tu me contas maravilhas, 
acrescentando depois de bem compreender o que eu lhe dissera: Mas esse 
homem tão rico de que me falas não morre? – sim, disse eu, morre como os 
outros. 
Mas os selvagens são grandes discursadores e costumam ir em qualquer 
assunto até o fim, por isso perguntou-me de novo: e quando morrem para 
quem fica o que deixam? – Para seus filhos se os têm, respondi; na falta 
destes para os irmãos ou parentes mais próximos. – Na verdade, continuou 
o velho, que, como vereis, não era nenhum tolo, agora vejo que vós outros 
maírs sois grandes loucos, pois atravessais o mar e sofreis grandes 
incômodos, como dizeis quando aqui chegais, e trabalhais tanto para 
amontoar riquezas para vossos filhos ou para aqueles que vos sobrevivem! 
Não será a terra que vos nutriu suficiente para alimentá-los também? 
Temos pais, mãe e filhos a quem amamos; mas estamos certos de que 
depois da nossa morte a terra que nos nutriu também os nutrirá, por isso 
descansamos sem maiores cuidados”. (Léry, 2007, p.169) 

 

Através deste diálogo conseguimos ver que embora se pensasse que os 

indígenas não fossem intelectualmente evoluídos, devido à falta de desenvolvimento 



26 
 

 

da escrita e de usarem uma tecnologia ultrapassada para os padrões europeus, até 

mesmo na forma de se vestir, verificamos que em muito, os europeus poderiam 

aprender com os indígenas. Fica claro, principalmente no livro de Léry e Thevet que 

se consegue identificar, em várias passagens, o lado racional dos povos que aqui 

encontraram. Que viviam do que a natureza podia dar. Não tinham pretensão de 

acumular riqueza e dividiam o que tinham com os seus semelhantes. 

Neste capítulo, analisamos como essas obras influenciaram a percepção 

europeia sobre os nativos americanos, enfatizando a tensão entre a alteridade e a 

familiaridade, a brutalidade e a hospitalidade, o que contribuiu para a formação de 

um imaginário complexo e ambíguo sobre os povos indígenas, enfatizando o povo 

Tupinambá do qual os três autores estudados tiveram maior contato. 

O nome Tupinambá significava etimologicamente o chefe dos pais, 

descendentes dos fundadores da nação, o que remete aos patrícios da Roma 

antiga. (Métraux, 1950, p. 11) Eram, uma das etnias mais poderosas que povoavam 

grande parte do litoral brasileiro, principalmente o litoral do atual Estado do Rio de 

Janeiro. Tiveram contato com os portugueses e com os franceses. Destes últimos 

eram amigos e o contanto se deu devido as duas expedições que implantaram a 

colônia francesa no litoral brasileiro chamada de França Antártica. 

A organização social dos Indígenas, em geral, era baseada em aldeias, 

compostas por grandes casas comunais chamadas ocas, onde moravam várias 

famílias. “tinham um chefe geral, o tuxaua ou morubixaba, ao qual obedeciam os 

chefes guerreiros. Além do chefe guerreiro de uma tribo, havia ainda o chefe 

religioso, o pajé.” (Hollanda, 1972, p. 40) lideranças locais que guiavam a 

comunidade em decisões importantes, como a guerra e os rituais religiosos. Cada 

aldeia era independente, mas era comum a formação de alianças temporárias entre 

diferentes grupos, especialmente em tempos de conflito. 

Com a chegada dos europeus, os Tupinambá foram diretamente impactados 

pela colonização e, em muitos casos, forçados a se aliar ou resistir aos 

colonizadores. As alianças foram, muitas vezes, estratégicas, pois permitiam o 

acesso às armas de fogo e outros produtos europeus. (Almeida, 2010, p. 41) No 

entanto, essas interações resultaram em profundas transformações culturais, sociais 

e demográficas para os Tupinambá, que foram afetados por doenças trazidas pelos 

colonizadores, guerras e escravização. 



27 
 

 

Os Tupinambá representavam uma cultura rica e diversa, que se destacou 

por sua organização social, economia sustentável e resiliência frente as 

adversidades. Seu encontro com os europeus foi marcado por um intercâmbio 

desigual, que alterou significativamente seu modo de vida, mas também evidencia a 

complexidade das relações entre indígenas e colonizadores no Brasil colonial. 

 

2.1 A narrativa de Hans Staden: prisioneiro entre os Tupinambá. 

 

Hans Staden, um mercenário alemão, de Homberg, em Hessen, que viveu no 

Brasil em meados do século XVI. É famoso por seu livro “Duas Viagens ao Brasil”, 

publicado em 1557 na cidade de Marburg, na Alemanha. Staden foi capturado pelos 

Tupinambá, etnia indígena já mencionada, conhecida pela antropofagia. Seu relato 

oferece uma visão assustadora e visceral dos nativos que viam em Staden um 

inimigo, já que quando foi capturado se encontrava entre os portugueses. Em sua 

primeira ida ao Brasil, no ano de 1548, Hans Staden viajou para Lisboa no intuito de 

conhecer as índias, mas, por força do destino, acabou rumando para o Brasil onde 

viveu muitas aventuras e passou por diversas dificuldades, inclusive em relação a 

sua alimentação. Nesse sentido, a vida dos navegadores era muito sofrida. Sua 

alimentação era muito regulada em virtude de não se ter muitos víveres em alto-mar. 

“cada homem recebia diariamente uma tigela de água e um pouco de farinha de 

mandioca brasileira.” (Staden, 2019, p. 40) 

Na segunda viagem, em 1549, Staden saiu da Espanha e se deslocou para 

Lisboa de onde seguiram viagem rumo ao Novo Mundo. Desta vez, Staden se 

encontrava em um navio espanhol e tinham como objetivo chegar até o Rio da 

Prata. Porém, devido a alguns percalços e após enfrentar uma grande tempestade, 

acabou chegando à região de Bertioga, perto de São Vicente, onde serviu como 

artilheiro, trabalhando para os portugueses que ali moravam. Foi neste local que 

Hans Staden foi capturado pelos Tupinambá e passou a viver sob constante medo 

de ser devorado pelos guerreiros da referida etnia. 

 

Quando eu estava andando na floresta, eclodiram grandes gritos dos dois 
lados da trilha, como é comum entre os selvagens. Os homens vieram na 
minha direção e eu reconheci que se tratava de selvagens. Eles me 
cercaram, dirigiram arcos e flechas contra mim e atiraram. Então gritei: “Que 
Deus ajude minha alma!”. Nem tinha terminado estas palavras, eles me 
bateram e empurraram para o chão, atiraram e desferiram golpes de lança 
sobre mim. Feriram-me – Deus seja louvado _ apenas numa perna, mas me 



28 
 

 

arrancaram a roupa do corpo, um deles o casaco, um outro, o chapéu, o 
terceiro, a camisa, e assim por diante. (Staden, 2019, p. 62) 

 

Staden descreve em detalhes como foi ameaçado de ser devorado pelos seus 

captores, sublinhando a selvageria dos indígenas. Ele narra, por exemplo, a prática 

de adornar-se com penas e morder os braços como um sinal de que seria comido, 

um comportamento que destacava a violência latente no imaginário europeu sobre o 

"selvagem". “Estavam, como é comum entre eles, ornados de penas e mordiam-se 

nos braços para fazer-se entender de forma ameaçadora que iriam me comer.” 

(Staden, 2019, p. 63). A ameaça continuou por um longo período. “Enquanto 

passávamos, mostraram-me as cabeças, realçando que eram de seus inimigos, os 

Maracajás.” (Staden, 2019, p. 77) Durante todo o tempo em que estivera sob o 

domínio dos Tupinambá Staden viveu com medo de que chegasse o dia da 

cerimônia de sua morte. Vale aqui salientar que Hans Staden, quando foi capturado 

pelos Tupinambá, estava trabalhando para os portugueses, amigos dos Tupiniquins 

e inimigos dos Tupinambá. 

 

Os portugueses que vivem ali são amigos de uma tribo dos brasileiros, os 
Tupiniquins, cujo domínio se estende por cerca de oitenta milhas para 
dentro da terra e cerca de quarenta milhas ao longo da costa. Ao norte e ao 
sul moram inimigos dessa tribo. Os inimigos ao sul são os Carijós, e ao 
norte, os Tupinambás. (Staden, 2019, p. 56) 

 

Sendo assim, natural que estes o tratassem como inimigo também. Para os 

Tupinambá tudo levava a crer que Hans Staden era português, e de fato ele estava 

lutando ao lado dos portugueses contra os Tupinambá. E o tratamento que davam 

aos inimigos era matar e devorar sua carne para vingar os seus antepassados que 

também foram mortos por seus inimigos. No entanto, por fatores diversos, que 

Staden credita a ação de Deus, este não foi devorado e pode relatar todo o ocorrido 

após seu retorno à Europa. 

A experiência de Staden como prisioneiro foi marcada pelo constante medo 

da morte. Ele relata que os Tupinambá pretendiam matá-lo em um ritual festivo que 

precedia o ato antropofágico, “como é costume deles quando querem comer um 

homem, prepararam uma bebida de raízes que chamam de cauim. Somente depois 

da festa da bebida é que o matam.” (Staden, 2019, p. 91). E somente devido a ser 



29 
 

 

um grande evento entre os indígenas ele acredita ter sido poupado no momento 

inicial: 

 

Eu estava ali e rezava e olhava ao meu redor, porque esperava o golpe a 
qualquer momento. Finalmente, o chefe que queria me guardar tomou a 
palavra e disse que deviam me levar vivo para casa, para que seus amigos 
também me vissem vivo e tivessem prazer comigo. Então iriam me matar, 
cauim pepica, isto é, preparar bebida, reunir-se, fazer uma festa e comer-
me, todos juntos. (Staden, 2019, p. 63) 

 

O medo imediato do narrador, que esperava o golpe a qualquer momento, 

contrasta com a frieza e a lógica cerimonial dos captores, o que ressalta a diferença 

de valores e visões de mundo entre ele e os indígenas. A complexidade dos 

encontros entre culturas no Brasil colonial revela não só a violência desses contatos, 

mas também a profundidade simbólica de práticas incompreendidas à luz da moral 

europeia. 

Esse aspecto da narrativa reforçou no imaginário europeu a ideia do indígena 

como um "outro" radical, uma figura de perigo e mistério. A brutalidade de seus 

captores, no entanto, era justificada por uma lógica de vingança, que, de certa 

forma, se assemelhava aos códigos de guerra europeus. O relato de Staden 

humaniza os indígenas em certo grau, ao mostrar que suas ações violentas eram 

motivadas pela vingança e não por uma simples propensão ao mal. Para Maria 

Regina Celestino de Almeida: “a relação com o outro, tão fundamental na cultura 

tupinambá, se expressava principalmente por meio da guerra e do ritual de 

vingança”. (Almeida, 2010, p. 37) 

Fica claro pelos relatos que os Tupinambá, assim como outras etnias 

indígenas da região do Brasil, não tinham o hábito de se alimentar de seres 

humanos, não caçavam o ser humano para matar e saciar sua fome, mas sim por 

motivo de vingança, para vingar seus antepassados que morreram em combate com 

outros povos indígenas, e que tudo era feito precedido de um ritual detalhado por 

Hans Staden no capítulo 29 da segunda parte de sua obra: 

 

Quando trazem para casa um inimigo, os primeiros a bater nele são as 
mulheres e as crianças. Depois colam nele penas cinzas, raspam-lhe as 
sobrancelhas, dançam em volta dele e atam-no direito, de forma a não 
poder fugir. Depois dão-lhe uma mulher, que o alimenta e também se 
entretém com ele. Se ela recebe um filho dele, criam-no até que fique 
grande e depois, quando lhes vem à mente, matam-no. 
Alimentam bem o prisioneiro. Mantêm-no assim durante algum tempo e 
preparam-se para a festa. Nessa ocasião produzem boa quantidade de 



30 
 

 

vasos nos quais colocam sua bebida, e queimam também recipientes 
especiais para as coisas com as quais o pintam e enfeitam. Confeccionam, 
ainda, ramos de penas e os amarram à maça com a qual o matam. Fazem 
também uma grande corda, que chamam de muçurana. Com essa corda 
amarram-no antes de matá-lo. 
Ao juntarem todas as coisas, decidem o momento em que o prisioneiro 
deverá morrer e convidam os selvagens de outras aldeias para que os 
visitem. Enchem, então, todos os vasos de bebida. Um ou dois dias antes 
de as mulheres prepararem as bebidas, levam o prisioneiro uma ou duas 
vezes para o descampado entre as cabanas e dançam em torno dele. 
Assim que todos os que vieram de fora estiverem reunidos, o chefe da 
cabana lhes dá as boas-vindas e diz: “Agora venham e ajudem a comer o 
vosso inimigo”. Um dia antes de começarem a beber, amarram a muçurana 
ao redor do pescoço dele e pintam a ibira-pema com a qual o matarão. O 
desenho ao lado mostra como é a maça. Ela tem mais de uma braça de 
comprimento. Os selvagens untam-na com um material colante. Depois 
pegam cascas de ovo, de cor cinza e pertencentes a uma ave chamada 
macaguá; raspam-nas até virarem pó e passam este na maça. A seguir uma 
mulher se senta e desenha algo no pó de casca de ovo que foi aplicado. 
Enquanto ela pinta, muitas mulheres ficam em volta e cantam. Quando 
finalmente a ibira-pema está decorada com ramos de penas e outras coisas, 
então ela é pendurada num travessão dentro de uma cabana desocupada. 
Os selvagens, então, passam a noite inteira cantando em torno da maça. 
Da mesma forma pintam o rosto do prisioneiro. Os demais continuam a 
cantar mesmo quando a mulher o está pintando. 
Quando começam a beber, fazem vir o prisioneiro. Este tem de beber com 
os selvagens. Eles conversam com ele. Quando terminam de beber, 
descansam no dia seguinte e constroem para o prisioneiro uma pequena 
barraca no lugar onde deverá morrer. Este passa a noite deitado nela, sob 
severa vigilância. 
De madrugada, bem antes do amanhecer, eles vêm e dançam e cantam ao 
redor da maça com a qual deverão matá-lo, até o raiar do dia. Tiram, então, 
o prisioneiro da barraca, desmontam-na e abrem uma clareira. Soltam a 
muçurana de seu pescoço e passam-na em volta do corpo e depois puxam-
na com força, dos dois lados. Ele agora fica amarrado no centro. Muitas 
pessoas puxam a corda de ambos os lados. Deixam-no assim por algum 
tempo e põem à frente dele pequenas pedras, para que possa atirá-las 
contra as mulheres que andam em torno dele e lhe dizem, de forma 
ameaçadora, como querem comê-lo. As mulheres estão pintadas e, depois 
de ele ter sido esquartejado, devem andar em volta das cabanas com os 
quatro primeiros pedaços. Isso para grande regozijo dos remanescentes. 
Agora fazem uma fogueira, a uma distância de cerca de dois passos do 
escravo, para que ele seja forçado a ver sua mulher, que vem correndo com 
a maça, a ibira-pema, ergue os ramos de penas, grita de contentamento e 
passa em frente do prisioneiro, para que a veja. Neste momento um homem 
pega a maça, põe-se em frente ao prisioneiro e a mostra, de forma a que 
tenha de vê-la. Nesse entretempo, aquele que deverá matá-lo afasta-se 
com outros treze ou quatorze, e pintam o corpo com cinzas. Quando ele 
volta com os outros algozes para a clareira onde está o prisioneiro, aquele 
que está à frente do prisioneiro entrega-lhe a maça, e o chefe da cabana 
chega, pega a maça e passa-a uma vez entre as pernas dele. Isso, para 
eles, constitui uma honra. A seguir, aquele que o matará volta a pegar a 
maça e diz: “Sim, estou aqui, quero matá-lo porque a sua gente também 
matou e comeu muitos dos nossos”. O prisioneiro lhe responde: “Tenho 
muitos amigos que saberão me vingar quando eu morrer”. Nisto, o algoz 
golpeia o prisioneiro na nuca, de forma que lhe jorre o cérebro. 
Imediatamente as mulheres pegam o morto, arrastam-no para cima da 
fogueira, arrancam toda a sua pele, deixam-no inteiramente branco e tapam 
seu traseiro para que nada lhe escape. (Staden, 2019, p. 160) 

 



31 
 

 

Neste trecho conseguimos verificar o quanto era complexo o ritual e com as 

palavras usadas durante toda a cerimonia vemos que o próprio condenado a morte 

participava com suas falas, que deveriam ser comuns entres as etnias. Na 

cerimônia, a qual o prisioneiro era peça fundamental, este já prometia que seus 

amigos e parentes fariam da mesma forma quando tivessem oportunidade. Ou seja, 

a prática da vingança era da cultura regional, praticada por algumas etnias locais. 

Realmente, um hábito estranho para os europeus e para nossa sociedade atual. 

Hans Staden não foi o único a relatar tal cerimônia, outros cronistas também 

escreveram sobre o assunto. 

 

Knivet deixou um relato impressionante da execução e ingestão de 
portugueses por parte dos índios. Primeiramente. matava-se o 
homem a golpes na nuca; em seguida, tirava-se-lhe a pele com um 
dente de capivara, ajudando com o fogo até que, com as mãos, toda 
a pele do corpo pudesse ser destacada. A cabeça, cortada, era 
entregue ao “carrasco”; as entranhas, às mulheres. O corpo era 
retalhado junta por junta, distribuindo-se as partes; no dia seguinte, 
as mulheres “ferveram cada junta numa vasilha de água”·. e assim o 
grupo todo fez uma enorme sopa. (Souza, 1986, p. 60) 

 

A imagem da figura 02 tenta retratar como seria o ritual descrito nas citações 

acima. Mostra várias figuras nuas ou seminuas, algumas segurando objetos ou 

armas, enquanto outras realizam gestos expressivos. No centro, um homem sendo 

envolvido em um ritual, com pessoas ao redor. Há também uma fogueira na parte 

inferior da imagem, sugerindo um contexto cerimonial, um ritual de antropofagia. 

Gravuras como essa foram amplamente utilizadas na propaganda colonial para 

justificar a violência contra os povos indígenas e legitimar a conquista. Ao retratá-los 

como selvagens perigosos, os europeus reforçavam a necessidade de sua 

subjugação e conversão ao cristianismo. 

 



32 
 

 

Figura 2 - O golpe mortal 

 
Fonte: Staden, 2019, p. 168 

 

O fato de lutar ao lado dos portugueses transformava Staden em inimigo, e 

assim, pelo menos de início, ele foi considerado. Sua missão agora, para tentar 

permanecer vivo, era mostrar aos Tupinambá que eles estavam equivocados e que 

sua nacionalidade não era portuguesa e sim francesa, o que era difícil mostrar já 

que ele, na realidade, era alemão, e não falava muito bem o francês. “Conduziram-

me nu até a casa do francês. Era um homem jovem, que os selvagens chamavam 

de Caruatá-uára. Ele falou em francês comigo e não pude entendê-lo”. (Staden, 

2019, p. 75) Não tendo como provar que não era um inimigo, Hans Staden acabou 

ficando por muito tempo como prisioneiro, passando a conviver entre os indígenas e 

aprendendo sobre seus costumes. 

A imagem da figura abaixo tenta retratar o momento em que Hans Staden 

teria sido capturado. Podemos observar elementos do cotidiano dos indígenas, 

como a rede, utilizada para o descanso, as canoas e o fogo, que era utilizado para 

diversos fins como cozinhar a alimentação, aquecimento, para espantar animais 

selvagens e, na crença deles, espantar os espíritos malignos. 

Existem alguns fatores que podem ter contribuído para que os Tupinambá 

não o consumissem. Primeiro, Staden teria afirmado, durante seu cativeiro, que era 

francês e que não era aliado dos portugueses, estes eram considerados inimigos 

pelos Tupinambá 



33 
 

 

Figura 3 - Staden sendo levado como prisioneiro 

 
Fonte: Staden, 2019., p. 66 

 

Os franceses, na visão dos Tupinambá, tinham uma posição amigável 

comparado aos portugueses, que estavam em constante disputa territorial na região. 

Staden manteve essa alegação durante todo o seu tempo em cativeiro, tentando 

reforçar a ideia de que ele não era um inimigo digno de um ritual de vingança. 

Apesar das evidências, Staden tentava explicar que o matando não estariam se 

vingando, pois ele não era português. 

 

Disseram ainda que os portugueses tinham despedaçado a tiros um dos 
braços do pai dos dois irmãos que tinham capturado, causando sua morte. 
Queriam agora vingar a morte do pai em mim. Respondi que não vingariam 
nada em minha pessoa porque eu não era português; eu tinha vindo 
recentemente com os castelhanos para São Vicente. Nós tínhamos 
naufragado e por isso eu tinha ficado entre os portugueses. (Staden, 2019, 
p. 74) 

 

O sentimento de vingança era tanto que as mulheres se vingavam até dos 

piolhos que mordiam a cabeça de seus filhos e maridos. “Quando uma mulher cata 

os piolhos de alguém, come-os. Perguntei várias vezes por que o faziam, e 

responderam que eram seus inimigos que estavam comendo algo da cabeça, e que 

queriam vingar-se deles.” (Staden, 2019, p. 150) 

Outra tática usada para evitar que os nativos o consumissem foi mostrar seu 

conhecimento de religião e as práticas cristãs para convencer os indígenas de que 



34 
 

 

era protegido pelo “Deus europeu”. Em momentos críticos, ele teria suplicado aos 

céus, realizado orações e mostrado uma fé fervorosa, o que impressionou alguns 

dos membros da etnia, levando-os a acreditar que ele possuía algum tipo de 

proteção sobrenatural. Esse comportamento acabou despertando a curiosidade e o 

respeito dos Tupinambá, que, segundo ele, passaram a considerá-lo com 

desconfiança e temor. 

 

Pouco depois o irmão do meu segundo senhor veio em pessoa a minha 
cabana, sentou-se e começou a se lamentar e disse que seu irmão, sua 
mãe, os filhos de seu irmão, todos tinham adoecido, e o irmão mandara que 
viesse me ver para dizer-me que conseguisse do meu Deus a cura deles. 
Ele completou: “Meu irmão acha que o teu Deus está zangado”. Respondi: 
“sim. O meu Deus está zangado, porque seu irmão queria me comer, foi 
para Mambucaba e lá está preparando a minha morte. Vocês afirmam que 
eu sou português, e eu não o sou. Vá ao encontro do seu irmão. Ele precisa 
voltar para a cabana dele aqui. Depois eu falarei com o meu Deus para que 
ele fique bom”. (Staden, 2019, p. 85) 

 

Devido a algumas coincidências onde Staden tinha sorte de adivinhar o que ia 

acontecer e dizer que era obra de seu Deus, alguns Tupinambá passaram a 

acreditar em seu poder, o que contribuiu para que ele pudesse permanecer vivo por 

mais tempo. 

Outro fator que pode ter sido relevante, foi o tempo em que Staden 

permaneceu entre os Tupinambá. Enquanto estava em cativeiro, ele desenvolveu 

uma relação de convívio que, embora tensa, permitiu que ele se familiarizasse com 

a cultura e os costumes da etnia, demonstrando respeito e compreensão das 

tradições indígenas. Com o tempo, os membros da etnia podem ter passado a vê-lo 

mais como uma figura inofensiva e interessante do que como uma ameaça, o que 

pode ter contribuído para sua sobrevivência. 

Todos esses motivos acima citados ajudaram para que Hans Staden pudesse 

voltar para a Europa e escrever sobre esses dias difíceis que viveu em terras 

brasileiras. Mas o que pode ter sido fundamental para que isso fosse possível é o 

fato de os nativos serem muito supersticiosos e acreditarem que poderiam adquirir 

os poderes da vítima consumida. Desta forma, jamais devorariam uma pessoa que 

demonstrasse fraqueza como Staden demostrou ao ser capturado. “Vejam como 

berra, agora o lamento apoderou-se dele”. (Staden, 2019, p. 65) 

Sobre o modo supersticioso de ser dos Tupinambá falaremos mais adiante 

onde analisaremos o livro “singularidades da França Antártica, a que outros chamam 



35 
 

 

América” de André Thevet outro navegador que escreveu sobre sua vinda a 

América. 

Embora o medo constante, Hans Staden também observou a solidariedade 

entre os indígenas, uma característica que contrastava com a violência aparente. Ele 

aponta que os indígenas raramente brigavam entre si e compartilhavam o que 

possuíam de comida. “Mas é raro que briguem. São muito solidários entre si; o que 

um tiver a mais de comida que o outro, lhe dá”. (Staden, 2019, p. 146). Esse retrato 

de solidariedade também serviu para complicar a visão unidimensional do indígena 

como bárbaro. Ainda assim, no imaginário europeu, a imagem do canibal ameaçador 

prevaleceu, devido à ênfase nos rituais antropofágicos. 

 

2.2. Jean De Léry: O hóspede entre os “Selvagens”. 

 

Jean de Léry foi um simples sapateiro na França, que se tornou um viajante, 

missionário e escritor do século XVI, conhecido por sua obra mais famosa, "Histoire 

d'un voyage faict en la terre du Brésil, autrement dite Amérique" em português 

“Narrativa de uma viagem feita à terra do Brasil, também dita América” publicada em 

1578. Este livro se destaca como uma das principais fontes de informação sobre as 

culturas indígenas do Brasil durante o período de colonização, oferecendo uma 

visão detalhada sobre os costumes, crenças e práticas dos povos indígenas, 

especialmente os Tupinambá, e também sobre o impacto dos primeiros contatos 

entre europeus e nativos. 

Léry nasceu em 1534, em La Margelle, na Borgonha, França. Ele era um 

pastor protestante e foi enviado ao Brasil em 1557 como parte de uma missão 

religiosa liderada por calvinistas, em uma tentativa de estabelecer uma colônia 

huguenote na baía de Guanabara, chamada França Antártica. Sua última morada foi 

em Berna, na Suíça, onde morreu em 1611. (Gaffarel, 2007, p. 19) 

O livro de Jean de Léry, publicado cerca de duas décadas após sua viagem 

ao Brasil, é considerado um dos relatos mais importantes sobre o encontro entre 

europeus e povos indígenas sul-americanos. “Viagem à terra do Brasil” não é 

apenas um diário de viagem, mas um estudo etnográfico detalhado sobre as 

sociedades indígenas que Léry encontrou. Ele descreve minuciosamente a vida 

cotidiana, os costumes, as práticas religiosas, as cerimônias, a organização social e 

as habilidades de sobrevivência dos povos que encontrou. 



36 
 

 

O interesse etnográfico da obra de Léry é notável, já que, ao contrário de 

muitos relatos contemporâneos, ele procurou descrever os costumes indígenas de 

forma relativamente imparcial e respeitosa, embora seu olhar estivesse 

inevitavelmente marcado por sua perspectiva europeia e protestante. Diferente de 

outros cronistas que também escreveram sobre o Brasil, Léry se preocupou em 

descrever de forma precisa o que observou, criticando exageros e erros de outros 

autores. 

Léry descreve em detalhes a cultura dos Tupinambá, incluindo sua 

organização social, práticas alimentares e cerimônias religiosas. Ele descreveu, por 

exemplo, as festas e rituais antropofágicos, tratando do tema com uma curiosidade 

que, apesar de moralmente julgadora, buscava uma compreensão antropológica. 

Sua abordagem diferenciada para o tema do canibalismo é um dos aspectos mais 

notáveis de sua obra, já que Léry não apenas relata, mas tenta compreender as 

razões por trás dessa prática, comparando-a com as atrocidades religiosas da 

Europa de sua época, como a perseguição aos protestantes. 

Jean de Léry, em “Viagem à Terra do Brasil”, oferece uma perspectiva 

diferente da de Hans Staden, pois sua experiência com os nativos foi a de um 

hóspede, e não de um prisioneiro. Isto porque Léry decidiu sair da França, devido a 

perseguições religiosas, pois era protestante, e embarcou para o Brasil com a 

intenção de pregar o evangelho na França Antártida, colônia francesa que acabou 

após a expulsão dos franceses pelos portugueses no ano de 1570, situada onde 

hoje fica o Estado do Rio de Janeiro. Os franceses eram aliados dos Tupinambá. 

Desta forma, ele pode observar o modo de vida dos indígenas sem se preocupar em 

ser devorado. 

Vindo ao Brasil a convite de Villegagnon, que reuniu voluntários para esse 

projeto, Léry encontra nessa viagem uma forma de fugir das perseguições aos 

protestantes e ao mesmo tempo vê uma oportunidade de propagar sua fé em terras 

longínquas. 

 

Em 1555, um senhor Villegagnon, cavaleiro da Ordem de Malta, também 
conhecida por Ordem de São João de Jerusalém, desgostoso da França e 
também da Bretanha onde residia então, manifestou a vários personagens 
notáveis do reino o desejo, que de há muito alimentava, não só de retirar-se 
para um país longínquo onde pudesse livremente servir a Deus, de acordo 
com o evangelho reformado, mas ainda preparar um refúgio para todos os 
que desejassem fugir às perseguições, que de fato eram tão terríveis nessa 
época que muitas pessoas de todos os sexos e condições viam por toda 



37 
 

 

parte seus bens confiscados por motivos religiosos e eram, mesmo, não 
raro, queimadas vivas em obediência a editos dos reis e decisões do 
Parlamento. (Léry, 2007, p. 54) 

 

Os franceses só conseguiram permanecer por algum tempo nas terras 

brasileiras devido ao apoio que tinham de um grupamento de povos indígenas 

chamados tamoios. Estes eram inimigos dos Tupiniquins que mantinham aliança 

com os portugueses. Devido ao contato amistoso que os franceses mantinham com 

os tamoios, Léry pode conviver com algumas etnias e a partir daí escrever suas 

impressões sobre este povo. Após ter se decepcionado com as atitudes de 

Villegagnon, que as vezes considera mais sem compaixão do que os nativos, Léry e 

alguns amigos decidiram voltar a França e abandonar o projeto missionário. 

Podemos perceber, em várias passagens de seu livro, que Villegagnon se 

comportava como um tirano. 

 

A propósito contarei a maldade que vi praticar nessa ocasião a um francês 
de nome Laroche, que ele conservava preso em grilhões. Mandou deitá-lo 
de costas no chão e dar-lhe tanta pancada no ventre que a vítima quase 
morreu e depois de vê-lo assim todo machucado o desumano verdugo 
ainda dizia: “Corpo de S. Tiago, faze outra frascário!” E com incrível 
impiedade o teria deixado estendido e semimorto se dele não precisasse 
por ser marceneiro. Outros franceses que ele mantinha presos pelo mesmo 
motivo porque prendera Laroche, a saber pelo fato de se terem revoltado 
ante os maus tratos infligidos antes de nossa chegada, vendo-se mais 
judiados do que se estivessem nas galés, preferiram abandonar a ilha e ir 
viver entre os selvagens que os tratavam mais humanamente. (Léry, 2007, 
p. 99) 

 

Devido a esse comportamento alguns franceses preferiam viver entre os 

nativos a conviver com Villegagnon. Outros, como no caso de Léry, voltaram para 

sua terra natal, mesmo sabendo que enfrentariam as perseguições religiosas. Já na 

Europa, Léry pode escrever sobre tudo que viveu durante o período em que teve 

contato com os nativos brasileiros. Sua descrição dos Tupinambá também inclui 

menções ao canibalismo, mas sua ênfase é menos sensacionalista e mais curiosa. 

Léry, ao contrário de Staden, destaca a humanidade dos indígenas, notando, por 

exemplo, que eles guerreavam não por ganância, mas por vingança, buscando 

equilibrar o sofrimento infligido por seus inimigos. 

 

Os selvagens se guerreiam não para conquistar países e terras uns aos 
outros, porquanto sobejam terras para todos; não pretendem tampouco 
enriquecer-se com os despojos dos vencidos ou o resgate dos prisioneiros. 
Nada disso os move. Confessam eles próprios serem impelidos por outro 
motivo: o de vingar pais e amigos presos e comidos, no passado, do modo 



38 
 

 

que contarei no capítulo seguinte. E são tão encarniçados uns contra os 
outros que quem cai no poder do inimigo não pode esperar remissão. (Léry, 
2007, p. 183) 

 

Para Léry, os Tupinambá eram uma mistura de brutalidade e nobreza. Ele 

descreveu o corpo dos indígenas com admiração, mencionando sua beleza, saúde e 

práticas decorativas, como a pintura corporal e os adornos. Detalha a maneira como 

os nativos se preparavam para a guerra, enfeitando-se com penas e máscaras que 

os tornavam belos e terríveis ao mesmo tempo. Isso contribuiu para uma percepção 

ambígua no imaginário europeu, onde os nativos, apesar de bárbaros, também 

possuíam traços de honra e bravura. 

 

Quando vão à guerra, ou quando matam com solenidade um prisioneiro 
para comê-lo, os selvagens brasileiros enfeitam-se com vestes, máscaras, 
braceletes e outros ornatos de penas verdes, encarnadas ou azuis, de 
incomparável beleza natural, a fim de mostrar-se mais belos e mais bravos. 
(Léry, 2007, p.115) 

 

Podemos verificar nessa passagem que os indígenas se preparavam para os 

eventos que consideravam importante. Isso demostra o quanto a guerra e outros 

acontecimentos relacionados a disputa entre as diversas etnias eram significativos. 

Quanto mais inimigos conseguissem matar mais importante para aquela sociedade 

era o homem. Por isso marcavam o corpo em forma de tatuagem para mostrar 

quantos inimigos conseguiu vencer. “Aquele que matou o prisioneiro atribui-se mais 

um nome, e o chefe da cabana lhe faz uma incisão com o dente de um animal 

selvagem na parte superior dos braços.” (Staden, 2019, p. 166) 

Sobre a importância da guerra, Maria Regina Celestino de Almeida escreve: 

 

Ao analisar a função social da guerra entre os tupinambás (entendidos aqui 
como o grande subgrupo tupi que inclui vários outros), Florestan Fernandes 
considerou-a elemento básico na organização e reprodução social dos 
grupos. Ela construía sentido e coesão social. De sua preparação ao 
desfecho, com o sacrifício do prisioneiro, envolvia não apenas todos os 
membros da aldeia, como também os aliados circunvizinhos que, se não 
participavam diretamente da guerra, eram convidados para a grande festa 
que culminava no ritual antropofágico. (Almeida, 2010, p. 36) 

 

Neste caso, a guerra não era apenas um ato de violência ou estratégia de 

sobrevivência, mas sim um elemento estruturante da vida social. Ela contribuía para 

a organização, integração e coesão do grupo, desempenhando papel fundamental 

na reprodução simbólica e cultural da sociedade indígena. Mobilizava coletivamente 



39 
 

 

toda a aldeia e seus aliados. Esse processo não era restrito aos guerreiros, mas 

envolvia diversos níveis de participação social, inclusive na forma de festas e 

celebrações. Assim, a guerra assumia um caráter de evento sociocultural, 

reafirmando laços internos, identidades coletivas e alianças externas. 

A imagem da figura abaixo exemplifica como Léry via estes indígenas. Com 

músculos definidos, com adornos e pinturas pelo corpo e utilizando instrumentos 

fabricados por eles que pareciam ser cheios de detalhes. No entanto, a forma como 

os indígenas são desenhados na gravura reforça estereótipos: estão nus, em 

atitudes agressivas ou primitivas, sem individualidade. Esse tipo de representação 

reforçava a visão europeia de que os povos originários precisavam ser “civilizados” e 

dominados. 

 

Figura 4 - Indígenas 

 
Fonte: Léry, 2007, p. 105 
 



40 
 

 

Em sua obra traz uma visão pioneira ao tratar os Tupinambá como seres 

humanos complexos, com uma cultura rica e distinta. Ele frequentemente 

comparava os vícios e as virtudes dos indígenas com os dos europeus, destacando 

que, em muitos aspectos, os Tupinambá pareciam mais virtuosos que os cristãos do 

Velho Mundo. Ele se surpreendeu com a hospitalidade dos Tupinambá, afirmando 

que, em muitos casos, foi tratado com mais humanidade pelos "selvagens" do que 

por seus compatriotas europeus. Já foi perceptível isso na passagem anterior onde 

Léry fala sobre os atos de Villegagnon, mas ele reforça essa ideia trazendo 

informações de como era a convivência entre os europeus e como era a convivência 

entre estes e os “selvagens”. 

 

E assim como fazíamos enquanto estivemos na ilha, amiúde visitávamos os 
selvagens pelos quais éramos tratados com mais humanidade do que pelo 
patrício que gratuitamente não nos podia suportar, e comíamos e bebíamos 
entre eles. E eles, por sua vez, vinham ver-nos repetidamente, trazendo-nos 
víveres e o mais de que carecíamos. (Léry, 2007, p.102) 

 

Essa visão subverteu parcialmente o estereótipo do indígena como um 

simples bárbaro, apresentando-os como seres racionais e capazes de compaixão. 

Tanto Léry quanto Staden nos dão notícia de um povo que ajuda seu semelhante e 

compartilha de suas posses, independente de receber algo em troca ou não. Nisto, 

muitas vezes, conseguimos perceber atitudes mais próxima do cristianismo nas 

etnias indígenas do que no europeu. Mesmo Léry afirmando que estes não faziam 

nenhuma menção à existência de um Deus. 

 

Embora seja aceita universalmente a sentença de Cícero, de que não há 
povo, por mais bruto, bárbaro ou selvagem que não tenha idéia da 
existência de Deus, quando considero os nossos tupinambás vejo-me algo 
embaraçado em lhe dar razão. Pois além de não ter conhecimento algum do 
verdadeiro Deus, não adoram quaisquer divindades terrestres ou celestes, 
como os antigos pagãos, nem como os idólatras de hoje, tais os índios do 
Peru, que, a 500 léguas de brasil, veneram o sol e a lua. Não têm nenhum 
ritual nem lugar determinado de reunião para a prática de serviços 
religiosos, nem oram em público ou em particular. (Léry, 2007, p.205)   

 

Por outro lado, conseguimos observar que, em diversos momentos de seu 

relato, Léry aponta para os medos e superstições dos Tupinambá. O medo 

constante que os Tupinambá demonstram da figura do Diabo é a prova de que 

acreditavam no sobrenatural. 

 



41 
 

 

Acreditam não só na imortalidade da alma, mas ainda que, depois da morte, 
as que viveram dentro das normas consideradas certas, que são as de 
matarem e comerem muitos inimigos, vão para além das altas montanhas 
dançar em lindos jardins com as almas de seus avós. Ao contrário as almas 
dos covardes vão ter com Ainhãn, nome do diabo, que as atormenta sem 
cessar. (Léry, 2007, p. 207) 

 

Assim, percebemos que embora não houvesse a ideia de uma figura superior 

que tenha criado o céu e a terra, eles acreditavam na imortalidade da alma e na 

ideia do bem e do mal, colocando o covarde, que não vai a guerra lutar para vingar 

seus entes queridos, que morreram na mão do inimigo, em um lugar ruim. Enquanto 

o guerreiro que lutou bravamente irá para um lugar bom junto aos seus 

antepassados. 

Para os Tupinambá, devorar os prisioneiros era uma questão de honra e 

vingança, e não apenas um ato de pura selvageria. Léry sublinha que os nativos 

comiam seus inimigos para causar temor e demonstrar poder, mas reconhece que 

esse comportamento, por mais brutal que fosse, não diferia tanto das atrocidades 

cometidas pelos europeus. 

 

Mas não comem a carne, como poderíamos pensar, por simples gulodice, 
pois embora confessem ser a carne humana saborosíssima, seu principal 
intuito é causar temor aos vivos. Move-os a vingança, salvo no que diz 
respeito às velhas, como já observei. Por isso, para satisfazer o seu 
sentimento de ódio, devoram tudo do prisioneiro, desde os dedos dos pés 
até o nariz e cabeça, com exceção porém dos miolos, em que não tocam. 
(Léry, 2007, p. 200) 

 

Cabe aqui uma reflexão sobre o sentimento de ódio exacerbado que essas 

etnias sentiam umas das outras. Apesar de um parentesco próximo entre elas, se 

criou uma cultura de ódio e vingança e prosperou entre o tempo e fez com que essa 

gente vivesse em função desta vingança o que é difícil de compreender, pois se 

trata de um povo que não tem ganância, que não disputam por terras, nem por 

tesouros. 

 

2.3 André Thevet: um frade na França Antártica. 

 

André Thevet foi um frade franciscano, cosmógrafo, explorador e escritor 

francês, nascido em Angoulême, na França, que se destacou por suas viagens e 

relatos sobre o Novo Mundo no século XVI. Uma das suas viagens mais notáveis foi 



42 
 

 

para o Brasil, em 1555, quando integrou a expedição de Nicolas Durand de 

Villegagnon à colônia francesa da França Antártica, na Baía de Guanabara, Rio de 

Janeiro. Após essa experiência, Thevet escreveu a obra Les Singularités de la 

France Antarctique, na qual relatou suas observações sobre o Brasil, as paisagens, 

a flora, a fauna, e, principalmente, os costumes dos povos indígenas. (Thevet, 2018) 

Ao longo de sua obra, André Thevet detalha aspectos da vida dos 

"selvagens", como os hábitos alimentares, culturais e religiosos, com foco particular 

no canibalismo. Nesta obra, Thevet descreve toda sua viagem pormenorizando os 

locais por onde passa, a flora e a fauna, descrevendo minuciosamente os animais e 

plantas que eram estranhas ao seu convívio na Europa. É dele uma das primeiras 

descrições do Tucano, pássaro com bico exótico encontrado no Brasil. 

Representado na figura abaixo. 

 

Figura 5 - O tucano 

 
Fonte: Thevet, 2018, p. 163 
 

Ao narrar sua experiência na França Antártica, caracteriza os indígenas como 

seres naturais, profundamente integrados ao meio ambiente. Ele descreve suas 

habitações simples, seus hábitos alimentares baseados na caça e na coleta, e suas 

interações sociais, as quais ele observa com fascínio e espanto. Descreve as 



43 
 

 

funções sociais de homens e mulheres separando o que cabe às mulheres e como 

elas são tratadas na sociedade indígena da época. 

 

Quando mais se notabiliza o homem na guerra, por suas proezas e 
valentias, tanto mais lhe é permitido ter mulheres para o seu serviço. Pois, a 
falar verdade, trabalham elas comparativamente muito mais a saber, colhem 
raízes, fabricam farinhas e bebidas, recolhem as frutas, lavram os campos, 
fora os outros misteres relativos à economia doméstica; ao passo que os 
homens somente, em determinados tempos, pescam, ou apanham caças no 
mato, para a sua alimentação, quando não se encontram ocupados na 
fabricação dos arcos e flechas. Tudo o mais é feito por suas mulheres. 
(Thevet, 2018, p. 256) 

 

O trecho acima destaca a importância do serviço das mulheres na referida 

sociedade. Fazendo lembrar que a maior parte dos serviços são feitos pelas 

mulheres e que os homens vivem praticamente para a guerra entre as etnias. 

Inclusive, na guerra as mulheres têm papel fundamental, pois, também estão lá para 

darem todo o apoio logístico aos homens. Durante a viagem são elas que retiram a 

água que acumula dentro da embarcação. “Encarregam-se as mulheres de esvaziar 

e lançar fora a água, que entra nas canoas, servindo-se de uma vasilhazinha 

fabricada com certa espécie de coco”. (Thevet, 2018, p. 240) A lista de tarefas 

atribuídas a elas, como colher raízes, fabricar farinhas e bebidas, recolher frutas, 

lavrar os campos, além dos afazeres domésticos. Mostra uma carga intensa e 

multifacetada de trabalho. Isso evidencia o papel central das mulheres na 

subsistência e manutenção do grupo. Elas também têm destaque nas festas e rituais 

indígenas onde se observa a forte ligação dos nativos com a natureza e com suas 

divindades. São elas, principalmente as mulheres virgens que preparam a bebida 

consumida nestas festas e cerimoniais, o Cauim, bebida da qual já falamos neste 

capítulo e que viemos relembrar devido a sua importância para os nativos. 

 



44 
 

 

Figura 6  - Preparando o cauim 

 
Fonte: Thevet, 2018, p. 163 

 

O processo de fabricação que verificamos na figura acima, da principal bebida 

Alcoólica consumida pelos indígenas é descrito com riqueza de detalhes. Tanto por 

Thevet quanto por Hans Staden e Léry. Com a diferença que André Thevet frisa que 

para fabricar uma boa bebida é necessário que as mulheres sejam virgens ou que 

se abstenham do ato sexual por alguns dias. Não conseguimos encontrar a lógica da 

relação entre o ato sexual e a fabricação da bebida, mas o importante é relatar que a 

referida bebida era feita pelas mulheres e que os homens não participam 

efetivamente desta função. Como podemos observar na citação abaixo: 

 

Desse milho, do qual há duas espécies, uma negra e outra branca, 
misturado a umas raízes, faz-se geralmente o vinho, que, depois de cozido, 
adquire a cor do clarete. Embora espesso como o mosto, os selvagens 
apreciam-no tanto que com ele se embriagam. Na fabricação, usam os 
indígenas estranha prática supersticiosa, que consiste em mastigar algumas 
moças virgens o milho, cozido em grandes vasilhas de barro, da capacidade 
de um moio, o qual, depois, transportam para outro recipiente apropriado à 
operação. Quando é mulher casada quem mastiga o milho, deve abster-se 
esta, por alguns dias, de relações sexuais com o marido, do contrário jamais 
atingiria a bebida a necessária perfeição. (Thevet, 2018, p. 161) 

 

A maneira de se fazer o cauim era realmente estranha aos nossos padrões 

atuais de higiene. O fato de mastigar a mandioca e cuspi-la em um balde para que 

os outros bebam o cuspe não se enquadra nos padrões europeus até do século XVI. 

No entanto, a visão de Thevet é marcada por uma mistura de admiração pela 

“pureza” dos nativos e uma forte estranheza em relação aos aspectos que ele 

considera bárbaros, como a nudez e a violência entre as etnias. “Os selvagens 

vivem à maneira dos bichos, tais como os fez a natureza, alimentando-se de raízes 

e andando sempre nus, tanto homens como mulheres.” (Thevet, 2018, p. 182) 



45 
 

 

Outro ponto que nos chamou a atenção foi como Thevet tratava da questão 

religiosa dos nativos. Esta é vista por ele como rudimentar e incompreensível para a 

mentalidade europeia de sua época. Menciona que os indígenas acreditam em 

espíritos que os acompanham e influenciam suas vidas diárias, e que isso é em 

decorrência do trabalho dos pajés. Esta visão revela o distanciamento cultural de 

Thevet, que observa as práticas religiosas indígenas como elementos "primitivos", 

sem reconhecer o profundo significado espiritual para as etnias. 

Deveria ter sido mais fácil para Thevet aceitar que os nativos, apenas, tinham 

uma cultura diferente da europeia, pois este era viajante e conhecedor de diversas 

outras culturas. Inclusive, em seu livro, por diversas vezes faz comparações do 

modo de vida dos indígenas com povos clássicos, principalmente com os romanos. 

No entanto, devido a sua formação católica3, não via com bons olhos a ação dos 

caraíbas. Estes eram pessoas que assim como André Thevet viviam de pregar sua 

religião. 

 

Esse povo assim afastado da verdade, – além das perseguições que sofre 
do espírito maligno e além dos seus sonhos errôneos, – mantém-se ainda 
tão fora da razão que adora o Diabo, por meio de seus ministros, chamados 
pajés, dos quais já falei. Esses pajés, ou caraíbas, são gente de má vida, 
que se aplica a servir ao diabo com o objetivo de tirar partido de seus 
companheiros. Tais impostores, para encobrir sua malícia e fazerem-se 
honrar pelos demais, comumente não permanecem muito tempo no mesmo 
sítio. Assim se tornam vagabundos, errando, cá e lá, pelos matos e outros 
lugares, não tornando, juntamente com seus companheiros, senão raras 
vezes e em determinadas horas. (Thevet, 2018, p. 219) 

 

Não é de se estranhar o preconceito religioso exacerbado, principalmente 

vindo de um frade francês, porém, em se tratando de uma pessoa que conhecia 

diversas culturas e que se propôs a conviver com outros povos, deveria ter um 

pouco mais de alteridade. Mas considerando que no período histórico em questão 

ainda era muito forte a prática do tribunal de inquisição classificamos como normal 

essa visão religiosa. 

Ainda no viés religioso, Thevet, por vezes, se contradiz. Pois, hora afirma que 

os nativos não têm religião, hora afirma que eles veneram a um Deus chamado 

Tupã. Desde o início diversos povos e civilizações sentem a necessidade de explicar 

a origem do mundo e cada uma desta civilizações tem sua própria explicação para 

este fenômeno. Os nórdicos acreditavam que o primeiro homem e a primeira mulher 

                                                             
3André Thevet era Frade Franciscano. 



46 
 

 

foram feitos da árvore, “tomaram, então, um freixo e dele fizeram um homem, e de 

um amieiro fizeram uma mulher, chamando o homem de Aske e a mulher de Embla” 

(Bulfinch, 2006, p. 312). Já os hebreus acreditavam que o homem surgiu do barro, “e 

a formou o senhor Deus o homem do pó da terra, e soprou em suas narinas o fôlego 

da vida; e o homem foi feito e alma vivente” (Gênesis, 2, 7). Os Tupinambá 

acreditavam em Tupã. 

 

Os selvagens (voltando ao assunto) fazem menção de um grande senhor, 
chamando-lhe em sua língua de Tupã, o qual – dizem – lá, no alto, troveja e 
faz chover; mas de nenhum modo sabem orar ou venerar, nem têm lugar 
próprio para isso. E se alguém lhes fala de Deus, como o fiz, escutam 
admirados e atentos, perguntando se o deus de que se fala não será, 
talvez, o profeta que lhes ensinou a plantar essas grossas raízes, chamadas 
por eles de hetich. Porquanto, segundo a tradição, transmitida por seus 
avós, alimentavam-se os selvagens, como os animais, de ervas e raízes 
silvestres, quando lhes apareceu um grande caraíba, isto é, um profeta, o 
qual dirigindo-se a certa moça, deu-lhe algumas raízes grossas, chamadas 
hetich, semelhantes aos nabos de Limousin. Ensinou-lhe o profeta que 
cortasse as raízes em pedaços, plantando-as depois. E assim o fez a moça, 
do mesmo modo que, sucessivamente, todos os seus descendentes, de 
pais a filhos. (Thevet, 2018, p. 183) 

 

Thevet também pode notar que os nativos eram bem supersticiosos. Em 

diversas passagens de seu livro podemos confirmar isto. Tinham todo cuidado antes 

da guerra para que nada pudesse atrapalhar a vitória. Neste sentido, Staden 

também reforça essa ideia de que os Tupinambá eram muito preocupados com os 

sinais que recebiam, do além, antes da batalha. 

 

Depois consultam os pajés, os feiticeiros, para saber se irão vencer. Eles 
dizem que sim, mas mandam que atentem para os sonhos nos quais 
sonham com os inimigos. Se a maior parte sonha que vê a carne de seus 
inimigos assando, isso significa vitória. Mas se veem a sua própria carne 
assando, isso não significa nada de bom, e então devem ficar em casa. 
(Staden, 2019, p. 158) 

 

Como podemos ver, os pajés não eram apenas curandeiros, mas também 

intermediários entre o mundo espiritual e o terreno. A consulta aos pajés antes de 

ações importantes, como uma guerra, evidencia que a decisão não é apenas 

estratégica ou física, mas profundamente espiritual. Vemos que por mais preparados 

que estivessem para a luta, sempre tomam o cuidado de buscar a aprovação divina 

para suas ações. Essas superstições estavam presentes no dia a dia dos nativos. E 

até no momento da morte das pessoas de seu convívio como podemos observar na 

passagem a baixo: 



47 
 

 

 

Quando morre algum dos selvagens, seja morubixaba ou não, todo 
aquele que possui um dado objeto pertencente ao morto, evita retê-
lo, antes devolvendo-o publicamente. O objeto deve ser enterrado 
com o defunto, porquanto, não sendo restituído, acreditariam que a 
alma os viesse a molestar. (Thevet, 2018, p. 228) 
 

Revela-se aqui o temor da interferência espiritual do morto no mundo dos 

vivos. Há uma crença de que o espírito pode se tornar vingativo ou inquieto se não 

forem respeitados os rituais apropriados. A preocupação com o paranormal era uma 

constante na vida dos Tupinambá, principalmente com assuntos relativos à guerra. 

Era um povo que seguia à risca o que suas superstições demandavam. “No dia 

desse trabalho (a planta é descascada da raiz à copa) não bebem, nem comem, 

temendo, segundo dizem, que, se fizessem o contrário, algum mal lhes aconteceria 

em viagem.” (Thevet, 2018, p. 240) 

Acreditavam que se comecem um animal poderiam se apoderar das 

características desse animal, por isso não comiam tartarugas ou peixes que 

consideravam lento. Assim, também acontecia quando iam comer os prisioneiros. Se 

o considerassem fraco, medroso, ou com outras características que achavam 

inapropriadas não consumiam a carne, pois se acreditava que absorveriam essas 

características. 

O “canibalismo”, um dos temas mais explorados por Thevet, é retratado como 

uma prática comum entre algumas etnias indígenas do Brasil, especialmente em 

rituais de guerra e vingança. Para Thevet, o ato de devorar os inimigos é uma forma 

de “os selvagens” mostrarem sua força e coragem, ao incorporar o poder do 

adversário. O capítulo XL (40) da obra se debruça sobre essa prática, descrevendo 

em detalhes como os prisioneiros de guerra são mortos e consumidos. 

 

É o prisioneiro (cuja alegria aumenta à proporção que se aceleram os 
preparativos fúnebres) conduzido à praça pública, todo manietado e 
garroteado com as cordas de algodão. Acompanham-no dez ou doze mil 
selvagens da região, seus inimigos. Lá chegando, concluídas várias 
cerimônias, abatem-no os índios, tal qual se o prisioneiro fosse um porco. E 
logo o corpo do executado fica reduzido a postas, tendo-se o cuidado de 
aparar o sangue e com ele banhar os meninos, a fim de torná-los, como 
dizem, bravios (nesse momento, os selvagens concitam os filhos a tomar o 
exemplo dos maiores, sendo de crer que de igual modo procedem os seus 
contrários). Finalmente, o corpo, assim reduzido a pedaços e assado à 
moda indígena, passa a ser distribuído por todos, ficando cada um com o 
seu quinhão, qualquer que seja o número dos presentes. (Thevet, 2018, p. 
249) 

 



48 
 

 

Sobre este ritual os três autores estudados descrevem com riquezas de 

detalhes. E os três repassam em suas obras a visão europeia do que se passa no 

ritual. Não tivemos a oportunidade de relatar esta cerimônia sob a perspectiva do 

indígena, pois, apesar de terem um idioma, não dominavam a escrita. Porém, os 

referidos autores deixam claro em suas obras que existia uma razão para que os 

indígenas fizessem a ingestão da carne humana. Era por vingança que isso 

acontecia. Não comiam o humano para saciar a fome, mesmo porque eram muitos 

para comer e comiam apenas um pedaço da vítima, e sim para vingar seus entes 

queridos que haviam tombado em batalha. 

 

Se perguntar alguém por que se guerreiam reciprocamente os selvagens, – 
visto não haver, entre eles, potentados e excessivas riquezas, ou visto 
conceder-lhes a terra incomensurável tudo o de que necessitam, – bastará 
saber que a causa de suas guerras não se apoia em nenhuma razão, a não 
ser o desejo de vinganças gratuitas, tal como fazem os animais ferozes. 
Assim, incapaz de chegar a um honesto entendimento, alega essa gente, 
em forma de justificativa, simplesmente que aqueles a quem combatem são 
os seus contrários de longa data. (Thevet, 2018, p. 237) 

 

O sentimento de vingança era tanto que os Tupinambá se vingavam até dos 

espinhos, ou dos piolhos como já mencionei no início deste trabalho. Assim como 

Hans Staden, Thevet observou que as mulheres se vingavam do piolho mordendo-

os. E não se vingavam só dos insetos, mas também de seres inanimados como as 

pedras. 

 

Quando, por exemplo, espetam-se nos espinhos, ou se ferem nas pedras, 
os indígenas fazem mil pedaços o objeto causador do mal, como se o 
mesmo tivesse entendimento. É a falta de boa razão o responsável que 
essa mentalidade. Devo dizer, embora a contragosto, mas a bem da 
verdade, que os selvagens, por vingança, esmagam nos dentes piolhos e 
pulgas – coisa mais de brutos que de racionais. (Thevet, 2018, p. 253) 

 

A antropofagia é apresentada como uma mistura de horror e curiosidade, ao 

mesmo tempo que busca justificar essa prática com base nas crenças culturais dos 

nativos. Ele explica que, para os indígenas, o “canibalismo” não é uma mera 

barbárie, mas sim parte de um ciclo de violência retribuída, onde a morte de um 

guerreiro deve ser vingada com a morte e o consumo de um inimigo. Nesse 

contexto, o fato de comerem a carne do outro não é um fim em si, mas uma prática 

inserida em um complexo sistema de honra e justiça. 

Neste caso, a prática de comer outro ser humano não é uma ação 

indiscriminada, mas está profundamente ligada à vingança. Quando uma etnia perde 



49 
 

 

um membro importante em batalha, ela captura um guerreiro inimigo, o qual é 

submetido a torturas rituais antes de ser morto e devorado. Para Thevet, isso 

demonstra a “extraordinária vingança” dos indígenas, que vão além da simples 

retribuição, incorporando o inimigo como uma forma de dominar espiritualmente seu 

poder. 

 

Figura 7 - Cena de Canibalismo 

 
Fonte: Thevet, 2018, p. 247 
 

Essa imagem, como muitas ilustrações produzidas por europeus sobre os 

povos indígenas, reflete um olhar etnocêntrico e, frequentemente, distorcido. Os 

relatos de cronistas e missionários, como os de Hans Staden, Jean de Léry e André 

Thevet, frequentemente exageravam práticas indígenas, retratando-as de forma 

sensacionalista para justificar a colonização e as missões cristãs. Embora alguns 

grupos indígenas praticassem rituais antropofágicos, esses rituais tinham 

significados culturais e religiosos específicos. A visão europeia, no entanto, reduzia 

essas práticas a um sinal de barbárie, ignorando a complexidade das culturas 

indígenas. 

 

Staden expande o significado do ritual antropofágico para descrever seus 
raptores como “canibais selvagens”, os resumindo unicamente a essa 
prática. Tanto nas xilogravuras presentes no livro quanto na adaptação 
cinematográfica da obra, os povos indígenas se encontram representados 
como seres bestiais longes do dom civilizacional, ao qual supostamente os 



50 
 

 

europeus são caracterizados, criando uma relação de dualidade hierárquica. 
(Maciel; Santana, 2022, p. 110) 

 

Apesar de suas tentativas de compreender a lógica indígena, Thevet não 

deixa de expressar um julgamento negativo sobre a antropofagia. A prática é vista 

como um símbolo da selvageria extrema, algo inconcebível para o imaginário 

europeu cristão do século XVI. “A tal ponto que, se alguém ofende os selvagens, 

não hesitam estes em matar e devorar um cristão, à semelhança do que fazem com 

os seus inimigos”. (Thevet, 2018, p. 186) O relato de Thevet reforça a visão 

eurocêntrica da época, que via os indígenas como seres não civilizados e em 

necessidade de “correção” através da influência europeia. 

O contraste entre a sociedade europeia, que Thevet considera “civilizada”, e 

os indígenas, que ele descreve como “bárbaros”, é acentuado pela ênfase no 

canibalismo. Essa prática era usada, tanto por Thevet quanto por outros cronistas da 

época, como uma justificativa para a colonização e a catequese. Ao destacar o 

canibalismo como um traço central da cultura indígena, Thevet reforça a 

necessidade de intervenção europeia para “corrigir” esses costumes. 

A descrição do canibalismo em “Singularidades da França Antártica” é uma 

mistura de etnografia e narrativa fantástica, onde Thevet tenta explicar o 

incompreensível para o público europeu. Seu relato é, ao mesmo tempo, uma janela 

para as práticas culturais indígenas e uma reafirmação das crenças eurocêntricas de 

seu tempo. O canibalismo, embora retratado como um costume bárbaro, é 

contextualizado dentro de um sistema cultural que ele tenta, em alguma medida, 

compreender, mas sempre a partir de seu ponto de vista europeu. 

 

2.4 O imaginário europeu e a difusão das narrativas. 

  

Tanto a obra de Staden quanto a de Léry e Thevet tiveram um impacto 

profundo na Europa, alimentando a curiosidade e o temor sobre o "Novo Mundo". 

Mas Staden, Léry e Thevet viam ou sentiram essa experiência de formas diferentes. 

A perspectiva era outra. Um estava em situação de prisioneiro, caso de Hans 

Staden. Os outros eram hóspedes, pois estavam entre etnias aliadas. Isto permitiu 

que houvesse um balanceamento nas impressões deixadas sobre o Brasil entre os 

europeus. 



51 
 

 

Os relatos desses autores foram amplamente lidos e contribuíram para a 

criação de uma imagem dos povos originários que era ao mesmo tempo fascinante e 

aterrorizante. As descrições de canibalismo, em particular, reforçaram a visão do 

indígena como uma figura “selvagem” e perigosa, alimentando o exotismo no 

imaginário europeu. Principalmente quando as palavras são ilustradas por figuras 

criadas por uma pessoa que não chegou a conhecer o Brasil e as etnias indígenas 

citadas neste trabalho. Esse foi o caso das obras em destaque. O gravurista que 

desenhou as imagens da maioria dos livros do século XVI que falam sobre as 

viagens ao território americano foi Theodore de Bry. Este foi um gravador e editor 

flamengo que se destacou por sua contribuição na criação de representações 

visuais do “Novo Mundo”, especialmente nas narrativas de viagens e 

descobrimentos europeus do século XVI. Nascido em Liège, Bélgica, em 1528, e 

exilado por questões religiosas, De Bry desenvolveu suas habilidades artísticas em 

Estrasburgo, onde encontrou um ambiente propício para a sua arte. “Se analisarmos 

as gravuras de De Bry de cenas de antropofagia em América Tertia pars12 primeiro 

se faz preciso acentuar novamente que De Bry nunca viera ao Brasil.” (Pereira, 

2009). Embora nunca tenha visitado o continente americano, as gravuras de De Bry 

sobre o Brasil, baseadas nos relatos de Hans Staden, Jean de Léry e André Thevet, 

tiveram um papel crucial na construção do imaginário europeu sobre o Novo Mundo. 

Ele retratou os indígenas a partir de um ponto de vista europeu, frequentemente 

associando suas práticas, como a antropofagia e a poligamia, à barbárie e ao 

exótico. “Segundo Raminelli, as guerras, a antropofagia e as mulheres seriam os 

meios ideais para recriar uma ambientação infernal. Na obra de Theodore De Bry a 

representação feminina acostumava-se associar à feitiçaria e rituais”. (Pereira, 2009, 

p.6).  Esse trânsito entre os relatos escritos e as gravuras iconográficas resultou na 

criação de uma narrativa visual que apresentava os habitantes das Américas como 

selvagens e monstruosos, reforçando o conceito de “inferno brasileiro” no imaginário 

europeu. As gravuras de De Bry são um exemplo clássico de como as culturas 

europeias, na época renascentista, projetavam sobre o “Novo” Mundo suas 

concepções pré-existentes, fruto de uma longa tradição de mitos e fantasias sobre o 

desconhecido. 

 
Os cosmógrafos quatrocentistas julgavam que as novas terras seriam 
habitadas por monstros, mas Colombo nelas encontrou apenas homens 
selvagens - para sua admiração, homens bem feitos e bem constituídos, de 



52 
 

 

“caráter ineludivelmente humano”, desmentindo velhas lendas e apontando 
para a “unidade essencial do gênero humano”. (Souza, 1986, p. 53) 

 

Por meio de suas obras, ele contribuiu para a representação visual de 

práticas indígenas como a antropofagia, que, embora reais, em alguns contextos, 

foram intensamente dramatizadas e amplificadas para o público europeu. 

 

Se partirmos que De Bry nunca teria vindo à América e que se baseou em 
relatos de cronistas e viajantes para desenvolver suas gravuras, é possível 
supor que meio ao trânsito entre o esforço de absorção do novo, através de 
leituras de relatos de viagens, e a apreensão de um reconhecimento do 
ameríndio a partir de um imaginário povoado por bruxas e demônios. De Bry 
passaria a efetuar em suas imagens um projetar de lembranças, ou até 
mesmo constituindo uma paisagem que se compõe em camadas de 
lembranças via uma produção da mente, isto é, como uma produção da 
memória cultural como Simon Shama diserta. (Pereira, 2009) 

 

Essa visão, embora simplificada, teve um impacto duradouro na maneira 

como o Brasil e suas culturas indígenas foram percebidas na Europa, marcando a 

história da colonização com imagens fortes e, muitas vezes, distorcidas. “Em relação 

ao Brasil, o imaginário de raízes européias se reestruturou ante a constatação da 

diferença americana. No tocante aos homens, a constatação foi, quase sempre, 

depreciativa”. (Souza, 1986, p. 56) 

De certo que os indígenas percebiam a vingança de forma diferente do 

europeu. Para estes a vingança, embora também praticada, é um pecado 

amplamente condenado pela igreja. Tanto a igreja católica quanto as protestantes. 

Mas o nativo não entendia o pecado, isto não fazia parte nem de sua cultura, nem 

de sua religião. 

É bastante compreensível que um religioso ao ver a imagem da figura abaixo 

imagine que as pessoas nela representadas sejam pecadoras, diabólicas, ou façam 

relação a algo maligno. É uma imagem que se não houver uma redação que 

explique o que estava acontecendo e a forma como acontecia, de maneira imparcial, 

choca pela brutalidade apresentada. Talvez fosse essa a intenção do autor, chocar 

sua sociedade. 

 



53 
 

 

Figura 8 - Moquém 

 
Fonte: Léry, 2018, p. 143. 

 

Cabe aqui refletirmos sobre os conceitos de canibalismo e antropofagia 

(Silva,2025). O canibalismo e a antropofagia são conceitos frequentemente 

confundidos, mas que apresentam diferenças tanto em suas motivações quanto em 

suas abordagens culturais e simbólicas. O canibalismo refere-se ao ato de um ser 

humano consumir a carne de outro humano, sem necessariamente implicar qualquer 

significado cultural ou simbólico. Trata-se de uma prática registrada em diversas 

culturas ao longo da história, com motivações que podem variar desde situações 

extremas de sobrevivência, até por questões patológicas. Já a antropofagia, termo 

de origem grega que significa “comer o homem”, está geralmente relacionada a um 

contexto cultural e simbólico. Enquanto o canibalismo é amplamente visto como um 

ato de necessidade ou barbárie, a antropofagia tem uma conotação mais filosófica e 

ritualística. O canibalismo tem, normalmente, uma conotação negativa e é motivado 

por necessidades fisiológicas ou psicológicas, como no caso de fome extrema. A 

antropofagia é vista sob uma perspectiva cultural, está relacionada a rituais ou 

simbolismos. 

 
Abordando ambos os conceitos de uma forma breve, define-se, primeiro, o 
canibalismo como o ato de se alimentar de seres da própria espécie, 
resumindo-se em um ato alimentar. Por outro lado, a “antropofagia”, para 
Francine Goudel, pode ser definida como um ato de se alimentar de carne 
humana dentro de determinado contexto para fins ritualísticos relacionados 
à composição do corpo.(Maciel; Santana, 2022, p.104) 

 
Em relação aos Tupinambá, podemos afirmar que até a consumação da 



54 
 

 

morte do inimigo existia um longo processo de simbolismos. Fica evidente através 

dos relatos dos navegadores que se tratava de antropofagia e não de canibalismo, 

pois o cerimonial começava já após a captura do inimigo, “Quando trazem para casa 

um inimigo, os primeiros a bater nele são as mulheres e as crianças. Depois colam 

nele penas cinzas, raspam-lhe as sobrancelhas, dançam em volta dele e atam-no 

direito, de forma a não poder fugir” (Staden, 2019, p. 160), até o dia de sua 

execução onde os convidados e o condenado bebiam, dançavam e ao final comiam 

sua carne. Neste trecho Staden descreve como era a fabricação da bebida usada 

nas cerimônias. 

 

São as mulheres que preparam as bebidas. Usam raízes de mandioca e 
cozem-nas em grandes panelas. Quando está cozido, retiram a mandioca 
das panelas, despejam-na em outras panelas ou vasos e deixam que esfrie 
um pouco. A seguir, meninas sentam-se ao redor e a mastigam; colocam o 
mastigado num vaso especial. Quando todas as raízes foram mastigadas, 
colocam o mastigado novamente na panela, despejam água por cima, 
misturam ambos, e deixam ficar quente de novo. 
Então há vasos especiais que enterram pela metade dentro da terra e que 
usam como se usam por aqui barris para vinho e cerveja. Despejam a 
massa dentro e fecham-nos bem. Então a fermentação ocorre sozinha e a 
massa fica forte. Deixam-na em repouso durante dois dias. Depois bebem-
na e se embriagam. É um líquido espesso e rico. (Staden, 2019, p. 146) 

 

Como vemos, esse líquido especial para os indígenas, que chamavam de Cauim. 

Com uma fabricação, no mínimo exótica, pois nos dias atuais causaria um certo 

repúdio ao perceberem que um dos componentes essenciais seria a saliva de 

mulheres. Era consumido apenas em dias especiais com objetivo de comemorar, 

festejar, de forma coletiva. O que comprova a forma cerimonial, pragmática e 

ritualística do consumo da carne humana. Por tanto, não se tratava de consumo por 

necessidade fisiológica. Neste caso, não era a fome que fazia com que um indígena 

consumisse a carne do outro, por isso, podemos afirmar que se tratava de 

antropofagia e não de canibalismo. 

 



55 
 

 

Figura 9 - Mulheres preparando as bebidas 

 
Fonte: Staden, 2019, p. 146. 
 

Entretanto, essas narrativas também provocaram reflexões críticas sobre a 

civilização europeia. Léry, por exemplo, questiona as distinções morais entre 

europeus e nativos, sugerindo que os horrores da Inquisição e as guerras religiosas 

na Europa não eram menos bárbaros que os rituais indígenas. 

 

Não abominemos portanto demasiado a crueldade dos selvagens 
antropófagos. Existem entre nós criaturas tão abomináveis, se não mais, e 
mais detestáveis do que aquelas que só investem contra nações inimigas 
de que têm vingança a tomar. Não é preciso ir à América, nem mesmo sair 
de nosso país, para ver coisas tão monstruosas. (Léry, 2007, p. 204) 

 

Essa perspectiva crítica levou alguns leitores a reconsiderar a superioridade 

europeia e a questionar os valores de sua própria civilização. Desta forma, temos 

que analisar as motivações que levam algumas pessoas ou civilizações a 

cometerem algumas barbáries. Staden cita, por exemplo, uma passagem onde os 

portugueses haviam feito uma armadilha e capturaram alguns Tupinambá e 

entregaram estes aos Tupiniquins para que fossem mortos. 

 
Eles, os Tupinambá, foram em toda confiança aos navios e subiram a 
bordo, como ainda fazem hoje nos navios franceses. Quando havia 
bastante deles a bordo, os portugueses atacaram-nos, amarraram-nos, e os 
levaram e entregaram aos Tupiniquins. Foram mortos e comidos por estes 



56 
 

 

últimos. Alguns deles foram mortos pelos próprios portugueses, com suas 
armas, e estes ainda fizeram muitos outros ataques e também vieram com 
os Tupiniquins para guerrear e fazer prisioneiros. (Staden, 2019, p. 73) 

 

Neste caso, os portugueses sabiam qual seria o destino dos prisioneiros e 

não estavam se importando com o resultado final. Sabiam que os aprisionados 

seriam mortos e devorados, no entanto, continuaram com a ação de crueldade. Os 

europeus, movidos pela ganância, pelo desejo de dominação e pelo etnocentrismo, 

viam os indígenas como seres inferiores, cuja cultura, modo de vida e espiritualidade 

deveriam ser substituídos pelos valores e interesses europeus. Porém, podemos 

aqui questionar se de fato os valores indígenas deveriam ser substituídos. 

O que sabemos é que, apesar de existir resistência por parte dos indígenas, 

os europeus subjugaram, escravizaram e catequizaram muitos povos, e impuseram 

sua cultura. E hoje aqui estamos falando o português como língua oficial, e se quer 

sabemos falar o Tupi-guarani. 



57 
 

 

3 EDUCAÇÃO E DIVERSIDADE: COMO OS LIVROS DIDÁTICOS APRESENTAM 
OS POVOS INDÍGENAS. 

 

A inserção da história e cultura indígena nos livros didáticos têm sido objeto 

de intensos debates acadêmicos e políticos, sobretudo após a promulgação da Lei 

11.645/2008. Tal legislação tornou obrigatório o ensino da história e cultura afro-

brasileira e indígena na educação básica, visando superar o histórico apagamento e 

a distorção dessas narrativas nos materiais escolares. Neste capítulo analisamos a 

representação indígena em livros didáticos, a partir da literatura acadêmica, 

destacando os impactos e limitações dessa abordagem no ensino. 

Este capítulo tem como objetivo examinar as concepções de história 

apresentadas nos compêndios das coleções de livros didáticos intitulados “Teláris”, 

coleção aprovada no PNLD (Programa Nacional do Livro e do Material Didático) do 

quadriênio 2020, 2021, 2022 e 2023, e “Jovem Sapiens” aprovada no PNLD do 

quadriênio 2024, 2025, 2026 e 2027, inserindo essa discussão em um contexto mais 

amplo de influências históricas e culturais, bem como as representações atribuídas 

aos povos indígenas nesses materiais. 

Sobre o programa nacional do livro e do material didático, Adriel Jonathas 

afirma que: 

 

O PNLD é uma política pública do Governo Federal representado pelo 
Ministério da Educação e pelo Fundo Nacional do Desenvolvimento da 
Educação (FNDE), que foi criado durante o processo de “abertura lenta, 
gradual e segura” no governo militar Figueiredo, ainda com o nome de 
Fundação de Assistência ao Estudante, em 1980. (Siqueira, 2019, p.13) 

 

O PNLD é constituído pela avaliação, pela compra e pela distribuição de 

materiais didáticos, pedagógicos e literários que vão auxiliar o professor durante 

todo o ano letivo. Com base nesse plano são feitas as licitações para compra de 

materiais didáticos usados em todo ensino público no Brasil. 

A análise que fizemos neste capítulo concentra-se nos quatro volumes de 

cada coleção relatada acima, e a proposta é evidenciar como os indígenas foram 

retratados nos referidos livros. Para tanto, empregamos uma abordagem que 

considera tanto o contexto histórico político de produção, quanto as influências 

teóricas que moldaram as obras. Examinamos como a representação dos povos 



58 
 

 

indígenas foi configurada nesses materiais, ressaltando o impacto que uma visão 

eurocêntrica e estereotipada pode ter gerado. 

Ademais, a incorporação de elementos culturais e iconográficos nos livros 

reforça a importância de uma abordagem multidimensional, que se afasta da história 

tradicional para incluir o cotidiano. Os indígenas são frequentemente retratados 

como agentes passivos no processo de formação histórica do Brasil, ocupando um 

papel secundário diante da colonização europeia. Essa representação reflete uma 

concepção linear e evolucionista da história, que associa “progresso” ao 

desenvolvimento da civilização ocidental. 

A nomenclatura “índio”, que já foi muito utilizada em materiais didáticos, como 

no livro didático, História do Brasil, Das origens à independência, curso moderno, 

página 40, organizado por Sérgio Buarque de Holanda, na década de 1970. Que, 

inclusive, contém uma seção com o título: o que devemos ao índio. Carrega um 

significado generalista que invisibiliza a diversidade cultural, social e linguística dos 

povos originários. “Foram diferentes grupos nativos do continente americano de 

tribos, línguas e culturas diversas que receberam os europeus das formas mais 

variadas e foram todos, por eles, chamados índios”. (Almeida, 2010, p. 9) O uso do 

termo “índio”, amplamente questionado atualmente, revela uma abordagem que 

diluía a diversidade étnica, linguística e cultural das populações nativas em um 

conceito genérico e simplista. Segundo o livro do sétimo ano da coleção Jovem 

Sapiens, a educadora Márcia Mura explica que: 

 
O que o movimento indígena reivindica é que esse termo [índio], que é 
colonizador, que reproduz um pejorativo que remete à ideia eurocêntrica de 
que somos atrasados, de que somos todos iguais, no sentido de que as 
diferenças linguísticas e culturais são desconsideradas, seja substituído por 
como nos autodenominamos.(Dias, et al., 2022 p. 190) 

 
Essa perspectiva não apenas reproduz preconceitos históricos, mas também 

contribui para a formação de identidades não razoáveis, comprometendo o 

fortalecimento da cidadania em uma sociedade multicultural. No entanto, podemos 

perceber, nas coleções aqui analisadas, que essa reivindicação do movimento 

indígena tem sido atendida. Os referidos materiais didáticos trazem sempre o termo 

indígena, inclusive, no livro do sétimo ano da coleção Jovem Sapiens encontramos 

uma seção com o título: não somos índios. Nesta seção são postos argumentos que 

inviabilizam a utilização do termo “índio”. 



59 
 

 

A análise das coleções descritas acima ressalta a necessidade de repensar a 

formação histórica brasileira a partir de perspectivas que privilegiem a pluralidade e 

a inclusão. Este estudo contribui, assim, para o debate sobre a educação histórica e 

a construção de uma consciência cidadã mais crítica e diversa. Avançar nessa 

direção implica valorizar a diversidade e a complexidade das experiências históricas 

brasileiras, promovendo um ensino que não apenas informe, mas também inspire os 

estudantes a compreenderem e questionarem as relações de poder e exclusão que 

moldam o presente. Pois, “Contrariamente à apreensão predominante no âmbito do 

senso comum, o livro didático é um produto cultural dotado de alto grau de 

complexidade…” (Miranda; Luca, 2004, p. 124) 

 

3.1 Povos Indígenas na Coleção Teláris: uma análise crítica. 

  

A história dos povos indígenas brasileiros é marcada por resistência, 

diversidade e também por invisibilidades sistemáticas, inclusive no campo da 

educação. No contexto atual, em que se discute uma educação plural, democrática e 

comprometida com os direitos humanos, torna-se fundamental analisar como os 

materiais didáticos representam essa população. Sendo assim, vamos refletir sobre 

a abordagem dada à população indígena na coleção de livros didáticos “Teláris” 

História (PNLD 2020) e “Jovem Sapiens” História (PNLD 2024), relacionando-os com as 

diretrizes legais e pedagógicas estabelecidas no Brasil, como a Lei nº 11.645/08 e a 

Base Nacional Comum Curricular (BNCC). 

  

3.1.1 Teláris - Sexto ano 

 

Iniciaremos o estudo da coleção Teláris pelo livro do sexto ano. Este tem 

fundamental importância, pois é o livro que introduz a disciplina de História no 

ensino fundamental II. O livro do sexto ano da coleção Teláris (PNLD 2020) aborda 

as questões indígenas apenas nos capítulos dois e três como veremos a seguir. 

No capítulo um, com o título “O que é História?” se discute como a história 

pode ser vivida, contada e estudada. Já aqui, o livro aponta para a valorização de 

diferentes sujeitos históricos, preparando o terreno para a inclusão de povos 

indígenas na narrativa histórica. No segundo capítulo (A História antes da escrita) o 



60 
 

 

livro trabalha com o conceito de Pré-História e critica a ideia de que povos sem 

escrita não teriam história. 

 

A divisão entre Pré-História e História originou a falsa ideia de que todos os 
povos que não desenvolveram a escrita não tinham história. Assim, 
deveriam ser considerados como anteriores À História, isto é,“pré-
históricos”, incluindo povos existentes atualmente, como alguns indígenas 
brasileiros e certos povos africanos e australianos. Dessa forma, a 
expressão “Pré-História” pode erradamente qualificar como atrasados e 
inferiores os povos ou as pessoas que não desenvolveram a mesma cultura 
e tecnologia que outros. (Vicentino; Vicentino, 2018, p.29) 

 

A divisão entre “Pré-História” e “História”, baseada no surgimento da escrita, 

criou uma hierarquia implícita entre culturas letradas e não letradas, como se apenas 

as primeiras tivessem importância histórica ou fossem civilizadas. Ao considerar 

como “pré-históricos” todos os povos que não desenvolveram a escrita, acabaram 

reforçando uma visão preconceituosa, que associa a ausência de escrita à ausência 

de complexidade cultural, intelectual ou social. Isso desvaloriza profundamente os 

conhecimentos, tradições orais, sistemas de organização e sabedorias milenares de 

inúmeros povos, como os indígenas e africanos, por exemplo. 

Além disso, essa concepção sugere uma linha evolutiva única e universal do 

desenvolvimento humano, como se todos os povos tivessem que seguir o mesmo 

caminho da Europa. Da oralidade à escrita, da agricultura à indústria, e aqueles que 

não o fizeram seriam “atrasados” ou “inferiores”. Essa ideia é não só historicamente 

equivocada, como também eticamente problemática, pois legitima exclusões e 

dominações. 

Essa abordagem é relevante ao discutir as sociedades indígenas americanas, 

muitas das quais não utilizavam a escrita alfabética mas possuíam ricas formas de 

transmissão cultural e conhecimento. A História dos povos antigos era passada de 

geração para geração através de fontes orais. As tradições eram passadas para os 

mais jovens em forma de histórias contadas. 

O povo Kamaiurá, por exemplo, falava sobre a origem dos povos indígenas, 

que para eles ocorreu da seguinte forma: 

 

No princípio só existia Mavutsinim, que vivia sozinho na região do Morená. 
Não tendo família nem parentes, possuía apenas para si o paraíso inteiro. 
Um dia sentiu-se muito, muito só. Usou então de seus poderes 
sobrenaturais, transformando uma concha em uma linda mulher e casou-se 
com ela. Tempos depois nasce seu filho. Mavutsinim sem nada explicar 
levou a criança à mata, de onde não mais retornaram. A mãe desolada 



61 
 

 

voltou para a lagoa transformando-se novamente em concha. Apesar de 
ninguém ter visto a criança, os índios acreditam que do filho de Mavutsinim 
tenham se originado todos os povos indígenas. Foi também Mavutsinim 
quem criou de um tronco de árvore a mãe dos gêmeos Sol-Kuat e Lua-Iaê, 
responsáveis por vários acontecimentos importantes na vida dos xinguanos, 
antes de se tornarem astros. (Vicentino; Vicentino, 2018, p.31) 

  

No capítulo três “O povoamento da América: povos e sociedades” onde as 

questões indígenas são mais diretamente abordadas. Ele apresenta: hipóteses 

sobre a chegada dos primeiros humanos à América; a diversidade dos povos 

indígenas americanos; formas de vida, práticas culturais, organização social e 

adaptação ao ambiente; e a importância dos sítios arqueológicos brasileiros, como a 

Serra da Capivara e a Toca da Esperança, no reconhecimento da antiguidade da 

presença humana no continente. O livro destaca que os povos indígenas não eram 

homogêneos, mas sim diversos e adaptados a diferentes realidades ambientais, 

sociais e culturais. Um detalhe importante é que neste capítulo o livro aborda o tema 

da antropofagia praticada pelo povo Tupinambá. 

 

No final desses conflitos, alguns povos, como os Tupinambá (que 
ocupavam o litoral do território), realizavam um cerimonial no qual comiam a 
carne do(s) prisioneiro(s). Essa prática é conhecida como antropofagia. 
Segundo a crença tupinambá, ao ingerir a carne, passariam a ter a mesma 
valentia do prisioneiro. A antropofagia também é interpretada como desejo 
de vingança. (Vicentino; Vicentino, 2018, p.55) 

 

Talvez fosse melhor que esse conteúdo fosse dado para as crianças do oitavo 

ou nono ano, pois estariam mais maduros para entender os conceitos de 

canibalismo e antropofagia.  

No capítulo quatro o foco é a civilização do Egito antigo com a discussão 

sobre as sociedades agrícolas, religião e estrutura social. O capítulo cinco promove 

um importante diálogo sobre diversidade étnica e cultural, o que contribui 

indiretamente para uma valorização das múltiplas civilizações não europeias, 

incluindo os indígenas. Fala sobre o continente africano e reinos importantes como o 

de Kush, Gana e Mali. 

O capítulo seis, foca nas sociedades do Oriente Médio antigo. Como os 

Sumérios, Acadianos e Assírios. Mostrando o modo de vida na Mesopotâmia. Os 

demais capítulos continuam falando sobre as sociedades antigas até chegar a 

formação do feudalismo e transformação da Europa medieval. 

O capítulo sete nos apresenta os hebreus, fenícios e persas. Nos faz 



62 
 

 

compreender o papel da religião e da política, introduzindo a criança nos estudos do 

Torá, do zoroastrismo e da organização imperial persa. 

Nos capítulos oito e nove o livro nos mostra a sociedade grega, passando 

pelos períodos Pré-Homérico, Homérico, Arcaico, Clássico e Helenístico. São nestes 

capítulos que são discutidos conceitos importantes como democracia e tirania. 

Nos capítulos dez e onze estudamos a civilização romana, mostrando o início 

e o declínio do império. Passando pelo período monárquico e o período republicano. 

O livro descreve como era a sociedade romana na época e seus aspectos culturais. 

Os capítulos doze, treze e catorze são dedicados a contar a história da formação do 

feudalismo e das transformações da Europa medieval. 

O livro em questão é essencial para introduzir os estudantes ao respeito pela 

diversidade indígena, quebrar estereótipos e valorizar as culturas nativas do 

continente americano, principalmente do território brasileiro. Ele também reforça a 

importância dos povos indígenas como os primeiros habitantes do Brasil, com 

história milenar, rica e complexa. No entanto, o indígena brasileiro aparece apenas 

em dois capítulos, sendo esquecido nos demais conteúdos. Sendo assim, entendo 

que faltou diálogo sobre os nossos indígenas no decorrer da obra. 

  

3.1.2 Teláris - Sétimo ano 

O primeiro capítulo descreve como ocorreu a formação das monarquias 

centralizadas europeias, passando pelas guerras até chegar ao fim da idade média. 

O segundo capítulo fala sobre a expansão marítima, o pioneirismo de Portugal e 

Espanha e as navegações inglesas, francesas e holandesas. 

No capítulo três vemos a América com seus povos, reinos e impérios antigos. 

Aqui os alunos estudarão os Olmecas, os Maias, Astecas, incas e sociedades da 

bacia amazônica. Os capítulos quatro, cinco e seis. Discutem o renascimento 

cultural, a reforma religiosa e o Estado absolutista europeu, respectivamente, sem 

dialogar com as civilizações indígenas. 

Do capítulo sete ao nove estudamos como se deu a colonização da América. 

Aqui o livro aprofunda os impactos da colonização. O Capítulo sete trata da 

conquista espanhola e do confronto com os povos nativos. O Capítulo oito menciona 

explicitamente episódios como a Confederação dos Tamoio e a atuação dos 

jesuítas, indicando resistência indígena e tentativas de conversão cultural e religiosa. 

Sobre as missões, o livro descreve da seguinte forma: 



63 
 

 

 

As missões ou reduções eram agrupamentos indígenas dirigidos por 
missionários jesuítas, que chegaram à América para converter os indígenas 
ao catolicismo. Nas missões, os nativos eram catequizados e aprendiam os 
hábitos e costumes dos colonizadores. Essa prática desagradava aos 
colonos, que eram impedidos pelos missionários de escravizar os nativos. 
(Vicentino; Vicentino, 2018, p.156) 

  

As missões não podem ser vistas apenas como ações benevolentes nem 

apenas como instrumentos de opressão, elas são um exemplo claro das 

contradições do processo colonial, que envolveu tanto violência e imposição quanto 

disputas internas entre diferentes grupos colonizadores. Por um lado, os jesuítas 

tinham como objetivo converter os indígenas ao catolicismo e integrá-los aos 

costumes europeus. Isso incluía a catequese, o ensino da língua portuguesa, o 

abandono das crenças e práticas religiosas tradicionais, e a adoção de um modo de 

vida mais próximo ao europeu. “Sem dúvida, as aldeias religiosas ou missões 

visavam não apenas a cristianizar os índios, mas ressocializá-los, tornando-os 

súditos cristãos do Rei de Portugal, que teriam vários papéis a cumprir na nova 

sociedade que se construía”. (Almeida, 2010, p. 72) Ou seja, havia um claro 

processo de aculturação, que desrespeitava profundamente as culturas originárias e 

buscava moldar os povos indígenas a partir de valores cristãos e ocidentais. 

Por outro lado, os jesuítas também desempenharam um papel de proteção 

em relação aos nativos, especialmente contra a escravização imposta pelos colonos. 

Ao reunir os indígenas em reduções ou missões, os missionários criaram espaços 

onde os colonos tinham menos acesso direto à força de trabalho indígena, o que 

gerava tensões entre os jesuítas e os colonizadores. Pois, nesse sentido, a 

catequese se tornava um obstáculo econômico. Sendo assim, ao mesmo tempo que 

os jesuítas atuavam na dominação cultural dos povos indígenas, também limitavam 

a exploração violenta praticada pelos colonos. Neste caso, somos da opinião de que 

os autores deveriam discutir mais o papel dos jesuítas na sociedade colonial, pois, 

sem a devida reflexão a informação pode levar ao engano. 

No capítulo nove, há destaque para a Guerra Guaranítica e as missões 

jesuíticas, enfatizando os conflitos pela posse da terra e a imposição das fronteiras 

coloniais. O livro reconhece a resistência ativa dos indígenas e o impacto violento da 

expansão territorial portuguesa. Neste capítulo, a informação sobre as missões vem 

mais completas, mostrando o que as missões teriam de ruim para os indígenas. 



64 
 

 

 

Nelas, os jesuítas conservaram alguns aspectos das culturas indígenas, 
como a propriedade coletiva, a língua (guarani) e alguns costumes que não 
“ameaçavam” a fé cristã. Eliminavam a autoridade do cacique e do pajé e 
impunham uma disciplina que punia os “pecados”, incluindo castigos 
corporais. Essa situação rompia as tradições dos indígenas e impedia a 
preservação de seu modo de vida. (Vicentino; Vicentino, 2018, p.176) 

 

Do capítulo dez ao onze estudamos sobre os povos africanos e a escravidão. 

Embora o foco principal seja a escravidão africana, o capítulo onze menciona a 

utilização da mão de obra indígena na colonização. “Os indígenas foram 

amplamente utilizados como mão de obra nas primeiras décadas de colonização da 

América portuguesa e, em menor intensidade, até o século XIX, em especial na 

capitania de São Vicente.” (Vicentino; Vicentino, 2018, p.211) Esse trecho contribui 

para a compreensão da exploração e resistência dos povos originários no sistema 

colonial. É importante se pensar em como a escravidão indígena é tratada no 

referido livro. Nesse sentido podemos observar, na citação abaixo, que o autor tenta 

desconstruir a ideia preconceituosa do “índio preguiçoso”. 

 

Os indígenas eram vistos pelos colonizadores europeus como “preguiçosos 
e indolentes” e por isso não se adaptavam ao trabalho nos engenhos. Essa 
é uma explicação preconceituosa, que revela desconhecimento das culturas 
indígenas. Na tradição dos nativos que praticavam a agricultura, o plantio 
servia para a sobrevivência do grupo, e não para a obtenção de lucros. 
Portanto, o trabalho em grandes plantações não tinha sentido para esses 
povos. (Vicentino; Vicentino, 2018, p.211) 

 

Essa é uma abordagem crítica sobre a forma como os colonizadores 

europeus perceberam e julgaram os povos indígenas durante o processo de 

colonização. Quando os europeus chegaram, projetaram suas ideias de trabalho, 

produtividade e lucro sobre culturas que tinham visões completamente diferentes 

sobre o uso da terra e a organização do trabalho. Ao chamar os indígenas de 

“preguiçosos e indolentes”, os colonizadores não apenas impuseram um julgamento 

moral, mas também ignoraram profundamente as realidades culturais e econômicas 

dos povos nativos. Nas sociedades indígenas, especialmente as que praticavam a 

agricultura, o trabalho era orientado para a subsistência coletiva, não para a 

acumulação de riqueza individual ou para o comércio em larga escala. O trabalho 

era integrado à vida comunitária, o que contrastava fortemente com a lógica 

mercantilista europeia, baseada em produtividade contínua e lucro. 



65 
 

 

Assim, a recusa ou dificuldade dos indígenas em se adaptarem ao trabalho 

forçado nos engenhos de açúcar não pode ser compreendida como preguiça, mas 

sim como resistência a um modelo de trabalho e de vida que lhes era alheio e 

destrutivo. Essa interpretação preconceituosa reforçou estereótipos negativos que 

ainda persistem em parte da sociedade, e serve de alerta sobre como discursos 

coloniais ainda influenciam a forma como enxergamos outras culturas. 

O capítulo doze trada da produção açucareira e o treze da mineração, 

atividades que tiveram destaques na economia colonial. Estes capítulos que tratam 

da economia (produção açucareira e mineração) também incluem referências 

indiretas à população indígena, especialmente nas atividades iniciais da colônia e 

nos conflitos pela terra. 

No geral, o livro trata os povos indígenas como agentes históricos e não como 

meros coadjuvantes da colonização. Destacando a diversidade cultural e tecnológica 

dos povos indígenas; abordando a violência e dominação europeia, sem romantizar 

o processo de colonização; reconhecendo as formas de resistência indígena, como 

as alianças, revoltas e guerras; e contextualizando a participação dos indígenas nas 

disputas coloniais, como nas missões religiosas e nas frentes de expansão territorial. 

 

3.1.3 Teláris - Oitavo ano 

 

O primeiro capítulo aborda as questões do Iluminismo e da independência 

dos Estados Unidos. Os temas principais são: O século das luzes, pensamento 

racional e o despotismo esclarecido. Mostra o Iluminismo como movimento filosófico 

que influenciou transformações sociais e políticas. Abordando o impacto do 

pensamento iluminista na formação de sociedades democráticas. Entender o 

processo de independência e os conceitos de Estado, governo, nação e território 

também são pontos importantes neste capítulo. 

O segundo fala da Revolução francesa e do Império Napoleônico. Estudamos 

a queda do Antigo Regime, a declaração dos Direitos do Homem, as fases da 

Revolução Francesa e a ascensão de Napoleão. 

A primeira abordagem sobre o tema indígena neste livro está no capítulo 

três,“As rebeliões na América ibérica”, os povos indígenas são retratados como 

sujeitos ativos, participantes de movimentos de resistência contra o domínio colonial. 

Um exemplo é a rebelião de Túpac Amaru e o movimento comunero, ambos 



66 
 

 

mencionados como formas de resistência indígena ao poder espanhol. A imagem de 

abertura do capítulo mostra o Acampamento Terra Livre, manifestação organizada 

por povos indígenas contemporâneos, o que estabelece um vínculo entre a 

resistência histórica e as lutas atuais por direitos, como o acesso à terra e à moradia 

digna. Depois a questão indígena aparece timidamente na página cinquenta e dois 

quando apresenta a revolta dos Beckman, onde aponta que os colonos, na falta de 

recursos para comprar escravos africanos, recorriam a escravização dos indígenas e 

em relação a isso sofriam a oposição dos jesuítas locais. Tentando mostrar de forma 

errônea que os Jesuítas estariam sendo bons para os indígenas. Como falado 

anteriormente, existe um lado bom e outro ruim na atuação dos jesuítas na colônia 

portuguesa. 

O quarto capítulo traz de volta o tema do Império Napoleônico, mas desta vez 

descrevendo como foi o seu fim. O capítulo cinco aborda a Revolução Industrial 

suas transformações tecnológicas, urbanização, exploração do trabalho e 

desigualdade social. Busca aqui estudar os efeitos sociais, econômicos e ambientais 

da Revolução Industrial. Estimula a compreensão das origens da sociedade 

industrial e do movimento operário. 

No capítulo seis o livro explana sobre as independências na América 

Espanhola citando a crise do sistema colonial, os movimentos emancipacionistas e 

os líderes como Bolívar e San Martín. Nos faz compreender os diferentes processos 

de independência e o papel dos diversos grupos sociais. A independência da 

América Portuguesa vem logo após, no capítulo sete vemos contexto da separação 

de Portugal, a proclamação da independência e o Primeiro Reinado. Os fatores que 

levaram à independência do Brasil e os desafios da construção de uma nova nação. 

Nos capítulos oito e nove vamos estudar, respectivamente, os Estados 

Unidos e a Europa do século XIX. Aqui vamos ver um pouco sobre o indígena Norte-

Americano. O capítulo dez traz como tema o Imperialismo na África e o onze O 

primeiro reinado. 

No capítulo doze,“O período regencial”, há uma seção específica intitulada 

“As políticas indigenistas do fim do período colonial à regência” na página duzentos 

e um, onde em um trecho examina as práticas da política indigenista oficial, 

sobretudo o papel dos missionários e do Estado na tentativa de controlar, catequizar 

ou integrar os indígenas à sociedade colonial. “De acordo com dom João, os 

indígenas desconheciam os valores da “civilização”, trazida pelos europeus. Dessa 



67 
 

 

forma, a presença e atuação dos colonizadores se tornavam essenciais para retirá-

los da “barbárie””. (Vicentino; Vicentino, 2018, p.201) Também analisa o impacto 

dessas políticas nas comunidades indígenas, incluindo deslocamentos forçados e 

perda de autonomia cultural e territorial. Dos capítulos treze ao quinze o livro fala do 

segundo reinado e do fim da monarquia. 

Ao longo do livro, o protagonismo indígena aparece de forma mais contextual 

do que central. Os indígenas são retratados não como “coadjuvantes da história”, 

mas como atores sociais, que resistem à exploração, se adaptam ou entram em 

conflito com os colonizadores. Há uma tentativa de destacar a diversidade cultural e 

formas de resistência indígena, o que vai ao encontro das diretrizes atuais da BNCC. 

Apesar dos avanços, a abordagem ainda apresenta limitações. As referências 

aos povos indígenas são mais frequentes nos capítulos voltados ao período colonial 

ou às rebeliões. Há pouca continuidade dessa presença nos capítulos que tratam da 

política imperial, do avanço do café ou da escravidão, o que pode gerar a percepção 

de que os indígenas “desapareceram” com o tempo. 

 

Desapareciam, porém, deve-se ressaltar, apenas da história escrita. 
Estudos recentes têm demonstrado que, do século XVI ao XIX, os índios 
inseridos no mundo colonial, em diferentes regiões da América portuguesa, 
continuavam muito presentes nos sertões, nas vilas, nas cidades e nas 
aldeias. (Almeida, 2010, p. 14) 

 

A abordagem cultural indígena é secundária; as práticas sociais, cosmologias 

e línguas dos povos originários não recebem o mesmo destaque que sua relação 

com a colonização. 

  

3.1.4 Teláris - Nono ano 

 

O livro do nono ano aborda as questões indígenas de forma pontual, 

distribuída ao longo de diferentes capítulos, especialmente quando trata da história 

do Brasil. Os capítulos um e dois são focados nos grandes eventos mundiais, como 

a Primeira Guerra Mundial e a Revolução Russa. As questões indígenas não são 

abordadas diretamente aqui. No capítulo três o livro traz um infográfico importante 

na página cinquenta e dois, que apresenta informações sobre as sociedades 

indígenas no início da República. Ele destaca como os povos indígenas foram 

afetados pela expansão territorial e pelas políticas estatais, mostrando que eram 



68 
 

 

frequentemente marginalizados e suas terras tomadas sem consentimento. 

Entre os capítulos quatro e oito é abordado o contexto internacional e 

brasileiro do início ao meio do século XX. A questão indígena volta a ser omitida 

nesses trechos, reforçando a invisibilidade comum nos discursos oficiais da época. 

No capítulo nove, Brasil: da democracia à ditadura, o livro trata da resistência à ditadura 

civil-militar, destacando a resistência indígena e negra frente a ditadura. 

 

[...] Em abril de 1974, realizou-se em Diamantino, Mato Grosso, a primeira 
de dezenas de assembleias que resultaram, em 1980, na formação da 
União das Nações Indígenas (UNI). Foi a primeira organização indígena de 
caráter nacional e teve papel fundamental no processo constituinte de 1988, 
quando os direitos à terra e à reprodução física e cultural, segundo seus 
usos, costumes e tradições, foram garantidos. [...] (Vicentino; Vicentino, 
2018, p.158) 

 

É uma seção relevante, pois mostra que os povos indígenas não foram 

passivos nesse período e resistiram à repressão e às políticas de ocupação 

territorial promovidas pelo regime. A abordagem se intensifica na página duzentos e 

vinte e dois. Já no capítulo treze, há um infográfico que destaca os direitos 

conquistados por indígenas, quilombolas e mulheres na Constituição de 1988, 

evidenciando um marco legal importante para o reconhecimento dos direitos 

territoriais e culturais dos povos indígenas. 

Em uma análise geral do livro verificamos que este contextualiza 

historicamente a situação dos povos indígenas em momentos-chave, como a 

proclamação da República e a ditadura militar. Destaca a Constituição de 1988 

como ponto de virada na luta por direitos. No entanto, não oferece cobertura 

contínua, mas sim inserções pontuais, o que é comum em livros didáticos, mas, 

ainda assim, limita uma compreensão mais profunda da história indígena como parte 

contínua e essencial da história do Brasil. 

Os livros, da coleção Teláris História, aprovados no PNLD 2020, revisitam as 

trajetórias históricas das populações indígenas, enfatizando os desafios contínuos 

que elas enfrentam na sociedade moderna. Exigem o reconhecimento de seus 

direitos e a importância de manter sua herança cultural. A narrativa sugere que 

entender o contexto histórico das questões indígenas é crucial para lidar com as 

injustiças atuais e promover uma sociedade mais inclusiva. Eles defendem o 

reconhecimento das vozes indígenas na narrativa histórica, argumentando que suas 



69 
 

 

experiências são essenciais para a compreensão do passado e do presente do 

Brasil. 

A coleção apresenta um olhar crítico e respeitoso sobre os povos indígenas, 

principalmente em momentos de resistência. Reconhece sua participação histórica e 

seus direitos contemporâneos, mas ainda carece de uma maior transversalidade, 

que integre a presença indígena de forma contínua e profunda ao longo de toda a 

narrativa histórica. Em vez de apresentar os indígenas como figuras exóticas ou 

como parte de um passado distante, a proposta é dar visibilidade às práticas 

culturais, formas de resistência e às contribuições sociais e históricas dos povos 

originários. 

A coleção contempla, por exemplo: a diversidade cultural dos povos 

indígenas; suas formas de organização social e relação com a natureza; as 

consequências da colonização europeia e da escravidão; as lutas atuais por terra e 

direitos; e a valorização das diferentes identidades culturais e linguísticas. 

O texto didático busca romper com uma visão eurocêntrica da história e 

valorizar diferentes narrativas, inserindo os indígenas no centro da construção do 

Brasil. Há também um cuidado em mostrar que os povos indígenas continuam 

existindo e resistindo, combatendo a ideia de que são “populações do passado”. 

“Teláris” investiga as práticas culturais dos povos indígenas, destacando suas 

tradições e crenças únicas. Por exemplo, a coleção faz referência à prática da 

antropofagia entre os Tupinambá, que não era apenas um ato ritualístico, mas 

também um meio de afirmar força e identidade em face da opressão colonial. Essa 

prática, embora chocante para os colonizadores europeus, serviu como um 

poderoso símbolo de resistência e orgulho cultural. A narrativa enfatiza a 

importância de compreender essas práticas culturais dentro de seu contexto 

histórico, em vez de uma lente de julgamento imposta por forças externas. 

Em resumo, A coleção fornece uma análise abrangente das questões 

indígenas, traçando suas raízes históricas e relevância contemporânea. Porém, 

ainda que reconheça todos esses pontos, a coleção poderia destinar um maior 

conteúdo de informações sobre nossos aborígenes. 

 

 

 

3.2. Povos indígenas na coleção jovem sapiens: uma nova perspectiva? 



70 
 

 

 

3.2.1 Jovem Sapiens - Sexto ano 

Com base na análise do livro “Jovem Sapiens” sexto ano, segue um 

panorama capítulo a capítulo, destacando os principais temas tratados e a 

abordagem das questões indígenas. Desta mesma forma, faremos com os demais 

livros da referida coleção. O primeiro capítulo introduz os conceitos básicos da 

disciplina de História, como fontes históricas (orais, escritas, materiais, visuais, etc.), 

memória, tempo histórico e como os historiadores trabalham. Os alunos são 

incentivados a refletir sobre mudanças e permanências na sociedade. O segundo 

capítulo explora o surgimento dos primeiros hominídeos e a evolução do ser 

humano, desde o período paleolítico até o neolítico, enfatizando a descoberta da 

agricultura, domesticação de animais e o surgimento das primeiras aldeias. A ideia 

de adaptação ao meio é central, e essa noção é relevante também para entender os 

povos indígenas. Embora eles ainda não sejam o foco direto neste capítulo. 

O capítulo três, foca nas civilizações da Mesopotâmia, Fenícia, Hebreus e 

Império Persa. A ênfase está nas formas de governo, religiões, sistemas de escrita e 

comércio. A tradição oral e a cultura material são destacadas como fontes de 

conhecimento, que também será importante na discussão de povos indígenas 

posteriormente. O capítulo quatro apresenta o Egito antigo e o Reino de Cuxe (na 

África). São discutidas estruturas políticas, crenças religiosas e aspectos culturais. 

Embora ainda fora da temática indígena, o capítulo mostra a diversidade de 

civilizações e destaca a importância da África na história antiga. 

O capítulo cinco, povos da América, é o capítulo que mais se aprofunda nas 

questões indígenas, abrangendo civilizações como Maias, Astecas e Incas, além 

dos povos originários do território brasileiro. Com destaque para o reconhecimento 

da tradição oral como essencial para a manutenção das culturas indígenas. 

Apresenta os sistemas próprios de registro (como os quipos dos incas e os códices 

maias). Discute sobre o modo de vida, práticas agrícolas, organização social e 

espiritualidade desses povos. E introduz a diversidade dos povos indígenas 

brasileiros na discussão, valorizando sua cultura, organização e resistência histórica. 

Este capítulo contribui diretamente para a valorização dos povos indígenas, 

rompendo com a ideia de que são apenas parte do passado e apresentando-os 

como sujeitos históricos ativos e diversos. 

No sexto capítulo aborda a Grécia antiga, focando em mitologia, política 



71 
 

 

(democracia), cultura e filosofia. Embora o enfoque seja eurocêntrico, há exercícios 

de comparação com outras formas de organização social, que podem ser usados 

para discussões mais amplas. 

O capítulo sete trata do surgimento de Roma, república e império, 

organização política e expansão. Também discute a vida cotidiana, religião e o 

legado romano. O último capítulo do livro do sexto ano da coleção Jovens Sapiens, 

o capítulo oito, apresenta a formação da Europa medieval, feudalismo, papel da 

Igreja, cruzadas e as transformações sociais do período. Há menção ao contato 

entre povos europeus, asiáticos e africanos. Não há abordagem direta de indígenas, 

mas o tema das trocas culturais pode ser conectado ao impacto da chegada dos 

europeus às Américas. 

A seção “Vamos Concluir” revisita os conteúdos do livro com atividades e 

reflexões. As “Atividades para ir além” incentivam pesquisas e aprofundamento, 

podendo ser usadas para estimular o conhecimento sobre culturas indígenas 

contemporâneas. A abordagem sobre o indígena é mais intensa no capítulo cinco, 

que destaca a diversidade cultural, tecnológica e religiosa dos povos ameríndios 

antes da colonização. Valoriza-se também a tradição oral e a cultura material como 

formas legítimas de produção histórica. O livro evita estereótipos e apresenta os 

povos indígenas como sociedades complexas e historicamente significativas. Ainda 

que a maior parte do livro foque em civilizações euro-asiáticas, o tratamento dado às 

culturas indígenas é respeitoso e busca promover identidade, reconhecimento e 

valorização histórica. 

Um dos principais pontos do livro é o reconhecimento do protagonismo 

indígena, ou seja, a valorização da capacidade desses povos de contarem sua 

própria história, por meio de seus próprios meios de comunicação e saberes 

tradicionais. O material mostra que, nas últimas décadas, os povos indígenas vêm 

se destacando na produção de conteúdos em livros, vídeos, rádios e podcasts, 

como a Rádio Yandê, criados e gerenciados por eles mesmos. Esses canais 

divulgam não apenas suas versões dos eventos históricos, mas também aspectos 

culturais como línguas nativas, medicina tradicional e mitos de origem. 

Autores como Daniel Munduruku são mencionados como exemplos de vozes 

indígenas contemporâneas que utilizam a literatura para divulgar e preservar sua 

cultura. “Em livros desenvolvidos pelos próprios membros das aldeias, os indígenas 

publicam informações relacionadas à tradição oral, aos costumes medicinais, à sua 



72 
 

 

língua nativa, entre outros temas.” (Dias; et al., 2022, p. 146) Além disso, o livro 

discute como as apresentações culturais, os encontros regionais (como a Rede 

Xingu+) e os manifestos ajudam a fortalecer os direitos dos povos indígenas e seu 

papel na proteção ambiental e no equilíbrio climático. 

Outro aspecto enfatizado é a valorização das línguas indígenas, muitas das 

quais estão em risco de desaparecer. “Se hoje temos aproximadamente 150, 

podemos afirmar que mais ou menos mil línguas indígenas deixaram de existir no 

Brasil nos últimos 500 anos.” (Dias; et al., 2022, p. 145) A obra reforça que cada 

língua carrega consigo um conjunto único de conhecimentos e formas de ver o 

mundo, sendo, portanto, uma perda irreparável para a humanidade quando 

desaparece. 

Por fim, o livro também reconhece o papel dos povos indígenas na formação 

do Brasil, abordando desde os paleoindígenas e os sambaquieiros, até os Tupi e 

Macro-Jê, mostrando sua diversidade e complexidade social muito antes da 

chegada dos colonizadores. Em resumo, Jovem Sapiens, trata os povos indígenas 

como agentes ativos da história, valorizando sua cultura, resistência e contribuições 

para a sociedade brasileira, promovendo o respeito à diversidade e à inclusão no 

ensino de História. 

 

3.2.2 Joven Sapiens - Sétimo ano 

 

O livro da coleção Jovem Sapiens do sétimo ano está estruturado em oito 

capítulos principais, cada um abordando temas históricos importantes para o ensino 

fundamental conforme descrito na sequência: 

O primeiro capítulo introduz o estudo da História como ciência. Apresenta 

conceitos fundamentais como fontes históricas (documentais, orais, visuais, 

materiais), tempo histórico (curta, média e longa duração), mudanças e 

permanências ao longo do tempo, papel dos historiadores na interpretação dos fatos 

e a importância do uso de recursos como mapas, imagens e cronologias. Aqui o livro 

desenvolve no aluno a consciência histórica e o entendimento de que o 

conhecimento histórico é interpretativo e mutável. 

O segundo capítulo fala sobre os povos nativos da América, o foco é a 

diversidade cultural e social dos povos indígenas americanos antes da chegada dos 

europeus, como os Maias, Astecas, Incas e povos do Brasil. Discute suas 



73 
 

 

organizações políticas, saberes, crenças, sistemas agrícolas e arquitetura, além da 

valorização dos saberes originários e da memória indígena. Há estímulo à 

comparação entre os diferentes povos nativos. 

No capítulo três “a África”, o livro trata da riqueza e diversidade das 

civilizações africanas antes da colonização europeia. Mostra os reinos e impérios 

como Gana, Mali, Songai e Congo. Descrevendo sua organização política, comércio, 

religião e cultura. Introduz o estudo da escravidão e do tráfico transatlântico de 

pessoas de forma profunda, explicando o início e o desenvolvimento desta prática. 

“Durante o século XVI, a crescente demanda por mão de obra escravizada nas 

colônias portuguesas ampliou drasticamente o comércio de escravizados no Reino 

do Congo, levando riqueza, poder e prestígio aos chefes locais”. (Dias et aI., 2022, 

p. 72) Assim, descreve a escravidão na antiguidade, na idade média e na atualidade. 

O quarto capítulo fala sobre o Renascimento cultural e Humanismo. Explora 

as transformações culturais e científicas na passagem da Idade Média para a Idade 

Moderna como a redescoberta da Antiguidade clássica, os avanços científicos 

(heliocentrismo, anatomia, etc.), os artistas e intelectuais como Leonardo da Vinci, 

Michelangelo, Rafael e Sofonisba Anguissola e o Humanismo como valorização do 

ser humano e da razão. Este capítulo valoriza o papel das mulheres e os impactos 

culturais duradouros do Renascimento. 

O capítulo cinco, que nos leva ao estudo das Grandes Navegações aborda os 

fatores que motivaram as navegações europeias e seus desdobramentos, como a 

busca por rotas para o Oriente e especiarias. Cita os avanços técnicos (bússola, 

astrolábio, caravela) e os impactos culturais e econômicos dessas viagens. E 

também as conquistas e colonização de territórios africanos, asiáticos e americanos. 

Mostra a expansão do mundo conhecido e os efeitos da globalização inicial 

promovida pelos europeus. O capítulo seis fala sobre as reformas religiosas e o 

absolutismo preparando o aluno para entender as bases do Antigo Regime e os 

conflitos religiosos que moldaram a Europa. 

São os capítulo sete e oito que mais discutem a questão indígena no livro do 

sétimo ano. Estes capítulos, “a colonização na América e a expansão das fronteiras 

da colônia portuguesa”, falam sobre o processo de colonização do território 

americano. Analisam a chegada dos europeus ao continente americano e seus 

impactos como a conquista dos impérios asteca e inca, a escravização de africanos 

e indígenas, o choque cultural e a violência colonial, a formação da sociedade 



74 
 

 

colonial, os primeiros engenhos e economia açucareira, e a resistência indígena e 

africana à colonização. 

O livro Jovem Sapiens do sétimo ano apresenta uma análise crítica e 

informativa sobre os povos indígenas, destacando tanto seu papel histórico quanto 

suas lutas e conquistas contemporâneas. O material ressalta que, no processo de 

colonização, os indígenas não foram meramente sujeitos passivos. “As revoltas 

indígenas destruíram os núcleos fundados pelos donatários do Espírito Santo, 

Ilhéus, Porto Seguro, Bahia e ameaçaram seriamente os de Pernambuco e São 

Vicente.” (Dias, et al., 2022, p.197) Eles atuaram como aliados ou inimigos dos 

europeus com base em seus próprios interesses, e não por ingenuidade ou 

subordinação. 

 

Os grupos indígenas no Brasil eram muitos e com culturas e organizações 
sociais diversas, que os levavam a comportar-se de diferentes formas em 
relação aos estrangeiros. Os índios não estavam na América à disposição 
dos europeus, e se muitos os receberam de forma extremamente aberta e 
cordial, oferecendo-lhes alimentos, presentes e, inclusive, mulheres, não o 
fizeram por ingenuidade ou tolice. A abertura ao contato com o outro é uma 
característica cultural de muitos grupos indígenas americanos e 
especialmente dos tupis. Outros grupos, no entanto, tinham características 
culturais distintas e alguns foram bastante arredios e hostis aos 
estrangeiros, como os aimorés, os muras, os guaicurus e muitos outros. 
(Almeida, 2010, p. 26) 

 

Essa relação foi moldada pelas dinâmicas sociais e culturais dos próprios 

povos indígenas. De acordo com o livro, durante o período colonial, os europeus 

dependeram fortemente dos indígenas para a sobrevivência e exploração do 

território. “Além da exploração do pau-brasil, os europeus dependiam dos indígenas 

para sobreviver”.(Dias, et al., 2022, p.192) Eles aprenderam técnicas de caça, 

pesca, cultivo de alimentos e navegação nas matas com os povos originários. Além 

disso, os indígenas foram fundamentais na extração do pau-brasil, prática que 

envolvia trabalho pesado e era remunerada por meio do escambo, ou seja, trocas 

por objetos europeus. 

A obra também discute os impactos da colonização, como a perda de vidas 

indígenas por guerras, doenças e trabalho forçado, além da expropriação de suas 

terras. Esse processo deixou marcas profundas que ainda afetam as populações 

indígenas da América Latina, como sua exclusão da economia e da política e a 

contínua luta por seus direitos. 



75 
 

 

Por fim, o material reforça a importância de reconhecer e valorizar a 

diversidade cultural e linguística dos povos indígenas e de permitir que eles mesmos 

contem suas histórias, construindo uma narrativa mais justa e plural da história 

americana. 

 

3.2.3 Jovem Sapiens - Oitavo ano 

 

Trazendo um total de dez capítulos, o livro Jovem Sapiens do oitavo ano 

apresenta uma análise crítica sobre a forma como os povos indígenas foram 

historicamente tratados no Brasil, especialmente a partir da colonização. Ele destaca 

como o discurso “civilizatório” imposto pelos europeus no século XIX foi 

profundamente negativo, impondo uma visão etnocêntrica e racista que 

marginalizava a cultura indígena, considerada inferior e “bárbara”. “Os europeus 

defendiam o princípio de que eram superiores aos indígenas e que tinham a “missão 

de civilizá-los”, ou seja, de impor seus modos de ser, viver e pensar” (Dias, et al., 

2022, p.183) Os colonizadores acreditavam que tinham a missão de civilizar os 

povos originários, o que resultou em um processo violento de destruição de suas 

culturas e saberes tradicionais. 

No primeiro capítulo introduz o estudo da História e sua importância. Ensina 

os conceitos de sujeitos históricos, tempo histórico, fontes históricas e anacronismo. 

Neste capítulo o livro enfatiza que a História é construída a partir da análise de 

fontes, trabalha o conceito de historicidade e a transformação do conhecimento 

histórico, e propõe leitura crítica de imagens como fontes históricas. O segundo 

capítulo traz o tema do iluminismo destacando o estudo das ideias iluministas: 

razão, liberdade e igualdade. Com enfoque nos pensadores como Voltaire, 

Rousseau, Montesquieu e Locke. Mostrando as relações entre o Iluminismo e os 

processos de independência e revoluções. 

O terceiro capítulo, “A Revolução Americana”, estuda a independência dos 

Estados Unidos e sua relação com o Iluminismo. Mostrando como se deu a 

colonização inglesa na América, a Guerra da Independência e a criação da república 

norte-americana. No quarto capítulo vemos a Revolução Francesa e o Império 

Napoleônico, buscando entender o processo revolucionário francês e seus 

desdobramentos. Com destaque para o fim da monarquia absolutista e ascensão da 



76 
 

 

burguesia, expansão do Império e conquista dos direitos civis, mostrando as 

transformações sociais. 

O capítulo cinco nos faz refletir sobre a Revolução industrial e compreender 

as transformações provocadas por esta, inovações tecnológicas e impacto nas 

relações de trabalho, urbanização e crescimento das desigualdades sociais e as 

lutas trabalhistas provocando o surgimento dos sindicatos. No capítulo seis 

estudamos as independências na América Espanhola. Destacamos neste capítulo a 

crise do sistema colonial. Estudamos lideres como Bolívar, San Martín e O’Higgins. 

Existe um infográfico sobre Revolução de São Domingos (Haiti) e suas 

singularidades. 

Só a partir do capítulo sete que o indígena começa a aparecer no livro do 

oitavo ano. Este capítulo fala sobre o Brasil no período joanino. Analisando as 

transformações no Brasil com a chegada da corte portuguesa. Com destaques para 

abertura dos portos e mudanças econômicas, a elevação do Brasil a Reino Unido, o 

crescimento do sentimento de independência e a atuação de José Bonifácio e D. 

Pedro I. O capítulo oito que fala sobre a consolidação da independência brasileira 

nos leva a refletir sobre os desafios após a independência do Brasil. Passando pelo 

primeiro Reinado e conflitos internos. Depois Regência, movimentos separatistas e 

identidade nacional, enfatizando aqui as políticas indigenistas. O nono capítulo 

busca dar um panorama sobre o mundo no século XIX, e o dez sobre o Brasil no 

segundo reinado. 

O livro Jovem Sapiens oitavo ano traz uma reflexão sobre a forma como os 

povos indígenas foram tratados ao longo da história no Brasil, especialmente a partir 

do século XIX. Ele discute o impacto do discurso civilizatório europeu, que 

classificava os indígenas como “bárbaros” e inferiores, promovendo a ideia de que 

deveriam ser civilizados ou eliminados. Essa visão racista e etnocêntrica serviu 

como justificativa para o apagamento de culturas e a violência contra as populações 

originárias. 

O livro trata da resistência indígena como um elemento constante ao longo da 

história. Os indígenas resistiram ativamente à colonização europeia, “e resistiam de 

diferentes modos, como no confronto direto, na destruição das vilas e cidades 

coloniais e com a fuga para o interior do território como meio de evitar a morte e 

preservar seu modo de vida”. (Dias, et al., 2022 p.183) Mesmo após séculos de 

violência e genocídio, os povos indígenas conseguiram sobreviver e manter vivas 



77 
 

 

muitas de suas tradições, sendo os cerca de 900 mil indígenas atuais os 

descendentes diretos desses povos resistentes. 

Apesar de tratar de temas importantes sobre o indígena, o referido livro 

dispõe de poucas páginas que falam sobre o tema. Das trezentas e dezoito páginas 

que compõem o livro, em apenas cinco temos algo escrito sobre os indígenas 

brasileiros. O que nos leva a crer que ainda falta dar uma importância maior aos 

nossos aborígenes. 

 

3.2.4 Jovem Sapiens - Nono ano 

  

Na análise do livro “Jovem Sapiens nono ano” vemos que o primeiro capítulo, 

assim como os demais desta coleção, apresenta uma introdução ao estudo da 

História, sujeitos históricos, fontes históricas e diversidades culturais. Incentivando 

uma compreensão da construção do conhecimento histórico. Reconhecer os sujeitos 

históricos e refletir sobre transformações sociais no século XX são contribuições 

deste capítulo, assim, procura desenvolver competências relacionadas à cidadania, 

combate ao preconceito e análise de fontes históricas. 

No segundo capítulo estudamos o início da República no Brasil. Os povos 

indígenas aparecem aqui através do estudo do serviço de proteção aos índios (SPI). 

O terceiro capítulo apresenta a Primeira Guerra Mundial e a Revolução Russa. 

Analisando suas causas e consequências. É interessante que neste capítulo o autor 

explora o papel das mulheres nas indústrias da época. Promove análise crítica sobre 

transformações políticas e sociais originadas pela guerra e pela revolução. 

No capítulo quatro o livro nos traz o período Entreguerras, mostrando temas 

como: crise de 1929, ascensão do fascismo, nazismo e outros regimes totalitários; 

os impactos econômicos da crise e a formação de regimes autoritários; e aborda as 

raízes da Segunda Guerra Mundial e o enfraquecimento das democracias liberais no 

período. O quinto capítulo fala sobre a Era Vargas. Aqui destacamos o tópico que 

fala dos indígenas e o Estado Novo. “Nesse sentido, o Estado Novo procurou 

fortalecer seu discurso político por meio da integração dos povos indígenas à 

nacionalidade brasileira” (Dias, et al., 2022, p.133). 

A Segunda Guerra Mundial, suas causas, fases e consequências são 

discutidos no sexto capítulo. O sétimo fala sobre a Guerra Fria e a bipolaridade do 

mundo. Nos fazendo entender o que foi a corrida armamentista, os conflitos indiretos 



78 
 

 

e a disputa ideológica entre os Estados Unidos da América e a União das 

Repúblicas Socialistas Soviéticas. O oitavo sobre a descolonização da África e da 

Ásia destacando os movimentos de independência nas ex-colônias e a resistência 

dos povos. O capítulo nove apresenta o pós-guerra no Brasil comentando os 

governos de Getúlio Vargas até João Goulart. No capítulo dez, que fala sobre as 

ditaduras na América Latina, vamos encontrar os temas: Golpes militares, repressão 

e movimentos de resistência. O texto busca analisar o contexto das ditaduras latino-

americanas, incluindo o Brasil. 

No capítulo onze temos o mundo contemporâneo, onde desenvolvemos 

habilidades críticas para compreender o mundo atual e seus contrastes. E, por fim, 

no doze o Brasil contemporâneo, sua política, economia, meio ambiente e desafios 

sociais no século XXI. 

O livro Jovem Sapiens do nono ano apresenta uma boa abordagem sobre a 

realidade dos povos indígenas no Brasil, destacando sua trajetória histórica, lutas, 

resistência e direitos. O texto reconhece o caráter pluriétnico da sociedade brasileira, 

conforme garantido pela Constituição de 1988, que assegura aos povos indígenas o 

direito às terras tradicionalmente ocupadas, ao uso de suas línguas, costumes e 

formas de organização social. Apesar disso, o material evidencia os inúmeros 

desafios enfrentados por essas populações, principalmente relacionados à 

morosidade e aos entraves nos processos de demarcação de terras, frequentemente 

ameaçadas por invasões e exploração ilegal de recursos naturais. “Atualmente, o 

desrespeito em relação à demarcação das terras indígenas permanece um dos 

problemas mais graves do Brasil.” (Dias, et al., 2022, p. 348) Também resgata 

episódios históricos de violência e resistência, como durante o regime militar, 

quando muitos indígenas foram expulsos de suas terras e líderes foram perseguidos 

e mortos. 

 

Em meio ao processo de desenvolvimento econômico promovido pelo 
governo, houve ocupação irregular de terras indígenas. Muitos povos foram 
expulsos de seus territórios e houve perseguição, prisão, tortura e morte de 
lideranças indígenas que reivindicavam os direitos de sua população.” 
(Dias, et al., 2022, p. 270) 

 

Um exemplo importante mencionado é do cacique Xavante Mário Juruna, o 

primeiro deputado federal indígena do Brasil, que denunciava a falta de 

representatividade indígena e a má condução da política indigenista pelo governo. 



79 
 

 

Outro ponto relevante é o papel da educação diferenciada como uma 

ferramenta de afirmação cultural e resistência. O livro valoriza as iniciativas 

indígenas de produzir conhecimento a partir de seus próprios saberes e vivências, 

utilizando a escola como espaço de continuidade sociocultural. 

Por fim, o livro ressalta a importância da luta contemporânea dos povos 

indígenas, tanto por seus direitos territoriais quanto pela manutenção de seus modos 

de vida. Ele mostra que, apesar das dificuldades impostas historicamente, os 

indígenas continuam mobilizados e engajados na defesa de seus territórios, cultura 

e autonomia política. 

 

3.3 Comparações e convergências entre as coleções 

  

A análise comparativa das coleções Teláris e Jovem Sapiens, ambas voltadas 

para o ensino da disciplina de História nos anos finais do Ensino Fundamental, 

revela avanços significativos, mas também lacunas importantes no que diz respeito 

à representação dos povos indígenas. As duas coleções demonstram esforço em 

romper com uma visão eurocêntrica e colonizadora da história, reconhecendo o 

protagonismo indígena e buscando valorizar suas culturas, formas de organização, 

resistências e lutas históricas e contemporâneas. 

A coleção Teláris se destaca por inserir, ao longo de seus volumes, episódios 

de resistência indígena, com destaque para momentos como a Guerra Guaranítica, 

as ações dos jesuítas nas missões e a atuação política dos povos originários 

durante o regime militar. Há, contudo, uma limitação perceptível quanto à 

continuidade da presença indígena nos conteúdos: os indígenas aparecem 

majoritariamente em contextos históricos específicos, como a colonização ou o 

período imperial, sendo depois gradualmente deixados de lado. Isso pode reforçar 

uma imagem equivocada de que os indígenas pertencem ao passado, e não ao 

presente do país. Porém, “os povos indígenas não desapareceram. Ao invés disso, 

cresceram e multiplicam-se, como demonstram os últimos censos”. (Almeida, 2010, 

p. 18) 

Por sua vez, a coleção Jovem Sapiens adota uma abordagem mais 

transversal em alguns momentos, especialmente ao destacar o uso da tradição oral, 

a produção de conhecimento por parte dos próprios povos indígenas e sua atuação 

contemporânea em meios de comunicação, literatura e política. O reconhecimento 



80 
 

 

da diversidade linguística e cultural e a denúncia da violência histórica sofrida por 

esses povos também são pontos fortes da coleção. 

 

Para a população nativa da América, a chegada dos europeus representou 
uma verdadeira catástrofe. No caminho aberto por colombo, vieram 
invasores interessados em riquezas, principalmente no ouro e na prata. Na 
busca pelo enriquecimento rápido, esses invasores deixaram rastros de 
devastação e sofrimento. (Dias, et al., 2022, p. 167) 

 

Esse tipo de denúncia é importante, pois, faz uma leitura crítica e realista 

sobre as consequências da chegada dos europeus ao continente americano, 

especialmente do ponto de vista das populações indígenas. Ao caracterizar os 

colonizadores como "invasores", o texto rompe com a narrativa tradicional de 

"descobrimento" e revela o caráter violento e explorador da conquista. No entanto, 

observa-se que a quantidade de páginas e a profundidade com que os temas 

indígenas são tratados, na referida coleção, ainda são insuficientes em relação à 

sua importância histórica e social. 

Ambas as coleções estão alinhadas às diretrizes da BNCC e à Lei 11.645/08, 

que torna obrigatório o estudo da história e cultura afro-brasileira e indígena. O texto 

da BNCC (Base Nacional Comum Curricular) trata dos povos indígenas com 

destaque especial em dois aspectos principais: a equidade educacional e a 

valorização da diversidade cultural. A BNCC reconhece a necessidade de superar 

desigualdades históricas que marginalizaram diversos grupos sociais, entre eles os 

povos indígenas. 

 
De forma particular, um planejamento com foco na equidade também 
exige um claro compromisso de reverter a situação de exclusão 
histórica que marginaliza grupos – como os povos indígenas 
originários e as populações das comunidades remanescentes de 
quilombos e demais afrodescendentes – e as pessoas que não 
puderam estudar ou completar sua escolaridade na idade própria. 
(BNCC, 2018, p.15) 

 
O documento enfatiza que a equidade educacional exige ações específicas 

voltadas para esses grupos, como forma de garantir seus direitos à educação de 

qualidade e respeito às suas especificidades culturais, linguísticas e históricas. 

A BNCC prevê uma educação escolar indígena diferenciada, bilíngue e 

intercultural, baseada nos princípios da coletividade, reciprocidade, integralidade, 

espiritualidade e alteridade indígena. Esses aspectos devem ser considerados no 

desenvolvimento dos currículos pelos sistemas de ensino e nas propostas 



81 
 

 

pedagógicas das escolas, respeitando a autonomia dos povos indígenas em seus 

projetos educativos. 

 

No caso da Educação Escolar Indígena, por exemplo, isso significa 
assegurar competências específicas com base nos princípios da 
coletividade, reciprocidade, integralidade, espiritualidade e alteridade 
indígena, a serem desenvolvidas a partir de suas culturas tradicionais 
reconhecidas nos currículos dos sistemas de ensino e propostas 
pedagógicas das instituições escolares. (BNCC, 2018, p.17) 

 

Isso reflete um avanço importante nas políticas públicas, ao destacar que ela 

não deve simplesmente adaptar o modelo ocidental às comunidades indígenas, mas 

sim reconhecer e valorizar as especificidades culturais, sociais e espirituais desses 

povos. Mas, apesar de todo o esforço, ainda falta uma maior transversalidade no 

tratamento desses conteúdos, integrando os povos indígenas como sujeitos 

históricos contínuos, que participam de todos os momentos da história do Brasil, 

desde os tempos antigos até os dias atuais, e não apenas nos recortes em que 

tradicionalmente aparecem. Portanto, é possível afirmar que, embora as coleções 

Teláris e Jovem Sapiens avancem na construção de uma narrativa mais inclusiva e 

crítica, ainda há muito espaço para melhorias. A valorização da história e da cultura 

indígena deve ser contínua e profunda, não apenas pontual. É preciso garantir que 

os estudantes compreendam os povos indígenas como parte viva, ativa e 

fundamental da sociedade brasileira, reconhecendo sua importância não apenas 

para o passado, mas também para o presente e o futuro do país. 



82 
 

 

4 HISTÓRIA E CULTURA INDÍGENA NOS LIVROS ESCOLARES: AVANÇOS E 
DESAFIOS 

 

4.1 O “outro” indígena: estereótipos e narrativas coloniais 

 

A presença da história e da cultura indígena nos livros escolares têm sido, ao 

longo do tempo, um tema de discussão intensa nos estudos de educação e 

historiografia escolar. Com a promulgação da Lei 11.645/2008, que tornou 

obrigatório o ensino da história e cultura dos povos indígenas nas escolas 

brasileiras, abriu-se um espaço importante para refletir sobre os avanços e os 

desafios ainda existentes na representação desses povos nos materiais didáticos. 

 

Em 2008 foi promulgada a Lei 11.645/08 (BRASIL, 2008), uma lei irmã à 
10.639/03. Com ela, tornava-se obrigatório, não apenas o ensino da história 
afro-brasileira e africana, mas também das histórias e culturas indígenas. 
Sua aprovação era uma importante sinalização na busca por justiça 
epistêmica e o fim do silenciamento racista da história dos povos originários. 
(Oliva; Conceição, 2023, p.17) 

 

Ambas as referidas leis representam marcos legais que enfrentam o 

apagamento histórico e combatem o racismo estrutural. A menção à “justiça 

epistêmica” é particularmente relevante, pois evidencia que se trata de mais do que 

incluir novos conteúdos, trata-se de reconhecer a legitimidade dos saberes, das 

experiências e das narrativas desses povos, historicamente marginalizados ou 

distorcidos no ensino tradicional.  

Este capítulo analisa, criticamente, os mecanismos de reprodução de 

estereótipos, o papel do professor e o potencial transformador da educação 

histórica. A inclusão da história e cultura indígena nos livros escolares representa 

um avanço significativo na educação brasileira. No entanto, a materialização desse 

direito ainda enfrenta desafios estruturais, pedagógicos e institucionais. Analisamos 

os progressos alcançados e os obstáculos que persistem na efetivação do ensino da 

cultura indígena nos livros escolares. 

A construção do “outro” como uma entidade distinta, muitas vezes 

inferiorizada ou romantizada, é um fenômeno recorrente em narrativas históricas e 

literárias. O relato de Hans Staden, por exemplo, ilustra como cronistas europeus 

impuseram suas próprias expectativas e concepções sobre os povos indígenas, 

reforçando estereótipos que persistem até hoje. Aqui, vamos explorar alternativas 



83 
 

 

para uma abordagem mais crítica e inclusiva da história, questionando as visões 

coloniais que moldaram nossa compreensão dos povos originários e propondo 

estratégias pedagógicas que ampliam a diversidade de perspectivas. 

Tzvetan Todorov, em sua obra “A Conquista da América: a questão do outro”, 

discute como os europeus definiram sua própria identidade em oposição ao "outro" 

indígena, que era descrito não com base em suas próprias características, mas em 

contraste com os valores ocidentais. “Já vimos em Colombo: a diferença se degrada 

em desigualdade; a igualdade em identidade; são essas as duas grandes figuras da 

relação com o outro, que delimitam seu espaço inevitável.” (Todorov, 1996, p.80) No 

caso da conquista espanhola sobre os indígenas na região do atual país do México, 

Todorov afirma: 

 

O desejo de enriquecer e a pulsão de domínio, essas duas formas de 
aspiração ao poder, sem dúvida nenhuma motivam o comportamento dos 
espanhóis; mas este também é condicionado pela ideia que fazem dos 
índios, segundo a qual estes lhes são inferiores, em outras palavras, estão 
a meio caminho entre os homens e os animais. Sem esta premissa 
essencial, a destituição não poderia ter ocorrido. (Todorov, 1996, p.80) 

 

Embora os espanhóis fossem movidos por interesses econômicos e políticos, 

esses fatores sozinhos não explicariam completamente a brutalidade da 

colonização. O que a viabilizou de forma tão intensa foi a ideologia de inferiorização 

do indígena, visto como um ser “a meio caminho entre os homens e os animais”. 

Essa desumanização permitia que os conquistadores se convencessem de que 

estavam no direito, ou até no dever, de subjugar, explorar e evangelizar os povos 

nativos. Esse raciocínio remete à lógica colonial baseada na hierarquização dos 

povos e na construção de uma suposta superioridade europeia, frequentemente 

justificada por discursos religiosos, científicos e morais. Assim, o processo de 

destituição dos indígenas de suas terras, culturas e modos de vida não foi apenas 

uma consequência da força militar, mas também da imposição de uma visão de 

mundo excludente e racista, que negava a humanidade plena dos nativos. Na 

narrativa de Léry também podemos encontrar esse pensamento de superioridade 

europeia. 

 

Eis portanto aí um tema de dissertação suscetível de mostrar que os 
habitantes da Europa, da Ásia e da África devem louvar a Deus pela sua 
superioridade sobre os dessa quarta parte do mundo. Ao passo que os 
selvagens nada podem comunicar-se entre si a não ser pela palavra, nós, 



84 
 

 

ao contrário, podemo-nos entender e dizer os nossos segredos, por meio da 
escrita, pelas cartas que enviamos de um a outro extremo da terra. (Léry, 
2007, p. 206) 

 

Léry contrapõe os europeus e outros povos do Velho Mundo aos indígenas 

americanos, classificando estes como “selvagens” e desprovidos de recursos 

considerados civilizatórios, como a escrita. Analisar criticamente esse tipo de citação 

é essencial para entender os mecanismos simbólicos do colonialismo e para 

desconstruir as heranças racistas que ainda permeiam muitas representações sobre 

os povos originários.  

Esse processo de redução da identidade do outro também é evidente nos 

escritos de Hans Staden, que retratam os Tupinambá como “selvagens canibais”, 

reforçando um imaginário europeu que justificava a colonização e a imposição de 

valores cristãos. Da mesma forma, pensava André Thevet, “E o povo é, em geral, 

bem estranho – sem fé, sem lei, sem religião, sem civilização alguma, vivendo à 

maneira dos animais irracionais (tais como os fez a natureza, diz o frade), 

alimentando-se sobretudo de raízes e andando, homens e mulheres, inteiramente 

nus”. (Pinto, 2018, p.40) 

Estes autores citados são exemplos paradigmáticos de cronistas europeus 

que, ao descreverem os Tupinambá e outros grupos indígenas, colaboraram para a 

construção de um imaginário colonial baseado na inferiorização do nativo. Hans 

Staden, ao enfatizar o canibalismo dos Tupinambá, contribuiu para o mito do 

“selvagem cruel”, que precisava ser contido, domesticado ou salvo pela civilização 

europeia. Essa representação, embora baseada em práticas reais com significados 

ritualísticos próprios e complexos, foi distorcida e usada para criar uma imagem de 

barbárie e justificar ações violentas em nome de um suposto “progresso”. André 

Thevet amplia esse processo de desumanização ao descrever os indígenas como 

“sem fé, sem lei, sem religião”, negando a eles qualquer forma de organização 

moral, espiritual ou social válida. O uso da nudez como símbolo de inferioridade é 

típico do olhar europeu, que projetava seus próprios valores sobre corpos e culturas 

diferentes, tratando a diferença como deficiência. 

Essas descrições não buscavam compreender o outro, mas sim enquadrá-lo 

em categorias que serviam a um projeto colonial: converter, subjugar e explorar. A 

identidade indígena era silenciada e substituída por uma caricatura que reforçava a 



85 
 

 

necessidade da intervenção europeia, muitas vezes sob o disfarce da salvação 

espiritual ou da civilização. 

Portanto, é fundamental ler essas fontes com olhar crítico, reconhecendo 

nelas mais os valores e interesses dos autores europeus do que a realidade dos 

povos que pretendiam descrever. Para Certeau: 

 

Certamente, a encenação de Jan Van der Atraet esboça a surpresa diante 
desta terra, que Américo Vespúcio foi o primeiro a perceber claramente 
como uma nuova terra ainda inexistente nos mapas – corpo desconhecido 
destinado a trazer o nome de seu inventor (Américo). Mas o que assim se 
disfarça é uma colonização do corpo pelo discurso do poder. É a escrita 
conquistadora. Utilizará o Novo Mundo como uma página em branco 
(selvagem) para nela escrever o querer ocidental. (Certeau, 1982, p.5) 

 

O conceito de “escrita conquistadora”, abordado por Michel de Certeau, 

ressalta como a narrativa dos viajantes europeus pode funcionar como uma 

ferramenta de domínio, transformando os territórios “descobertos” em espaços 

abertos à colonização e exploração. Essa visão reducionista influenciou 

profundamente a forma como a história dos povos indígenas foi ensinada ao longo 

dos séculos, muitas vezes desconsiderando sua diversidade cultural e sua própria 

narrativa sobre os eventos históricos. 

A educação histórica no Brasil tem sido predominantemente eurocêntrica, o 

que contribui para a negação da pluralidade étnica e cultural da sociedade brasileira. 

Contudo, essa perspectiva vem mudando nos livros didáticos, como vimos no 

capítulo anterior, contribuindo para acabar com as visões preconceituosas e 

discriminatórias que ainda sentimos resquícios. Iniciativas como a Lei 11.645/2008 

representam avanços na busca por uma abordagem mais inclusiva. A referida lei 

torna obrigatória a inclusão da história e cultura dos povos indígenas no currículo 

escolar brasileiro, reconhecendo a pluralidade cultural do país e combatendo 

estereótipos que historicamente marginalizaram essas populações. A norma visa 

ampliar o conhecimento sobre as contribuições dos povos indígenas à formação 

sociocultural brasileira, promovendo uma visão mais abrangente e plural da história 

nacional. “Com a promoção das políticas públicas afirmativas, representadas por leis 

como a 10.639/03 e consequentemente a 11.645/08, os editais e avaliações 

passaram a utilizar como critérios pressupostos das questões étnico-raciais.” 

(Siqueira, 2019, p.14) Contudo, desconstruir as bases históricas de preconceito 

exige reformulações amplas nos materiais didáticos, capacitação de docentes e 



86 
 

 

valorização de fontes históricas que contemplem as vozes silenciadas. Para 

Siqueira: 

 

As políticas afirmativas pedagógicas surgem para combater e desconstruir 
essa miríade. Preconceitos, estereótipos e discriminações em relação ao 
“outro” se manifestam de forma aberta e/ou velada no ambiente escolar. 
Essas políticas educacionais objetivam a educação inclusiva, elencando 
todos os grupos sociais na construção da nação: índios, africanos, afro-
brasileiros, portugueses, luso-brasileiros, asiáticos, europeus e etc. 
(SIQUEIRA, 2019, p.17) 

 

O referido autor aqui destaca a importância das políticas afirmativas 

pedagógicas como instrumentos essenciais para combater desigualdades históricas 

e sociais que se manifestam no ambiente escolar por meio de preconceitos, 

estereótipos e discriminações, muitas vezes de forma velada. Ao reconhecer que o 

espaço educacional não é neutro, sendo, ao contrário, um local onde desigualdades 

sociais se refletem e se reproduzem, ele evidencia a necessidade de ações 

intencionais que promovam equidade e representatividade. Diversas outras ações 

públicas foram adotadas ao longo do tempo para coibir o racismo estrutural. Entre 

estas Anderson Oliva e Maria Telvira Conceição citam a criação do 

PROFHISTÓRIA: 

 

Outra iniciativa que merece um importante destaque nesse quadro 
descritivo e cronológico foi a criação, em 2014, do Mestrado Profissional em 
Ensino de História (o Profhistória), de alcance nacional e com apoio da 
Capes. O Profhistória constitui, no presente, de um programa de 
acolhimento de aspirações, demandas e de experimentos do ensino de 
História no Brasil, sendo voltado para formação continuada e qualificada de 
professores/as de História da Educação Básica. Nos últimos anos, passou a 
reunir cerca de 39 universidades associadas (federais, estaduais e 
particulares). Até 2020, cinco turmas de mestrandos ingressaram no 
programa, com mais de dois mil professores matriculados. Nesse mesmo 
período, cerca de 800 dissertações foram defendidas. Em outubro de 2022, 
ocorreu o II Congresso Nacional do Profhistória, na UERJ. Pelo menos dois 
Grupos de Reflexão Docente (GRD) foram dedicados às temáticas 
relacionadas às Leis 10.639/03 e 11.645/08: o de Ensino de História e 
Povos Africanos e Afro-Brasileiros, e o de Ensino de História e Povos 
Indígenas. Cerca de 50 trabalhos foram apresentados em suas sessões. 
Por fim, considerando o período que se estende de 2014 a 2022, 3% das 
pesquisas defendidas por professores de História no referido programa 
trataram sobre as questões raciais e o enfrentamento do racismo, partindo 
dos termos, das normas e políticas antirracistas inauguradas na primeira 
década do século XXI, tendo a Lei 10.639/03 e o Parecer CNE-CP 
003/2004, como pontos de partida. Esse conjunto de trabalhos, focando a 
escola e o ensino de História, representa um importante movimento no 
campo da produção acadêmica, que ousa tensionar o ensino de História na 
perspectiva da construção de uma educação e de um ensino antirracistas 
ancorados nos princípios da reparação. (Oliva; Conceição, 2023, p.20)   



87 
 

 

A iniciativa da criação do Profhistória representa um esforço concreto para 

aproximar a universidade da sala de aula e promover reflexões mais profundas 

sobre o ensino no Brasil. O envolvimento de dezenas de universidades e o número 

expressivo de dissertações defendidas até 2020 revelam sua importância estrutural 

e seu potencial transformador. Nesse contexto, o Profhistória é compreendido como 

um espaço de acolhimento de experiências docentes, de problematização das 

práticas pedagógicas e de produção de conhecimento voltado ao cotidiano escolar. 

Ainda que apenas 3% das dissertações tenham se debruçado diretamente sobre 

questões raciais nesse período, esse dado não deve ser lido de forma negativa, mas 

como um indicativo da abertura de caminhos e da necessidade de ampliação desses 

debates no âmbito da pesquisa e da prática pedagógica. 

 

4.2 desafios da formação docente 

 

A implementação da Lei 11.645/2008 enfrenta barreiras estruturais. Segundo 

Adriel Siqueira (2019), a legislação não define parâmetros claros para a abordagem 

da cultura indígena, o que resulta em diferenças significativas na forma como os 

conteúdos são tratados nos diferentes livros e escolas. 

 
A Lei nº 11.645 de 2008 não oferece parâmetros para esse ensino, mas 
trata de um problema que ainda tem sua urgência pela forma, na qual, se 
produzem e reproduzem práticas raciais e preconceituosas em ambiente 
que, teoricamente, deveria ser fonte do convívio democrático, das 
diversidades culturais, raciais, religiosas e de gêneros. Portanto, não é uma 
(simples) questão de acrescentar mais conteúdos, e sim, abordá-los de 
formas diferentes. (Siqueira, 2019, p.101) 

 

Ao destacar que a escola, espaço que deveria promover o convívio 

democrático e a valorização das diversidades, ainda é um lugar onde se reproduzem 

práticas racistas e preconceituosas, Siqueira evidencia a persistência de estruturas 

discriminatórias profundamente enraizadas. Isso mostra que não basta apenas 

incluir conteúdos sobre indígenas e afrodescendentes nos livros ou nas aulas. É 

necessário transformar a forma como esses conteúdos são tratados, questionando 

estereótipos, valorizando as epistemologias desses povos e promovendo a 

desconstrução de narrativas coloniais e eurocêntricas. “Ao se considerar a dimensão 

das formas de consumo do livro didático, não se pode omitir o poder do professor”. 

(Bittencourt, 2002, p. 74) Portanto, fica evidenciado a necessidade de mudanças na 

abordagem pedagógica: mais do que quantidade, é preciso qualidade e criticidade 



88 
 

 

na forma de ensinar. Isso implica formação docente adequada, revisão dos materiais 

didáticos, inclusão de perspectivas plurais e o compromisso com uma educação 

antirracista, intercultural e emancipadora. A urgência do problema está, justamente, 

na necessidade de tornar a escola um espaço verdadeiramente inclusivo e 

transformador. 

 

O professor de História, por sua vez, preocupa-se em exteriorizar o que 
sabe, tornar explícito o seu pensamento e a sua emoção. Ao mesmo tempo, 
ele vive a insegurança em relação à juventude dos seus próprios alunos e à 
defasagem entre sua própria formação e o aceleramento contínuo dos 
novos estudos e pesquisas do conhecimento histórico.(Schmidt, 2005, p. 
56) 

  

Destacamos aqui um dilema importante vivido por muitos professores de 

História, e, por extensão, por educadores de diversas áreas das Ciências Humanas. 

De um lado, o professor sente a necessidade de comunicar com clareza não apenas 

o conteúdo histórico, mas também sua própria compreensão crítica e sensível sobre 

o passado, transmitindo o saber de forma viva e envolvente. Isso envolve um 

compromisso não só com a informação, mas com a formação de consciências, 

valores e visões de mundo. Por outro lado, há uma tensão evidente: a insegurança 

diante das transformações constantes no campo da historiografia e da distância 

geracional em relação aos alunos. A velocidade com que surgem novas abordagens 

teóricas e metodológicas, desafia o professor a manter-se atualizado, algo nem 

sempre possível, dada a carga de trabalho e as condições estruturais da educação 

no Brasil. Soma-se a isso a juventude dos estudantes, com seus repertórios culturais 

distintos, linguagens próprias e modos de se relacionar com o saber muitas vezes 

diferentes dos da geração do docente. 

 

A prática pedagógica dos dias atuais exige um professor bem capacitado e 
preparado para lidar com os alunos e também com as novas problemáticas 
que estão presentes no cotidiano da sociedade. A profissão docente sempre 
foi de grande complexidade e, hoje, o professor tem que ser reflexivo, 
refletir sobre sua prática, o que pensa e o que elabora a partir desta. Nessa 
perspectiva, a formação, além de ser um direito, é uma necessidade para o 
professor, nos dias atuais. Não se concebe mais o professor sobreviver 
apenas com sua formação inicial. É preciso algo a mais para compreender e 
trabalhar melhor, adquirir conhecimentos e uma consciência crítica. (Silva et 
al., 2022, p. 12) 

 

Ensinar não é apenas transmitir conteúdos, mas atuar em um cenário 

permeado por novas demandas sociais, culturais e tecnológicas. Os professores 



89 
 

 

enfrentam desafios como a diversidade em sala de aula, as transformações no 

comportamento dos estudantes e o impacto das tecnologias no processo de 

aprendizagem. Isso exige não apenas domínio de conteúdos, mas também 

sensibilidade social. Nesse sentido, a atualização constante e a busca por uma 

consciência crítica tornam-se essenciais para que o professor compreenda melhor a 

realidade em que atua e possa transformá-la.   

Essa defasagem entre formação e atualização, somada à tentativa de 

estabelecer pontes entre o conhecimento histórico e os interesses dos alunos, revela 

o papel do professor como mediador do tempo, tanto do tempo histórico quanto do 

tempo presente. Ele precisa constantemente reinterpretar o passado à luz dos 

desafios atuais da sociedade e da escola, buscando manter a História como 

disciplina viva, crítica e socialmente relevante. Temos, então, que refletir a cerca da 

necessidade de valorização da formação continuada docente e da criação de 

espaços institucionais de diálogo entre a universidade e a escola. 

 
Vale ressaltar que o professor, como todos os profissionais, necessita estar 
em constante atualização, uma vez que a sociedade está sempre em 
transformação pelo avanço da tecnologia e pelo desenvolvimento humano. 
Cabe ao professor manter-se qualificado para que possa atender as 
necessidades de seus alunos bem como da sociedade, uma vez que, o 
mercado de trabalho busca o profissional melhor preparado, flexível e 
disposto para enfrentar os desafios a ele propostos, visando uma melhoria 
na educação e no ensino. Portanto apenas a formação inicial não é 
suficiente para a garantia da qualificação dos professores na atualidade. 
(Silva et al., 2022, p. 14) 

 

A ideia de que a formação inicial não é suficiente é reiterada, e com razão. O 

conhecimento pedagógico e didático precisa ser revisto, aprofundado e ampliado ao 

longo da carreira, especialmente para responder às exigências do ensino 

contemporâneo. A eficácia dessas leis depende de sua implementação no ambiente 

escolar, em vez de serem meras formalidades. Dessa forma, surgem alguns 

questionamentos importantes. Como vamos saber se o professor está usando 

corretamente o material sobre os indígenas? Existem materiais adequados para a 

formação do professor? Há o envolvimento direto de comunidades indígenas na 

elaboração de conteúdos? Há resistência Institucional? Algumas escolas e redes de 

ensino apresentam resistência em adotar plenamente os conteúdos previstos na Lei 

11.645? Muitas questões relacionadas a este assunto ainda devem ser decifradas. 

“Um grande ou o maior dos desafios é a capacitação de professores tanto os que 



90 
 

 

estão atuando, a chamada formação continuada, quanto daqueles ainda em 

formação nas licenciaturas em universidades públicas e privadas, nos diversos 

cursos de magistério”. (Silva, 2012, p. 6) Para superar tais desafios, é fundamental 

investir em: formação continuada de docentes, garantindo que os professores 

possuam conhecimentos aprofundados sobre a história e cultura indígena; produção 

de materiais didáticos de qualidade, elaborados com a participação de especialistas 

e lideranças indígenas; promoção de debates e eventos acadêmicos que estimulem 

a reflexão crítica sobre a representação dos povos indígenas no ensino; e a 

ampliação de políticas públicas que garantam a implementação da Lei 11.645 em 

todo o território nacional. 

 

4.3 Os livros didáticos e a representação dos povos indígenas 

 

Materiais didáticos recentes, como os estudados no capítulo anterior, têm 

apresentado uma maior diversidade de abordagens, incluindo aspectos como a 

pluralidade das culturas indígenas, rompendo com a ideia de um “índio genérico”; a 

valorização das contribuições indígenas para a sociedade brasileira, incluindo 

aspectos linguísticos, agrícolas e medicinais; e a inclusão de narrativas indígenas, 

muitas vezes através do uso de fontes primárias e depoimentos de lideranças. No 

entanto, de acordo com Bittencourt (2002), os livros didáticos são, antes de tudo, 

mercadorias sujeitas às lógicas de mercado e influenciadas por múltiplos atores em 

sua produção: editores, autores, ilustradores, técnicos gráficos, etc. Essa estrutura 

mercadológica implica que, muitas vezes, o conteúdo é formatado para atender a 

uma lógica simplificadora, dificultando a abordagem crítica e reflexiva sobre temas 

complexos, como a diversidade étnico cultural. Neste caso, o conteúdo dos livros 

tende a reforçar estereótipos ligados aos grupos dominantes, o que se evidencia na 

forma como os povos indígenas são historicamente representados: limitados ao 

papel de coadjuvantes na fase colonial ou como obstáculo ao progresso. No entanto, 

como afirma Circe: 

 

Mas o livro didático também é um depósito dos conteúdos escolares, 
suporte básico e sistematizador privilegiados conteúdos elencados pelas 
propostas curriculares; é por seu intermédio que são passados os 
conhecimentos e técnicas considerados fundamentais de uma sociedade 
em determinada época. (Bittencourt, 2002, p. 72) 

 



91 
 

 

Destaca-se o papel do livro didático como um dos principais instrumentos de 

mediação do conhecimento na escola. Ao ser definido como “depósito dos 

conteúdos escolares”, o livro assume uma função não apenas pedagógica, mas 

também política e cultural: ele organiza, sistematiza e transmite os saberes que uma 

sociedade, em um dado momento histórico, considera relevantes e legítimos. Além 

disso, o livro serve como ferramenta estruturadora do ensino, oferecendo segurança 

metodológica ao professor e ao aluno. 

Os livros didáticos, como ferramentas de ensino, não apenas transmitem 

conteúdos, mas também impõem formas específicas de aprendizagem, com 

exercícios e atividades que raramente estimulam a análise crítica das imagens e 

narrativas. 

 
Ao lado dos textos, o livro didático produz uma série de técnicas de 
aprendizagem: exercícios, questionários, sugestões de trabalho, enfim as 
tarefas que os alunos devem desempenhar para a apreensão ou, na maior 
parte das vezes, para a retenção dos conteúdos. Assim, os manuais 
escolares apresentam não apenas os conteúdos das disciplinas, mas como 
esse conteúdo deve ser ensinado. (Bittencourt, 2005, p. 72) 

 

O livro não apenas transmite conteúdos escolares, mas também orienta como 

esses conteúdos devem ser ensinados e aprendidos, funcionando como uma 

ferramenta pedagógica que molda a prática docente e a experiência discente. 

Prescreve rotinas pedagógicas, estabelecendo o que se espera que o aluno faça 

diante de determinado conhecimento. Isso confere ao livro um papel normativo, que 

influencia tanto o modo de ensinar quanto o de aprender. 

 
4.4 O uso de imagens nos materiais didáticos 

 

Para Ricardo Barros: 

 

Uma das razões que explica a não utilização da imagem pelos docentes de 
História é a formação superior. A historiografia tradicional, de influência 
positivista tinha um apego formal ao documento escrito. Essa tradição, que 
marcou boa parte da produção historiográfica do século XX, deixou uma 
herança perversa quanto a questão da utilização do documento escrito nos 
cursos de formação de professores de História. (Barros, 2007, p.2) 

 

Desta forma, a influência da historiografia tradicional, marcada por uma 

orientação positivista, acabou por restringir o conceito de documento histórico ao 

texto escrito, desvalorizando outras fontes, como as imagens. Durante muito tempo, 



92 
 

 

o ensino de História esteve preso a uma noção rígida de “documento”, privilegiando 

apenas os registros escritos oficiais, em detrimento de fontes visuais, orais ou 

materiais. Essa visão estreita se perpetuou nos cursos de formação de professores 

de História, dificultando a valorização de outras formas de narrativa e interpretação 

histórica. Superar essa herança implica repensar a formação docente, ampliando o 

conceito de documento histórico e valorizando práticas pedagógicas mais críticas. 

Isso inclui ensinar os futuros professores a trabalhar com imagens, cartazes, 

fotografias, filmes, obras de arte e outras mídias, reconhecendo nelas não apenas 

ilustrações do conteúdo, mas discursos históricos com intencionalidades próprias. 

Em relação aos discentes, vemos que “boa parte dos alunos considera o texto 

muitas vezes desinteressante, difícil de ser compreendido e com um pequeno apelo 

para a leitura[…]” (Barros, 2007, p.1) Esta fala é feita com base em entrevistas com 

alunos de escolas públicas localizadas na cidade de São Paulo. Um dos desafios 

centrais no processo de ensino-aprendizagem é a dificuldade de engajar os alunos 

na leitura dos textos escolares. Aqui se evidencia uma desconexão entre o material 

didático (ou os textos escolhidos) e o universo dos estudantes. Quando o material é 

apresentado de forma isolada, sem diálogo com outras mídias, experiências ou 

interesses dos estudantes, ele perde força como instrumento de aprendizagem. 

Sendo assim, a utilização de imagens pode ser uma boa opção para tornar a aula 

mais interessante aos alunos. 

No entanto, a iconografia utilizada, é frequentemente destinada a “ver as 

cenas históricas”, mas sem promover a leitura reflexiva dessas imagens. “Ao 

contrário do que se diz frequentemente a imagem não fala. Sem comentários uma 

imagem não significa rigorosamente nada”. (Saliba, 2005, p.123) Tal prática mantém 

os povos indígenas em um lugar marginal, retratados como personagens do 

passado distante, ignorando suas lutas contemporâneas e invisibilizando sua 

presença nos processos históricos como a independência ou as ocupações de terras 

no século XIX. 

O uso de imagens junto com textos nesses livros didáticos desempenha um 

papel crucial na formação das percepções dos alunos. Para Circe: 

 
“Ver as cenas históricas” era o objetivo fundamental que justificava, ou 
ainda justifica, a inclusão de imagens nos livros didáticos em maior número 
possível, significando que as ilustrações concretizam a noção altamente 
abstrata de tempo histórico. (Bittencourt, 2005, p. 75) 

 



93 
 

 

Ao afirmar que “ver as cenas históricas” é o objetivo fundamental da presença 

de imagens, o texto aponta para o caráter concreto e visual das ilustrações como 

forma de tornar mais acessível a compreensão de acontecimentos, personagens e 

contextos do passado. Isso é fundamental, pois o tempo histórico não é 

imediatamente perceptível: ele exige a capacidade de abstração, comparação entre 

temporalidades para se evitar anacronismos. Além disso, as imagens nos livros 

didáticos não apenas ilustram o conteúdo textual, mas também podem funcionar 

como documentos históricos, com seus próprios contextos de produção e 

intencionalidades. Por isso, seu uso deve ser crítico e reflexivo, permitindo que o 

aluno vá além da simples observação e aprenda a interpretar visualmente o 

passado, questionando fontes, identificando representações e compreendendo como 

se constrói a memória histórica. Desta forma, contribuem para a mediação entre o 

conhecimento abstrato e a experiência concreta do estudante, fortalecendo o 

aprendizado e a construção do pensamento histórico. 

No entanto, embora as imagens possam servir como ferramentas 

pedagógicas poderosas, elas geralmente são usadas de forma inadequada. 

Conforme observado por Edlene Oliveira Silva, as imagens não devem meramente 

refletir a realidade ou servir como ilustrações; elas devem ser analisadas 

criticamente e contextualizadas dentro da estrutura educacional. “A função 

ideológica das imagens tratadas por Adorno e Horkheimer nos leva a pensar que 

estas não podem ser vistas como a realidade “nua e crua”, como reflexo neutro do 

real, mas antes como uma produção de sentido normativo por parte dos autores”. 

(Silva, 2010, p.174) Os educadores não podem apresentar essas imagens sem 

mediação suficiente, tratando-as como objetos acabados. Devem vê-las como 

oportunidades de um envolvimento mais profundo com o material. Sem essa 

abordagem limitaremos a capacidade dos alunos de se envolverem criticamente 

com o conteúdo e compreender as complexidades das histórias e culturas 

indígenas. 

 

Quando se propõe aos alunos uma observação das ilustrações dos livros, 
essa atividade pode se constituir em um dos meios de se despertar a 
curiosidade sobre aspectos pouco destacados no ensino e na forma de 
leitura do livro. Os próprios exercícios e questionários dos livros, propostos 
para a execução de tarefas pedagógicas, dificilmente incluem atividades 
sobre as imagens neles contidas. (Bittencourt, 2005, p. 86) 

 



94 
 

 

Existe, então, uma lacuna significativa no uso pedagógico das imagens nos 

livros didáticos. Embora as ilustrações estejam presentes e tenham potencial para 

enriquecer o ensino, elas são pouco exploradas de forma crítica e investigativa. 

Apesar de haver um potencial educativo inexplorado, capaz de levar os estudantes a 

perceber detalhes, questionar representações, como no caso dos indígenas, e 

construir novos sentidos históricos, os exercícios propostos pelos próprios livros 

raramente incluem atividades que valorizem a leitura das imagens. Isso revela que 

estas aparecem apenas como complemento ilustrativo, e não como fonte de 

conhecimento. Ao negligenciar as imagens como objeto de análise, o ensino perde 

uma oportunidade de estimular a leitura visual crítica, o desenvolvimento da 

alfabetização visual e a capacidade de os alunos interpretarem representações 

históricas, compreendendo que toda imagem é também uma construção ideológica e 

cultural. Portanto, devemos repensar o papel das imagens nos livros didáticos, para 

que não sejam meros adornos, mas portas de entrada para debates, descobertas e 

interpretações históricas mais ricas e plurais. 

 
Para introduzir o aluno na leitura de imagens dos livros didáticos, é 
importante inicialmente buscar separar a ilustração do texto, isolando-a para 
iniciar uma observação “impressionista”, sem interferências iniciais da 
interpretação do professor ou das legendas escritas. (Bittencourt, 2005, p. 
86) 

 

Uma metodologia interessante e sensível para o trabalho com imagens nos 

livros didáticos, seria que o aluno, primeiramente, observasse a imagem de forma 

livre, sem mediações ou explicações prévias. Essa abordagem valoriza uma leitura 

“impressionista”, ou seja, uma observação inicial guiada pelas percepções, emoções 

e interpretações espontâneas do próprio aluno, antes de qualquer intervenção do 

professor ou apoio textual. Ao fazer a separação da ilustração do texto, o objetivo é 

permitir que o estudante desenvolva sua autonomia interpretativa e seja provocado a 

pensar criticamente sobre o que está vendo: quem são os personagens 

representados? O que está acontecendo? Qual o contexto da cena? O que chama 

atenção na imagem? Essa etapa inicial favorece o exercício da leitura visual e 

estimula a curiosidade, a imaginação e o questionamento. Esse tipo de abordagem 

contribui para quebrar a passividade comum no uso de imagens didáticas, que 

muitas vezes são tratadas apenas como “decoração” do texto ou reforço de 

conteúdo, sem serem exploradas como fontes de informação e reflexão histórica. A 



95 
 

 

imagem, nesse sentido, deixa de ser um acessório e passa a ser um documento, um 

objeto de análise e discussão. Ao adiar a interferência do professor e das legendas, 

a prática valoriza o protagonismo do aluno na construção de sentidos. 

Posteriormente, a mediação docente será fundamental para aprofundar a análise, 

confrontar hipóteses e contextualizar a leitura. 

 

4.5 Cinema e mídias como ferramentas pedagógicas 

 

Outra estratégia, que pode ser eficaz, para combater os estereótipos é utilizar 

o cinema como ferramenta pedagógica. Filmes como Hans Staden (1999) e Como 

Era Gostoso o Meu Francês (1971) permitem uma análise crítica das representações 

dos povos indígenas e a discussão sobre como esses grupos foram retratados ao 

longo da história. O cinema feito com a participação de indígenas, que tem ganhado 

espaço em plataformas digitais, também emerge como uma alternativa para dar voz 

às próprias comunidades, permitindo que compartilhem suas histórias e 

perspectivas. A desconstrução de estereótipos exige uma revisão crítica das fontes 

históricas e das narrativas dominantes. O ensino de história deve incorporar diversas 

perspectivas, incluindo aquelas dos povos originários, para oferecer uma 

compreensão mais complexa e respeitosa da história brasileira. O uso de 

ferramentas como o cinema pode contribuir para a formação de estudantes mais 

críticos e conscientes sobre as relações de poder que moldaram o passado e ainda 

influenciam o presente. “Fica evidente que não existe um modelo simplificado para 

introduzir os alunos na análise crítica da imagem cinematográfica, mas pode-se 

destacar a impossibilidade de deter-se apenas na análise do conteúdo do filme. É 

preciso ir Além”. (Bittencourt, 2008, p. 375) 

Uma análise crítica exige atenção à forma como as imagens são construídas, 

aos enquadramentos, à trilha sonora, à montagem, às escolhas de direção e ao 

contexto de produção, todos esses elementos contribuem para a construção de 

sentidos. Filmes históricos não devem ser tomados como fontes neutras, mas como 

interpretações e narrativas que precisam ser desconstruídas e comparadas com 

outras fontes e perspectivas. 

Segundo Circe, a melhor forma de iniciar o trabalho de filmes em sala de aula 

é conhecendo as preferências dos alunos. “O primeiro passo é o professor conhecer 

as preferências dos alunos e identificar a experiência deles como espectadores”. 



96 
 

 

(Bittencourt, 2008, p. 375) Ressalta-se a importância de uma prática pedagógica 

centrada no aluno e orientada pela escuta sensível e pelo reconhecimento das 

vivências individuais e coletivas dos estudantes. Dessa forma, o professor se 

aproxima do universo simbólico e afetivo que molda a maneira como esses jovens 

percebem e interpretam o mundo. Isso não apenas favorece o engajamento nas 

atividades escolares, como também cria pontes entre o conhecimento escolar e a 

vida cotidiana. 

Dado o primeiro passo e discutindo aspectos que indicam a complexidade de 

um filme, como o que é um filme? Como é produzido? Quanto custa fazer um filme? 

É que podemos inserir outros filmes com a abordagem desejada. Os filmes, assim 

como os textos, podem sofrer recortes e serem apresentados em partes aos alunos. 

(Bittencourt, 2008) Essa forma de trabalhar pode surtir melhor efeito para a 

compreensão dos estudantes. 

 

4.6 Índígenas contemporâneos e o racismo epistemológico 

 

Um ponto relevante e que nos traz preocupação é a escassez de 

representações de indígenas contemporâneos, o que reforça a ideia de que esses 

povos pertencem ao passado. 

 

Os índios “pendurados no tempo”. Essa concepção também ainda está 
presente na cabeça de muitas pessoas e relaciona-se com a compreensão 
supracitada reverberada cientificamente durante os séculos XIX e XX 
associada a não divulgação de imagens indígenas em outros séculos que 
não sejam o XV e XVI. Isso de forma prática prende os índios ao período 
colonial. (Siqueira, 2019, p. 59) 

 

A falta de imagens de indígenas em contextos urbanos ou acadêmicos, por 

exemplo, perpetua a noção de que a identidade indígena é incompatível com a 

modernidade. Essa omissão é preocupante, pois sugere que os alunos podem não 

receber uma compreensão completa das histórias ricas e diversas que existiam 

antes da colonização europeia. Os livros didáticos geralmente apresentam os povos 

indígenas em um contexto histórico, com materiais focando em seu passado e não 

em sua existência contemporânea, reforçando uma narrativa que os posiciona como 

relíquias da história em vez de participantes ativos na sociedade moderna. 

Essa concepção estática e folclórica do indígena, como aquele que vive como 



97 
 

 

se ainda estivesse no século XVI, vestindo penas, caçando com arco e flecha, e 

isolado da sociedade contemporânea, é resultado tanto da ausência de 

representações atuais dos povos indígenas na mídia e nos materiais didáticos, 

quanto de uma visão ultrapassada, que classificava os povos indígenas como 

“atrasados” ou “primitivos”. Na prática, essa percepção invisibiliza a diversidade e a 

dinamicidade das culturas indígenas contemporâneas, como se um indígena que 

usa celular, estuda na universidade ou vive em contexto urbano deixasse de ser 

indígena. Lembro-me bem de quando era soldado da Polícia Militar do Ceará e 

meus amigos da corporação faziam comentários sobre indígenas da cidade de 

Caucaia que usavam roupas normais e por isso não eram indígenas e sim 

aproveitadores, pois só estavam querendo garantir as terras. Isto se configura como 

uma forma de racismo estrutural e epistemológico, pois impõe uma identidade fixa e 

controlada externamente, negando aos próprios povos indígenas o direito de se 

reconhecerem em suas múltiplas formas de ser e viver. Essa redução impede o 

reconhecimento das especificidades linguísticas, culturais e históricas de cada 

grupo, reforçando estereótipos e invisibilizando diferenças fundamentais. 

  
Com a formulação de políticas educacionais inclusivas das histórias e 
expressões culturais no currículo escolar, nas práticas pedagógicas. Essa 
exigência deve ser atendida, com a contribuição de especialistas, a 
participação dos próprios sujeitos sociais na formação de futuros/as 
docentes, na formação continuada daqueles que discutem a temática 
indígena em sala de aula, na escola e que atuam na produção de subsídios 
didáticos em todos os níveis. Sejam nas universidades, nas secretarias 
estaduais e municipais. Só a partir disso é que deixaremos de tratar as 
diferenças socioculturais como estranhas, exóticas e folclóricas. (Silva, 
2012, p. 5) 

 

Temos que enfatizar a importância de uma educação verdadeiramente 

inclusiva, que vá além da simples menção às culturas diversas nos currículos e 

materiais didáticos, e que as integre de forma estruturada, crítica e respeitosa. É 

necessário destacar a necessidade de políticas educacionais inclusivas, com 

compromisso institucional e político, que deve envolver não só a presença dos 

temas no currículo, mas também mudanças concretas nas práticas pedagógicas. A 

inclusão de especialistas e, sobretudo, dos próprios sujeitos sociais, ou seja, os 

povos indígenas, na formação inicial e continuada de professores, é um elemento 

central dessa proposta. Isso reforça a ideia de que não basta falar sobre os povos 

indígenas temos que ouvi-los, envolvê-los e reconhecê-los como produtores 

legítimos de conhecimento. A transformação só será possível se houver um esforço 



98 
 

 

coletivo e interdisciplinar entre escolas, universidades e órgãos educacionais, com a 

produção de materiais e formações que reflitam a pluralidade do Brasil de forma 

crítica, real e atual. 

É fundamental que as políticas públicas continuem promovendo a inclusão de 

vozes indígenas na elaboração dos materiais didáticos e que a formação docente 

seja aprimorada para lidar de maneira crítica e sensível com a história e cultura 

desses povos. Somente assim será possível avançar rumo a uma educação 

verdadeiramente inclusiva e representativa da diversidade brasileira. A inclusão da 

história e cultura indígena nos livros didáticos avançou consideravelmente nas 

últimas décadas, refletindo mudanças historiográficas e pressões de movimentos 

sociais. 

Estudos de Cerri (2011) apontam que a exclusão ou deturpação de 

experiências históricas pluralistas pode gerar comportamentos despolitizados e 

excludentes, além de perpetuar preconceitos e discriminações. Alerta, também, para 

a importância do trabalho de conscientização que o professor deve fazer em sala de 

aula: 

 

A consciência do mundo, dentro da perspectiva aqui tecida, é inerente ao 
ser humano, e pode ser mais ou menos aprofundada, mais ou menos 
adequada ao seu contexto, mais ou menos envolvida por mitos e 
preconceitos, mas o educador não é aquele que traz a luz sobre os 
ignorantes cegos. Pelo contrário, dentro do princípio freiriano, ele é uma 
espécie de parteiro que ajuda no processo de conscientização, não lhe 
cabendo em nenhum momento impor a sua própria visão de mundo.(Cerri, 
2011, p. 66)  

  

Não se admite mais a concepção tradicional de ensino baseada na ideia de 

que o educador seria o portador do saber e o educando, um recipiente vazio. Em 

vez disso, o professor deve propor uma visão mais dialógica, humanizadora e 

libertadora da educação, em que a consciência do mundo é uma capacidade 

inerente a todos os seres humanos, ainda que influenciada por contextos sociais, 

culturais e históricos diversos. O papel do professor não é o de “iluminar” os alunos 

com verdades absolutas, mas o de facilitar, estimular e acompanhar o processo de 

conscientização, que é sempre pessoal, reflexivo e crítico. Essa abordagem recusa 

a hierarquia autoritária entre quem ensina e quem aprende e defende uma educação 

baseada na escuta, no diálogo e na construção conjunta do conhecimento. 

 



99 
 

 

Tacitamente, compreendia-se a aprendizagem como um elemento 
dependente do ensino formal da disciplina. Ao compreender que, nesse 
sentido, a aprendizagem não é um processo dominado pelo ensino escolar, 
mas ocorre em relação dialética com ele, ensino e aprendizagem passam a 
ser entendidos como processos significativamente autônomos, e que não 
são compreendidos somente um em função do outro. (Cerri, 2011, p.51) 

 

Existe aqui uma mudança importante na forma de entender os processos de 

ensino e aprendizagem, rompendo com uma visão tradicional e linear, em que o 

ensino formal é visto como a única via para a aprendizagem ocorrer. Na concepção 

mais antiga, aprender era quase sinônimo de receber conteúdos do professor ou da 

escola; o aluno era passivo, e o ensino, central. A aprendizagem é entendida como 

um processo que se dá em interação com o ensino, mas não de forma subordinada 

a ele. Ou seja, ela não depende exclusivamente do que é ensinado nem da maneira 

como o conteúdo é transmitido. Os sujeitos aprendem em diferentes contextos, com 

distintas experiências, de modo que ensino e aprendizagem se tornam processos 

autônomos, ainda que inter-relacionados. Para exemplificar, uma vez vi um vídeo 

sobre lutadores de jiu-jitsu e um deles explicou que o Jiu-jitsu no Brasil se 

desenvolveu mais do que no Japão porque os lutadores japoneses fazem 

exclusivamente o que o professor manda. Enquanto no Brasil os alunos fazem 

algumas coisas diferentes e perguntam ao professor se daquela forma pode dar 

certo. E desse jeito conseguimos melhorar a referida arte marcial. 

No entanto, Schmidt (2005) aponta que o papel do professor de História é 

fundamental. O docente deve ir além da simples transmissão de informações, sendo 

responsável por instigar os alunos a problematizarem os conteúdos, reconhecerem 

diferentes pontos de vista e compreenderem a complexidade das relações 

históricas. 

 

Ele é o responsável por ensinar o aluno a captar e a valorizar a diversidade 
dos pontos de vista. Ao professor cabe ensinar o aluno a levantar 
problemas e a reintegrá-los num conjunto mais vasto de outros problemas, 
procurando transformar, em cada aula de História, temas em problemáticas. 
(Schmidt, 2005, p. 57) 

 

Ensinar História, nesse sentido, é possibilitar ao estudante a construção do 

conhecimento histórico como um processo ativo, permitindo-o enxergar as 

continuidades e descontinuidades que marcam os processos sociais, incluindo a 

trajetória dos povos indígenas. Devemos ressaltar a importância de superar uma 



100 
 

 

visão única, linear ou oficial da História, incentivando os estudantes a reconhecerem 

a pluralidade de narrativas e interpretações. Aspecto essencial em uma sociedade 

democrática e multicultural. Ao mesmo tempo, observar a função pedagógica de 

ajudar os alunos a compreenderem os fatos históricos como partes de sistemas 

complexos. Isso implica ir além da simples memorização de datas e eventos e 

incentivar a formulação de perguntas, a reflexão e a análise de causas, 

consequências e conexões entre os acontecimentos. Isso significa apresentar os 

conteúdos não como verdades prontas, mas como questões abertas à investigação 

e ao debate. O ensino da História, nesse sentido, torna-se um espaço para a 

construção do conhecimento, em que o aluno participa ativamente do processo de 

aprendizagem, desenvolvendo habilidades como a argumentação, a 

contextualização e a empatia histórica. Essa perspectiva está alinhada com 

metodologias de ensino mais críticas e investigativas, nas quais o professor atua 

como mediador e facilitador, e o aluno como sujeito ativo na construção de seu 

saber histórico. 

Comemorações tradicionais, como o “Dia do Índio”, geralmente reforçam 

estereótipos e estigmas. Um exame crítico de tais eventos, incluindo discussões 

sobre música culturalmente significativa, pode ajudar os alunos a desenvolver uma 

compreensão mais profunda das sociedades indígenas e desafiar as narrativas 

dominantes. Para Ramos: 

 
Enquanto o indígena for trabalhado nas escolas apenas um dia ao ano e 
visto como um ser distante do mundo dos estudantes a discriminação e o 
preconceito tendem a permanecer. A questão não está apenas na ausência 
de materiais que insiram a participação de tribos indígenas em diferentes 
episódios da nossa História, mas também em desinformações ou em 
concepções equivocadas sobre cultura e etnicidade presentes ainda entre 
vários professores. (Ramos, 2016, p. 46) 

 

A integração das perspectivas indígenas nos currículos escolares é essencial 

para combater a discriminação e o preconceito, já que as práticas educacionais 

atuais geralmente marginalizam as culturas indígenas em um único dia de 

reconhecimento a cada ano. Esse engajamento limitado perpetua conceitos 

errôneos entre estudantes e educadores. 

Não é interessante ter uma educação de caráter pontual e simbólico, muitas 

vezes restrito ao dia do índio,19 de abril, em vez de uma abordagem contínua, 

crítica e integrada à formação histórica e cultural dos estudantes. O problema não 



101 
 

 

está apenas na ausência de materiais, mas também na desinformação ou 

concepções equivocadas que persistem entre os próprios educadores. Isso 

evidencia a necessidade urgente de formação inicial e continuada dos professores 

que contemple, de forma crítica e reflexiva, temas como etnicidade, identidade, 

diversidade cultural e direitos dos povos originários. Sem essa base teórica e 

pedagógica sólida, o risco é que os próprios educadores reproduzam visões 

distorcidas ou reducionistas. 

 

4.7 Por uma educação plural e transformadora 

 

Para uma boa prática pedagógica antirracista e inclusiva podemos elencar 

alguns indicativos como a utilização de fontes indígenas contemporâneas (literatura, 

depoimentos, vídeos, podcasts), já citadas em alguns livros didáticos como os da 

coleção Jovens Sapiens, como visto no capítulo anterior; questionar imagens e 

narrativas estereotipadas se ainda aparecerem nos livros didáticos; incluir narrativas 

orais e saberes tradicionais como formas legítimas de conhecimento histórico; 

promover a escuta ativa por meio de encontros, rodas de conversa ou entrevistas 

com lideranças indígenas; valorizar o protagonismo das culturas vivas e atuais, 

evitando retratar os povos indígenas apenas como figuras do passado; incentivar o 

uso de mídias indígenas e produções colaborativas para ampliação da diversidade 

de fontes; e, estimular o aluno a fazer análises críticas de fontes históricas e visuais, 

com autonomia e protagonismo. 

A Base Nacional Comum Curricular (BNCC), que teve a sua primeira versão 

do componente história divulgada em setembro de 2015 (Oliva; Conceição, 2023, 

p.21), reforça a necessidade de um currículo que valorize a diversidade étnico-racial. 

Para Anderson Oliva e Maria Telvira Conceição a versão da BNCC de 2015: 

 

Era uma proposta marcante e positiva, que pelo menos tencionava 
descentrar o currículo de História da Educação Básica brasileira de seu 
eurocentrismo dominante. Seu eixo passaria a ser a história brasileira, com 
destaques importantes para as histórias das populações afro-brasileiras, 
indígenas e africanas. Por óbvio, a história europeia também se fazia 
presente, de forma muito próxima em relação às outras histórias. No 
entanto, as reações negativas ao documento, com algumas exceções, 
foram devastadoras. Diversos grupos de pesquisa histórica e historiadores 
produziram notas públicas manifestando seu descontentamento com aquela 
primeira versão. Ela foi deixada de lado e as duas versões seguintes 
restituíram o eurocentrismo aos nossos currículos. (Oliva; Conceição, 2023, 
p.21) 



102 
 

 

 

Apesar da crítica, acreditamos que a BNCC apresenta avanços. No entanto, é 

necessário fortalecer a legislação e garantir a aplicação efetiva das leis de combate 

ao racismo, além de investir na formação continuada de professores e na 

participação da comunidade escolar. A BNCC representa um avanço importante no 

combate ao racismo na educação brasileira, mas a efetiva implementação das 

mudanças propostas exige um esforço conjunto de educadores, gestores, famílias e 

da sociedade como um todo, para garantir que a escola seja um espaço de respeito, 

igualdade e valorização da diversidade. 

Movimentos indígenas vêm reivindicando maior protagonismo na produção de 

conteúdos didáticos, não apenas como tema, mas como autores e sujeitos 

históricos. Plataformas digitais e mídias colaborativas têm sido cada vez mais 

utilizadas por essas comunidades para compartilhar saberes e experiências, 

ampliando o repertório das práticas pedagógicas possíveis. 

Em síntese, os avanços na legislação e na produção de materiais didáticos 

representam passos importantes, mas ainda insuficientes para garantir uma 

abordagem verdadeiramente inclusiva e crítica sobre os povos indígenas. A 

superação de estereótipos, a valorização das epistemologias indígenas, a escuta 

ativa e a formação continuada de professores são pilares essenciais para essa 

transformação. A escola precisa se tornar um espaço de diálogo, reconhecimento e 

justiça histórica. Somente assim, poderemos construir uma educação que, de fato, 

reflita a diversidade cultural brasileira e contribua para uma sociedade mais justa e 

plural. 

 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Essa pesquisa buscou compreender como as narrativas produzidas por 

cronistas europeus do século XVI, Hans Staden, Jean de Léry e André Thevet, 

contribuíram para a formação de um imaginário sobre os povos indígenas brasileiros 

e de que forma essas representações se perpetuaram, foram reelaboradas ou 

contestadas nos livros didáticos de História utilizados na educação básica, em 

especial nas coleções Teláris (PNLD 2020–2023) e Jovem Sapiens (PNLD 2024–

2027). 



103 
 

 

A análise das fontes primárias evidenciou que, embora os cronistas tenham 

apresentado diferentes nuances na descrição dos povos originários, suas obras 

estiveram marcadas por elementos eurocêntricos, por vezes reforçando estereótipos 

de selvageria e práticas exóticas, como a antropofagia, e por vezes reconhecendo 

virtudes como hospitalidade, racionalidade e solidariedade. Tais representações, 

entretanto, foram apropriadas e reinterpretadas ao longo do tempo, sendo 

incorporadas nos discursos historiográficos e, posteriormente, nos materiais 

escolares. 

Os cronistas vinham para “o novo mundo” com a mente imersa na cultura e 

dogmas religiosos do “velho mundo”, e ao se depararem com uma nova cultura e 

conceitos religiosos diferentes, aconteceu um “choque” de realidades que 

reverberou de forma preconceituosa na Europa, fazendo com que a cultura indígena 

se aproximasse da noção de inferno dos europeus. O que nós conhecemos como 

antropofagia foi exportado como canibalismo aumentando ainda mais a ideia de que 

o nativo era selvagem e que precisava ser catequizado.  

Por diversas vezes, em trechos das obras dos três cronistas estudados, 

podemos ver pensamentos e atitudes racionais dos indígenas. Por exemplo, na 

citação de Léry onde este descreve a conversa que teve com um velho nativo. 

Podemos observar o quão racional eles eram. A ideia que é loucura acumular 

riquezas ao ponto de não a aproveitar em vida é em minha concepção um 

pensamento muito sensato. Outro exemplo da racionalidade dos nativos, citado por 

Hans Staden, é quando ele diz que os indígenas raramente brigavam entre si e 

compartilhavam, com todos, o que possuíam de comida. Um exemplo até para 

nossa sociedade atual, na qual vemos constantemente exemplos de egoísmo e 

desavenças.  Por outro lado, Léry cita atitudes condenáveis de alguns europeus. 

Chega a dizer que muitos preferiam viver entre os indígenas a conviverem com 

Villegagnon. Pois, este maltratava de forma cruel os seus próprios colaboradores. 

Em relação à guerra travada entre as etnias que aqui viviam, fica evidente 

que se tratava de um elemento estruturante da vida social. A guerra unia os grupos. 

Para o ritual de antropofagia outras etnias aliadas eram chamadas. Era um evento 

que movimentava toda a região. O algoz se torna neste momento uma pessoa com 

mais importância para o grupo. É dado a este o direito de ter mais uma mulher, de 

mais uma incisão em seu braço e até o direito de ter mais um nome acrescentado ao 

seu. Para Maria Regina, “a vontade de vingar-se movia a sociedade tupinambá e, 



104 
 

 

portanto, os inimigos eram indispensáveis para a continuidade do grupo, como 

afirmam Viveiros de Castro e Carneiro da Cunha”. (Almeida, 2010, p. 37)  

Logicamente, para os europeus, que tinham o cristianismo como religião, que 

tinham a ideia de pecado enraizada, jamais iriam aceitar a nudez e a cultura 

antropofágica dos indígenas. Dois dos sete pecados capitais encontramos aqui. A 

luxúria e a ira. No entanto, para os povos originários não existiam pecados. Os 

nativos não tinham ideia do que significava o pecado, criação do cristianismo. Sendo 

assim, os indígenas agiam de acordo com o seu próprio código de conduta.  

No exame dos livros didáticos, constatou-se avanços legais e pedagógicos 

representados pela Lei nº 11.645/2008 e outras políticas afirmativas, como a criação 

do Profhistória. As coleções falam sobre os textos produzidos pelos próprios 

indígenas, apresentam a diversidade de línguas, mostrando que aproximadamente 

mil línguas deixaram de existir. Uma reflexão importante sobre a ideia do “índio 

preguiçoso” foi feita na coleção Teláris. Mostrando que não havia sentido para o 

indígena na acumulação de riquezas. A coleção Jovem Sapiens também nos alerta 

sobre a dependência dos europeus em relação aos indígenas, tanto na extração do 

Pau-Brasil, quanto para a própria sobrevivência. Pois, os indígenas os ensinaram a 

caçar, pescar e a semear.  

Mas, embora as coleções Jovem Sapiens e Teláris apresentem sinais de 

ruptura com certos modelos narrativos tradicionais, há, em ambas as coleções, 

desafios a serem superados no sentido de promover uma efetiva valorização da 

diversidade cultural e histórica dos povos originários. Pois, estes ainda continuam 

sendo estudados, nos livros didáticos, apenas em certos momentos. Os indígenas 

deveriam ser estudados de forma contínua em nossa história. 

Nesse sentido, a investigação corrobora o entendimento de que a simples 

adequação formal dos conteúdos escolares às diretrizes legais não é suficiente para 

promover uma educação crítica e plural. A mediação docente se revela central, pois 

é o professor quem transforma a informação em conhecimento significativo, capaz 

de estimular reflexões, questionamentos e a desconstrução de preconceitos. 

O produto educacional desenvolvido, um jogo de cartas com textos e imagens 

problematizados, representa uma tentativa prática de operacionalizar esses 

princípios no contexto escolar, oferecendo aos estudantes uma experiência lúdica e 

interativa que favoreça o pensamento histórico e o reconhecimento da pluralidade 

cultural brasileira. Ao propor atividades que diferenciam conceitos, contextualizam 



105 
 

 

imagens e estimulam o debate, o material busca contribuir para a construção de 

narrativas mais justas e representativas. 

Por fim, esta dissertação reafirma que a história ensinada na escola deve 

transcender a mera transmissão de dados e fatos. É necessário compreender que a 

memória coletiva é um campo de disputas, e que a representação dos povos 

indígenas na educação formal é parte dessa arena. A superação de estereótipos, a 

valorização de diferentes cosmologias e a incorporação de múltiplas vozes são 

passos fundamentais para a construção de uma sociedade mais inclusiva e 

democrática. Assim, mais do que revisitar o passado, cabe-nos ressignificá-lo, de 

modo que a narrativa histórica contribua para o respeito às diferenças e para o 

fortalecimento da justiça social no presente e no futuro. 



106 
 

 

FONTES 

 

BUENO, Eduardo. Introdução. In: STADEN, Hans. Duas viagens ao Brasil: 
primeiros registros sobre o Brasil. Porto Alegre: L&PM, 2019. 
 
DIAS, Adriana Machado; GRINBERG, Keila; PELLEGRINI, Marco. Jovem Sapiens. 
6º ano. 1.ed. São Paulo: Scipione, 2022. 
 
DIAS, Adriana Machado; GRINBERG, Keila; PELLEGRINI, Marco. Jovem Sapiens. 
7º ano. 1.ed. São Paulo: Scipione, 2022. 
 
DIAS, Adriana Machado; GRINBERG, Keila; PELLEGRINI, Marco. Jovem Sapiens. 
8º ano. 1.ed. São Paulo: Scipione, 2022. 
 
DIAS, Adriana Machado; GRINBERG, Keila; PELLEGRINI, Marco. Jovem Sapiens. 
9º ano. 1.ed. São Paulo: Scipione, 2022. 
 
GAFFAEL, Paul. Bibliografia. In: LÉRY, Jean. Viagem à Terra do Brasil. Belo 
Horizonte: Ed. Itatiaia, 2007. 
 
LÉRY, Jean. Viagem à Terra do Brasil. Belo Horizonte: Ed. Itatiaia, 2007. 
 
PINTO, Estevão. Prefácio do tradutor. In: THEVET, André. Singularidades da 
França Antártica, a que outro chamam de América. Brasília: Senado Federal, 
2018. 
 
STADEN, Hans. Duas viagens ao Brasil: primeiros registros sobre o Brasil. 
Porto Alegre: L&PM, 2019. 
 
THEVET, André. Singularidades da França Antártica, a que outro chamam de 
América. Brasília: Senado Federal, 2018. 
 
VICENTINO, Cláudio; VICENTINO, José Bruno. Teláris. 6º ano. 1.ed. São Paulo: Ática, 
2018. 
 
VICENTINO, Cláudio; VICENTINO, José Bruno. Teláris. 7º ano. 1.ed. São Paulo: Ática, 
2018. 
 
VICENTINO, Cláudio; VICENTINO, José Bruno. Teláris. 8º ano. 1.ed. São Paulo: Ática, 
2018. 
 
VICENTINO, Cláudio; VICENTINO, José Bruno. Teláris. 9º ano. 1.ed. São Paulo: Ática, 
2018. 
 
 
 

 



107 
 

 

REFERÊNCIAS 

 

ALMEIDA, M. Os índios na história do Brasil. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2010.  
 
BARROS, R. O uso da imagem nas aulas de História. In: SIMPÓSIO NACIONAL DE 
HISTÓRIA, 24., 2007, São Leopoldo. Anais do XXIV Simpósio Nacional de História – 
História e multidisciplinaridade: territórios e deslocamentos. São Leopoldo: Unisinos, 
2007. Disponível em: https://anpuh.org.br/uploads/anais-simposios/pdf/2019-
01/1548210414_f783b7bb64cccb0a8e6fdb1a116fcc53.pdf. Acesso em 12/07/2025. 
 
BITTENCOURT, C. Confrontos de uma disciplina escolar: da história sagrada a 
história profana. In.: Revista Brasileira de História, v. 13, n. 25-6, p. 193-221, 1993. 
 
BITTENCOURT, C. Ensino de história: fundamentos e métodos. 2. ed. São 
Paulo: Cortez, 2008. 
 
BITTENCOURT, C. Livro didáticos entre textos e imagens. In: BITTENCOURT, C. 
(org.). O saber histórico na sala de aula. São Paulo: Contexto, 2005. 
 
BRASIL. Base Nacional Comum Curricular. Ministério da Educação, Brasília, 
2018. Disponível em: https://www.gov.br/mec/pt-br/escola-em-tempo-
integral/BNCC_EI_EF_110518_versaofinal.pdf. Acesso em: 20 de abr. de 2025 

 
BRASIL. Lei 11.645, de 10 de março de 2008. Inclui a obrigatoriedade do ensino da 
história e cultura afrobrasileira e indígena. Brasil: Câmara dos Deputados, 2008. 
Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-
2010/2008/lei/l11645.htm. Acesso em: 20 de abr. 2025.  
 
BRASIL. Marco Referencial de Equidade na Educação – Política Nacional de 
Educação Escolar Indígena nos territórios etnoeducacionais. Ministério da 
Educação. Brasília, 2025. Disponível em: https://www.gov.br/mec/pt-br/pacto-
eja/educacao-indigena.pdf. Acesso em: 14 mai. 2025. 
 
BRASIL. Guia digital PNLD 2020. Ministério da Educação, 2019. Disponível em: 
https://www.gov.br/fnde/pt-br/acesso-a-informacao/acoes-e-
programas/programas/programas-do-livro/pnld/guia-do-livro-didatico/guia-pnld-2020. 
Acesso em: 14 mai. 2025 
 
BULFINCH, T. O livro de ouro da mitologia: histórias de deuses e heróis. Rio de 
Janeiro: Ediouro, 2006. 
 
CAMPOS, Flávio de; CLARO, Regina; DOLHIKOFF, Miriam. História nos dias de 
hoje. 6º ano. 2.ed. São Paulo: Leya, 2015a. 
 

CAMPOS, Flávio de; CLARO, Regina; DOLHIKOFF, Miriam. História nos dias de 
hoje. 7º ano. 2.ed. São Paulo: Leya, 2015b. 
 

CAMPOS, Flávio de; CLARO, Regina; DOLHIKOFF, Miriam. História nos dias de 
hoje. 8º ano. 2.ed. São Paulo: Leya, 2015c. 



108 
 

 

 

CAMPOS, Flávio de; CLARO, Regina; DOLHIKOFF, Miriam. História nos dias de 
hoje. 9º ano. 2.ed. São Paulo: Leya, 2015d. 
 
CERRI, L. Ensino de história e consciência histórica. Rio de Janeiro: Editora 
FGV, 2011. 
 
CERTEAU, M. A escrita da história. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 1982. 
 
CHESNEAUX, J. Devemos fazer tabula rasa do passado? São Paulo: Ática, 1989, 
p. 
 
FARGE, A. O sabor do arquivo. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo,  
2009. 
 
FERREIRA Jr., A; BITTAR, M. O coronel passarinho e o regime militar: o último 
intelectual orgânico?. Revista HISTEDBR On-line, Campinas, n.23, p. 3 –25, set. 
2006 
 
FEREIRA Jr., A; Bittar, M. Jarbas Passarinho, Ideologia Tecnocrática e a ditadura 
militar. Revista HISTEDBR On-line, Campinas, n.23, p. 3 –25, set. 2006 - ISSN: 
1676-2584 
 
FERREIRA, M. A História como Ofício: a constituição de um campo disciplinar. 
1. ed. Rio de Janeiro: FGV, 2013. 
 
FILHO, Luiz Severino da Costa. OS POVOS INDÍGENAS NOS LIVROS DIDÁTICOS 
DE SOCIOLOGIA APROVADOS PELO PNLD EDIÇÃO 2018: UMA ANÁLISE NO  
MANUAL DO PROFESSOR. 2020. Dissertação (Mestrado profissional de 
Sociologia) – Fundação Joaquim Nambuco, Recife, 2020. 
 
HOLLANDA, S. et al. História da civilização. 7. ed. São Paulo: Companhia Editora 
Nacional, 1974. 
 
HOLLANDA, S. et al. História do Brasil: da independência aos nossos dias. vol. 
2. São Paulo: Companhia Editora Nacional, 1972b. 
 
HOLLANDA, S. et al. História do Brasil: das origens à independência. vol. 1. São 
Paulo: Companhia Editora Nacional, 1972a. 
 
Karnal, L. História na sala de aula: conceitos, práticas e propostas. L Karnal 
(org.) - 5.ed. São Paulo: Contexto, 2007. 
 
MACIEL, Rodrigo José Rodrigues; SANTANA, Gilberto Freire de: REFLEXÕES 
DECOLONIAIS NO ENSINO DE HISTÓRIA: (RE)PENSANDO HANS STADEN EM 
SALA DE AULA. Veredas da História, [online], v. 15, n. 1, p. 96-123, jun., 2022, 
ISSN 1982-4238, acesso em 26/05/2025. 
 
MIRANDA, S.; LUCA, T. O livro didático de hoje: um panorama a partir do PNLD. 
Revista Brasileira de História, São Paulo, v. 24, n. 48, p. 123-144, 2004. 



109 
 

 

 
MUNAKATA, K. O livro didático como mercadoria. Pro-Posições, Campinas, v. 23, 
n. 3, p. 51-66. set./dez. 2012. 
 
OLIVA, A.; CONCEIÇÃO, M. A construção de epistemologias insubmissas e os 
caminhos possíveis para uma educação antirracista e anticolonial: reflexões sobre 
os 20 anos da Lei 10.639/2003. Revista História Hoje, São Paulo, v. 12, n. 25, p. 6-
29, jul. 2023. Disponível em: https://doi.org/10.20949/rhhj.v12i25.1080. Acesso em 
12/07/2025. 
 
PEREIRA, Rafaele Sabrina Barbosa. O trânsito entre imagem escrita e imagem 
iconográfica em Theodore De Bry na representação da barbárie americana. In: XVII 
SEMANA DE HUMANIDADES DA UFRN. Anais da Semana de Humanidades da 
UFRN. Natal: UFRN, 2009. Disponível em: 
http://www.cchla.ufrn.br/humanidades2009/Anais/GT07/7.10.pdf. Acesso em: 14 jul. 
2024a. 
 
RAMOS, Carla Cristina Bernardino. Presença indígena em Araruama: patrimônio 
e ensino de História. 2016. Dissertação (Mestrado Profissional em Ensino de 
História) – Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2016. 
 
RIBEIRO, J. Rudimentos de História do Brasil: curso primário. Rio de Janeiro: 
Livraria Francisco Alves, 1910. 
 
SALIBA, Elias Thomé. Experiências e representações sociais: reflexões sobre o uso 
e o consumo das imagens. In: BITTENCOURT, Circe Maria Fernandes (org.). O 
saber histórico na sala de aula. São Paulo: Contexto, 2005. 
 
SCHMIDT, M. A formação do professor de história e o cotidiano da sala de aula. In: 
BITTENCOURT, C.(org.). O saber histórico na sala de aula. São Paulo: Contexto, 
2005. 
 
SERRA, Elizabeth Fernanda Machado. Produção de Presença no Ensino de 
História e Cultura Indígena: representações no livro didático. 2020. Dissertação 
(Mestrado profissional em Ensino de História) – Universidade Federal de São Paulo, 
Guarulhos, 2020. 
 
SILVA, Daniel Neves. Canibalismo;Brasil Escola. Disponível em: 
https://brasilescola.uol.com.br/sociologia/canibalismo.htm. Acesso em 20 de 
fevereiro de 2025. 
 
 
SILVA, A; NASCIMENTO, E; GOMES, A; COSTA, A. A formação de professores – 
saberes da docência e a identidade do professor. In: SANTOS, M.; LEAL, I. (orgs.). 
Formação de professores e profissão docente no Brasil: aspectos históricos, 
tendências e inovações. Campina Grande: Editora Amplla, 2022. p. 10–17. 
 
SILVA, E. Povos indígenas: história, cultura e o ensino a partir da Lei 11.645. 
Revista Historien UPE/Petrolina, v. 7, 2012. 
 



110 
 

 

SILVA, E. Relações entre imagens e textos no ensino de história. Revista de 
história. n. 22, João Pessoa, jan./ jun. 2010. 
 
SIQUEIRA, Adriel Jonathas Fernandes. Entre penas e flechas : representações 
da temática indígena em livros didáticos de história a partir da Lei nº 11.645/08. 
2019. Dissertação (Mestrado em Ensino) – Instituto Federal de Educação, Ciência e 
Tecnologia do Rio Grande do Norte, Universidade do Estado do Rio Grande do 
Norte, Universidade Federal Rural do Semi-árido, Mossoró, RN, 2019. 
 
SOUZA, L. O diabo e a Terra de Santa Cruz: feitiçaria e religiosidade popular no 
Brasil colonial. 9. reimpr. São Paulo: Companhia das Letras, 1986. 
 
TODOROV, T. A conquista da América: a questão do outro. Trad: Beatriz 
Perrone Moisés. São Paulo: Martins Fontes, 1996. 
 



111 
 

 

PRODUTO 
 

COMO JOGAR 

 

O total de participantes pode variar de 2 a 4 jogadores. Inicialmente, as cartas 

dos dois grupos devem ser colocadas para baixo. Depois de organizadas, as cartas 

ilustradas devem ser aleatoriamente distribuídas sobre a área de realização do jogo, 

que pode ser uma mesa ou um tapete. 

O segundo bloco com as informações deve encontrar-se virada para baixo. O 

primeiro jogador, pega uma carta desse bloco, lê uma das dicas e escolhe entre os 

demais jogadores para responder à questão e escolher entre as imagens àquela que 

corresponde à informação lida.  

Se o jogador acertar, ele fica com as cartas, em caso de erro as cartas voltam 

para o jogo. As jogadas se desenvolvem dessa forma e ganha a partida quem con-

seguir juntar mais pares de cartas. Encerrada a partida, o professor utiliza o manual 

para contextualizar cada ilustração que aparece no jogo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



112 
 

 

CARTAS 

 
Carta Ilustrativa: cauim    Carta resposta: cauim 

 

Carta Ilustrativa: canibalismo   Carta resposta: canibalismo 

 



113 
 

 

Carta Ilustrativa: antropofagia    Carta resposta: antropofagia 

 

 

 

Carta Ilustrativa: ibira-pema   Carta resposta: ibira-pema 

  



114 
 

 

Carta Ilustrativa: muçurana   Carta resposta: muçurana 

 

Carta Ilustrativa: anhangá    Carta resposta: anhangá 

 

 

 



115 
 

 

Carta Ilustrativa: França Antártica  Carta resposta: França Antártica 

  

Carta Ilustrativa: oca    Carta resposta: oca 

 

 

 



116 
 

 

Carta Ilustrativa: pajelança   Carta resposta: pajelança 

 

 

 

Carta Ilustrativa: canoagem   Carta resposta: canoagem 



117 
 

 

Carta Ilustrativa: caça e pesca   Carta resposta: caça e pesca 

 

 

Carta Ilustrativa: pintura corporal   Carta resposta: pintura corporal 

 

 



118 
 

 

Carta Ilustrativa: contato com europeus  Carta resposta: contato com europeus 

 

 

Carta Ilustrativa: tribo em conselho  Carta resposta: tribo em conselho 

 

 



119 
 

 

Carta Ilustrativa: Hans Staden   Carta resposta: Hans Staden 

 

Carta Ilustrativa: Jean de Léry   Carta resposta: Jean de Léry 

 

 

 



120 
 

 

Carta Ilustrativa: André Thevet   Carta resposta: André Thevet 

 

Carta Ilustrativa: Lei nº 11.645/08  Carta resposta: Lei nº 11.645/08 

 



121 
 

 

Carta Ilustrativa: Villegagnon   Carta resposta: Villegagnon 

 

 

Carta Ilustrativa: Tupã    Carta resposta: Tupã 

 

 



122 
 

 

Carta Ilustrativa: Theodore de Bry  Carta resposta: Theodore de Bry  

 



123 
 

 

ARTE PARA IMPRESSÃO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



124 
 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



125 
 

 

 

 


