
1 

 

 PROFHISTÓRIA 
MESTRADO PROFISSIONAL 

EM ENSINO DE HISTÓRIA 

 

 

 

 

IVANLENE LEAL DE 

SOUSA 

 
 
 
 

 
Lundu, História e Movimentos - Ensino de História e dança afro-índigena na Escola 

Municipal Teotonio Apinagés (2003-2017) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Março/2025 



Universidade Federal do Sul e Sudeste do Pará 

 

 

 

IVANLENE LEAL DE SOUSA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Lundu, História e Movimentos: Ensino de História e dança afro-indígena na Escola Municipal Teotónio 

Apinagés (2003-2017) 

 

Dissertação apresentada ao Programa 

de Mestrado Profissional em Ensino 

de História da Universidade Federal 

do Sul e Sudeste do Pará, como 

requisito para obtenção do grau de 

Mestre em Ensino de História. 

 

Orientadora: Anna 

Carolina de Abreu Coelho 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

XINGUARA 

2025 



 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 



IVANLENE LEAL DE SOUSA 

 

 

 

Lundu, História e Movimentos: Ensino de História e dança afro-indígena na Escola Municipal 

Teotónio Apinagés (2003-2017) 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa 

de Mestrado Profissional em Ensino de 

História da Universidade Federal do 

Sul e Sudeste do Pará, como requisito 

para obtenção do grau de Mestre em 

Ensino de História. 

 

Orientadora: Anna Carolina de Abreu 

Coelho 

 

Data de Aprovação: 31 de Maço de 2025 

 

 

 

Banca Examinadora: 

 

Profª. Dra. Anna Carolina de 

Abreu Coelho ProfHistória 

Unifesspa 

Orientadora 
 

 

Prof. Dr. Bruno Silva 

ProfHistória 

Unifesspa 

Examinador 

interno 
 

 

Profª. Dra. Iza Vanessa Pedroso de Freitas 

UNIFAP 

Examinadora Externa 



 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 
Dedico esse trabalho a todas as pessoas que aprenderam a me amar, 

respeitando meu amor pelo conhecimento e compartilhando comigo 

dessa realização pessoal. Dentre essas pessoas especialmente a minha 

mãe, meus filhos e meu primeiro netinho. E também o dedico ao 

bondoso Deus que me agraciou com a sede do saber. 



RESUMO 

 

A presente dissertação pretende através das danças de matriz africana no Ensino de História, 

em especial o lundu, pensar atividades que possam promover a igualdade e o respeito que 

ressaltem a cultura afro-indígena na Amazônia, combatendo o racismo e considerando as Leis 

10.639/03 e 11.645/08; a primeira tornou obrigatório o conteúdo referente à História da África 

e à Cultura Afro-Brasileira, e a segunda, o conteúdo sobre os povos indígenas no ensino 

fundamental e médio em todo território nacional. No Brasil, “batuque” se tornou um termo 

genérico para denominar todas as manifestações dos negros e com toda a certeza é dessa 

manifestação que se originaram muitas outras práticas dos negros, inclusive o que depois foi 

chamado de “lundu” entre as danças brasileiras de origem africana, o lundu é a que tem maior 

penetração na região amazônica.era talvez a mais expressiva dança dos negros e bastante usada 

na época da Cabanagem, sendo registrada pelos viajantes e folcloristas no século XIX. A 

dissertação busca entender o lundu dentro de sua historicidade e como uma manifestação “viva” 

da cultura brasileira, procura incluir a dança nos conteúdos do Ensino de História e ir além da 

sua aplicação somente em datas comemorativas podendo aumentar o interesse pela disciplina, 

visando elaborar/criar subsídios para mostrar a importância de ensinar a História dos povos 

afro-brasileiros também através das danças de matrizes africanas e assim inclui-lo nos 

conteúdos da disciplina História na Escola Teotônio Apinagés, em Jacundá-PA. 

 

Palavras-chaves: Ensino de História; Lundu, Dança; Leis 10.639/03 e 11.645/08 



ABSTRACT 

 

This dissertation aims to use dances of African origin in history teaching, especially the lundu, 

to come up with activities that can promote equality and respect that highlight Afro-indigenous 

culture in the Amazon, combating racism and taking into account Laws 10.639/03 and 

11.645/08; the former made it compulsory to include content on the History of Africa and Afro- 

Brazilian Culture, and the latter, content on indigenous peoples in primary and secondary 

education throughout the country; the first made it compulsory to include content on the History 

of Africa and Afro-Brazilian Culture, and the second made it compulsory to include content on 

indigenous peoples in primary and secondary education throughout the country. In Brazil, 

"batuque" became a generic term to describe all the manifestations of black people and it is 

certainly from this manifestation that many other practices of black people originated, including 

what was later called "lundu". Among the Brazilian dances of African origin, lundu is the one 

that has the greatest penetration in the Amazon region. it was perhaps the most expressive dance 

of black people and was widely used at the time of the Cabanagem, being recorded by travelers 

and folklorists in the 19th century. The dissertation seeks to understand the lundu within its 

historicity and as a "living" manifestation of Brazilian culture, seeks to include the dance in the 

contents of History Teaching and go beyond its application only on commemorative dates that 

can increase interest in the subject, aiming to elaborate/create subsidies to show the importance 

of teaching the History of Afro-Brazilian peoples also through the dances of African matrices 

and thus include it in the contents of the History subject at the Teotônio Apinagés School, in 

Jacundá-PA. 

 

Keywords: History teaching; Lundu, Dance; Laws 10.639/03 and 11.645/08 



LISTA DE ILUSTRAÇÕES 

FIGURA 01: Rua de acesso à escola. p. 34 

FIGURA 02: Acesso ao interior da escola.p34 

FIGURA 03: Sala de aula p.34 

FIGURA 04: Oficina: Artesanato p.40 

FIGURA 05: Exposição bonecas p.41 

FIGURA 06: Exposição Semana da Consciência Negra p.41 

FIGURA 07: Exposição: culinária de origem africana p.42 

FIGURA 08: Apresentação cultural; Dança com inspiração nas toadas de boi bumbá p.43 

FIGURA 09: Grupo de Carimbó p.43 

FIGURA 10: Apresentação cultural Dança com inspiração de Toadas (Boi Bumbá) p.44 

FIGURA 11: Apresentação cultural Carimbó. p.44 

FIGURA 12: Apresentação Cultural, Lundu. p.45 

FIGURA 13: Galeria de fotos - Oficina de dança, Lundu história de movimento 



AGRADECIMENTOS 

Agradeço a Deus, Pai Onipotente, por tudo aquilo que nos concedeu ao longo da vida, 

por permitir que me segurasse em Suas mãos poderosas nas horas em que as forças me 

falharam, se revelou presente.Aos meus familiares que sempre estiveram ao meu lado me 

apoiando ao longo de toda a minha trajetória. 

Por todas as companheiras (o), de turma e grupo, pelas alegrias, tristezas e dificuldades 

por lutarem juntas por um mesmo ideal e pela superação de todos os obstáculos.Aos amigos 

que se fizeram presente, pelo apoio e incentivos, e a todos que contribuíram direta e 

indiretamente na elaboração e conclusão deste trabalho; 

A minha orientadora Anna Carolina de Abreu Coelho, por aceitar conduzir o meu trabalho 

de pesquisa. Agradeço também a todo corpo docente da Universidade Federal do Sul e Sudeste 

do Pará, pois ofereceram a nós conhecimentos fundamentais para o exercício da nossa 

profissão e para toda a vida. Agradeço aos professores Bruno Silva e Iza Guimarães. por 

aceitarem participar de minha banca de defesa 



SUMÁRIO 

 

1. INTRODUÇÃO ............................................................................................................ p.11 

2. DANÇA AFROINDIGENA, HISTÓRIA E ENSINO DE HISTÓRIA..............................p.18 

2.1. Dança e Cultura Negra.................................................................................................. p.18 

2.2. Danças e Músicas de matriz afro-indígena na Amazônia: o lundu ...........................p.22 

2.3. Dança nas Escolas .............................................................................................................p.26 

3 . LEI E DANÇA NA ESCOLA: A ESCOLA TEOTÔNIO APINAGÉS......................... p.30 

3.1. Tempo e território em Jacundá-PA................................................................................ p.30 

3.2. A lei 10.639/03 e os projetos pedagógicos desenvolvidos na escola Teotónio Apinagés. 

....................................................................................................................................................p.34 

4. OFICINA DE DANÇA LUNDU, HISTÓRIA E MOVIMENTOS................................ p. 47 

4.1. Texto Didático adaptando o livro a Lundu – Canto e Dança do Negro no Pará para os alunos 

do 8º e 9°ano. .........................................................................................................................p.48 

4.2. Sequencia Didática proposta para o 9º ano ......................................................................p.53 

4.3. Sequencia Didática aplicada ao 8º ano........................................................................... p.56 

5. CONSIDERAÇÕES FINAIS ...............................................................................................p.67 

6. REFERÊNCIAS.................................................................................................................  p.69 



1. INTRODUÇÃO 

 

Chamo-me Ivanlene Leal de Sousa, sou natural da cidade de Amarante no Maranhão. 

Sou Licenciada e Bacharel em História, pela Universidade Federal do Pará – UFPA, de 2000 

a 2004, no município de Goianésia do Pará curso ofertado pela Universidade Federal do Pará 

(UFPA) em parceria entre as prefeituras do entorno do Lago da Hidrelétrica de Tucuruí. 

Moro no Pará desde 1993, trabalho como professora da rede pública do município de 

Jacundá no Pará; atuo na área da educação à 20 anos, considerando o período em que trabalhei 

no ensino público e privado. Minha trajetória de trabalho na educação iniciou em 1999 no 

município Jacundá no estado do Pará. Nesse ano fui contratada pela gestão da época para atuar 

como professora das séries iniciais do Ensino Fundamental (1ª a 4ª série), e ali permaneci por 

dois anos até ingressar na faculdade e posteriormente ser remanejada para as turmas de 6º a 9º 

ano. Esse período foi de aprendizado, mas também de muito medo como tudo que é novo 

costuma causar. 

Em 2000, ingressei na faculdade para cursar História, como já mencionei na UFPA,em 

um curso que funcionava na modalidade intervalar durante as férias escolares e acontecia no 

município vizinho, Goianésia/PA. O período foi de 2000 a 2004, ou seja, durante 4 anos todas 

os períodos de férias estávamos estudando. Posso dizer que ingressar na faculdade foi muito 

desafiador para mim - outra cidade, filho pequeno, período das férias - mas também foi 

transformador em relação a minha vida pessoal e profissional, pois proporcionou novos 

horizontes que nortearam vida enquanto professora. 

Após concluir o curso de graduação em História prestei concurso para prefeitura da 

minha cidade e não conseguir ser aprovada, e como era contratada acabei sendo demitida e só 

fui recontratada no segundo semestre de 2004. No ano seguinte ocorreu novo concurso público 

o qual consegui passar e garantir uma vaga como professora concursada para História.Em todo 

esse tempo como professora já trabalhei em todas as escolas de 6º a 9º ano dessa cidade, até 

parar na escola Teotonio Apinagés em 2006 e lá estou até hoje. 

Após finalizar minha graduação não tentei fazer uma pôs graduação até 2011 quando 

me inscrevi para o mestrado da UEPA, Universidade Estadual do Pará, passei na primeira fase, 

enviei projeto, fiz todas as etapas menos a última, pois tinha que ir a Belém, na época decidi 

optar por meus filhos pequenos e desistir da vaga. De lá para cá também não tentei outro curso, 

pós ou mestrado até 2022, incentivada por uma amiga me inscrevi, fiz a prova para o 

ProfHistória/Unifesspa e aqui estou com todas as dificuldades; como a de me sentir perdida 

pela distância que separa minha graduação do mestrado tendo que, aos poucos, aprender hábitos 



diferem dos que eu tinha. 

Dito isto, é importante abordar a minha experiência com a dança já que esta é meu objeto 

de estudo e uma das minhas paixões. Falo isso não como profissional da dança, pois nunca fiz 

um curso voltado só para esse fim, mas como uma pessoa apaixonada pelas danças 

principalmente as danças de cunho folclórico não só da nossa região, mas do nosso Brasil. 

Desde que me entendo por gente sempre gostei de dançar, seja em festinhas, ou então 

nos grupinhos que era muito comum entre adolescente no final dos anos de 1989 e início 1990. 

Essa paixão pela dança me levou a fazer parte dos grupos dança juninos da cidade onde eu 

morava no interior do Maranhão. Quando vim para o Pará não foi diferente em relação a 

participar de grupos de danças folclóricas. Ingressei em grupos de jovens e em grupos juninos 

e essa paixão entrou comigo na minha vida profissional enquanto professora. Além de 

coreografar os grupos também fazia parte deles. Vem daí meu interesse em discutir a temática 

associando-a a educação e o ensino de História. 

Meu interesse em discutir a temática dança vem de minha paixão pela cultura amazônica 

e afro-brasileira, em especial pela dança folclórica. Como já mencionei fiz parte devários grupos 

de dança aqui de Jacundá/PA primeiramente de grupo de danças folclóricas regionais com o 

carimbó, o siriá e o lundu da escola Coronel João Pinheiro em um grupo formado por alunos e 

professores e depois no grupo folclórico Filhos do Pará1. Em 2008, retornei para os grupos de 

quadrilha junina (Junina Boa Esperança, Junina Amor Caipira, Junina Tradição)2 que se 

preparam para as competições dentro e fora do município de jacundá. Hoje ainda faço parte de 

grupos juninos profissionais e organizo os eventos da minhaescola em relação a apresentações 

com danças. Foi daí que surgiu a ideia de ensinar alguns pontos da história através da dança, 

principalmente a história dos povos de matriz africana, a exemplo dos projetos África na Escola, 

Projeto Dança Afro33 que surgiram com após a provação da lei 10.639/03, que tornou oEnsino 

da História da África obrigatório nas escolas públicas e privadas do Brasil. Minha experiência 

com a dança foi fundamental na elaboração de projetos culturais com fins educativos como 

África na Escola, Educação não tem Cor, Dança Afro-indígena e saberes culturais; estes 

projetos chamaram a atenção para os temas de inclusão, respeito, valores étnicos e culturais, 

temas que ganharam visibilidade com a criação/aprovação da Lei Federal 

 

 

1 Grupo de danças folclóricas formado por jovens participantes de grupos de Jovens das comunidades 

católicasdo município de Jacundá/PA no final da década de 1990 e início dos anos 2000. 
2 Grupos juninos de tradição folclórica do município de Jacundá/PA. 

3 Projetos desenvolvidos nas escolas públicas de 6º ao 9º, Teotônio Apinagés, Raimundo Ribeiro de 

Souza eMaria da Gloria Rodrigues Paixão do município de Jacundá/PA 



10639/003. 

Hoje, além de participar de grupos de dança folclóricas, organizo os grupos da escola 

Teotonio Apinagés, escola em que atuo como professora, para as apresentações, que ainda são 

associadas as datas de comemorações. Contudo já é um grande passo, visto que antes da 

formação dos grupos são organizadas oficinas, palestras assim como vinculadas as histórias, 

trajetórias das lutas dos povos as danças ao longo do tempo. 

Ao ingressar no ProfHistória, dei continuidade a minha trajetória de pesquisa e ensino a 

respeito da dança afro-indigena comopossibilidade para uma educação anti-racista no ensino de 

história. Ao discutir a temática busco contribuir de alguma forma acerca da compreensão dos 

processos históricos de lutas da população negra porreconhecimento de direitos e que nessa luta 

são utilizados diversos elementos e entre eles a dança que não está apenas vinculada as datas 

comemorativas. 

As músicas e as danças representam a identidade de um povo desde os tempos mais 

remotos e assim é possível perceber que no espaço escolar é cada vez mais presente a utilização 

da dança como um instrumento importante no processo de ensino aprendizagem. Acredito que 

pesquisas e propostas didáticas voltadas para a temática sejam relevantes para a comunidade 

para além dosmuros da escola que possam atuar no combate ao preconceito, no reconhecimento 

e valorização da cultura afro-amazônica. 

A dança sempre esteve presente na vida do ser humano desde os tempos mais remotos”, 

representando as expressões e emoções de um povo. No Egito, a dança foi praticada de forma 

sagrada e depois litúrgica e na Grécia Antiga os antigos filósofosjá se referiam ao ensino da 

dança e em Atenas era considerado educador quem sabia dançar (Boucier, 2006, p.14). 

A dança pode contribuir para a formação da criança na medida em que a ação educativa 

criadora ativa estiver centrada no aluno. Desta maneira, a dança participará de todoo contexto 

escolar e não mais ficará relegada somente às festas juninas e aos demais festejos escolares; 

atuará ativamente na interdisciplinaridade, na qual tem sentido profundo e desempenha papel 

integrador plural e interdisciplinar no processo formal e não formal daeducação. (Caramashi, 

Sousa, Hunger, 2010). Mesmo, que muitas vezes a culminância desses projetos se dê justamente 

nas datas festivas, conforme o calendário escolar, as apresentações são fruto de um trabalho 

desenvolvido ao longo de um tempo, necessitando de ensaios, oficinas e aulas teóricas para 

entender a historicidade dos aspectos culturais apresentados. 

Se pensarmos a historiografia da dança e principalmente das danças de origem africana, 

podemos perceber que grande parte do que se tem escrito sobre dança foi feito por 

dançarinos/bailarinos ou coreógrafos (Silva, 2012,), ou seja, são práticas historiográficas 



produzidas por pessoas sem as ferramentas necessárias para produzir uma pesquisa histórica e 

essa pode ser uma das maiores dificuldades em discutir a História da dança no Brasil. Trazer 

essa discussão para dentro das escolas perpassa por essa dificuldade, e não seria o caminho 

delegar somente aos professores de Educação Física tarefa de conduzir a dança na escola, 

prática e teoria e incorporar à tarefa a interdisciplinaridade (Caramashi, 2010). 

A escola, no atual contexto, ainda precisa de formação para desenvolver e compreender 

a dança como atividade interdisciplinar e parte importante no processo de ensino e 

aprendizagem possa ser integrada a outras áreas do conhecimento e assim entender que outras 

disciplinas que não sejam Artes e Educação Física. A dança é uma atividade artística e cultural, 

que pode ser um caminho para se compreender a cultura brasileira, aumentando as 

possibilidades de desenvolver temas como a diversidade, o respeito as diferenças e combate ao 

racismo no âmbito escolar. Essa possibilidade ganhou força com a criação das leis10.639/03 e 

11.648/08, resultado de lutas dos movimentos sociais, que tem por objetivando promover a 

correção de injustiças e a reparação histórica, promover ações para ainclusão, no currículo 

escolar da história e cultura negra e indígena, valorizando as referênciase vivencias trazidas 

pelos alunos para o ambiente escolar (experiências, ideias...) capaz de consolidar uma formação 

cidadã para além dos muros da escola. 

Ao longo da História e da formação da identidade do povo brasileiro as formas de dança 

negra passaram por diferentes fases de desenvolvimento. Assim, as danças mostram a imensa 

riqueza da cultura negra existente no Brasil. Essa riqueza, que contribui para oreconhecimento 

e valorização de nossas raízes é perceptível nas diversas manifestações dançantes espalhadas 

Brasil a fora, “é uma verdadeira diáspora negra no Brasil” (Rascke; Pinheiro, 2016, p.8). 

A história e cultura afro-brasileira e africana trabalhadas na disciplina de História abrem 

caminho para que os alunos se vejam como sujeitos transformadores. Ensinar/trabalhar a 

diversidade permite reflexões sobre preconceito e racismo; gerar/promover ações de combate 

ao racismo visando reconhecer e valorizar a participação do negro através da dança, na 

formação da cultura nacional, visto que ainda existe uma carência de vivenciar a cultura afro 

dentro das escolas. 

Conforme a Lei de Diretrizes e Bases da Educação Brasileira – LDB (Lei 9394/96, 

Artigo 26, 2º Parágrafo), o ensino da arte constituirá componente curricular obrigatório, nos 

diversos níveis da educação básica, de forma a promover o desenvolvimento cultural dos alunos. 

A lei garante um espaço para as artes na escola e mesmo assim ainda há pouca discussão da 

temática dança no ensino básico. Mesmo com criação da lei a prática e inserção da dança nas 

escolas de ensino básico ainda estão muito distantes do ideal. 



Neste sentido, acredito que seja importante inserir nas escolas de ensino básico, práticas 

que possibilitem a valorização da História de povos afro-brasileiros e indígenas e entendo que 

a dança no ensino de História e através da interdisciplinaridade abrirá espaços para debater 

invisibilidades, promover a igualdade e o respeito, dando suporte às atividades culturais. A 

escola é um espaçocom múltiplas culturas, por isso é essencial promover uma educação que 

ressalte as culturas afro-indígena, combatendo o racismo e refletindo sobre as ações 

metodológicas utilizadas na elaboração dos projetos pedagógico tendo como base a inclusão 

obrigatória do Ensino das Histórias e cultura africanas e afro brasileira, tomando por referência 

a Escola Municipal Teotonio Apinagés da cidade de Jacundá/PA. 

Nos últimos anos, pesquisadores apontam para a importância da discussão sobre a dança 

na escola como um importante fator educacional levando em consideração que falar de dança 

negra nos currículos de História da educação básica é possibilitar a inclusão de indivíduos 

“subalternizados” que ao longo da historiografia tiveram ou têm “dificuldades parase farem 

ouvir” (SPIVAK, 2019). Por essa razão vejo a importância em discutir a temática e trazer essa 

discussão para as escolas é fortalecer a história de lutas desses sujeitos visto que a historiografia 

brasileira, durante muito tempo, não considerou a contribuição/participação de negros, 

indígenas na formação cultural/social do Brasil e que apesar dos debates “ainda enfrentam 

constantes desafios para se efetivarem na História” (Bittencourt, 2018). 

Ultimamente discute-se muito a prática da dança na escola, entretanto ainda não se ver 

a inclusão e a aplicação eficaz da dança no âmbito escolar. A obrigatoriedade do ensino de 

História da África a partir da Lei 10639/03 abriu caminhos para que essa discussão teórica 

ganhasse cada vez mais espaço nos centros acadêmicos (Silva, 2013). No entanto a realidade 

da prática observada nas escolas de ensino fundamental é bem diferente. Em se tratando das 

danças de origem afro-indígenas pouco se percebe a utilização das mesmas nos planos de aula 

salvo em datas comemorativas relacionadas ao dia da Consciência Negra, ou seja, ainda preciso 

conscientizar para além do dia 20 de novembro e as demais datas comemorativas. As indagações 

apontam para as preocupações e problemáticas locais envolvendo as discussões em torno das 

metodologias que passariam a ser aplicadas no ensino de história a partir da obrigatoriedade do 

Ensino da História da África nas escolas brasileiras (Brasil, 2004). 

Em relação ao aporte documental para verificar a aplicação da Lei federal 10.639/03 na 

Escola Municipal Teotonio Apinagés da cidade de Jacundá/PA serão elencados: a Base 

Nacional Comum Curricular; o currículo escolar da educação fundamental em Jacundá; 

documentos escolares como o PCC; os índices educacionais da escola e os projetos 

empreendidos na escola como os Projetos África na Escola e Educação Não Tem Cor. Esta 



documentação possibilita investigar as formas de implementação da Lei Federal 10.639/03, o 

processo de organização/elaboração e descolonização dos currículos nas escolas municipais de 

Jacundá/PA, tendo como objeto de análise a Escola Municipal Teotónio Apinagés considerando 

o recorte temporal entre 2016 a 2023. Além da documentação será feita uma observação do 

campo escolar e seu entorno. No que tange ao aporte teórico e historiografico será importante 

uma leitura acurada de estudos a respeito do Carimbó, do Lundu e das modinhas na Amazônia 

realizados pelo historiador e estudioso de folclore Vicente Salles (2004; 2015) como principal 

aporte teórico e historiográfico. 

A dissertação busca entender as danças afro-indígenas dentro de sua historicidade e 

como uma manifestação “viva” da cultura brasileira como temática para as aulas de história e 

como ferramente de uma educação antirracista. Acredito que é importante reconhecer a dança 

como forma de valorizar a cultura afro-indígena brasileira e assim incluir de projetos que podem 

gerar elementos motivadores para os alunos. Incluir a dança nas aulas de História e ir além da 

sua aplicação somente em datas comemorativas podendo aumentar o interesse pela disciplina, 

visando elaborar/criar subsídios para mostrar a importância de ensinar a História dos povos 

afro-brasileiros também através das danças de matrizes africanas e assim inclui-lo nos 

conteúdos da disciplina História, primeiramente na escola Teotônio Apinagés (objeto de estudo 

e implantação da proposta). Vejo a necessidadede buscar promover a associação da dança 

em temas como religiosidade, resistência, busca por diretos e dessa maneira contribuir de 

alguma forma com o processo de conscientização de docentes e discentes que ainda possam 

demostra resistência à cultura afro-brasileira. 

As transformações em torno do ensino de História permitem compreender que nos 

processos históricos de lutas da população negra por reconhecimento de direitos foram e são 

utilizados diversos elementos, entre eles a da dança. Portanto vejo a importância de entender 

como a escola se articulou e se articula na elaboração de ações/projetos que promovam a 

integração das múltiplas culturas existentes no âmbito escolar, a partir da lei federal 10.639/03 

utilizando-se de práticas como a dança, e aqui me refiro a danças de origens africanas, como 

“fator educacional” (Milan, Soerensen, 2011). 

No qua tange a estrutura, esta dissertação se organiza em três capítulos. No primeiro irei 

abordar a respeito das danças e a cultura negra existente no Brasil, dando ênfase no lundu 

dançado no Pará, apresentando-a como uma dança afro-índigena e vislumbrando possibilidades 

para a utilização da dança no ensino de História. No segundo capítulo, apresento aos leitores a 

cidade de Jacundá-PA e a Escola Teotônio Apinagés, apresentando um histórico dos projetos 

relacionados a aplicação da lei Lei Federal 10.639/03. No terceiro apresento como proposição, 



uma sequencia didática para o nono ano e uma sequência didática realizada na turma do oitavo 

ano junto tendo como culminância a oficina de dança Lundu, História e Movimentos, 

apresentada como uma continuidade do meu trabalho com dança, cultura e ensino de História 

no ensino básico em Jacundá-PA ao longo dos anos e em constante reflexão. 



2. CAPÍTULO 

DANÇA AFROINDIGENA, HISTÓRIA E ENSINO DE HISTÓRIA 

 

2.1. Dança e Cultura Negra 

 

Segundo Paul Boucier (2006, p.3), professor de História da dança na Universidade de 

Paris, o primeiro documento que apresenta um ser humano em posição de dança data de 14000 

mil anos atrás, desse modo as primeiras formas de danças remontam ao período paleolítico e 

por este período basear-se na caça de animais principalmente, “as danças só poderiam se referir 

a eles”. Nesse tempo as danças eram executas apenas por uma pessoa e foia partir de 8000 A.C. 

que as danças passam a ser representadas em grupo e atenta para o fato de que a sempre ligada 

a um ato cerimonial”; posteriormente com as transformações ocorridas no período Neolítico 

com a descoberta das práticas da agricultura, criação de animais, surgimento das cidades e 

aumento populacional, os homens começam a se organizar em grupos e cada grupo “terá sua 

ou suas danças próprias” e estas não ficariam restritas às inspirações individuais e cada cidade 

teria suas danças fixas” (Boucier, 2006, p.19-10). 

No que tange à simbologia das primeiras manifestações de dança observou-se que os 

rituais de danças estavam ligados a um caráter sagrado pois “em nenhum lugar foram 

encontradas representações de danças agrarias miméticas antigas” ou seja, apartir da 

antiguidade as danças passaram a ser associadas não somente aos rituais sagrados, mas também 

às danças guerreiras e aos rituais agrários (Boucier, 2006, p.11). A discussão sobre a trajetória 

da dança na história mostra que para muitos povos a dança estava presente nas cerimonias 

religiosas, celebrações militares, da colheita, da caça, da educação, ou seja, fazia parte do seu 

cotidiano. Com o passar do tempo as danças foram se transformando e assumindo outros papeis 

na vida das pessoas, assume um caráter profissional e também de status social e depois passa a 

ser apenas divertimento. 

A respeito de trabalhos sobre danças de matriz africana cabe destacar o trabalho de 

Madame Germaine Acogny, bailarina, coreógrafa e professora de dança franco-senegalesa, seu 

primeiro livro, African dance, publicado em três idiomas e considerado um documento sobre a 

formação de uma dança contemporânea africana (Silva, 2017). Outro importante texto é o de 

Inaicyra Falcão dos Santos cuja tese em Educação defendida em 1996 na Universidade de São 

Paulo, intitulada Da Tradição Africana Brasileira a uma Proposta Pluricultural de Dança- 

Arte-Educação propõe recuperar elementos estéticos e míticos da tradição africana-brasileira 



enquanto criação coletiva no campo da dança-arte-educação; o livro fruto desta tese Corpo e 

Ancestralidade -Uma proposta pluricultural de dança-arte-educação se encontra em sua quinta 

edição (Santos, 1996). Cabe citar Nadir Nóbrega e sua Dança Afro: sincretismo de movimentos 

(1992), no qual reflete sobre os fundamentos da chamada dança afro, problematizando as 

condições do mercado de trabalho para os dançarinos e os desafios para legitimação da dança 

no âmbito da produção cultural, buscando enfatizar a importância do campo das danças negras 

para a formação de redes de apoio e compartilhamento de saberes (Ferreira, 2019) 

O Brasil é um país onde as manifestações culturais são diversas e neste contexto cultural 

estão as danças que compõem o cenário diversamente rico em todo o seu território e aqui nos 

interessa as danças com influencias afro-indígenas presentes em nossa região e que são 

manifestadas em vários ambientes inclusive nas escolas, mesmo que muitas vezes ainda restritas 

as datas comemorativas ou projetos que visam promover a integração social/cultural, no 

ambiente escolar e comunidades em torno da escola. 

Na vídeoaula História do Negro no Brasil 4 as historiadoras Hebe Mattos e Martha 

Abreu (2013), refletem sobre a participação efetiva do negro na História do Brasil, na 

construção da Nação e na estruturação da cultura e da sociedade brasileira, enfatizando que 

atualmente em diversas partes do mundo, ganharam importância as reivindicações por políticas 

de reparação feitas por grupos que foram oprimidos ou derrotados, em algum período de sua 

história, em condições contrárias às convenções universais de direitos humanos. Reivindicações 

que envolvem não só direitos a reparações, como também o que se convencionou chamar de 

“dever de memória”, uma garantia do estado de que determinados acontecimentos continuarão 

lembrados na memória de grupos e nações e registrados na história do país. É citado que desde 

a década de 1950, algumas iniciativas do governo brasileiro indicavam uma espécie de “dever 

do Estado” assumido em relação às populações afro-descendentes como a Lei Afonso Arinos 

(1951) que tornou o preconceito racial contravenção penal; em 1985, a lei foi ampliada, 

incluindo entre as contravenções penais, não só a discriminação baseada na raça/cor, mas no 

sexo ou no estado civil, sendo denominada de Lei Caó (Lei nº 7437). Após o movimento de 

redemocratização e a promulgação da Constituição Federal de 1988, ficou clara a necessidade 

de implementar medidas capazes de promover, de fato, a igualdade sancionada pela lei e a 

valorização da diversidade étnica e cultural brasileira. 

 

 

4 O material citado é a videoaula do Programa de Educação Sobre o Negro na Sociedade Brasileira da 

Universidade Federal Fluminense in: MATHOS, Hebe; ABREU, Marta. História do Negro no Brasil, 2013. 

Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=pAfbGcdPhP8 

https://www.youtube.com/watch?v=pAfbGcdPhP8


Os descendentes de africanos, embora golpeados desde o início da escravidão nas 

Américas por idéias que os qualificavam como subordinados e inferiores, encontraram sempre 

caminhos de reconstrução de suas identidades e de seu próprio valor, nos mais variados campos 

da vida. Nas irmandades religiosas, nos quilombos, nos encontros festivos, nos grupos 

familiares e recreativos criaram organizações evidentemente políticas, que consolidaram a sua 

presença, a despeito de todas as tentativas de exclusão e marginalização (Matos; Abreu, 2013). 

Ao longo da História e da formação da identidade do povo brasileiro as formas de dança 

negra passaram por diferentes fases de desenvolvimento. Assim, as danças mostram a imensa 

riqueza da cultura negra existente no Brasil. Essa riqueza, que contribui para oreconhecimento 

e valorização de nossas raízes é perceptível nas diversas manifestações dançantes espalhadas 

Brasil a fora, “é uma verdadeira diáspora negra no Brasil, pois a festa é um lugar de celebrações, 

rememorização, ressignificação (Rascke, Pinheiro, 2016, p.8). As celebrações festivas 

constituem um ponto de encontro de diferentes sujeitos que construíram seu cotidiano e seus 

anseios e mantiveram vivencias e códigos culturais; dessa forma a cultura negra popular “é 

resultado de conflitos, de negociação, estratégias de poder rente a posições subalternas e 

dominante do fazer cultural. (Rascke, Pinheiro, 2016,p.11). 

Nesse sentido, é importante a leitura da coletânea Cultura Negra, organizado pelos 

grupo de historiadores Martha Abreu, Giovana Xavier, Lívia Mendonça e Eric Brasil, esse livro 

discute sobre o papel da cultura negra nas histórias do pós-Abolição5; na apresentação é 

ressaltado que o conceito de cultura se tornou mais ligado aos conflitos que aos consensos em 

diversas vertentes como história social da escravidão, do pós-Abolição, nos estudos feministas, 

pós-coloniais e no ensino de história; assim, não é possível falar de uma cultura negra única: 

As culturas tornam-se negras, em função das lutas sociais e das identidades 

políticas construídas pelos descendentes de africanos em todas as Américas 

depois da tragédia do tráfico, da escravidão moderna e da experiência do 

racismo. De fato não existem culturas negras – muito menos uma única cultura 

negra – definidas a priori como um conjunto de práticas com certas 

características comuns, consensuais e imutáveis (Abreu; et al, 2018, p.7) 

 

Sendo importante ressaltar que, segundo (Abreu, et al, 2018), na Primeira República, 

apareciam as primeiras formulações sobre como a positiva mistura das raças e das culturas, 

especialmente no campo musical e festivo, e a partir dos anos 1940, o folclore ganhou 

dimensões mais oficiais com a constituição do “Movimento Folclórico Brasileiro” (1947-1964) 

 

5A coletânea Cultura Negra é composta de dois volumes: Festas, carnavais e patrimônios negros (volume 1) e 

Trajetórias e lutas de intelectuais negros (volume 2). Os autores em sua maioria participam do Grupo de Estudo e 

Pesquisa Cultura Negra no Atlântico (Cultna/UFF), ligado ao Núcleo de Pesquisa e Estudos emHistória Cultural 

(Nupehc) e ao Laboratório de História Oral e Imagem (Labhoi) 



que produziu diversas pesquisas e pensava a construção nacional por via da integração cultural 

(das regiões, das classes e das raças); destacaram-se intelectuais como Renato Almeida, Rossini 

Tavares de Lima, Artur Ramos, Luís da Câmara Cascudo e Edison Carneiro; já anos 1950 a 

expressão cultura popular teve grande uso político por regimes de governo na América Latina, 

que procuravam associar elementos culturais, a exemplo do samba e da capoeira, às identidades 

nacionais e à legitimidade de seus governos, elementos da cultura popular nesse mesmo período 

foram acionadas por movimentos de esquerda e de contestação a esses regimes combatendo a 

dominação estrangeira e a dominação de classe no capitalismo. Até os anos 1970, na Europa, e 

1980, no Brasil, a cultura dos subalternos não era uma problemática que atraía a atenção de 

historiadores, sendo objeto de estudos da antropologia e sociologia até os trabalhos de E. P. 

Thompson, Carlo Ginzburg, Robert Darnton, Peter Burke, Giovani Levi, entre outros, que 

produziam uma importante revisão do marxismo no campo da cultura, conhecido como história 

“vista de baixo” (Abreu, et al, 2018). 

Os organizadores de Cultura Negra, produziram no texto introdutório onde é possível 

ler uma revisão historiográfica sobre a história social da escravidão, tributária da obra de E.P. 

Thompson, na qual a classe é formada a partir das experiências de seus sujeitos – e de 

experiências também no campo das festas, tradições culturais e políticas; o impacto dos 

conceitos de Thompson culminaram como a virada do “escravo coisa” para o “escravo sujeito”. 

Sendo a primeira perspectiva encontrada entre os anos 1950 e 1960, através das pesquisas de 

Florestan Fernandes e de Fernando Henrique Cardoso; e a segunda vertente do “escravo sujeito” 

se organiza a partir dos anos 1980, destacam-se os trabalhos de João Reis e Eduardo 

Silva,Sidney Chalhoub e Robert Slenes. Conforme (Abreu, et al, 2018, p.7-8), que trouxeram 

uma míriade de possibilidades de temáticas, objetos e sujeitos: 

A partir desses trabalhos tornou-se impossível pensar a ação de escravos e libertos sem 

levar em conta suas relações familiares, festas religiosas, irmandades e batuques, 

concepções sobre liberdade e direitos. Escravos e descendentes produziam cultura, 

visões de mundo e tradições, em estreito diálogo com as heranças africanas recebidas. 
Alimentavam-se de esperanças políticas possíveis. Moviam-se no interior de conflitos 

sociais travados. A partir dos anos 2000, em continuidade com a efervescência deste 

campo e com as demandas dos movimentos negros em defesa das ações afirmativas 

(incluindo aí obrigatoriedade do ensino da História da Cultura Afro-Brasileira e 

Africana, ilustrado pela promulgação da Lei 10.639/03),temos visto crescer a 

quantidade de pesquisas empenhadas em investigar os processos históricos 

relacionados às populações negras no pós-Abolição, suas lutas políticas e culturais. 

 

A partir dos anos 2000, ocorre uma continuidade desse campo impulssionada pelas 

demandas dos movimentos negros em defesa das ações afirmativas, onde se inclui a pauta da 

obrigatoriedade do ensino da História da Cultura Afro-Brasileira e Africana (Lei 10.639/03) 

temos visto crescer a quantidade de pesquisas empenhadas em investigar os processos históricos 



relacionados às populações negras no pós-Abolição, suas lutas políticas e culturais. Na direção 

de se pensar “o pós-Abolição como problema histórico” específico, vinculado mas não 

dependente das heranças da escravidão, os trabalhos de Ana Lugão Rios e Hebe Mattos, Álvaro 

Nascimento e Flavio Gomes tornaram-se referências obrigatórias (Abreu, et al; 2018). 

 

 

 

2.2. Danças e Músicas de matriz afro-indígena na Amazônia: o lundu 

Conforme Napoleão Figueiredo (1976), durante os séculos XVII e XVIII o assento ou 

alistamento compulsório de negros cativos na Africa, geralmente negociados com contratos da 

Fazenda Real com particulares deslocou escravos sobretudo da Praça da Bahia para o 

Maranhão, e desta para o Pará através dos caminhos terrestres e feitos pelos comboieiros; a 

mão-de-obra escrava não era apenas utilizada na cidade de Belém e cercanias mas espalhada 

por todo o vale amazônico, na cidade do Pará eram utilizados para os serviços domésticos, como 

integrantes de bandas marciais, porteiros do Legislativo, nas construções navais, nas olarias, 

nos serviços urbanos e de transporte, enfim, os serviços que Ihes eram atribuídos por seus 

possuidores, tais como massadeiras de açai ou vendedora de tacacá, pedreiros, ferreiros, 

sapateiros, carpinteiros, escultores, torneiros, alfaiates e tecelões. 

Para Figueiredo (1976), é preciso considerar a Amazônia como um todo, a conquista da 

região e domínio da terra somente podem ser entendidos por um complexo de forças 

geopolíticas que atuaram no espaço geográfico dessa área (do qual participaram índios, 

portugueses, africanos e mestiços), e a religiosidade de matriz africana deriva dessas 

transformações e interações históricas analisada do ponto de vista antropológico demonstram 

características de uma subcultura Amazônica: 

 
Assim, o mundo sobrenatural e as instituições religiosas existentes no interior da 

Amazônia são a resultante, como a própria subcultura amazônica - da integração dos 

elementos culturais, de que eram portadores os que participaram do processo de 
colonização da região e as mudanças culturais hoje encontradas são decorrentes da 

transformação de uma sociedade colonial de índios, portugueses, africanos e mestiços, 

na atual sociedade amazônica. A colocação do problema. no centro macro-regional da 

área, que é Belém, "revela mudanças no nível ideológico de seus habitantes, pois se no 

interior paralelamente existe uma crença e uma prática de pajelança cabocla; nos 

centros urbanos esse mesmo cristianismo se dilui na adesão às religiões mediúnicas, 

sejam elas de fundo evangelico (Pentecostal) , kardecista (Espiritismo) e sinaética 

(Afro-Brasileiro) (Figueiredo, 1976, p.153) 

 

Do ponto de vista das religiões na Amazônia são citados por Napoleão Figueiredo os 

estudos de Roger Bastide, para o qual esses cultos seriam a resultante do sincretismo afro-ibero- 

indígena, e estariam enquadrados no que ele denominou de "área do catimbó"; e de Edison 



Carneiro para o qual há dois tipos de culto na área o batuque e o babaçuê, que correspondem às 

variedades transmitidas à Amazônia respectivamente, por elementos egressos da casa de Nagô 

e da casa das Minas em São Luiz. Conforme Figueiredo (1976, p.157), “diluídos no tempo e no 

espaço amazônico, os traços somáticos e culturais dos que participaram da conquista e da 

ocupação da área (índios, portugueses, africanos e mestiços) amalgamaram-se e fundiram-se de 

tal forma, que é impossível dissociar qualquer um”. 

Podemos pensar essa consideração de uma cultura afro-amazônica, fruto de mestiçagem 

ou cultura cabocla como bastante consolidada, pois em trabalhos mais recentes como o de 

Maurício Costa (2015,p.268), que analisa as representações de uma “música cabocla” nos 

estudos de literatos, antropólogos, jornalistas entre 1900 e 1960, é demonstrado que essa 

linhagem intelectual consolidou o carimbó como uma expressão musical mestiça: 

A síntese conceitual desta linhagem de estudos e reflexões de literatos, jornalistas e 

folcloristas consolidou a representação do carimbó como expressão musical mestiça 

amazônica. Para os autores aqui citados, a música-dança cabocla seria a “autêntica 

representante” da cultura/identidade nacional no norte do País, derivada da “música 

negra”, quer como batuque afrorreligioso, quer como expressão lúdica (música e dança) 

primitiva. Assim, tornou-se possível ao carimbó ingressar no caminho do sucesso 

midiático e dos experimentos de estilização musical (Costa; 2015,p.268). 

 

O historiador Agenor Sarraf Pacheco(2012, p.200), enfatiza existem códigos culturais 

afro-indígenas que sustentam o tecido histórico da região amazônica que se expressam em uma 

“complexa cosmologia de grupos sociais em simbioses” como em performances, vocábulos, 

culinárias, estéticas, crenças, costumes e tradições aescolha por captar esses intercâmbios visa: 

dar visibilidade a esses dois grupos sociais que sustentaram, com sua força, sabedorias 
e crenças as fronteiras Amazônicas e, hoje, pelas políticas de desigualdade 

social implementadas e continuamente reafirmadas pelos grupos no poder, compõem 

mais de 40% da população pobre da região, batizada pelo IBGE de modo arbitrário 

como pardos (Pacheco, 2012, p.200) 

 

Essa imbricação entre diversos elementos etnicos é apresntada exemplarmente em um 

artigo de Maurício Costa, intitulado Os sentidos de “música popular” na Belém da primeira 

metade do século XIX, no qual é comentada a crítica feita em 1880 por Antonio Marques de 

Carvalho para a opera Bug Jargal, composição de Gama Malcher que apresentava no quarto 

ato um “autentico carimbó” com instrumentos como curimbó e gambá; Marques de Carvalho 

se referia a “selvagerias” ou batuques de negros e serestas como uma constante na paisagem 

física e sonora na Belém do século XIX. Bairros como Umarizal e Pedreira eram locais de 

constantes rodas musicais onde eram executados lundus, maxixes, quadrilhas e sambas. Essa 

citação é modelar no sentido de como essa musicalidade possui emementos culturais 

diversificados. 



Segundo o pesquisador Vicente Salles (2015), a dança conhecida como lundu, lundum 

ou landum é uma dança de origem africana que é comum em todo o Brasil desde o séc. XVIII, 

e entre as danças brasileiras de origem africana, o lundu é a que tem maior penetração na região 

amazônica, no seculo XIX fazia sucesso nos teatros populares com Xisto Bahia6 e Lima 

Penante7: . 

Como ocorreu em todo o Brasil, o lundu ascendeu ao teatro e aos salões das grandes cidades. 

Mas, como dança plebeia, logo caiu em desuso, passado o interesse (sempre efêmero) da 
burguesia ávida denovidades. No século XIX, fez grande sucesso nos teatros populares 

paraenses, divulgado, sobretudo, em Belém, pelo ator Xisto Bahia,autor de inúmeros lundus, 

pelo paraense Lima Penante e, nos pavilhõesde Nazaré, durante a quadra festiva, por cantores e 

dançarinosanônimos e alguns outros de que se guardou memória, como o citado poeta Ricardo", 

o "tambaquirana vate" assim chamado porque publicou um folheto intituladoOs Voos do 

Tambaqui (Salles; 2015, p. 51) 

 

Como afirma Vicente Salles em seu livro Lundum, canto e dança do negro no Pará,o 

lundu provinha dos batuques dos terreiros e no Pará esses batuques se transformaram em outras 

danças, sendo provavelmente devida a influência dos negros bantos (provavelmente 

Angolas,Congos ou Cabindas, Benguelas ou Minas) irradiados do Maranhão para o litoral do 

Pará desde o século XVII. 

Salles (2015), destacou ainda que o lundu era talvez a mais expressiva dança dos negros 

e na época da Cabanagem, conforme registro de Antonio Raiol, seria uma das danças favoritas 

dos festins populares. Os versos do lundu se caracterizam por um sentido lírico, erótico, satírico, 

comentador davida cotidiana e não raro crítico.; já o canto, alternando partes solistas e coro, se 

tornou mais comum em tempos atuais o modelo do canto solista europeu, o lundu se tornou um 

gênero autônomo ganhando expressão nacional quando aproveitado pelos menestréis urbanos, 

especialmente na Bahia e no Rio de Janeiro, com expansão para todo o país. Na cidade de 

Óbidos-PA, na Festa do Divino no século XIX, em um registro de José Veríssiomo, é inserido 

que se dançava-se o lundu ao som de flauta e viola, sendo os músicos também cantores; a 

coreografia admitia passos que lembravam tarantela, bolero, quadrilha, valsa e cateretê. 

Alguns viajantes que chegaram ao Brasil no século XIX como o zoólogo Johann Baptist 

von Spix e do botânico Carl Friedrich Martius em sua passagem pelo Pará apontaram o lundu 

como uma dança de negros e mulatos (Spix e Martius, 2017). Santa-Anna Nery, jornalista e 

 

6 Xisto Bahia (1841-1894), foi ator músico de grande sucesso, se apresentando em diversos lugares do Brasil. om 

a modinha que musicou do poeta Plínio de Lima, Ainda e sempre, e o lundu Isto é bom, que foram lançados no 

primeiro disco gravado no Brasil, pela Casa Edison (selo Zon-O-Phone (alemã)), em 1902. As canções compostas 

A mulata e A preta mina foram regravadas pela Orquestra de Câmara Paulista no CD Sarau Brazil, de 2006.Ver o 

site Espaço Xisto Bahia:https://espacoxisto.wordpress.com/o-xisto/sobre/ 
7 Lima Penante(1840-1892)ator paraense, teve papel importante na fundação das primeiras companhias de teatro 
nos estados do Pará, Amazonas e Paraíba.Ver: SALLES, Vicente. O teatro na vida do ator José de Lima 

Penante. Brasília: Microedição do autor, 2000. 



propangandista paraense radicado em Paris, publicou o primeiro livro sobre folclore brasileiro 

organizado de forma sistemática no exterior, Folk-lore Brèsilien (1889) deu uma ênfase grande 

em seu trabalho para as manifestações culturais localizadas no Pará e no Amazonas, Em vários 

momentos o lundu foi comparado a outras danças pois trazia em suas coreografias e passos que 

eram associados ao sapateado, valsa, quadrilha... e em cada região, localidade era executado 

acrescentava-lhe instrumentos e formas de ser apresentado, descrevendo dessa forma como se 

dançava o lundu no Pará: 

Os dançarinos estão todos sentados ou de pé. Um par se levanta e começa a festa. Quase não se 

mexem no início: estalam os dedos como se fossem castanholas, levantam os braços, balançam- 

se novamente. Pouco a pouco o cavalheiro se anima: evolui em torno da dama, como se a fossem 

entrelaçar. Ela fria, desdenha as invertidas. Ele redobra de ardor e ela conserva a soberana 

indiferença. Agora, ei-los face a face, olhos nos olhos, quase hipnotizados pelo desejo. Ela se 

agita, lança-se;os seus movimentos se tornam mais sacudidos e se aceleram numa vertigem 

apaixonada, enquanto a viola suspira e os assistentes, entusiasmados, batem palmas. Depois ela 
para ofegante, exausta. Seu parceiro prossegui a sua evolução por um instante e, em seguida, vai 

provocar outra dançarina, que sai da roda, e o lundu recomeça, febricitante e sensual. (Nery, 

1992, p. 85) 

 

Trazendo a discussão sobre lundu conforme dançando em tempos atuais, os professores 

de educação física Guzzo Júnior e Medeiros (2020), analisaram em um artigo os registros das 

cenas e de fotos do espetáculo “dançares amazônicos” do Balé Folclórico da Amazônia, 

gravado, no Teatro Margarida Schivasappa onde foram escolhidas, as cenas do Lundum, no 

caso tratou-se da forma como a dança é praticada especificamente na Ilha do Marajó, no Pará,. 

Este artigo, indica a possibilidade de que a dança nas aulas de educação física traga reflexões 

sobre a história, por ser uma forma musical 

Muito popular no Brasil oitocentista, ainda conhecido na forma de batuque africano 

como música de resistência nos encontros e folguedos secretos dos escrevizados,mantendo 

gestuais de danças africanas como umbigada, teria tido seu aparato coreográfico “podado”, 

passando por modificações e devido os contatos com outros ritmos e danças. 

Porém, a coreografia representando o convite para um encontro sexual, que é um 

enfoque do texto de Guzzo Júnior e Medeiros, lembra muito a descrição a feita por Santa-Anna 

Nery no século XIX, transcrita anteriormente nesta mesma página, conforme se pode notar a 

sensualidade, os movimentos ondulatorios a forma com que os dançarinos devem interpretar as 

atitudes feminina e masculina, mostra que houveram bastantes permanências, pelo menos no 

lundo marajoara: 

A dança em questão simboliza um convite que os homens fazem {s mulheres “para um 

encontro de amor sexual” desenvolvido com movimentos ondulatórios de grande 
volúpia, apresentando rebolados e manuseios dos quadris evidenciando a sensualidade 

da dança. No início da trama, as damas recusam-se a acompanhar os homens, mas 

diante de grande insistência, eles terminam conquistando as mulheres as quais saem do 



salão dando ideia do encontro final (Guzzo Júnior; Medeiros, 2020, p.8) 

 

2.3. Dança nas Escolas 

Conforme Circe Bittencourt (2018), a História do Brasil ensinada nas escolas passa por 

um processo de questionamentos, pois vem deixando muitas vezes de contemplar as outras 

matrizes de conhecimento e outras experiências históricas e culturais que compõem a formação 

do povo brasileiro como as matrizes africanas e indigenistas e ainda privilegia uma cultura 

eurocêntrica, mesmo depois de sua inclusão nos currículos escolares com a implementação da 

lei 10639/03 mais tarde alterada pela Lei e a lei 11.645/08 tornou obrigatório o ensino da história 

e cultura afro-brasileira, africana e indígena em todas as escolas, públicas e particulares, do 

ensino fundamental até o ensino médio, o que implica novos desafios para a formação dos 

professores (Bittencourt, 2018). 

Nos caminhos percorridos pela História enquanto disciplina se destacam mudanças. É 

nesse sentido que temas como inclusão de danças de origem africana nos currículos escolares 

passou a ter maior visibilidade e a questão passou a ser discutida e ganhou importância no 

âmbito escolar, acadêmico principalmente. E nessa perspectiva as transformações no ensino de 

História têm, segundo Circe Bittencourt, gerado debates importantes sobre como ocorre a 

inserção ou rejeição da história dos grupos antes excluídos do ensino de História, nos currículos 

escolares (Bittencourt, 2018). 

É importante considerar que os currículos escolares precisam ser adequados as 

realidades recorrentes em cada localidade, dessa forma é preciso descolonizar os currículos e 

assim fazer as mudanças necessárias a partir do outro e esta é uma ação conjunta. Pois segundo 

Nilma Lino Lopes Gomes (2018), não bastam apenas o reconhecimento e a vontade política 

para descolonizar a mente, a cultura, conhecimento e os currículos, é preciso que haja uma 

ruptura nas estruturas de poder e que a presença negra nesses locais seja mais efetiva. Conforme 

cita Gomes (2018), a LDB – Lei de Diretrizes e Bases n. 9.349/98 e o novo ensino médio são 

exemplos atuais de colonização dos currículos.Para a autora, a descolonização dos currículos é 

desafio para a construção de uma democracia antirracista, ou seja, descolonizar os currículos é 

reconhecer que o colonialismo ainda se matem nos currículos, na formação de professores e 

gestores (Gomes, 2018, p. 257). 

É preciso que sejam feitas as indagações necessárias, que sejam levadas em 

consideração os saberes dos grupos envolvidos na elaboração/organização dos currículos e para 

aqueles a qual os currículos são destinados. Para tanto, segundo a autora, é preciso romper com 

o conservadorismo de educadores e educadoras diante da diversidade étnica, racial, sexual e 



políticas existentes na escola e na sociedade, pois, “só é possível descolonizar os currículos e o 

conhecimento se descolonizarmos o olhar sobre os sujeitos, suas experiências, seus 

conhecimentos e a forma como os produzem” (Gomes, 2018, p.261). 

Confome Zélia Amador de Deus (2023), nos locais que foram colonizados pela Europa 

ocidental o racismo foi um dispositivo de sustentação do colonialismo no passado e atualmente 

é um dos fundamentos para a manutenção das desigualdades, por isso uma educação antiracista 

se torna essencial para construção de um “bem viver” 

Uma das maiores riquezas de qualquer país é a variedade, a originalidade e a 

singularidade das culturas que convivem em seu território. As músicas e as danças representam 

a identidade de um povo desde os tempos mais remotos e assim, atualmente, é possível perceber 

que no espaço escolar é cada vez mais presente a utilização das danças compondo projetos das 

várias áreas do conhecimento como um instrumento importante no processo de ensino 

aprendizagem, e consequentemente, no conhecimento de histórias e culturas das sociedades 

mais distintas, mesmo sendo feitas na maioria das vezes somente em datas comemorativas 

(Caramashi, 2010). 

Dalvana Lisczkovski, em sua dissertação, explora a interdisciplinaridade entre dança e 

ensino de história. A autora apresenta o movimento como um meio de inserir conteúdos 

históricos, analisando documentos da legislação educacional vigente e utilizando aspectos da 

BNCC e outros documentos que destacam as possibilidades de atuação do professor de História 

em aulas que integram a dança (Lisczkovski, 2019). 

No que tange trabalhos que envolvam festividades e danças na perspectiva de uma 

educação antiracista destaco duas dissertações do ProfHistória, por serem desenvolvidas em na 

mesoregião sudeste do Pará; o de Viviane Oliveira sobre Xinguara-PA intitulado A história que 

se ensina e se aprende nas comemorações escolares em escolas de educação básica em 

Xinguara – PA: Festa Junina, dia da Independência e dia da Consciência Negra; e o de Mariti 

Mota sobre Marabá intitulado Amazônia Afro-Indígena: A Cultura Do Carimbó e o Ensino De 

História em Marabá-Pa. Devido as distâncias e as diferenças históricas, existem semelhanças 

e diferenças na cultura das amazônias, então o que se encontra nas mesoregiões do Pará 

possuem especificidades, mesmo com diversas semelhanças; por isso escolho comentar esses 

dois trabalhos em específico. 

A dissertação de Viviane Oliveira analisou as conexões entre o ensino de História e as 

festividades escolares juninas, da Independência e Dia da Conciência Negra em escolas da 

cidade de Xinguara-PA. Percebendo que fazem parte de uma “cultura escolar” e que a 

integração com os conteúdos deu-se apenas na comemoração do Dia da Conciência Negra, 



porém ainda de forma tímida, suas reflexões se materializaram em uma propostas de disposição 

de conteúdos relacionados às comemorações no planejamento, partindo das quais os professores 

poderiam, produzir propostas que sendo aplicadas no planejamento do calendário, a disciplina 

História poderia contribuir diretamente para que as festividades não se resumissem a eventos 

desvinculados do currículo. 

Mariti Mota, em trabalho relevante para minha pesquisa, investiga o potencial das 

canções de carimbó do grupo Mayrabá como material pedagógico no ensino de história. O 

carimbó, manifestação cultural de comunidades ribeirinhas da Amazônia, oferece um rico 

contexto para explorar a história local. As letras do Mayrabá, grupo do bairro "Cabelo Seco" 

(conhecido como "quilombo urbano"), revelam a relação dos marabaenses com os rios, seus 

mitos e sua importância no cotidiano. O autor ressalta o caráter político do grupo, que vê o 

carimbó como "um verdadeiro manifesto político de (re)existência acerca das formas de ser, 

estar, sentir e cultuar do povo negro e indígena da Amazônia paraense" (Mota, 2022, p. 71) 

As discussões sobre a escrita da história da dança mostnram que há uma lacuna sobre a 

dança no ambiente escolar. Segundoo artigo de Sandro Caramashi intitulado “Dança na 

Escola: um sério problemaa ser resolvido”, escrito por autores do campo da psicologia e da 

educação fisica ocorre a falta de interesse dos professores acerca do ensino da dança, 8 é o dos 

fatores responsáveis pela ausência total ou parcial das discussões em sala de aula; seria preciso 

que a prática da dança na escola não se restrinja somente as “datas comemorativas” podendo 

ser utilizada como um importante fator educacional de forma interdisciplinar e em especial na 

disciplina de História (Caramashi, ,2010) 

Em se tratando da dança afro-brasileira, que a meu ver, pode ser a associada a 

valorização da cultura e às histórias de lutas dos povos africanos e afro-brasileiros no combate 

as práticas de exclusão social, ético e racial; e por estar envolvida nesse cenário de grupos de 

danças, dentro e fora da escola aqui no município de Jacundá, constato essa realidade; e em 

minha trajetória tenho tentado ir além das datas comemorativas, embora elas sejam importantes 

para socializar os resultados. 

Neste sentido, é importante inserir nas escolas, práticas que possibilitem pensar a 

diversidade cultural afro diáspora do Brasil, para tanto vejo que é necessário que haja a inclusão 

 

8 É importante ressaltar que mesmo que existam cursos de Licenciatura em dança, cujo currículo está atrelado a 

Lei de Diretrizes e Bases da Educação (LDB 9.394/96) que assegura a Arte como componente curricular 

obrigatório na educação básica e os Parâmetros Curriculares Nacionais (PCNs – Arte 1997) o documento apresenta 
as quatro linguagens artísticas (Artes Visuais, Música, Teatro e Dança), porém se pode observar que os professores 

de Educação Física, Educação Infantil, Fundamental I, assim como de Artes vêm trabalhando com a dança 

nas Escolas. Sendo que a valorização das artes no currículo escolar do ensino básico enfrenta muitos desafios 



de atividades diversificadas, como a dança, nos conteúdos escolares e demais atividades 

culturais presentes no dia a dia dos alunos dentro e fora da escola. 



3. CAPÍTULO 

LEI E DANÇA NA ESCOLA: A ESCOLA TEOTÔNIO APINAGÉS 

 

3.1. Tempo e território em Jacundá-PA 

 

 

Antes de falar de Nova Jacundá-PA ou Jacundá-PA, preciso primeiramente apresentar 

uma breve história do território. Esses esclarecimentos são, a meu ver, relevantes pelo fato 

de trazer as origens da Escola Teotonio Apinagés que é a escola utilizada como base para esta 

pesquisa e onde serão aplicados os resultados da mesma. Para tal fim faz-se necessário localizar, 

conhecer, identificar a escola Teotonio Apinagés da sua fundação na Jacundá atual até os dias 

atuais. 

Conforme o relatório do Presidente da Província do Pará em 1846, era possivel encontrar 

na região de confluência dos rios Araguaia e Tocantins os povos Jacundás, Cupelobos, Caraús, 

e Carajás; Gaviões, Cracatys e Apinagés Sendo importante considerar que os núcleos urbanos 

mais antigos da região Araguaia Tocantisn eram Alcobaça (atual Tucuruí) e São João do 

Araguaia (atual distrito de Marabá), ambos do século XVIII (Sampaio; Alves; 2021). 

São João do Araguaia, possuia um entreposto militar, e a formação sócio-histórica da 

região de confluência dos rios Araguaia e Tocantins entre finais do século XVIII e início do 

século XIX, deve ser considerada como um território de circulação e resistência de população 

escrava, segundo Sampaio e Alves: 

(..) qualquer reflexão sobre o eixo Araguaia-Tocantins, destarte, precisa partir da 

perspectiva de que nesse espaço não se encontram apenas os referidos rios, mas 

múltiplas populações, interesses e realidades. Trata-se de um espaço de encontro, de 
passagem e de resistência de escravizados e escravizadas fugindo de diferentes 

realidades de escravidão, que parecem conflagrar as múltiplas experiências amazônicas 

do atual estado do Pará, das fronteiras de cultivo do Maranhão e do extremo norte da 

antiga província de Goiás (Sampaio; Alves, p.34) 

 

O povoamento de Marabá, foi iniciado pelo Burgo do Itacaiúnas, fundado em 1895 pelo goiano 

Coronel Carlos Gomes Leitão. Leitão chegou ao Pará, em São João do Araguaia, no ano anterior fugindo 

de seus inimigos políticos, que eram seguidores do intendente Francisco Maciel Perna, a luta política 

entre coronéis ficou conhecida como “Guerra de Boa Vista”; Leitão obteve do governo do Estado do 

Pará permissão para fundar um burgo agrícola que deveria acolher famílias oriundas do Maranhão e de 

Goiás, recebendo para essa finalidade dez contos de réis (Petit, 2003, p.187). 

Dito isso, destaco os acontecimentos que levaram a anexação do sudeste do Pará ao 

estado do Goiás em 1908. Os líderes do povoado de São João do Araguaia se uniram aos líderes 



de Marabá, Conceição do Araguaya e Alcobaça na declaração de emancipação e desligamento 

formulada em 1808 e protocolada junto ao parlamento goiano, que aceitou e formalmente a 

anexou ao seu estado. Dessa forma, entre 1908 e 1909 o sul do Pará permaneceu em litígio, 

sendo sua posse disputada pelo Grão-Pará e por Goiás. Após o período de litígio, o estado do 

Pará emancipou Marabá de São João do Araguaia em 1913. Em Marabá, a coleta da castanha 

se expandia rapidamente, quando do declínio do comércio da borracha, dando continuidade ao 

sistema de aviamento. Os irmãos Chaumon e o comerciante Deodoro de Mendonça dominaram 

o negócio da castanha nas décadas de 1920 e 1930. Depois da Segunda Guerra Mundial, houve 

a ascensão da família Mutran. Durante os meses da safra, Marabá atraía migrantes de outras 

cidades do Pará, além dos estados de Goiás e do Maranhão (Petit, 2003). 

Nos anos 1970, se iniciou uma queda na coleta e exportação de castanhas, devido a 

queimadas e projetos agropecuários, vários castanhais foram desmatados para plantio ou criação 

de gado; os aforamentos se converteram em títulos de terra definitivos. Também influenciou a 

escassez de mão-de-obra, muitos trabalhadores foram contratados para as obras requeridas para 

a estrutura da implantação dos grandes projetos, ou foram atraídos para o garimpo de Serra 

Pelada (Petit, 2003, p. 203). 

Conforme o pesquisador na área de planejamento social em países em desenvolvimento 

Antony Hall (1991, p.59), o Programa Grande Carajás, inaugurado nos anos 1980, possui uma 

escala “assombrosa”, sendo o maior projeto de desenvolvimento empreendido em uma área de 

floresta tropical em qualquer parte do mundo tendo como objetivo principal a extração e o 

beneficiamento de minerais, juntamente com a infraestrutura ancilar, se estendendo para 

projetos relacionados a empreendimento agropastoris e silvicultura. Para Hall (1991), no 

contexto da região amazônica o Projeto Grande Carajás: 

(..) foi útil para transformar a paisagem econômica e social, atraindo, como um imã, 

imensos contingentes populacionais. Trouxe para a região oriental da Amazônia 

milhares de operários da construção civil em busca de empregos, garimpeiros à cata de 

riquezas, pequenos agricultores à procura de terras, e um sem-número de outros 

indivíduos querendo ocupação. Áreas urbanas, variando de capitais estaduais, como São 

Luís e Belém, a cidades provincianas como Marabá, Açailândia e Imperatriz, 

experimentaram explosões demográficas com o advento do Programa Carajás, (...) 

(HALL, 1991, p.59-60). 

 

Jacundá ou velha Jacundá pertence a zona do rio Itacaíunas, localizada às margens do 

rio Tocantins, em 29 de dezembro de 1961, o município de Jacundá foi desmembrado de 

Marabá e Itupiranga pela lei estadual nº 2460, tornando-se uma unidade autônoma até a década 

de 1980 quando devido a usina hidraelétrica de Tucuruí, a cidade foi inundada e os habitantes 

remanejados para um lugar chamado Vila Arraias. 



O atual município de Jacundá/Nova Jacundá Pará está localizado às margens da Rodovia 

PA- 150, anteriormente Vila Arraias, ocupada inicialmente por trabalhadores que migraram 

principalmente da Região Nordeste, foi transformada na “nova sede do município e passou a 

abrigar a maioria dos moradores de Jacundá” transformando a vida social e cultural dos 

remanejadose a vida da população que já habitava a região da rodovia PA-150 (Silveira, 2001 

p. 89). 

A mudança para um novo espaço onde já havia uma vila, pessoas e culturas, foi um 

grande desafio para os antigos moradores da Velha Jacundá, pois, segundo Claudionor Gomes 

da Silveira, o relocamento teria provocado uma transformação radical na vida desses 

trabalhadores que deixaram seu lugar para agora habitar uma “terra de estranhos deixando de 

ser senhores de si e de seus costumes e valores e passaram à condição de estranhos” (Silveira, 

2001, p.89). 

O deslocamento não foi apenas das pessoas e seus pertences. Os antigos moradores da 

Velha Jacundá começaram a “descobrir ou demolir parte de suas casas” os materiaisutilizados 

na construção das casas faziam parte dos objetos nos transportes de mudança,“quase nada ficou 

intocado” (Silveira, 2001, p.93). Os prédios públicos também foramesvaziados “materiais, 

pastas, arquivos” e tiveram sua nova sede reconstruídas na NovaJacundá. Entre os prédios 

públicos que foram reconstruídos na Jacundá atual estavam asescolas Coronel João Pinheiro e 

Teotonio Apinagés ocorrendo “depois uma luta acirradatravada entre os moradores 

remanescentes e a empresa Eletronorte” (Silveira, 2001, p. 88). 

Vila Arraias, era um povoado de “beira de estrada” em oposição aos “povoados de rio”,9 

com população migrante e posseira, conforme a dissertação de mestrado de Edileuza Santos 

(2007), sobre os conflitos agrários em Vila Arraias, em 1981 as casas de taipa evidênciavam 

que esse espaço urbano estava no inicio de sua formação. Os encontros e/ou confrontos entre 

essas duas populações no mesmo território desde forjam essa Nova Jacundá. Para Marin (2004), 

a “civilização de estrada” é orientada pelo atendimento da necessidade de transporte 

aeroportuário, exercendo uma dominação colonial ao impor elementos culturais que fazem as 

cidades “virarem às costas para o rio”: 

 
A integração da Amazônia não é uma abstração. Ela exerceu um domínio sobre o espaço 

e criou um poder social de mudança na e sobre a vida cotidiana. Mas a lógica linear da 

ocupação econômica não pode ser um padrão a qual se submetem povos e culturas. Essa 

submissão foi agressiva retratada na modalidade de transporte rodoviário e da 

civilização da estrada que foi imposta. Se rios, lagos e igarapés formam parte de uma 

cultura, a política de desenvolvimento que orienta o atendimento da necessidade de 

 



transporte apenas com o sistema rodoviário e aeroportuário exerce uma dominação, pois 

retira outras possibilidades, no caso, o componente fluvial; e exerce o colonialismo 

impondo elementos da cultura do mais forte (MARIN, 2004, p.23) 

 

Ao contrario do trabalho de Edileuza Santos (2007), que enfoca a luta pela terra dos que 

chegaram a Vila Arraias, a dissertação de mestrado de Dulcirene Valente Neta (2022) enfatiza 

as memórias dos remanejados da velha Jacundá, uma população com fortes traços ribeirinhos 

afroindígenas, extrativistas e ligados a natureza. Em diversos momentos do seu trabalho ao 

longo de mais de vinte anos com coletas de entrevistas de moradores remanejados da velha 

Jacundá e migrantes pioniros da Vila Arraias, são a respeito das festas, músicas e danças. 

Nesse sentido, Valente Neta (2022), relata que, conforme a memória dos moradores 

entevistados, o nome Jacundá se deu por causa de um peixe, muito presente no Rio Tocantins. 

Esta palavra designa, ainda, uma dança indígena, que imita a pesca do Jacundá. Nela, homens 

e mulheres formam um círculo de mãos dadas, alternadamente, para o centro da roda vai um 

casal de cada vez, entorno do qual o círculo gira em torno de uma música. Foi citado um 

importante também um espaço da cidade dos anos 1980-1990, importante na lembrança dos 

moradores que era o Charles Club, um salão feito de madeira, com o passar do tempo foi 

construída de tijolos, acontecia às festas dançantes a partir das sextas-feiras e prosseguia no 

sábado e domingo; são descritas também as festas da velha Jacundá como o de N.S. do Perpétuo 

Socorro: 

O festejo da Nossa Senhora do Perpetuo Socorro acontecia na 2° semana de outubro, 

durante 09 noites, todos os dias pelas manhãs durante as festividades da santa, as seis 

horas da manhã soltava fogos, e o sino era tocado com 12 badaladas as animações eram 
feitas por som mecânico de Cametá, dentre os que destacavam era a aparelhagem 

Navegante, Flamengo e Caferana, muitos doavam porcos, galinhas, e outras coisas, para 

que fossem leiloados. 

 

Apos conhecermos um pouco sobre Jacundá, sua história e um pouco de suas festas 

entendemos que de certa forma há passados afroindigenas encobertos que podem ser pensados 

nas aulas de história, teriam isso sido esses “passados encobertos” uma motivação para que 

tenha ocorrido um visível esforço na aplicabilidade da lei 10.639/03 pelas professora s do 

Teotônio  Apinagés ?Vamos para a pensar os projetos pedagógicos desenvolvidos ao longo 

de mais de uma década 



3.2. A lei 10.639/03 e os projetos pedagógicos desenvolvidos na escolaTeotónio 

Apinagés. 

 

A pretensão deste capítulo é analise acerca da instituição de ensino Teotonio Apinagés, 

escola pública do município de Jacundá Pará, através da análise dos documentos históricos que 

a escola possui referentes 1) histórico da escola, 2) localização, 3) estrutura física da escola, 4) 

perfil socioeconômico das famílias que formam a comunidade escolar. 

O histórico da Escola Teotónio Apinagés tem sua origem na Vila Jatobal. Fundada em 

1970, na vila Jatobal, município da velha Jacundá, pelo então prefeito Inácio Pinto recebeu o 

nome Teotônio Apinagés em homenagem a um marinheiro, que na época era conhecido como 

desbravador dos rios, na região do Tocantins. Sabe – se que a escola teve como diretora geral, 

a Senhora Aida Coelho Pinto e Dona Vanderlina Lopes. Nessa época, a escola que era 

municipal funcionava em vários prédios espalhados pela vila. É a partir de 1975, que a 

escola passa a ser também estadual e funcionar em dois períodos (PPP, 2022, p.7). 

O Projeto Político Pedagógico, PPP da escola Teotonio Apinagés passou por 

reformulação neste ano de 2022 sob a direção de Maria de Nazaré Dias, diretora do 

estabelecimento de ensino. Segundo informações do Projeto Político Pedagógico-PPP da escola 

Teotonio Apinagés o incêndio teria sido provocado por divergências políticas; segundo 

informações contidas no Projeto Político Pedagógico-PPP da escola TeotonioApinagés, após a 

sede da escola ter sido transferida para a Jacundá atual, a escola passou a funcionar 

provisoriamente no prédio da escola Municipal Raimundo Ribeiro de Souza outrorautilizados 

como alojamento para os remanejados da Velha Jacundá (SILVEIRA, 2001, p. 96), com 

funcionamento no período noturno para atender alunos da 5° a 8° séries. 

A mesma só passou a ter prédio próprio em 1983 quando um dos locais que alojava os 

remanescentes da Velha Jacundá foi desocupado. Contudo, o prédio que tinha sede na rua Sete 

de Setembro no Bairro Bela Vista deste município foi incendiado passando a funcionar como 

anexo à escola Maria da Gloria Rodrigues Paixão. Foi somente em 1997, que a escola adquiriu 

prédio próprio. 

A escola Teotonio Apinagés atualmente está localizada na rua Dom João VI n° 50, bairro 

Santa Helena, município de Jacundá, estado do Pará (figura 11). A instituição faz parte da rede 

municipal de ensino e portanto, está sob responsabilidade da Secretaria Municipal de Educação 

– SEMED – de Jacundá. A escola possui dois portões de acesso, voltados para rua 

D. João VI, rua com pavimentação asfáltica, mas que atualmente não possui sinalização. 



Atualmente a escola possui 1 quadra esportiva coberta, onde ocorre as aulas de Educação Física 

e outras atividades extraclasse, palestras, torneios e é na quadra que ocorrem os ensaiosdas 

danças nos períodos das festividades, o prédio da escola é composto por 11 salas de aulas,1 

biblioteca, 1 arquivo, 1 secretaria, sala multifuncional, sala dos professores, diretoria. As salas 

de aulas são climatizadas assim como os outros ambientes da escola construída seguindoas 

normais de acessibilidade.. A figura 1 mostra a rua de acesso a escola, rua D. João VI esquina 

com a rua Sara Kubistchek. Na imagem é possível ver as dimensões dos muros da escola, o 

chafariz construído para que a comunidade onde a escola está inserida tenha acesso a água 

potável e mostra os dois portões de acesso ao interior da escola. 

 

Figura 1– Rua de acesso à escola. 
 

Fonte: Arquivo da secretaria da escola Teotonio Apinagés, 2022 

 

 

Figura 2 – Acesso ao interior da escola. 

Fonte: Arquivo da secretaria da escola, 2022. 



 

Figura 3 – Sala de aula 
 

Fonte: Arquivo da secretaria da escola, 2022. 
 

 

A figura 2 mostra o acesso ao pátio da escola e ao fundo a quadra poliesportiva e o 

estacionamento que é usado por docentes e discentes. A figura 3 apresenta a sala de aula, são 

11 salas climatizadas e que também possuem ventiladores, as cadeiras enfileiradas seguindo o 

modelo de organização da escola. A escola Teotonio Apinagés conta atualmente com um quadro 

de funcionários diversificado culturalmente. Esse cenário atual é composto por 63 funcionários 

sendo 38 deles professores. Os demais colaboradores estão divididos entre administração, apoio 

e serviços gerais. Agregado a tudo isto estão os mais 600 alunos de 6° ao 9° anos divididos em 

2 turnos sendo que o turno da tarde atente principalmente alunos do campo. São culturas 

diversas que tornam a tarefa de promover a inclusão mais prazerosa. 

Por essa razão, os meios pelos quais se busca essa inclusão são diversos e aqui cabe 

ressaltar a importância dos projetos pedagógicos disciplinares e interdisciplinares que são 

desenvolvidos na escola anualmente e visam a integração através de mecanismos que buscam 

aliar aprendizagem/conhecimento/integração social, cultural para além da sala de aula. São eles: 

Halloween, Sete de Setembro, Consciência Negra/Africana na escola, Projeto Formando 

Leitores e Escritores, Feira da Matemática, Exposição de Artes, Projeto de Vida, Horta na 

Escola, Projeto Busca Ativa, Torneio Intercalasses e Projeto Cultural por uma Política de 

Leitores.. 



Nossa cultura pode ser entendida como pluriétnica e como racial e assim sendo aumenta 

as possibilidades de desenvolver o tema diversidade, o respeito as diferenças e combate ao 

racismo no âmbito escolar, o que ganhou força com a criação das leis indígenas e africana que 

tem por objetivo promover a correção de injustiças e a reparação histórico racial efetivando os 

direitos sociais7, deveres educacionais que por décadas desvalorizaram a presença negra e 

indígena no processo de ensino aprendizagem e ainda, promover questionamentos sobre o 

racismo dominante. Com base no conteúdo das leis promover ações pedagógicas para a inclusão 

e discussão das temáticas que buscam valorizar as referências e vivencias trazidas pelos alunos 

para o ambiente escolar (experiencias, ideias...) capaz de consolidar uma formação cidadã além 

dos muros da escola. 

Conforme a Lei de Diretrizes e Bases da Educação Brasileira – LDB 24 (Lei 9394/96, 

artigo 26, 2º Parágrafo)8 o ensino da arte constituirá componente curricular obrigatório, nos 

diversos níveis da educação básica, de forma a promover o desenvolvimento cultural dos 

alunos. A lei garante um espaço para as artes na escola e mesmo assim ainda há pouca discussão 

da temática no ensino básico. Mesmo com criação da lei a prática e inserção da dança nas 

escolas de ensino básico ainda está muito distante do ideal, hoje podemos observar que existe 

um espaço maior de discursão sobre a história da dança e também sobre as danças negras 

africanas e afro brasileiras, mas que ainda não é perceptível esse mesmo interesse no ensino 

básico. Muito do que se tem sobre dança na Educação Básica são artigos que visão diminuir ou 

preencher essa lacuna na historiografia, e essa ação, a meu ver, requer urgência, uma educação 

que evidencie ainda mais os saberes africanos, afro-brasileiros e indígena. 

Segundo Mônica Pimenta Velloso, as narrativas de alguns viajantes descreviam as 

danças como “identidade cultural de um povo, como “expressão identitária da brasilidade”, ora 

as danças eram vistas como problemas à organização nacional, ora como expressão reveladora 

de sua face e que assim as danças “ganhavam credibilidade nas interpretações sobre o Brasil e 

o caráter nacional”, essa credibilidade ultrapassaria as fronteiras e no início do século XX 

ganhava o “cenário Internacional” (Velloso, 2007, p.163-164). 

Ao longo da história o negro no Brasil sempre viveu buscando mecanismos pararesistir 

às perseguições foram muito importantes manifestações como “a dança, os batuques e 

performances diversas”. A cada tempo,a cada época as lutas ganham formatos diferentes, mas 

geralmente seguindo um propósito de lutas buscando dar voz e visibilidades à luta realizadas 

pelos grupos sociais afro-indígenas, noqual é composta grande parte da sociedade na Amazônia, 

visto que, segundo Agenor Sarraf Pacheco, “todos nós que vivemos na Amazonia estamos com 

um pé na aldeia e outro na senzala ou no quilombo, ou seja, nossos corpos e mentes estão nesses 



espaços de libertação” (Pacheco,2012, p.200). 

E seguindo essa análise, nós docentes de História do município de Jacundá/PA, 

passamos a desenvolver os estudos sobre a história e cultura afro-indígena para além da sala de 

aula, trazendo para a prática as Leis 10639/03 e 11645/08 através dos projetos pedagógicos, 

inicialmente criado em parceria com os professores de História das escolas públicas do nosso 

município e adaptado/reorganizado a cada ano. Dito isto vejo a importânciade expor minha 

experiencia com aplicação dos projetos que buscam trazer para a prática a aplicabilidade da lei 

10639/03 e a lei 11645/08 utilizando diversos mecanismo culturais entre eles as danças. 

Em 2003, a Lei Federal 10.639 entrou em vigor tornando obrigatória a inclusão da 

história e cultura afro-brasileira na grade curricular do ensino fundamental e médio, tornando o 

ensino mais inclusivo e diversificado e assim, trazendo reflexões e maior conhecimento sobre a 

formação da cultura brasileira. procurando atender a aplicabilidade das leis federais 10.639/03 e 

a lei 11.645/08, que tornou obrigatório o ensino de história da África, cultura afro-brasileira e 

indígena nos estabelecimentos de ensino público e particular. 

Partindo dessa discussão e procurando atender a aplicabilidade das leis federais 

10.639/03 e a lei 11.645/08, surgiram projetos metodológicos que passaram a ser inseridos aos 

currículos das escolas municipais de 6º ao 9º anos, trazem uma discussão durante todo ano a 

respeito da valorização reconhecimento e respeito as histórias e culturas presentes no ambiente 

escolar, em consonância com as determinações das leis que garantem o estudo e ensino das 

histórias dos povos afro brasileiros e indígenas. Neste sentido, a escola Teotonio Apinagés do 

município deJacundá passou a desenvolver/promover uma educação voltada para o respeito e 

convívio harmônico com a diversidade histórica e cultural, desmistificando as inverdades e 

omissões, para desnaturalizar os preconceitos e construir uma nação multirracial, justa e 

democrática, visto que debater as leis rompendo com ideias eurocêntricas e racistas que ainda 

se perpetuam dentro nas escolas”. Sobre essa questão aponta Rosa Margarida de Carvalho 

Rocha: 

E um dos mais sérios deles é buscar os saberes colhidos nas africanidades brasileiras de forma 

simplista, folclórica e fragmentada, apresentando-os como "contribuição" e de forma superficial, 

focada apenas em alguns aspectos, como por exemplo na culinária e nas manifestações culturais 

como sendo únicas e somente emmomentos especiais ou em projetos esporádicos de estudos 

(atitude rotineira e equivocada ainda escolhida por algumas escolas)” (Rocha, 2018, p.11) 



Baseado na proposta de trabalho de valorização das africanidades101, e buscando fugir 

das formas habituais as quais a cultura afro indígena é apresentada, as escolas municipais 

Teotónio Apinagés, Raimundo Ribeiro de Souza e Maria da Gloria Rodrigues Paixão1111 

passaram a desenvolver o projeto intitulado África na Escola12 (nome inicial) culminando na 

Semana da Consciência Negra12. 

O ano era 2004, e a preocupação era como aplicar as determinações das leis de forma a 

contemplar não apenas o que trazia os livros didáticos e assim contemplar de forma prática 

povos e culturas. Então surgiram as reuniões e discussões até surgirem o primeiro projeto 

intitulado “África na Escola” e abordava os aspectos da cultura africana. Com o passar do tempo 

o projeto foi sendo alterado e reorganizado dando origem a outros projetos. Ressalto que os 

primeiros projetos foram perdidos pela pouca experiência na elaboração. 

E nesse sentido os projetos que são desenvolvidos nas escolas municipais de Jacundá/PA 

visam mobilizar comunidade escolar e adjacentes, promovendo atividades culturais para 

trabalhar as expressões da arte e cultura africana e indígena, através de atividades e apresentações 

variadas, sendo este um trabalho interdisciplinar promovendo uma educação inclusiva para 

além dos muros da escola pois, “os muros da instituição são entendidos como importantes 

obstáculos no processo descolonização do conhecimento” (Miranda, 2013,p.103). Vale ressaltar 

que esta não foi e ainda não é uma tarefa fácil pois implica em envolver todo corpo docente e 

discente em um novo formato de integração no espaço escolar, visto que a escola é um espaço 

de múltiplas onde o respeito à diversidade e valorização das diferenças são cultivados e 

aprendidos13. 

Nessa perspectiva é importante levar em consideração a “realidade das vivencias dos 

sujeitos sociais”, dessa forma, as ações desenvolvidas possibilitam à comunidade escolar 

(docentes e discentes) “novos aprendizados que respeitem a culturacaracterística dos vários 

grupos étnico-raciais componentes da população brasileira” (Rocha, 2018, p.11) presente nas 

escolas. 

Todas as discussões em torno da obrigatoriedade do ensino das histórias de povos 

africanos e indígenas nos currículos escolares resultaram em ações que tem por objetivos o 

reconhecimento e a valorização das raízes afro indígenas, criando um espaço para 

 

 

10 A expressão africanidades brasileira refere-se às raízes da cultura brasileira que têm origem africana. 
11 Estas três escolas do município de jacundá/PA foram as escolas que trouxeram para a pratica a lei 10639/03 as 

professoras Vilma Boaventura Barbosa e eu, Ivanlene leal de Sousa (Teotonio Apinagés), Welceli Cardoso 

Lustoza (Raimundo Ribeiro), Luciete Moreira (Maria da Gloria), Elizet mendes, Dulcirene Valente. 
12 O projeto consta no Projeto Político Pedagógico (PPP), da escola Teotonio Apinagés desde 2010. 



manifestações artísticas, na escola, garantindo a comunidade escolar e comunidade local, a 

oportunidade de vivenciar atividades pedagógicas relacionadas as africanidades brasileiras e 

importantes na construção do saber histórico/cultural e com isto levantando questionamentos e 

discursões sobre as “produções didáticas “utilizadas no ambiente escolar que ignoram ou 

veiculam estereótipos da participação de africanos e afrodescendentes na construção intelectual 

e material do país”(Miranda, 2013, p.114). 

Logo que se tornou obrigatório o ensino da História da Africana nas escolas públicas e 

privadas, aqui no município de Jacundá no Pará surgiu uma enorme preocupação por parte de 

nós, professores de História municipais, a de como deveríamos proceder a partir da 

obrigatoriedade do Ensino da História da África e Afro-Brasileira e introduzir nos 

planejamentos algo mais concreto que vai além da teoria como vinha sendo feito até então. Foi 

desta preocupação que surgiu os projetos intitulados África na Escola, inicialmente, e sendo 

modificado e ajustado de acordo com as mudanças ocorridas na comunidade escolar, mas sem 

perder o foco inicial, trabalhar a história da África através das diversas manifestações culturais, 

artísticas e religiosa e este foi um grande desafio, visto que os conteúdos abordados nos projetos 

traziam temas até então ausentes nos currículos escolares do Ensino básico. 

É de suma importância ressaltar que a pouca experiencia na elaboração de projetos nos 

fez perder os primeiros materiais elaborados para a aplicabilidade da Lei 10.639/03 e 

posteriormente da Lei 11.645/08 e que estes também não foram registrados de forma eficaz 

capaz de comprovar as datas dos primeiros passos desta empreitada. Por essa razão osProjetos 

que serão aqui citados remetem a datas mais recentes e foram aplicados em escolas diferentes, 

mas foram elaborados em conjunto com os professores de História das escolas públicas do 

município de Jacundá/PA, objetivando contribuir com o rompimento do silencio sobre as 

questões relativas ao racismo e a discriminação racial e cultural, juntamente com a possibilidade 

de construção de uma pratica pedagógica voltada para o respeito a diversidade evalorização de 

cada grupo. 

Dito isto, cabe aqui citar os projetos desenvolvidos na escola municipal Teotonio 

Apinagés tendo a frente eu, Ivanlene leal de Sousa e a professora Vilma Boaventura Barbosa, 

professora de História na mesma escola e que mesmo não tendo, a princípio, a dança como foco 

principal sempre procurou mostrar a importância das danças de origem afro-indígenas presente 

na história desses povos. 

A seguir serão registrados algumas ações de Projetos pedagógicos que foram elaborados 

buscando incentivar a valorização das culturas africana, afro abrasileira e indígena,promovido 

pelos professores de História desta instituição de ensino com o apoio dos demais professores 



sendo assim trabalhados na interdisciplinaridade e incluem, exposições culturais africana afro- 

brasileira e indígena e apresentações das danças de origem africana e afro- indígena, que foram 

desenvolvidos pela escola municipal Teotonio Apinagés de Jacundá/PA e Projetos criados e 

desenvolvidos pelos professores de História do município de Jacundá visando a inclusão. 

Projeto desenvolvido anualmente. Volto a ressaltar que muito se perdeu dos registros anteriores 

a 2006, mas que atualmente as temáticas são trabalhadas durante o segundo semestre, teoria e 

prática, tendo na semana da consciência negra maior ênfase.A inspiração africana na arte é algo 

bastante representativo na arte moderna ocidental, a exemplo do quadro Les Demoiselles de 

Pablo Picasso, nossos alunos puderam se inspirar e produzir figuras humanas representando 

mulheres africanas. Conforme Barros (2011, p.76): 

De modo geral, a contribuição da arte negra para a arte moderna do ocidente pode ser vinculada 

a quatro âmbitos distintos. Cada um destes âmbitos,– permite flexivelmente cada uma das 

interpretações que podem ser associadas a cada uma destas leituras ocidentais modernas da arte 

negra. Fora a leitura romântica da arte negra pelo viés do exotismo, uma primeira leitura moderna 
da arte negra, tal como já tivemos oportunida de de verificar, referia-se à introdução de novos 

padrões de expressão. A arte negra impressionou diversos artistas ocidentais por sua franque za, 

por sua intensidade expressiva, pelo novo tipo de sentimentos que podiam inspirar. 

 

 

 

As imagens a seguir são referentes às ações desenvolvidas na escola com base no 

conteúdo da 10.639/03, e trazem as oficinas e exposições do material produzido no decorrer 

do semestre. 

 

Figura 04- Oficina: Artesanato 
 

Fonte: Arquivo da escola, 2016 



Figura 05- Exposição - Bonecas 
 

Fonte: Acervo da escola, 2016. 

 

 

 

Figura 06 - Exposição Semana da Consciência Negra 
 

Fonte: Arquivo pessoal do autor, 2022. 

 

 

A figura 04 mostra a confecção das bonecas que representam mulheres africans 

realizadas nas oficinais que antecedem as exposições do material exposto na figura 05. Expõe 

artesanatos de inspiração africana referentes aos acessorios como colares, pulseiras, brincos e 

etc. Todo o material foi confeccionado pelos proprios alunos 



A figura 06 é recente, data do ano de 2022 e faz parte das exposições que ocorrem na 

semana da Consciencia Negra. Nela pode-se observar quadros pitandos pelos alunos. É uma das 

atividades que integraram o projeto em 2002. 

. 

 

Figura 07- Exposição culinaria de origem africana 
 

Fonte: Arquivo da escola Teotonio Apinagés, 2022. 

 

 

Nesta sala além das comidas tipicas expostas, tambem foram espostos encartes com as 

receitas passo a passo de cada prato. O projeto também é composto pelas diversas danças de 

origem africana que são recorrentes na nossa região. Durante todos esses anos de execução do 

projeto as danças assim como outras características da cultura afro-brasileira e indígena são 

elementos que compõemo projeto. 

Nos anos anteriores, como já citado, os registros se perderam, as razões foram diversas, 

mas a pouca ou nenhuma experiencia com as mídias talvez tenha sido a principal delas. Os 

registros sobre as danças por exemplo são recentes as primeiras imagens datamde 2014 e 

seguem até 2022. É importante ressaltar que em 2018 o projeto não foi realizado. 



Figura 08- Apresentação cultural; Dança com inspiração nas toadas de boi bumbá 

afroindígenas 

 

Fonte: Arquivo retirado do Facebook da escola Teotónio Apinagés, 2014. 

 

 

Figura 09- Grupo de Carimbó 
 

Fonte: Arquivo pessoal do autor, 2015. 



Figura 10- Apresentação cultural Dança com inspiração de toadas (Boi Bumbá) 
 

Fonte: Arquivo pessoal do autor, 2017. 

 

 

 

 

 

Figura 11-Apresentação cultural carimbó. 
 

Fonte: Arquivo pessoal do autor, 2022. 



Figura 12-Apresentação Cultural, Lundu. 
 

Fonte: Arquivo pessoal do autor, 2022 

 

 

A preparação para as apresentações ocorre durante o segundo semestre e envolve, 

pesquisas, palestras e oficinas e faz parte das atividades dos projetos pedagógicos organizados 

pelos professores de Históriada escola. As figuras acima apresentam as danças inclusas nos 

projetos com foco na história e cultura afro-indígena são compostas por alunos da escola 

Teotonio Apinagés. Até 2019 o projeto foi desenvolvido no formato de gincana que além das 

apresentações culturais também ocorria arrecadações que eram destinadas às famílias no 

entorno da escola. 

Em 2022 a temática principal do projeto foram as danças, com ênfase no Carimbó e 

Lundu por ser estas as danças que deram origem à essa pesquisa. A preparação para as 

apresentações foi composta por palestras e oficinas realizadas por grupos de alunos, convidados 

e os organizadores do projeto. 



4. CAPITULO 

OFICINA DE DANÇA LUNDU, HISTÓRIA E MOVIMENTOS 

 

Conforme o SAEB de 2019, os alunos da Escola Teotôni Apinajés apresentaram um 

percentual de aprendizagem adequado de 16% em Lingua Portuguesa e 5%em Matemática, em 

2021 houve a manutenção do indicativo de matemática e almento para 17% em Língua 

Portuguesa, apesar da pandemia. O questionário socio-econômico revela os seguintes 

indicativos no indicativo raça ou cor 66% se considera parda, 11%branca, 6%preta, 5%amarela, 

1%indígena e 11% não declararam. 

Penso que dançar lundu é uma atividade que pode ser bastante relevante e significativa 

para esses alunos por dois motivos. Remete o conhecimento da propria historicidade do 

território, da velha Jacundá ligada aos rios e de muito antes ser rota de fuga de escravizados 

durante os séculos XVIII e XIX. A identificação da maioria dos alunos como pardos 66% e com 

ainda 1% indígena e 6% preta indica, talvez a força da cultura escolar, de festas e projetos na 

Escola que abordem de alguma forma a temática ao longo dos anos; porém 11% não conseguem 

ou não querem declarar cor, isso indica que o tema deve ser trabalhado, quais essas motivações 

de não se declarar? Quais os significados de pardo? A falar sobre danças afro e depois dançá- 

las pode sucitar uma reflexão crítica sobre classificações, sobre cor e sobre racismos, pode 

tambem trazer passados esquecidos do próprio território. 

As questões que norteiam essa pesquisa são: como utilizar a dança de origem africana 

para ensinar história tornando as aulas de história mais atrativas para os alunos do ensino 

fundamental? Que ações devem ser desenvolvidas para incluir elementos como a dança no 

ensino de história para além das datas comemorativas? 

A proposta metodológica será a utilização da sequência didática na elaboração dos 

planejamentos das aulas de história por meio das sugestões de atividades que envolvam as 

danças de origem africana (lundu), a letra das músicas associando-as ao ensino de história. 

Outras danças de origem africana também podem ser utilizadas. 

Junto com as danças e as músicas é possível também apresentar documentários e 

oficinas que contemplem as ações da sequência didática e as atividades propostas por ela. Trago 

em anexo, um texto didático produzido por mim, adaptando aos alunos o livro de Vicente Sales 

Lundu – Canto e dança do negro do Pará 

Para organização da sequência didática serão utilizadas as considerações da Base 

Nacional Comum Curricular (BNCC) assim como a Proposta Pedagógica Curricular do 

município de Jacundá, construída em rede do 6° ao 9° ano e que são utilizadas pelas escolas 



na elaboração de suas propostas pedagógicas para o ensino de História. Encontrar meios de 

apresentar a temática proposta para os alunos do 8º e 9° ano associando ao conteúdo estudado 

durante o ano letivo e não apenas em datas definidas pelo calendário escolar. 

Metas a serem alcançadas: 

 Leitura do aporte teórico, metodológico e historiográfico 

 Organização da sequência didática 

 Elaboração de atividades 

 Preparação das oficinas de dança 

 Organização de material pedagógico (vídeos, músicas e letras) 

 

 

 

4.1. Texto Didático adaptando o livro a Lundu – Canto e Dança do Negro no Pará 

os alunos do 8º e 9°ano 

 

 

 

Lundu – Canto e Dança do Negro no Pará 

 

 

Obra de Vicente Salles  

O livro é resultado de ampla pesquisa do antropólogo, historiador, musicólogo e folclorista 

paraense e reúne anos de pesquisa, natural de Igarapé-Açu, nordeste do Pará, Vicente Salles 

faleceu em 2003. Escritor, atuou também como antropólogo e folclorista. Sua obra, é resultado 

de uma vida de pesquisa e que reúne materiais ainda do período colonial sobre a influência do 

negro na música. 

O 'Lundu' é uma dança de origem africana trazida para o Brasil. A sensualidade dos movimentos 

já levou a Côrte e o Vaticano a proibirem a dança no século passado. No Brasil o 'Lundu', assim 

como o 'Maxixe' (a dança excomungada pelo Papa), foi proibido em todo Brasil por causa das 

deturpações sofridas em nosso país. Mas, mesmo às escondidas, o 'Lundu' foi ressurgindo, mais 

comportado, principalmente em três Estados brasileiros: São Paulo, Minas Gerais e na Ilha do 

Marajó, no Pará. 

 

A dança simboliza um convite que os homens fazem às mulheres 'para um encontro de amor 

sexual'. O 'Lundu', considerado ao lado do 'Maxixe ', uma dança altamente sensual, se 

desenvolve com movimentos ondulares de grande volúpia. No início as mulheres se negam a 



acompanhar os homens mas, depois de grande insistência, eles terminam conquistando as 

mulheres, com as quais saem do salão dando a idéia do encontro final. 

 

Lundu: origem da música popular brasileira 

 

O lundu tem uma proveniência incerta. Sabe-se que deriva da musicalidade dos negros de 

Angola e do Congo, que levaram para o Brasil a sua tradicional dança da umbigada (semba, em 

quimbundo). No século XIX, o português Alfredo de Morais Sarmento descreveu uma dança 

“essencialmente lasciva”, capaz de reproduzir os “instinctos brutaes” dos povos africanos. 

Segundo o viajante: “Em Loanda [...], o batuque consiste também n’um circulo formado pelos 

dançadores, indo para o meio um preto ou preta que depois de executar vários passos, vai dar 

uma embigada, a que chamam semba, na pessoa que escolhe, a qual vai para o meio do circulo, 

substitui-lo” (Sarmento, 1880, p. 127). 

É certo que essa dança a qual Sarmento se refere, de nome “batuque”, foi a mesma que chegou 

ao Brasil com os negros escravizados. No Brasil, aliás, “batuque” se tornou um termo genérico 

para denominar todas as manifestações dos negros e com toda a certeza é dessa manifestação 

que se originaram muitas outras práticas dos negros, inclusive o que depois foi chamado de 

“lundu”. A umbigada se encontra presente em praticamente todas as danças de origem africana 

existentes no Brasil, incluindo o lundu. 

Até mesmo por povos indígenas a umbigada foi incorporada e, devido a sua “lascividade”, José 

Ramos Tinhorão (1972) chegou a dizer que a umbigada é uma “representação dramática de um 

jogo amoroso capaz de conduzir ao clímax sexual”. Também por isso, por ser considerada 

lasciva e chula, a dança dos negros chegou a ser proibida no Brasil, mas foi justamente sua 

languidez que despertou enorme apreço em muitos colonos, a ponto de começarem a praticar o 

lundu em seus festejos. 

Desta forma, aos poucos o lundu se tornou a primeira manifestação originada entre os negros a 

ser aceita pela sociedade branca da colônia. 

De fato, houve uma maior aceitação do lundu do que outras manifestações dos negros da 

colônia, especialmente as religiosas, os chamados “calundus”. “Kalundu”, aliás, é visto como 

aportuguesamento de “Kilundu” (do quimbundo) que para o angolano António de Assis Júnior, 

em seu Dicionário de Kimbundo-Português, significa “Espírito.| Ser do mundo invisível.| 

Magnetismo”, correspondendo ainda à cerimônia de chamamento desses espíritos. O termo 

“lundu” pode ter origem nesse termo “calundu”, o que ocorreu não só no Brasil, mas também 

Angola. 



Não obstante, o interesse pelo lundu foi tamanho que ele não se restringiu apenas às fronteiras 

coloniais, sendo também incorporado à modinha (o que facilitaria sua aceitação na metrópole) 

e depois levado a Portugal. 

 

 

Raízes coloniais 

 

O lundu é uma dança e um gênero musical que surgiu no Brasil colonial, no final do século 

XVIII. Ele foi trazido ao país pelos escravizados africanos, principalmente da região de Angola 

e Moçambique. O lundu era uma expressão cultural importante dessas comunidades, e sua 

influência se espalhou por várias partes do Brasil, especialmente nas áreas urbanas. 

 

Características da dança lundu 

 

A dança do lundu é marcada por movimentos sensuais e ritmados, com um forte apelo ao 

rebolado dos quadris e ao jogo de sedução entre os dançarinos. Os passos da dança podem 

variar, mas geralmente incluem movimentos de balançar os braços e o corpo, batidas de pés no 

chão e giros. 

 

Uma característica interessante é o seu aspecto de troca cultural. A dança combinava elementos 

africanos com influências europeias, incorporando movimentos e gestos de ambos os 

continentes. Essa mistura resultou em uma dança única e distintiva, que se tornou popular nas 

áreas urbanas do Brasil durante o século XIX. 

 

Contribuição para a música brasileira 

 

O lundu também teve um papel importante na evolução da música brasileira. Ele foi um dos 

primeiros gêneros a serem impressos e comercializados no país, ganhando popularidade através 

de partituras e apresentações ao vivo. As canções eram frequentemente acompanhadas por 

instrumentos como violão, flauta, cavaquinho e percussão. 

 

As letras das músicas eram variadas, abordando temas como o amor, a sensualidade, as críticas 

sociais e as questões raciais. Muitas vezes, as letras tinham um caráter provocativo e irreverente, 

refletindo a liberdade de expressão dos artistas e a crítica social da época. 



A expressão cultural da dança lundu 

 

O lundu teve um papel importante no contexto histórico brasileiro. Durante o período colonial, 

foi visto como uma forma de expressão cultural subversiva, desafiando as normas sociais da 

época. No entanto, apesar de ter sido inicialmente rejeitado pela elite dominante, gradualmente 

ganhou popularidade entre as camadas mais abastadas da sociedade. 

 

Artistas influenciados pelo ritmo 

 

O lundu teve um impacto significativo no desenvolvimento da música e da dança brasileira. Ele 

contribuiu para o surgimento de outros estilos musicais, como o maxixe e o choro, e influenciou 

artistas posteriores, como Pixinguinha, Chiquinha Gonzaga e Ernesto Nazareth. 

 

 

 

Como dançar lundu? 

 

A dança do lundu é uma dança animada e sensual, com movimentos característicos que 

acompanham o ritmo da música. Siga as orientações abaixo: 

1. Postura e posicionamento: Fique de pé com os pés afastados na largura dos ombros. Mantenha 

os joelhos levemente flexionados e a coluna ereta. Certifique-se de ter espaço suficiente ao 

redor para se movimentar. 

2. Ritmo e música: Ouça a música do lundu para se familiarizar com o ritmo. É um estilo musical 

caracterizado por uma batida animada, geralmente acompanhada por instrumentos de 

percussão, como pandeiro e atabaque. Sinta o ritmo e deixe-se levar pela energia da música. 

3. Movimentos dos quadris: O lundu é conhecido por seus movimentos sensuais dos quadris. 

Explore movimentos de rebolado, balançando os quadris de forma suave e rítmica. Experimente 

variar a velocidade e a intensidade dos movimentos para acompanhar as mudanças na música. 

4. Passos e deslocamentos: O lundu pode ser dançado no lugar ou com deslocamentos pelo espaço. 

Comece com passos básicos, como pequenos deslocamentos laterais, movendo-se para a direita 

e para a esquerda. Use os pés para fazer batidas no chão e adicione movimentos de deslizar os 

pés para dar fluidez à dança. 

5. Braços e gestos: Os braços desempenham um papel importante na dança. Mantenha os braços 

soltos e relaxados, deixando-os se moverem de acordo com a música. Experimente gestos 



suaves, como movimentos ondulatórios com os braços, levantá-los acima da cabeça ou estendê- 

los lateralmente para criar uma expressão mais completa da dança. 

6. Expressão facial e corporal: O lundu é uma dança que também envolve expressão facial e 

corporal. Sorria, faça contato visual com os outros dançarinos e permita que a alegria e o ritmo 

da música se manifestem em sua expressão. Utilize gestos faciais e corporais para comunicar 

emoção e envolvimento na dança. 

7. Improvisação e interação: é uma dança que permite improvisação e interação com os outros 

dançarinos. Não tenha medo de experimentar e adicionar seu estilo pessoal à dança. Interaja 

com os outros dançarinos, trocando olhares e gestos durante a dança, criando uma atmosfera de 

conexão e diversão. 

Dança individual e coletiva 

 

Lembre-se de que o lundu é uma dança que valoriza a expressão individual e a energia coletiva. 

Divirta-se, aproveite o ritmo contagiante da música e deixe-se levar pela sensualidade e alegria 

da dança. Com prática e familiaridade com o estilo, você desenvolverá sua própria interpretação 

e estilo pessoal na dança do lundu. 

 

 

Bibliografia 

SARMENTO, Alfredo de. Sertões D'Africa (Apontamentos de Viagem). Lisboa: Francisco 

Arthur da Silva, 1880. 

TINHORÃO, José Ramos. Música popular de índios, negros e mestiços. Petrópolis : 

Editora Vozes, 1972. 



4.2. Sequencia Didática – Proposição para o 9º Ano 
 

 

 

Organizador Curricular de História 9º ano com os objetivos para o ensino de 
História Local e Regional e o uso de fontes históricas 

Componentes Curriculares:HISTÓRIA 

Aula: Com uso do 
Texto Didatico – 

 Ano: 9º  

Oficina de dança – LUNDU 

 

 

 

 Estudar a 

classificação do 

texto Os 

viajantes 

 Estudar o cenário 

cultural histórico 

 Estudar o cenário 
cultural histórico 
brasileiro 

 (EF06ER06) Reconhecer a importância dos mitos, ritos, 

símbolos e textos na estruturação das diferentes crenças, 

tradições e movimentos históricos. 

 (EF07ER01PA) Identificar as manifestações artísticas que 

existem no território brasileiro, destacando o contexto 

paraense. 

 (EF07ER01PA) Identificar as concepções de estudo 

histórico que existem no território brasileiro, destacando o 

contexto paraense. 

 

Para o 9º ano, a temática da cultura afro-brasileira surge no tópico da BNCC “O 

nascimento da República no Brasil e os processos históricos até a metade do século XX”, que 

tem como objeto do conhecimento fundamental a ser ressaltado “A questão da inserção dos 

negros no período republicano do pós-abolição” e “Os movimentos sociais e a imprensa negra; 

a cultura afro-brasileira como elemento de resistência e superação das discriminações” 

(BRASIL, 2018, p. 428). 

Assim sendo, as habilidades que devem ser mobilizadas são: “(EF09HI03) Identificar 

os mecanismos de inserção dos negros na sociedade brasileira pós-abolição e avaliar os seus 

resultados. [...] (EF09HI04) Discutir a importância da participação da população negra na 

formação econômica, política e social do Brasil” (BRASIL, 2018, p. 429). 

Em consonância com a temática, pode-se observar nos objetivos da aula a 

compreensão das influências culturais indígenas, ressaltando a importância de ambas nas 

diferentes manifestações culturais no Brasil. Dessa maneira, o currículo para o ensino de 

História prevê “Diversidade cultural global e combate ao preconceito, 85 intolerância e 

violência”, com o desenvolvimento de uma habilidade que pode ser interpretada a nível 

história local e regional. 



 

PROJETO: 

DANÇA: LUNDU EM MOVIMENTO PROMOVENDO O DESENVOLVIMENTO E O 

CONHECIMENTO HISTÓRICO 

 

A Dança serve como um relevante estímulo à criatividade, além de despertar na 

criança e adolescente a valorização e respeito às diferenças individuais, construindo, com isso, 

a harmonia, a disciplina e a concentração em âmbito da unidade escolar, da família e da 

comunidade de modo geral. Além disso, a Dança desenvolve valores morais, firmeza, 

autoconfiança, potencialidades, inteligência, capacidade de superação, determinação diante 

dos desafios e senso crítico, fundamentais para que o processo educacional se estabeleça na 

plenitude necessária para o enfrentamento da vida moderna e para a construção de uma 

sociedade melhor. 

As técnicas de Dança contribuem e preparam mais o executante, em comparação com 

os exercícios de alongamento e flexibilidade, considerados “comuns” no cotidiano das pessoas 

e dos escolares. Melhoram também o equilíbrio, força e resistência, capacidades básicas 

consideradas importantes para ter uma vida saudável. A Dança também contribui para o 

desenvolvimento motor, cognitivo e afetivo-social. Dançar não é privilégio de uma classe, nem 

tem apenas um objetivo. É o encontro de caminhos para a auto realização, é o conhecimento 

das culturas dos povos, é prazer, é uma homenagem que se deseja realizar a qualquer pessoa 

ou grupo de pessoas, fazer alguém sorrir. 

 

PÚBLICO ALVO 

Total de 60 Crianças e adolescentes 

 

OBJETIVOS: 

Geral: 

Proporcionar a criança e adolescente do Serviço o conhecimento do seu próprio corpo 

trabalhando os movimentos corporais, como: lateralidade, coordenação motora, disciplina, 

respeito mútuo e atenção concentrada. Levar o aluno a comunicar-se e relacionar-se bem com 

os demais a fim de manter harmonia, disciplina, união e interação dos grupos quando 

necessário em sala de aula. 

 

Específicos: 

Aprender as técnicas de dança como: saltos, piruetas, equilíbrios; desenvolver força, 



 

resistência, flexibilidade. 

Desenvolver uma coreografia e participar de apresentações (municipais e regionais). 

 

 

METODOLOGIA 

Através de cronograma físico será executada a adequação da sala para este projeto através de 

equipe para este fim; 

Quanto às aulas dos cursos a serem ministradas, serão divididas em aulas teóricas e práticas 

sobre os tipos de dança Lundo e ocorrerão duas vezes por semana, com 02 turmas no período 

da manhã e 02 turmas no período da tarde. 

 

Conforme tabela abaixo: 

Terça-feira T1 8:30h às 9:30h 

Terça-feira T2 9:30h às 10:30h 

Quinta-feira T3 13:30h às 14:30h 

Quinta-feira T4 14:30h às 15:30h 

CRONOGRAMA (15 MESES) 



3.3. Sequência didática aplicada ao 8º ano 

PLANEJAMENTO DIDÁTICO PEDAGÓGICO 

 

TEMÁTICA: Ensino de História e Relações Etnico-Raciais 

Dança, história e valorização cultural. 

 

TURMA PARA APLICAÇÃO: 8º ano do Ensino Fundamental 

 

 

FAIXA ETÁRIA: De 12ª 14 anos de idade 

 

 

TEMPO DE DURAÇÃO: 3 semanas (9 aulas) de 45 minutos cada. 

 

 

 

OBJETIVOS DA PROPOSTA: 

 

A proposta curricular tem por objetivo mostrar a cultura afro-brasileira e afro- 

indígena através das danças regionais Lundu e Carimbó. Dessa forma contribuir com ensino 

aprendizagem da história das lutas, das contribuições culturais e promover a valorização 

cultural afro-brasileira e indígena, assim como mostrar a importância da aprovação da lei 

10.639/03 e depois a lei 11.645/08 para as que as histórias africanas, afro-brasileiras e 

indígenas sejam reconhecidas e valorizadas. 

 

JUSTIFICATIVA. 

 

 

ÁREAS CURRICULARES ENVOLVIDAS: História, Estudos Amazônicos, Artes, 

Educação Física 

 

 

 

COMPETÊNCIAS GERAIS (DCR-JÁ). Documento Curricular de Referência – Jacundá- 

PA. 

( X ) Valorizar e utilizar os conhecimentos historicamente construídos sobre o 

mundo físico, social, cultural e digital; 

( X ) Exercitar a curiosidade intelectual e recorrer à abordagem própria das ciências, 



incluindo a investigação, a reflexão, a análise crítica, a imaginação e a criatividade; 

(X ) Valorizar e fluir as diversas manifestações artísticas e culturais, das locais e 

mundiais, e também participar de práticas diversificadas da produção artístico- 

cultural; 

( X ) Utilizar diferentes linguagens – verbal (oral ou visual, como Libras,e escrita), 

corporal, visual, sonora e digital; 

( X ) Compreender, utilizar e criar tecnologias digitais de informação e comunicação 

de forma crítica, significativa, reflexiva e ética nas diversas práticas sociais; 

( X ) Valorizar a diversidade de saberes e vivências culturais; 

( X ) Argumentar com base em fatos, dados e informações 

confiáveis; 

( X )Conhecer-se, apreciar-se e cuidar de sua saúde física e emocional; 

( X )Exercitar a empatia, o diálogo, a resolução de conflitos e a cooperação; 
 

 

 

CONTEÚDOS HABILIDADES DA BNCC 

1.  Lei 10.639, lei 11.645 (EF09HI17) Conhecer e analisar as leis 

10.639/2003 e 11.645/2008. 

2. Dança e música do lundu e do 
Carimbó. 

(EF07ER01PA) Identificar as 

manifestações artísticas que existem no 

território brasileiro, destacando o contexto 

paraense. 

(EF35EF09) Experimentar, recriar e fruir 

danças populares do Brasil e do mundo e 

danças de matriz indígena, africana... 

valorizando e respeitando os diferentes 

sentidos e significados dessas danças em 

suas culturas de origem e seus impactos na 

cultura local, regional ou nacional. 

 

 

COMPETÊNCIAS GERAIS 

3. Conhecimento 

4. Pensamento científico, crítico e criativo 

 

5. Repertório cultural 



ATIVIDADES PROPOSTAS: AULAS 01, 02 e 03 

Debates acerca das determinações e aplicabilidades das leis 10.639/03 e 11.645/08. 

Caso local: a escola Teotonio Apinagés Jacundá – PA a aplicabilidade das leis. 

 

Objetivos das atividades propostas. 

 
1. Compreender a importância da aprovação das leis 10.639 e 11.645 para as populações afro 

brasileiras e indígenas e o contexto escolar local. 

2. Analisar o campo escolar local e formas de aplicação das leis 10.639/03 e 11.645/08. 
 

 

Material didático 

 

3. Material impresso. 

4. Data show. 

5. Notebooks e celulares. 

6. Cartolinas, canetinhas. 

Aqui trazemos algumas sugestões de materiais. Utilize materiais de acordo com a sua realidade. 

 

 

Praticas 

 

Conversa informal sobre: O que é, quais os objetivos e importância das leis 10.639 e 11.645 

e as mudanças no currículo a partir de sua implementação. 

Analise de vídeos 

 

TEMPO ESTIMADO: 2H15 (3 aulas) 45 minutos cada aula. 

Analise dos vídeos abaixo: 

VIDEO 01 - ENSINO DE HISTÓRIA E CULTURA AFRO BRASILEIRA E INDIGENA 

https://www.youtube.com/watch?v=5vsOfDKyq8M  

VIDEO 02 - Lei 11.645/2008 (inclui a obrigatoriedade da temática “História e Cultura Afro- 

Brasileira e Indígena"). 

https://www.youtube.com/watch?v=HtY7GHvqpm8 

VIDEO 03 - OPCIONAL 

https://www.youtube.com/watch?v=5vsOfDKyq8M
https://www.youtube.com/watch?v=HtY7GHvqpm8


https://www.youtube.com/watch?v=mDECmEGUpaQ 

 

 

DESCRIÇÃO DAS ATIVIDADES. 

 

 

Para esse percurso o(a) professor(a) deverá iniciar sua explicação enfatizando que, 

o conteúdo dos vídeos, são temas muito discutidos por especialistas de várias áreas do 

conhecimento. O(a) professor(a) deverá enfatizar também a importância das discussões em 

torno das determinações das leis 10.639 e 11.645 e das mudanças promovidas por ambas as 

leis nos currículos escolares. Após a discussão inicial o(a) professor(a) dividirá a turma em 

grupos (2 grupos) para a realização 2 etapas da atividade. 

Para iniciar esta etapa cada grupo irá produzir panfletos ou cartazes informativos 

sobre as leia 10.639 e 11.645 e suas implicações/ e impactos na escola. O(A) professor(a) 

deverá destacar que toda produção será distribuída e apresentadas nas salas dos 6ª e 7ª anos e 

que, portanto, cada grupo deverá ter a preocupação e o cuidado na elaboração dos seus 

trabalhos. O(a) professor(a) deverá estimular a criatividade dos alunos para tornar suas 

informações atrativas para seu público-alvo. 

 

ATIVIDADES PROPOSTAS: AULA 04, 05 e 06 

Lundu e Carimbó; Dança e Música e Identidade Regional 

 

 

Objetivos das atividades propostas. 

 

1. Apresentar a história do ritmo regional dançante Lundu e Carimbó 

2. Estimular a gosto e o respeito pela cultura local. 

3. Explicar que ambos os ritmos dançantes aqui apresentados sofreram influencias de 

outros povos, mas tem suas origens dos povos africanos. 

4. Mostrar algumas músicas que acompanham as coreografias de Lundu e Carimbó 
 

 

Material didático 

 

5. Material impresso 

6. Data show 

7. Notebooks e celulares. 

8. Caixa de som. 

http://www.youtube.com/watch?v=mDECmEGUpaQ


9. Diário Cultural. (Pode ser o próprio caderno do aluno ou folhas organizadas pelo(a) 

professor(a) para os registros sobre as próximas aulas). 

 

 

Sugestão de vídeos 

 

 

https://www.youtube.com/watch?v=K93X90jKaZk 

https://www.youtube.com/watch?v=dw-mOPvxzfY 

 

Sugestão de textos 

https://dicionariompb.com.br/termo/lundu/ 

https://brasilescola.uol.com.br/cultura/carimbo.htm 

 

 

Texto auxiliar. 

O negro na formação da sociedade paraense: O Lundu – dança dos cabanos P.210 

(Vicente Salles). 

A modinha e o Lundu: uma possível proposta pedagógica (Edison Lima Viana) 

 

 

 

DESCRIÇÃO DAS ATIVIDADES. 

 

Nessa etapa, o(a) professor(a) deverá explicar que a partir do início da aula o diário 

cultural precisa ser preenchido. 

Aqui o(a) professor(a) fará uso dos textos e dos vídeos sugeridos para melhor 

explicar as origens dos ritmos dançantes regionais, Lundu e do Carimbó a importância dos 

mesmos para a história de luta dos povos afro descendentes e afro indígenas. 

Nessa etapa os trabalhos serão individuais. 

O(A) professor(a) poderá atribuir uma tarefa para casa. 

 

 

Pesquisa e produção textual. 

Pesquisar a história e a origem de cada dança seus instrumentos musicais, vestuário e contexto 

histórico. 

https://www.youtube.com/watch?v=K93X90jKaZk
https://www.youtube.com/watch?v=dw-mOPvxzfY
https://dicionariompb.com.br/termo/lundu/
https://brasilescola.uol.com.br/cultura/carimbo.htm


ATIVIDADES PROPOSTAS: AULAS 07, 08 e 09 

Oficina de dança; lundu e carimbó. 

 

 

Objetivos das atividades propostas. 

 

10. Promover/estimular a valorização cultural regional por meio da dança 

11. Conhecer os ritmos dançantes regionais, Lundu e Carimbó. 

12. Associar o Lundu e o Carimbó as histórias dos povos afro brasileiros e indígenas. 

13. Experimentar diferentes danças do contexto regional com destaque para o Lundu 

e o carimbó. 

14. Identificar os elementos constitutivos (ritmo, espaço, gestos) das danças do 

contexto regional. 

15. Experimentar ritmos e gestos característicos do Lundu e do Carimbó no contexto 

regional. 

16. Reconhecer a importância da valorização da diversidade cultural paraense. 

17. Reconhecer as diferenças entre os seus movimentos e os movimentos dos colegas. 

18. Recriar danças regionais de matriz africana (Lundu e Carimbó) 

19. Organizar apresentações culturais que celebre as danças, com apresentações dos 

resultados das oficinais de dança. 

 

 

 

Material didático. 

Data Show 

Notbook 

Caixa de som 

Trajes 

Material decorativo 

Diário Cultural 

 

DESCRIÇÃO DAS ATIVIDADES. 

 

Faça uma roda com os estudantes. Explique que entrarão em um território do 

conhecimento no qual se misturam elementos humanos, culturais, religiosos e políticos de 



povos de origens distintas, em constante recriação e renovação. Aponte para a relevância desse 

conteúdo dinâmico e criador, e o quão importante é conhecer, corporal e espiritualmente, as 

formas de expressão cultural da nossa complexa e bela brasilidade. Indique sua presença (ou 

ausência) étnica na turma, como estratégia de valorização, reconhecimento, afirmação e 

motivação para a prática. 

Nessa etapa o(a) professor(a) deverá organizar a sala com o material necessário a 

ser utilizados na oficina de dança previamente escolhidos (caixa de som, notebook, data show, 

vestimentas características das danças e outros objetos), dispor a sala em círculos e fazer uma 

explicação previa sobre como ocorrerá a oficina de danças. 

O(a) professor(a) poderá espalhar pela sala imagens de danças que serão 

apresentadas, assim como dos instrumentos utilizados na execução das danças. (caso tenha 

algum dos instrumentos pode coloca-los junto aos outros objetos). 

 

ATIVIDADE PROPOSTA 

Ao final da oficina, os grupos apresentam suas criações, valorizando a diversidade de 

interpretações. 

 

ATIVIDADES INTERDISCIPLINARES. 

 

ARTES: Criar desenhos e pinturas inspirados nos movimentos e nos instrumentos 

musicais das danças. 

LINGUA PORTUGUESA: Ler e analisar poemas e contos que retratem a cultura 

regional. 

ESTUDOS AMAZÔNICOS: Analisar das festividades no contexto amazônico em 

que ocorrem as apresentações das danças atualmente. (mês junino e outros festivais) 

EDUCAÇÃO FÍSICA: Pesquisa e elaboração de cartazes informativos sobre os 

beneficio das danças para o corpo (aumento da flexibilidade, coordenação motora entre 

outros). 

 

COMPETÊNCIAS QUE CONECTAM CORPO, MENTE E CULTURA. 

 

HISTÓRIA E CULTURA: compreensão das origens e significados do Lundu e Carimbó. 

PENSAMENTO CRÍTICO: reflexão sobre as leis e sua aplicação no contexto escolar e 

social. 



CRIATIVIDADE E EXPRESSÃO: produção de materiais visuais e contado com as danças 

regionais. 

TRABALHO EM EQUIPE: colaboração para a criação de coreografias e materiais didáticos. 

EMPATIA E INCLUSÃO: reconhecimento da importância das culturas afro-brasileira e 

indígena. 

HABILIDADES COMUNICATIVAS: apresentação de ideias e trabalhos para diferentes 

públicos. 

AVALIAÇÃO 

A avaliação será pautada em critérios pré-estabelecidos para a composição de notas, 

que poderão alterar-se com o decorrer das atividades e aprendizado dos alunos. A metodologia 

de avaliação será diagnóstica, formativa e somativa, priorizando os conhecimentos prévios 

dos alunos (avaliação diagnóstica), a aquisição do conhecimento, processo de ensino 

aprendizagem da classe e do indivíduo (avaliação formativa) e, por fim a incorporação e/ou 

internalização dessa temática (avaliação somativa). 

Todas as atividades desenvolvidas, referentes aos conteúdos ministrados serão 

adaptadas para atender as especificidades dos alunos portadores de necessidades especiais 

(PNE): 

Pintura, cores e texturas. 

Recorte e colagem; 

Atividades diversificadas que atendam às necessidades de cada aluno. 

A preparação para as oficinas de danças passaram por dois momentos a teoria e pratica. 

Aqui serão apresentados os regitros destes dois momentos. 



Figura – 13 - Galeria da Oficina de Dança Lundu, História e Movimentos - Anexos 

 

 

 



 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

As figuras são referentes a oficina de dança, Lundu, história e movimentos, nelas é 

possível observar a preparação do ambiente para a oficina com elementos característicos do 

Lundu, alunos debatendo as origens da dança e sua importância cultural e histórica. Pode-se 

observar também a aula pratica, durante a oficina foram formados grupos para a demonstração 

dos movimentos característicos da dança do lundu, formações de desenhos coreográficos, 

vestimentas e execução dos movimentos, em pares (casais) e individual (damas). Ao final da 

oficina cada grupo fez uma apresentação das coreografias ensinadas durante a oficina de dança. 



5. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

A dança conhecida como lundu, lundum ou landum é uma dança de origem africana que 

é comum em todo o Brasil desde o séc. XVIII, provinha dos batuques dos terreiros, no Pará 

esses batuques se transformaram em outras danças, sendo provavelmente devida a influência 

dos negros bantos (provavelmente Angolas, Congos ou Cabindas, Benguelas ou Minas), e com 

os contatos em especial com povos indígenas passando por modificações, desse modo é 

entendido no Pará como uma dança afro-índígenas.Os versos do lundu se caracterizam por um 

sentido lírico, erótico, satírico, ou sobre o cotidiano. A questão norteadora deste trabaho foi 

como utilizar essa dança para ensinar história tornando as aulas de história mais atrativas para 

os alunos do ensino fundamental da Escola Teotônio Apinajés, contribuindo para uma educação 

anti racista. 

A Escola Teotônio Apinagés tem sua origem na Vila Jatobal. Fundada em 1970, na Vila 

Jatobal, município da antiga Jacundá, pelo então prefeito Inácio Pinto, recebeu o nome Teotônio 

Apinagés em homenagem a um marinheiro, que na época era conhecido como desbravador dos 

rios na região do Tocantins. Sabe-se que a escola teve como diretoras gerais a Senhora Aida 

Coelho Pinto e Dona Vanderlina Lopes. Naquela época, a escola, que era municipal, funcionava 

em vários prédios espalhados pela vila. A instituição só passou a ter prédio próprio em 1983, 

quando um dos locais que abrigava os remanescentes da antiga Jacundá foi desocupado. 

Contudo, o prédio que tinha sede na Rua Sete de Setembro, no Bairro Bela Vista deste 

município, foi incendiado, e a escola passou a funcionar como anexo da Escola Maria da Glória 

Rodrigues Paixão. Foi somente em 1997 que a escola adquiriu prédio próprio. 

Em 2003, a Lei Federal 10.639 entrou em vigor, tornando obrigatória a inclusão da 

história e cultura afro-brasileira na grade curricular do ensino fundamental e médio, o que 

tornou o ensino mais inclusivo e diversificado, trazendo reflexões e maior conhecimento sobre 

a formação da cultura brasileira. Buscando atender à aplicabilidade das Leis Federais 10.639/03 

e 11.645/08, que tornou obrigatório o ensino de história da África, cultura afro-brasileira e 

indígena nos estabelecimentos de ensino público e particular. 

Partindo dessa discussão e buscando atender à aplicabilidade das Leis Federais 

10.639/03 e 11.645/08, surgiram projetos metodológicos que passaram a ser inseridos nos 

currículos das escolas municipais do 6º ao 9º ano. Esses projetos promovem uma discussão ao 

longo do ano a respeito da valorização, reconhecimento e respeito às histórias e culturas 

presentes no ambiente escolar, em consonância com as determinações das leis que garantem o 

estudo e o ensino das histórias dos povos afro-brasileiros e indígenas. Nesse sentido, a Escola 



Teotônio Apinagés, do município de Jacundá, passou a desenvolver/promover uma educação 

voltada para o respeito e o convívio harmônico com a diversidade histórica e cultural, 

desmistificando inverdades e omissões, para desnaturalizar os preconceitos e construir uma 

nação multirracial, justa e democrática. Os projetos e atividades se tornaram parte importante 

da cultura escolar da Teotônio. É exemplar que duas professoras dessa escola são egresas do 

ProfHistória Unifesspa, além de uma aluna ainda cursando (esta que vos escreve). 

É nesse contexto, situam-se as reflexões que fiz sobre história e dança, em especial sobre 

a historicidade do lundu, que resultaram em duas proposições de sequência didática 

relacionadas ao projeto: Dança: Lundu em movimento promovendo o desenvolvimento e o 

conhecimento histórico, tendo como objetivo entender a cultura afro-brasileira e afro-indígena 

através das danças regionais Lundu e Carimbó. No oitavo ano, houve a aplicação de sequência 

didática e oficina para a demonstração dos movimentos característicos da dança do lundu, 

formações de desenhos coreográficos, vestimentas e execução dos movimentos, em pares e ao 

final da oficina, cada grupo fez uma apresentação das coreografias. 

Dessa forma, espero contribuir com o ensino-aprendizagem da história das lutas, das 

contribuições culturais e promover a valorização cultural afro-brasileira e indígena, assim como 

mostrar a importância da aprovação da Lei 10.639/03 e, posteriormente, da Lei 11.645/08, para 

que as histórias africanas, afro-brasileiras e indígenas sejam reconhecidas e valorizadas. 



6. REFERÊNCIAS 

 

 

DOCUMENTOS 

BRASIL. Lei 11.645 de 2008. Altera o artigo 26 da Lei 9.394 de Diretrizes e Bases da 

Educação Nacional de 1996. 

 

BRASIL. Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico- Raciais 

e para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana. Brasília: MEC,2004. 

 

BRASIL. Ministério da Educação. Secretaria de Educação Fundamental. Parâmetros 

Curriculares Nacionais. História. Brasília, DF, MEC/SEF, 1998 

 

BRASIL. Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico- Raciais 

e para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana. Brasília: MEC, 2004. 

Lei de Diretrizes e Bases da Educação (LDB 9.394/96) que assegura a Arte como componente curricular 

obrigatório na educação básica e os Parâmetros Curriculares Nacionais (PCNs – Arte 1997) 

 

BRASIL. Secretaria de Educação Fundamental. Parâmetros curriculares nacionais: história 

/ Secretaria de Educação Fundamental. Brasília: MEC / SEF, 1998. 108. 

 

BRASIL. Ministério da Educação. Secretaria de Educação Fundamental. Parâmetros 

Curriculares Nacionais. História. Brasília, DF, MEC/SEF, 1998. 

 

BRASIL. Lei de diretrizes e Base-LDB, atualiza, 2017. 

 

 

BRASIL. Lei 11.645 de 2008. Altera o artigo 26 da Lei 9.394 de Diretrizes e Bases da Educação 

Nacional de 1996. 

CENSO ESCOLAR- EMEF TEOTÔNIO APINAJÉS. Disponível em: 

https://qedu.org.br/escola/15113442-e-m-e-f-teotonio-apinages/censo-escolar. Acesso em 

março de 2024. 

 

MUNICIPIO DE JACUNDÁ. Projeto Político Pedagógico Projeto Político Pedagógico – 

PPP. Escola Teotonio Apiangés. 2010-2013, 2014-2017 

https://qedu.org.br/escola/15113442-e-m-e-f-teotonio-apinages/censo-escolar


MUNICIPIO DE JACUNDÁ. Projeto Político Pedagógico Projeto Político Pedagógico – 

PPP. Escola Teotonio Apiangés 2022-2025 

 

VIAJANTES 

NERY; Frederico José de Santa-Anna. Folclore brasileiro. Recife: Massangana, 1992. 

SARMENTO, Alfredo de. Sertões D'Africa (Apontamentos de Viagem). Lisboa: Francisco 

Arthur da Silva, 1880. 

SPIX, Carl F.P.; MARTIUS, Johann B. Viagem pelo Brasil. V.3. Brasília: Senado Federal, 

2017. 



BIBLIOGRAFIA 

ABREU, Marta; et al. Cultura negra vol. 1 : festas, carnavais e patrimônios negros. 

Niterói : Eduff, 2018. 

ADICHIE, Chimamanda. O perigo da história  única, 2009. 

Disponível em: 

https://www.ted.com/talks/chimamanda_ngozi_adichie_the_danger_of_a_single_story/trans 

cript?language=pt> 

 . Reflexões sobre o ensino de História. Estud. av. vol.32 

no.93 SãoPaulo May/Aug. 2018. 

AMADOR DE DEUS, Zélia. Apresentação. In: GUIMARÃES, Vilma, et al. Por uma 

educação antirracista: Trilhos da Alfabetização. Rio de Janeiro: FGV, 2023. 

BARROS, J. D. As influências da arte africana na arte moderna. Afro-Ásia, Salvador, n. 44, 

2011. 

BURKE, Peter. O que é história cultural? Editora Schwarcz-Companhia das Letras, 2005. 

BITTENCOURT, Circe Maria. Reflexões sobre o ensino de História. Estud. av. vol.32 

no.93 São Paulo May/Aug. 2018. 

BOUCIER, Paul. A História da Dança no Ocidente. São Paulo: Martins Fontes, 2006. 

CANEDO, Daniele. “Cultura o que é?”; reflexões sobre o conceito de cultura e a atuação 

dos podres públicos. V Enecult, Encontros de Estudos Multidisciplinares em Cultura. Salvador 

maio de 2009. 

CARAMASCHI, Sandro. A Dançana Escola: um sério problema a ser resolvido. Motriz, Rio 

Claro v.16 n.2 p. 496-505, abr/jun 2010. 

CERTEAU, Michel de. A Escrita da história/Michel de Certeau; tradução de Maria de 

COSTA, Antonio Maurício Dias da. A Produção da "Música Cabocla": a polifonia formadora 

do Carimbó nas representações de literatos, jornalistas e folcloristas no Pará (1900-1960). 

História (São Paulo), v. 34, n. 1, p. 241–273, jan. 2015. 

FERREIRA, Larissa. Corpos moventes em diáspora: dança, identidade e resistência.Revista da 

ABPN, v. 11, n. 27, 2019. 

FERREIRA, Marieta de Moraes; OLIVEIRA, Margarida Maria Dias de. Dicionário de ensino 

de História. Rio de Janeiro: FGV Editora, 2019.. 

FIGUEIREDO, Napoleão. Presença africana na Amazônia. Afroasia, Salvador 12, p. 145-160, 

1976. 

http://www.ted.com/talks/chimamanda_ngozi_adichie_the_danger_of_a_single_story/trans
http://www.ted.com/talks/chimamanda_ngozi_adichie_the_danger_of_a_single_story/trans


FIGUEIREDO, Napoleão; VERGOLINO, Anaiza. A presença africana na Amazônia 

colonial: uma notícia histórica. Governo do Estado do Pará, Secretaria de Estado de Cultura, 

Arquivo Público do Pará, 1990. 

GUZZO JÚNIOR.Carlos Cristiano Espedito; MEDEIROS, Rosie Marie Nascimento de. A 

dança do lundum e seus significados: um diálogo entre dança e educação. Revista Cocar, [S. 

l.], v. 14, n. 30,2020. 

HARTOG, François. Regimes de Historicidade: presentísmo e experiências do tempo. Belo 

Horizonte: Autêntica, 2013. 

HALL. Anthony L. Amazônia: desenvolvimento para quem? Desmatamento e conflito 

social no programa grande Carajás. Jorge Zahar. 1991. 

LISCZKOVSKI. Dalvana Guiliane. A dança como objeto de ensino em história. Dissertação 

de Mestrado em Ensino de História. Universidade Estadual de Maringá. Maringá, 2019. 

MATHOS, Hebe; ABREU, Marta.Videoaula. História do Negro no Brasil, 2013. Disponível 

em: https://www.youtube.com/watch?v=pAfbGcdPhP8. 

MENESES, Lourdes. Revisão técnica [de] Arno Vogel. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 

1982. 

MILAN, Josenir Antônio, SOERENSEN, Claudiana. Dança Negra/Afro-brasileira como 

fator educacional – Revista Africanidades, Ano III n. 12, fevereiro 2011. 

MIRANDA, Claudia.Curriculos Decolonais e outras Cartografias para a Educação das 

Relaçções Etnico-raiciais: Desafios pedagigicos frente a Lei 19.639/03. Revista da ABPN,v. 

5, n. 11. Jul – out, 2013 p.100-118. 

MOTA, Mariti. Amazônia afro-indígena - A Cultura do Carimbó e o Ensino de 

História.Curitiba: CRV, 2022. 

OLIVEIRA, Viviane Alice de. A História que se Ensina e se aprende nas comemorações 

escolares em escolas de Educação Básica em Xinguara–Pa: Festa Junina, Dia da 

Independência e Dia Da Consciência Negra. Dissertação de Mestrado em Ensino de História. 

Universidade Federal do Tocantins, Araguaína, 2018. 

OLIVEIRA. Vitor Hugo Neves. Dança e Racismo: apontamentos sobre a o Ensino da 

História da Dança – Revista Brasileira de Estudos e Presença, Porto Alegre V. 2, n.1, e113529, 

2022. 

PACHECO, Agenor Sarraf. Cosmologias afroindígenas na Amazonia Marajoara. 97-1 

História, São Paulo, n.44, pp. 197-226, jun, 2012. 

PETIT, Pere. Chão de promessas: elites políticas e transformações econômicas no Estado 

do Pará pós-1964. Belém: Paka-Tatu, 2003. 

https://www.google.com.br/search?hl=pt-BR&tbo=p&tbm=bks&q=inauthor%3A%22Anaiza%2BVergolino-Henry%22&source=gbs_metadata_r&cad=2
https://www.youtube.com/watch?v=pAfbGcdPhP8


PESSOA, Monica do Nascimento, VIEIRA, Raquel Alvarenga Sena. Memória de 

Dançadeiras do Marabaixo: Educação Étnico-Racial e Patrimônio Cultural Afro- 

Brasileiro. In...(orgs). Festas da diáspora negra no Brasil: Memoria, história e cultura. – Porto 

Alegre, 2016. 

POMIN, Fabiana, CAFÉ, Lucas Santos. Educação para as relações étnico raciais na 

Educação Física para além da capoeira. Revista de Educação Física, Esporte e Lazer. V. 

32, n. 63, 2020. 

PORTAL DO MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO E CULTURA (MEC). http://portal.mec.gov.br 

.Acesso em 09/05/2022. 

RASKE, Karla Leandro; PINHEIRO, Lisandra Barbosa Macedo (Orgs). Festa da 

diáspora negra no Brasil: memoria, história e cultura. – Porto Alegre: 2016. 

ROCHA, Rosa Margarida de Carvalho. As dimensões do ensinar e do aprender na 

perspectiva das africanidades brasileiras-que história é essa?Anais do X Congresso 

de Pesquisadores Negros. Uberlândia, 2018. 

SALLES, Vicente. Lundu Canto e Danca do Negro no Para. Belém: Paka Tatu. 

2015. 

SALLES, Vicente. O teatro na vida do ator José de Lima Penante. Brasília: Microedição do 

autor, 2000. 

SALLES, Vicente. O negro na formação da sociedade paraense: textos reunidos. Belém: 

Paka-Tatu, 2004. 

SAMPAIO, Maria Clara Sales Carneiro; ALVES, Marta Lima. Contribuições sobre fugas 

escravas e formação de quilombos na confluência dos rios Araguaia e Tocantins (Marabá, 

séculos XVIII-XIX). Escritas do Tempo, v. 3, n. 7, p. 29–46, 2021. 

SANTOS, Edileuza dos. Vila de Arraias: “história do vazio” (1978-1985). Belém. 

Monografia, UFPA, 2003. 

SANTOS, Inaicyra Falcão dos. Da tradição africana brasileira a uma proposta 

pluricultural de dança-arte-educação. Tese de doutorado. 1996. 

SANTOS, Jadiel Ferreira. ÒKÒTÒ: dança desobediente afrocentrada, caminhos para a 

formação em Dança no Ensino Superior sob os estudos das relações étnico-raciais 

brasileiras. Dissertação de Mestrado em Dança. Universidade Federal da Bahia. Salvador, 

2018. 

SILVA. Antônia Lucivânia. A dança do coco como estratégia para o ensino de história: uma 

experiência do PIBID na educação básica. XI Encontro Regional Nordeste de História Oral, 

Fortaleza, 2017. 

http://portal.mec.gov.br/


SILVA, Carmi Ferreira. Por uma história da Dança: Reflexões sobre as práticas 

historiográficas para a dança, no Brasil contemporâneo. Dissertação de Mestrado do 

Programa de Pós-Graduação em Dança, da Escola de Dança da Universidade Federal da Bahia, 

Salvador, 2012. 

SILVA, Luciane. Corpo em diáspora: colonialidade, pedagogia da dança e técnica 

Germaine Acogny. Tese (Doutorado em Artes da Cena), Universidade Estadual de Campinas, 

2017. 

SILVEIRA, Claudionor Gomes da. Uma cidade submersa: memória e história de Jacundá 

(1915-1983). Belém, PA:Paka-Tatu, 2001. 

SPIVAK, Gayatri. Pode o subalterno falar? 2019. Disponível 

em:https://www.youtube.com/watch?v=cIdUaWv4z2I> 

VALENTE NETA, Dulcirene. Jacundá-PA, a cidade perdida: memórias emergidas (1984- 

2021). Dissertação de Mestrado em Ensino de História. Universidade Federal do Sul e Sudeste 

do Pará, Xinguarap-PA, 2022. 

VELLOSO, Monica.A escrita e a dança - Uma genealogia literária da nacionalidade. Revista 

Rio de Janeiro, n. 20-21, jan.-dez. 2007 

TINHORÃO, José Ramos. Música popular de índios, negros e mestiços. Petrópolis : Editora 

Vozes, 1972 

http://www.youtube.com/watch?v=cIdUaWv4z2I
http://www.youtube.com/watch?v=cIdUaWv4z2I

	RESUMO
	SUMÁRIO
	1. INTRODUÇÃO
	2. CAPÍTULO
	2.1. Dança e Cultura Negra
	2.2. Danças e Músicas de matriz afro-indígena na Amazônia: o lundu

	3. CAPÍTULO
	3.1. Tempo e território em Jacundá-PA
	3.2. A lei 10.639/03 e os projetos pedagógicos desenvolvidos na escolaTeotónio Apinagés.
	Fonte: Acervo da escola, 2016.

	4. CAPITULO
	Lundu: origem da música popular brasileira
	Raízes coloniais
	Características da dança lundu
	Contribuição para a música brasileira
	A expressão cultural da dança lundu
	Artistas influenciados pelo ritmo
	Dança individual e coletiva
	Bibliografia

	PROJETO:
	PÚBLICO ALVO
	OBJETIVOS:
	Geral:
	Específicos:
	3.3. Sequência didática aplicada ao 8º ano PLANEJAMENTO DIDÁTICO PEDAGÓGICO

	OBJETIVOS DA PROPOSTA:
	JUSTIFICATIVA.
	COMPETÊNCIAS GERAIS (DCR-JÁ). Documento Curricular de Referência – Jacundá- PA.
	ATIVIDADES PROPOSTAS: AULAS 01, 02 e 03
	Objetivos das atividades propostas.
	Material didático
	Praticas
	TEMPO ESTIMADO: 2H15 (3 aulas) 45 minutos cada aula. Analise dos vídeos abaixo:

	DESCRIÇÃO DAS ATIVIDADES.
	ATIVIDADES PROPOSTAS: AULA 04, 05 e 06
	Objetivos das atividades propostas.
	Material didático
	Sugestão de vídeos

	DESCRIÇÃO DAS ATIVIDADES. (1)
	Pesquisa e produção textual.
	ATIVIDADES PROPOSTAS: AULAS 07, 08 e 09
	Objetivos das atividades propostas.

	DESCRIÇÃO DAS ATIVIDADES. (2)
	ATIVIDADE PROPOSTA
	ATIVIDADES INTERDISCIPLINARES.
	COMPETÊNCIAS QUE CONECTAM CORPO, MENTE E CULTURA.
	AVALIAÇÃO
	5. CONSIDERAÇÕES FINAIS
	6. REFERÊNCIAS
	BRASIL. Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico- Raciais e para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana. Brasília: MEC,2004.
	BRASIL. Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico- Raciais e para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana. Brasília: MEC, 2004.

	VIAJANTES
	BIBLIOGRAFIA

