
 

 

 

 

 

 

 

KÁSSIO VINICIUS FONTES DE AZEVEDO 

 

 

NEOPENTECOSTALISMO, RAÇA E 

ENSINO DE HISTÓRIA DA ÁFRICA: 

DISPUTAS DE NARRATIVAS NO 

ENSINO BÁSICO DO RIO DE JANEIRO 

 

 

Universidade Federal do Rio de Janeiro 

Maio/2019  

 

 

  



 

 

NEOPENTECOSTALISMO, RAÇA E ENSINO DE HISTÓRIA DA ÁFRICA: 

DISPUTAS DE NARRATIVAS NO ENSINO BÁSICO DO RIO DE JANEIRO 

 

 

 

 

 

 

 

KÁSSIO VINICIUS FONTES DE AZEVEDO 

 

 

 

 

 

 

 

Dissertação de mestrado apresentando ao Programa de Pós-

graduação em Ensino de História do Instituto de História da 

UFRJ como parte dos requisitos necessários à obtenção do 

título de mestre em Ensino de História. 

Orientador: Doutor Fernando Luiz Vale Castro  

 

 

 

 

 

 

 

RIO DE JANEIRO 

2019 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

     Ficha Catalográfica  

(CIP - Catalogação na Publicação)  

 

 

Elaborado pelo Sistema de Geração Automática da UFRJ com os dados fornecidos 

pelo(a) autor(a), sob a responsabilidade de Miguel Romeu Amorim Neto - CRB-7/6283. 

  

F994n AZEVEDO, Kássio Vinicius Fontes. Neopentecostalismo, Raça e Ensino 

de História da África: disputas de narrativas no ensino básico do Rio de Janeiro / Kássio 

Vinicius Fontes de Azevedo. -- Rio de Janeiro, 2019. 135 f. 

 

Orientador: FERNANDO LUIZ VALE CASTRO. Dissertação (mestrado) - 

Universidade Federal do Rio de Janeiro, Instituto de História, Programa de Pós-

Graduação em Ensino de História, 2019.  

 

1. Ensino de História da África. 2. Neopentecostalismo. 3. Raça. 4. Teologia da 

Prosperidade. 5. Evangélicos. I. VALE CASTRO, FERNANDO LUIZ , orient. II. Título. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

RESUMO 

 

 

AZEVEDO, Kássio Vinicius Fontes. Neopentecostalismo, Raça e Ensino de História da África: 

disputas de narrativas no ensino básico do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro, 2019. Dissertação 

(mestrado) - Universidade Federal do Rio de Janeiro, Instituto de História, Programa de Pós-

Graduação em Ensino de História, 2019. 

 

 

A presente dissertação de mestrado aborda o tema do Neopentecostalismo, Raça e 

Ensino de História da África: disputas narrativas no ensino básico do Rio de Janeiro. A 

obrigatoriedade e a aplicação das leis 10.639/03 e 11.645/08 que versam sobre a inclusão no 

currículo escolar do ensino de História da África e Educação para as relações étnico-raciais têm 

causado algumas tensões embora exista sintonias do assunto no ambiente escolar. Os 

professores de História em geral e alunos, em especial, de origem evangélica (neo) pentecostal 

têm sido desafiados a tratarem de temas sensíveis que se entrelaçam à religião, ao pensamento 

social brasileiro e ao processo de ensino-aprendizagem desse campo disciplinar. O Colégio 

Estadual Brigadeiro Schorcht na Taquara – Rio de Janeiro serviu para o estudo de caso. No 

final, há algumas propostas de atividades com os estudantes. 

 

Palavras-chave: Ensino de História, África, Neopentecostalismo, Teologia da 

Prosperidade, Raça, Evangélicos.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

ABSTRACT 

 

 

AZEVEDO, Kássio Vinicius Fontes. Neopentecostalismo, Raça e Ensino de História da África: 

disputas de narrativas no ensino básico do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro, 2019. Dissertação 

(mestrado) - Universidade Federal do Rio de Janeiro, Instituto de História, Programa de Pós-

Graduação em Ensino de História, 2019. 

 

 

The present dissertation will address the theme of Neo-Pentecostalism, Race and 

Teaching African History: narrative disputes in basic education of Rio de Janeiro. The 

obligation and the application of laws 10.639 / 03 and 11.645 / 08, which deal with the inclusion 

in the school curriculum of the teaching of History of Africa and Education for ethnic-racial 

relations have caused tensions and, sometimes, in the school environment. History teachers in 

general and students, especially of evangelical (neo) Pentecostal origin, have been challenged 

to deal with sensitive issues that intertwine with religion, Brazilian social thought and the 

teaching-learning process of this discipline field. The Brigadeiro Schorcht State College in 

Taquara - Rio de Janeiro served as a case study. 

 

Key-words: History Teaching, Africa, Race, Gospel prosperity, Neo Pentecostalism. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

SUMÁRIO 

 

Introdução ................................................................................................................................... 1 

1. Panorama dos Evangélicos brasileiros com relação à raça e a educação na República: ........ 9 

1.1 Décadas de 1930 – 1960: ............................................................................................... 19 

1.2 Ditadura Militar, Evangélicos e Ensino de História: ..................................................... 24 

1.3 Nova Democracia (1985-2016), política de ações afirmativas e Movimento negro 

evangélico: ............................................................................................................................ 28 

2. Raça, Neopentecostalismo e laicidade na sala de aula. ........................................................ 40 

2.1 Afinal quem são os neopentecostais? ............................................................................ 48 

2.2 Origens do pentecostalismo e do fundamentalismo cristão: .......................................... 55 

2.3 Conexões emblemáticas de práticas religiosas neopentecostais e Candomblé: ............ 60 

2.4 Raça ............................................................................................................................... 66 

2.5 Laicidade e a escola: ...................................................................................................... 74 

3.  Estudo de caso: .................................................................................................................... 79 

3.1 Alterações no cenário escolar. ....................................................................................... 81 

3.2: Estratégias com alguns procedimentos didáticos: ........................................................ 88 

3.2.1 Procedimento Didático 1 ........................................................................................ 92 

3.2.2 Procedimento Didático 2 ........................................................................................ 94 

3.2.3 Procedimento Didático 3 ........................................................................................ 97 

3.2.4 Procedimento Didático 4 ...................................................................................... 100 

3.2.5 Procedimento Didático 5 ...................................................................................... 105 

Conclusão ............................................................................................................................... 108 

Referências Bibliográficas:..................................................................................................... 115 

 

 

  



 

 

LISTAS DE SIGLAS E ABREVIATURAS: 

 

ABE – Associação Brasileira de Educação.  

BNCC – Base Nacional Comum Curricular. 

CEB – Confederação Evangélica Brasileira.  

CEBS – Colégio Estadual Brigadeiro Schorcht. 

CCN – Centro de Cultura Negra. 

CLAI – Conselho Latino-americano de Igrejas. 

FNB – Frente Negra Brasileira.  

FPE – Frente Parlamentar Evangélica. 

FUNDEB – Fundo de Manutenção e desenvolvimento da educação básica e de 

valorização dos profissionais da educação. 

IPEAFRO – Instituto de Pesquisas e Estudos Afro-brasileiros. 

MNE – Movimento Negro Evangélico. 

MNU – Movimento Negro Unificado. 

OSPB – Organização Social e Política Brasileira. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

À Isa Fontes do Nascimento 

  



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

A aventura do mestrado não foi fácil, pois tive que equilibrar trabalho, estudo, vida 

pessoal e outros assuntos para dar conta do desafio. Valeu a pena cada minuto, pois os 

conhecimentos adquiridos estão sendo aplicados na sala de aula onde leciono. Além disso, a 

referida experiência acadêmica promoveu um amadurecimento pessoal e abriu novas portas de 

emprego na área da educação. Como disse Maiakóvski no texto “E então, que quereis?”, “o mar 

da História é agitado. As ameaças e as guerras havemos de atravessá-las, rompê-las ao meio, 

cortando-as como uma quilha corta as ondas”. Este trecho resume um pouco desta jornada. 

Agradeço primeiramente a Deus. É preciso ter fé, conhecimento e força para ter 

resiliência e completar o caminho. Ele me deu saúde física e emocional nesta trajetória 

acadêmica que foi marcada por turbulências. Gosto da palavra “entusiasmo”, pois 

etimologicamente expressa “Deus dentro do indivíduo”. Obrigado por gerar a paz interior em 

meio aos meus temores. “Melhor é o fim das coisas do que o início”. Agora é hora de viver uma 

nova História. 

A minha amada mãe e assistente social Isa Fontes do Nascimento. Seu apoio 

incondicional e seus braços acolhedores me levantaram nos tempos da aflição. Esta nobre 

mulher negra é a minha heroína!!!! Acreditou e investiu no meu sonho e hoje estou aqui 

finalizando a etapa profissional do Mestrado. Ela me ensinou a ter esperança. Aprendi a 

planejar, agir e esperar o tempo oportuno. Gosto do termo “Ubuntu” no mundo africano 

significa “Eu sou por que nós somos”. Ele orienta o sucesso da nossa convivência.  

Agradeço ao PROFHISTORIA-UFRJ, por me proporcionar uma cosmovisão da área do 

Ensino e contato com excelentes docentes. Conheci profissionais da área que pertenciam a 

diferentes instituições.  Isto permitiu a criação de uma rede de contatos no qual as experiências 

compartilhadas ao longo do curso aperfeiçoassem a minha prática pedagógica em sala de aula. 

Sou grato pela ajuda e atenção dada pelas professoras Cinthia Araújo e Alessandra Carvalho 

que atuam na direção deste programa de pós-graduação.  

Agradeço ao meu orientador, Doutor Fernando Vale Castro. Nesta relação, posso dizer 

que a palavras “empatia" e “coerência” foram fundamentais neste processo. Ouvir o relato que 

foste trabalhador e aluno nos tempos de mestrado foi essencial para mim, pois compreendeu o 

meu dilema. A academia é uma “sociedade de cortes” no qual o professor no exercício da 

atividade intelectual precisa se adaptar ante as demandas institucionais. Tenho gratidão pela 

compreensão, paciência e ajuda neste processo.  



 

 

Agradeço aos professores Amilcar Araújo Pereira e Juçara da Silva Barbosa de Mello 

pelas aulas que ajudaram na ampliação da minha visão sobre o assunto do Ensino de História 

da África e da raça no Brasil. As aulas eram inspiradoras e as disciplinas possuíam excelentes 

bibliografias. Fiquei muito feliz quando vocês aceitaram fazer parte da minha banca.  

Aos colegas de turma, em especial, Elizete Santos e Evelyn Lucena, que caminharam 

comigo neste tempo de estudo. São eximias historiadoras e a excelência está presente em Tudo 

que faz. Vivenciei a experiência de ser representante da turma juntamente com a “zezete” 

(apelido carinhoso que dei a esta grande amiga e companheira de luta). Foi uma grande honra 

e sou grato por tudo que vivi nesses dois anos e meio de formação aqui na UFRJ.  

Agradeço a Patrícia Fernandes, ao Renan Guimarães e a Hadassa Loth pela parceria 

nestes “dias lutas e agora dias de glória”. Vocês investiram o tempo, os ouvidos e oraram por 

mim. A amizade e o cuidado foram fundamentais para concluir esta etapa dos meus estudos. 

Gente preciosa que me abençoa e eleva a minha vida ao nível da excelência. Obrigado por tudo! 

Que o Eterno Senhor nos guarde e esteja com todos! 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

“Não procuremos satisfazer a nossa sede de liberdade bebendo na taça 

da amargura e do ódio. Precisamos conduzir nossa luta, para sempre, no alto 

plano da dignidade e da disciplina”.  

 

Pr. Martin Luther King Jr – discurso “Eu tenho um sonho (1963)”. 

 

 

 

“Que a pele escura 

Não seja escudo para os covardes 

Que habitam na senzala 

Do silêncio. 

Porque nascer negro é consequência. 

Ser, é consciência.” 

 

Poeta Sérgio Vaz. Consciência e Atitude (2011). 

 

 

 

 

“Não imitem o comportamento e os costumes deste mundo, 

mas deixem que Deus transforme por meio de uma mudança no seu 

modo de pensar, a fim de que experimentem a boa, agradável e 

perfeita vontade de Deus para vocês.” 

 

 Romanos 12:2 (NVT). Bíblia Sagrada. 



1 

 

INTRODUÇÃO 

 

“Se o preto de alma branca pra você/É o exemplo da dignidade/Não nos ajuda, só 

nos faz sofrer/Nem resgata nossa identidade”. Jorge Aragão 

 

Abordarei o tema do Neopentecostalismo, Raça e Ensino de História da África e Cultura 

Afro-Brasileira: disputas narrativas na sala de aula. O trabalho se insere no campo da História 

Social dentro da linha de pesquisa do PROFHISTÓRIA: “linguagens e narrativas históricas: 

produção e difusão”. Descolonizar o pensamento dos alunos para superar o preconceito de cor 

e a pobreza, equipar docentes e combater a intolerância religiosa e racial constitui o arcabouço 

deste estudo.  A obrigatoriedade e a aplicação das leis 10.639/03 e 11.645/08 que versam sobre 

a inclusão no currículo escolar do ensino de História da África, Cultura Afro-brasileira e 

Educação para as relações étnico-raciais têm causado tensões e, às vezes, sintonias no ambiente 

escolar. Os professores de História em geral e alunos, em especial, de origem evangélica (neo) 

pentecostal têm sido desafiados a tratarem de temas sensíveis que se entrelaçam à religião, ao 

pensamento social brasileiro e ao processo de ensino-aprendizagem desse campo disciplinar. 

É importante dizer que o autor desta dissertação é um homem negro, carioca formado 

em Ciência Política (UNIRIO) e em História (UFRJ). Cresci e moro na Zona Oeste da cidade 

do Rio de Janeiro. Desde a tenra infância professo o Cristianismo Evangélico. Sou membro de 

uma Igreja Batista, apesar de ter congregado durante onze anos em uma denominação 

pentecostal. Parte da minha parentela tem formação cristã evangélica, em especial minha mãe 

– mulher negra com nível superior e aposentada do serviço público -, e outra parte no 

Catolicismo em sincretismo religioso com Candomblé, particularmente o meu falecido pai – 

homem branco e militar com nível superior que “se converteu ao Evangelho nos últimos dias 

de vida”. A coexistência de doutrinas adversas dentro de casa até os últimos anos da 

adolescência me ensinou o respeito à fé e a opinião alheia. Posso não me identificar com outras 

práticas religiosas, mas preciso ouvir o discurso do outro, entender seus argumentos, respeitar 

a sua opinião e amar o indivíduo. Este é um exercício diário que a fé em Cristo Jesus me 

impulsiona a praticar. Infelizmente não é essa realidade que a sociedade brasileira vivencia 

hoje, pois a intolerância religiosa e política cresce.  

No ano de 2014, eu era aluno de Licenciatura em História pela Universidade Federal do 

Rio de Janeiro (UFRJ) e fui direcionado pela professora Dra. Alessandra Nicodemos para o 

Colégio Estadual Brigadeiro Schorcht a fim de vivenciar o meu estágio docência.  A instituição 



2 

 

está localizada na Taquara, região da Baixada de Jacarepaguá na Zona Oeste do Rio de Janeiro. 

Ao longo dos meses, percebi que havia uma resistência da docente que acompanhei e da 

discente em relação ao Ensino de História da África e a assuntos religiosos. No que tange ao 

primeiro item, ela não tinha familiaridade com os materiais propostos pela Lei 10.639/03. Tinha 

uma visão universalista do racismo, no qual a origem das diferenças raciais e financeiras são 

frutos do Capitalismo. Logo, todas as bandeiras sociais se resumiriam na luta única contra o 

referido sistema econômico sem levar em consideração a distinção de interesses. Resgatando 

Aníbal Quijano, A colonialidade do poder estabelece uma classificação e hierarquização racial 

a partir da relação capital – trabalho assalariado que inferioriza o indivíduo diante da população 

branca.  

 

Essa colonialidade do controle do trabalho determinou a 

distribuição geográfica de cada uma das formas integradas no capitalismo 

mundial. Em outras palavras, determinou a geografia social do capitalismo: 

o capital, na relação social de controle do trabalho assalariado, era o eixo 

em torno do qual se articulavam todas as demais formas de controle do 

trabalho, de seus recursos e de seus produtos. Isso o tornava dominante 

sobre todas elas e dava caráter capitalista ao conjunto de tal estrutura de 

controle do trabalho. Mas ao mesmo tempo, essa relação social específica 

foi geograficamente concentrada na Europa, sobretudo, e socialmente entre 

os europeus em todo o mundo do capitalismo. E nessa medida e dessa 

maneira, a Europa e o europeu se constituíram no centro do mundo 

capitalista. (QUIJANO, 2005:120) 

 

Estudar o Brasil e a História da África requer levar em consideração a cor da demanda 

por direitos e sua condição no mundo do trabalho. A professora comungava com as ideias 

anarquistas e com o ateísmo. Isso suscitava debates em sala, principalmente com tom 

evangelizador de alguns alunos evangélicos, em especial, neopentecostais. Os estudantes 

gostavam da aula, mas tratar de religião era um tema sensível. Este é um assunto de foro íntimo 

que está presente na sociedade e não podemos silenciar a sua relevância. Alunos em sua maioria 

cristã versus uma ateia. Lembro-me de uma situação durante a transposição didática sobre a 

Segunda Guerra Mundial com o terceiro ano daquele colégio público no qual um aluno 

perguntou: porque somos chamados de cristãos e não de judeus? Ela disse que historicamente 

os judeus foram perseguidos por causa de sua riqueza em bens e por causa da acusação de terem 

auxiliado na crucificação de Cristo. Entretanto, começou a negar a existência de Jesus.  A tensão 



3 

 

de opiniões estava estabelecida. Levantei a mão e a palavra me foi concedida. Distinguir fato 

de opinião é um exercício que precisamos fazer com os estudantes a fim de que possam ter uma 

visão crítica da realidade.  

Lembrei-me que havia lido em uma aula de História antiga com o professor André 

Chevitarese sobre a existência do Jesus histórico e sua relevância na região da Palestina. 

Resgatei a arqueologia e as narrativas do Mediterrâneo para fundamentar a minha posição. 

Expus que no Ensino de História, não estamos preocupados se houve ou não milagre, mas era 

preciso pensar no impacto daquela crença no mundo romano e no atual. O tempo histórico 

ocidental foi dividido antes e depois de Cristo. Para os que creem, ele ressuscitou, logo não há 

corpo. Deixei claro que questões de fé não era o foco da aula. Respondi ao aluno que o Apóstolo 

Paulo foi o indivíduo que fez a separação entre o Judaísmo e o Cristianismo ao registrar o fim 

da circuncisão no corpo e eliminar/dar outro significado a algumas práticas do Antigo 

Testamento. No final da resposta, voltei para a questão do Holocausto e passei a palavra para a 

professora. Depois da minha fala a docente concordou e verificou que sua paixão em negar a 

existência de Deus, a fez esquecer-se do campo historiográfico que versa sobre o “Jesus 

histórico”. 

Depois da aula os alunos me cercaram antes de ir embora e fizeram um interrogatório. 

Uma aluna perguntou: “você acredita em Deus?” Respondi: “Para ser ateu, é preciso muita fé. 

No meu caso, há insuficiência para isto. Logo, creio”. Outro aluno perguntou: “Mas porque 

você acredita”? “Respondi:” a História e a arqueologia me ajudaram na confirmação da 

existência de um “Jesus histórico”. Se ele ressuscitou ou não, é uma questão de fé e é algo 

íntimo. A disciplina História vai te ajudar a refletir sobre os impactos dessa crença na 

sociedade.” Outra aluna perguntou: “Você é cristão?” Respondi: “Sim.  Frequento a Primeira 

Igreja Batista do Recreio”. As alunas vibraram com a notícia. Outra estudante disse: “Nunca vi 

um professor de História cristão! Você é o primeiro que tenho contato...” Encerrei o assunto e 

fomos embora. A posteriori, conversei com a professora e a mesma me relatou a dificuldade 

em dialogar com evangélicos de maneira geral. É importante pensar o lugar do pensamento 

religioso na formação do indivíduo e dentro da sala de aula.  

 

Os valores religiosos podem produzir efeitos democratizantes 

mesmo quando experimentados num ambiente restritivo da liberdade ou 

teologicamente conservador, e podem produzir efeitos antidemocráticos 

mesmo quando inspirados em experiências ou práticas que, no nível da 

comunidade eclesial, reproduzam procedimentos representativos da 



4 

 

democracia ou tendam à igualdade de condições tocquevilleana. Em 

determinados momentos, os valores religiosos são indiferentes em seus 

efeitos sobre os compromissos democráticos dos seus portadores, os quais 

podem estar recebendo da sua inserção extra-eclesial-societária ou política 

– impulsos mais poderosos no sentido da prática democrática, do que em 

suas comunidades de fé. Em outros momentos, os valores religiosos estão 

umbilicalmente ligados ao destino da democracia – quer se opondo a ela, 

quer interpretando-a como uma decorrência natural e irresistível do 

compromisso de fé assumido. (BURITY, 2002:30-31) 

 

A religião está presente dentro de sala de aula, embora o Governo brasileiro tenha 

estabelecido a laicidade do Estado com a adoção do regime republicano. Resgatando a história 

dos evangélicos no Brasil, pode-se observar que as preocupações nas primeiras décadas do 

Século XX foram com a evangelização, a manutenção da liberdade religiosa e combate de 

intolerâncias. Os dois últimos elementos se assemelham a situação vivenciada pelos seguidores 

de religiões de matrizes africanas, a saber: Candomblé e Umbanda. No Rio de Janeiro, ambas 

as religiões eram consideradas caso de polícia e seus seguidores com objetos sagrados foram 

detidos sob alegação de feitiçaria/vodu contra as autoridades. Uma estratégia adotada pelas 

Igrejas Evangélicas Históricas, Batistas e Presbiterianas, para fugir da perseguição católica no 

referido tempo, criaram escolas para proteger as crianças seguidoras do credo evangélico e para 

educar a população pobre.  

 

Muitos colégios foram criados em virtude da perseguição movida 

contra os filhos de evangélicos nos colégios católicos ou nos poucos 

colégios públicos existentes. Pela alta qualidade do ensino e pela renovação 

pedagógica, os colégios evangélicos atraíam filhos de importantes famílias 

não evangélicas, alguns dos quais viriam a se converter ou a sofrer 

influência protestante, como foi o caso do escritor Gilberto Freyre, que 

chegou a se filiar, durante certo tempo, à Primeira Igreja Batista do Recife. 

Essas instituições educacionais seriam grandemente responsáveis pela 

mobilidade social ascendente de setores das novas gerações em direção à 

classe média. (CAVALCANTI, 2009:192-193)  

 

É fundamental destacar que esta dissertação de mestrado focou em um colégio público 

do Rio de Janeiro. Conquanto o resgate histórico da atuação dos evangélicos na educação 

brasileira se torna importante para entendermos melhor a contemporaneidade. A criação de 

escolas religiosas era fundamental para construir a identidade como cristão evangélico e 



5 

 

cidadão brasileiro. Será que essas instituições escolares não foram usadas para consolidar o 

mito da democracia racial em ambiente eclesiástico? Apesar do avanço democrático a partir de 

1945, o Golpe Civil-Militar de 1964 marcou a ruptura do progressismo no campo social dos 

evangélicos. Setores das lideranças evangélicas nacionais de Igrejas Históricas como apontaram 

os relatórios da Comissão da Verdade apoiavam a Ditadura Militar. A publicação do livro – 

tese de doutorado “Por uma Teologia da Libertação” (1968), pelo Pastor presbiteriano Rubem 

Alves, abriu caminho para se pensar uma hermenêutica bíblica latino-americana que dialogava 

com o Marxismo. A narrativa da saída do povo hebreu do Egito registrado no livro de Êxodo 

serviu de inspiração para pensar o contexto socioeconômico do Brasil.  

Simultaneamente, no final dos anos 1950 e fundamentalmente nas décadas de 1960 e 

1970 emergem Igrejas Neopentecostais. O movimento também conhecido como Novo 

Pentecostalismo. A saber: primeiro, "Deus é Amor" fundado por David Miranda; a posteriori, 

Edir Macedo fundou a Universal do Reino de Deus e seu cunhado R.R. Soares abriu a 

Internacional da Graça de Deus. Elas surgem da ruptura com o Pentecostalismo clássico – 

Assembleia de Deus, Evangelho Quadrangular e Nova Vida – pois enfatizavam curas para 

sofrimento físico e da alma além de defender a prosperidade financeira em um contexto social 

de pobreza. As Instituições religiosas neopentecostais passaram a disputar espaço com a Igreja 

Católica Apostólica Romana no interior do Brasil, devido à linguagem mais acessível. Além 

disso, a oportunidade de ascensão de líderes locais para multiplicar o Evangelho para outras 

pessoas. O envio de missionários carismáticos para as praças públicas que outrora saíram da 

pobreza e ascenderam por meio da religião ou que tenham vivenciado algum milagre físico 

serviu de atração da gente pobre para esse nicho de fé. É importante destacar a experiência 

metafísica da confissão a Jesus e o contexto gregário de cuidado e de serviço promovido pelos 

evangélicos. 

Os neopentecostais através dos dízimos e das ofertas dos seus membros - que passaram 

pelo Batismo - e congregados - frequentadores não batizados - adquiriram terrenos para 

construir seus prédios luxuosos inspirados na narrativa bíblica de II Crônicas nos capítulos 3 a 

7 sobre o “Templo de Salomão” dedicado a Jeová. Os fiéis mensalmente dispõem de dez por 

cento do salário cumprindo o ritual bíblico de dar as primícias do seu trabalho a Deus. Segue o 

exemplo da oferta de Abel registrado em Gênesis capítulo 4, as ordenanças mosaicas (Levítico 

capítulo 27 e versículo 30: “Todos os dízimos da terra, seja dos cereais, seja das frutas, 

pertencem ao Senhor; são consagrados ao Senhor”.) e do próprio Jesus que pagou o imposto 

religioso com a moeda que estava dentro de um peixe (Mateus 17:24-27), cumpriu a lei e não 



6 

 

a aboliu (Mateus 5:17-20). O não cumprimento da regra é considerado roubo ao Eterno, 

conforme o registro de Malaquias capítulo 3, versículo 10. As ofertas são voluntárias. Eles 

adquiriram espaços nos meios de comunicação, inicialmente em programas de rádio e em 

alguns casos concomitantemente de televisão. O caso simbólico foi o do Bispo Macedo. 

 

Tematizando a questão do sofrimento, assim como a umbanda e o 

candomblé, o novo pentecostalismo elegeu exatamente essas religiosidades 

como “demoníacas”: para os universais, nos terreiros se cultua Satanás. A 

interface com as religiosidades afro está na origem do novo culto e deixou 

evidentes marcas da passagem, como a escolha do nome dos seus demônios 

(pomba-gira, exu-caveira, tranca-rua, etc.), dos tempos fortes do calendário 

(sexta-feira é o dia do culto da Libertação), nos elementos que são 

utilizados nos ritos (sal para purificar, óleo e água para ungir, vermelho 

para luta etc.). Em uma disputa de outras proporções, a mesma belicosidade 

religiosa foi dirigida contra a Igreja Católica. (MAFRA, 2001:38-39) 

 

As disputas narrativas acerca da religião dentro da escola, em especial a pública, 

ampliaram ou passaram a ser mais divulgados sobre intolerância religiosa a partir da aprovação 

da Lei Federal 10.639/03 sobre ensino de História da África e Cultura afro-brasileira. A análise 

histórica contemporânea mais aprofundada será apresentada ao longo dos capítulos. Quando o 

professor fala de Orixás nas aulas de História em ambientes não inclusivos inicialmente causam 

aversão e manifestam o preconceito dos alunos cristãos de forma geral.  No que tange 

propriamente a questão do ensino das heranças africanas no Brasil e a relação com alunos 

evangélicos, é preciso levar em consideração a predominância de uma hermenêutica bíblica que 

valoriza a interpretação da população branca anglo-saxã em detrimento da realidade nacional. 

Marco Davi de Oliveira ao refletir sobre a questão crê que dentro da liturgia da maioria das 

igrejas evangélicas de origem neopentecostal, quanto mais longe da origem (africana), mais 

perto de Deus o indivíduo estaria.  

 

O primeiro princípio que notamos na igreja evangélica brasileira é 

que tudo que vem de matriz africana é coisa demoníaca. Na Igreja 

brasileira, já se convencionou considerar “do diabo” tudo que tem origem 

na África. Obviamente, não é um pensamento único, pois há alguns líderes 

que não se cansam de defender a culinária, a música e outros aspectos da 

cultura de matriz africana. No entanto, a maioria dos lideres na Igreja do 

Brasil mostra grande preconceito quanto aos elementos culturais 



7 

 

provenientes da África, que fazem parte direta da história dos negros 

brasileiros. (OLIVEIRA, 2015:91)  

 

O reconhecimento da auto identificação racial é uma dificuldade no caso de muitos 

alunos negros e pardos brasileiros e evangélicos, e do outro. A consciência do que é ser negro 

no Brasil e distanciar-se desta realidade tem sido a intencionalidade discursiva dos 

neopentecostais. Se entendessem que a identidade negra evangélica é uma contracultura diante 

de uma narrativa branca teríamos uma realidade progressista em termos de religião e política. 

Uma dicotomia linguística e social se estabeleceu: o bem e a prosperidade são representados 

pela cor/raça branca e o mal e a pobreza pela cor/raça preta. Diante do crescimento da “Teologia 

da Prosperidade”, o estímulo ao empreendedorismo e o acesso a políticas redistributivas dos 

Governos do Partido dos Trabalhadores, a referida população teve acesso à renda, a bens de 

consumo e o processo de “embranquecimento mental” foi se aprofundando. Os elementos 

apresentados sobre a realidade de parte dos alunos evangélicos conduziram ao desenvolvimento 

e perpetuação de estigmas identitários. Hoje os problemas se aprofundam com apoio de 

parlamentares da Frente Parlamentar Evangélica – popularmente conhecida como Bancada 

Evangélica - ao Programa Escola Sem Partido. 

 Diante da negação e desconhecimento das identidades negras brasileiras, cabem a 

escola através do Ensino de História da África e as Igrejas Evangélicas por meio das pregações 

e aulas das Escolas Bíblicas Dominicais construírem pontes a fim de acabar com os 

preconceitos. No entanto, o trabalho se desenvolvera com ênfase no colégio público em diálogo 

com a experiência evangélica contemporânea no Brasil. O título do primeiro capítulo é: 

“Panorama dos Evangélicos brasileiros com relação à raça e a educação na República”. 

Aqui abordei elementos históricos e sociológicos que falam da presença missionária em diálogo 

com a conjuntura política educacional. Os evangélicos de Igrejas Históricas ajudaram na 

laicização do Governo no final do século XIX e alguns grupos se posicionaram a favor da 

Abolição da Escravidão, em especial os presbiterianos. No meio falo do avanço pentecostal e o 

surgimento das Igrejas Neopentecostais, uma visão geral sobre o assunto. No que tange ao 

aspecto racial, a fala dos alunos neopentecostais resgata o discurso biológico do Século XIX 

associado a uma interpretação equivocada da “maldição de Cam”. Resgato textos bíblicos que 

rompem com preconceitos contra a África e seus descendentes. Por outro lado, aponto a 

importância do Movimento Negro na sociedade brasileira e seu impacto na formação desse 

grupo no meio evangélico na segunda metade do século XX. 



8 

 

O segundo capítulo tem o título de Raça, Neopentecostalismo e laicidade na sala de 

aula. As principais referências para trabalhar os respectivos conceitos serão Achille Mbembe, 

Boaventura de Souza Santos e Chantal Mouffe. O primeiro autor afirmou que hoje vivemos um 

“racismo sem raça” a fim de aprimorar a prática da discriminação. A cultura e a religião 

tomaram o lugar da biologia. Após a aprovação da Lei 10.639/03, a oposição ficou mais 

evidente em sala de aula. Tudo que remete à África, a religiosidade com matriz no referido 

continente e políticas públicas para promover a igualdade racial são alvos de questionamentos 

dos alunos, em especial, evangélicos neopentecostais. Alguns tem dificuldades em reconhecer 

que algumas práticas do referido credo têm origem afro. Qual é o limite da laicidade dentro da 

sala? Como lidar estrategicamente com o fundamentalismo cristão e combater o preconceito a 

partir do currículo escolar? Santos discorre sobre a necessidade de criar uma epistemologia do 

sul global para refletir acerca de nossos problemas. Apontei a questão da origem e avanço do 

Fundamentalismo cristão dentro da problemática dos Direitos Humanos com ênfase na religião, 

na política e na raça. Mouffe traz a questão das religiosidades no espaço público e como isto 

interfere na democracia. 

O terceiro capítulo é um estudo de caso a partir da experiência carioca do Colégio 

Estadual Brigadeiro Schorcht na Zona Oeste. Questionários foram aplicados aos discentes. Em 

conversas informais com docentes da área de Ciências Humanas da instituição e de outras da 

rede pública estadual sobre a aplicação das leis 10.639/03 e 11.645/08, ouvi relatos de 

resistências epistemológicas e de intolerâncias religiosas que surgem por parte dos alunos. 

Porém têm casos de êxito diante dos limites curriculares e do público evangélico 

neopentecostal. O tempo de pesquisa não foi o suficiente para entrevistar formalmente docentes 

da casa. Aguardei a Comissão de Ética autorizar a realização do meu trabalho. Além disso, o 

aumento da carga de trabalho em uma das escolas particulares, onde atuo – professor e 

coordenador de História. Ricardo Mariano (2007:135) afirmou que “em sua literatura, os mais 

importantes líderes da vertente neopentecostal, Edir Macedo e seu cunhado R. R. Soares 

depreciam e demonizam abertamente os cultos afro-brasileiros e kardecista”. O diálogo inter-

religioso dentro do ambiente escolar é a expressão da democracia e da promoção do respeito 

diante da alteridade. As sugestões de procedimentos didáticos auxiliarão o professor no 

exercício de sua função e, em especial, os alunos no processo de ensino-aprendizagem e 

descolonização do pensamento. Ou seja, constituem tentativas de rompimento com a 

dominação cultural e religiosa que desqualifica o outro. 

 



9 

 

1. PANORAMA DOS EVANGÉLICOS BRASILEIROS COM RELAÇÃO À RAÇA E 

A EDUCAÇÃO NA REPÚBLICA: 

 

Decididamente, a história é um estranho edifício. Passamos o 

tempo todo refazendo suas fundações sob o risco de derrubar todos os 

andares de certezas acumulados sobre elas. É uma verdadeira empresa de 

trabalhos públicos especializada na restauração permanente de ideias 

antigas. Vamos lá! Uma boa mão de cal sobre as velhas camadas de 

preconceitos. Apagar e reescrever.  

Jean-Yves Loude  

 

A questão racial e religiosa permeou o pensamento social brasileiro ao longo do século 

XX e o assunto estava presente no imaginário escolar. Lidar com essas questões em sala de aula 

é desafiador para os docentes de ciências humanas, pois são temas sensíveis em tempos de 

crescente hegemonia protestante em diversos setores sociais.  Ser evangélico, brasileiro e negro 

poderia ser interpretado como uma grande contradição ou sinal de modernidade no início da 

República. Os missionários evangélicos vindos especialmente dos EUA e da Europa 

desenvolveram a obra de evangelização nacional e em alguns casos, com trabalhos de 

alfabetização por causa da leitura bíblica. Cidadão dos céus em meio a uma cidadania terrena, 

nominal e excludente. O evangelho se misturava a aspectos da cultura local numa tentativa de 

apagar a herança escravista e desenvolver um ethos cristão à moda estadunidense. Ou seja, a 

reprodução de comportamentos e discursos brancos facilitou a dominação sobre os 

catecúmenos ou os novos convertidos. É importante observar que o catolicismo popular1 com 

suas irmandades estava em declínio nas primeiras décadas do referido século.  

A Bíblia é a regra de fé e de prática que orienta, em teoria, o comportamento dos alunos 

evangélicos em geral. A influência iluminista de autonomia do indivíduo na liberdade de 

expressão e do pensamento associado a interpretação das escrituras foi fundamental para o 

crescimento das Igrejas protestantes brasileiras no início do século XX. Saber ler a realidade 

do povo e da cultura associado a aplicação moral dos valores da religião foi fundamental para 

                                                 

1 Segundo Martin N. Dreher, nessa situação em que o diálogo só podia ser feito entre iguais que tinham em 
comum a fata de aceitação e a incapacidade de diálogo com o pensamento dominante, desenvolveu-se o que se 
convencionou designar de catolicismo popular. (DREHER, 2013:341) Ele têm raízes nas religiosidades negra e 
indígenas; são autônomos, baseia-se em critérios étnicos e sociais para a organização de festa, procissões e 
irmandades. Além disso, a linguagem popular predomina juntamente com a figura do santo protetor que 
proporciona experiências aos humanos.  



10 

 

o sucesso dos educadores e educandos que seguiam essa crença. No passado, os missionários 

americanos de instituições tradicionais ou pentecostais ora eram vistos como símbolos da 

modernidade religiosa ora como uma ameaça a um projeto de nação brasileira. Os anos se 

passaram e a partir dos anos 1970, o movimento neopentecostal surgiu e vem se fortalecendo. 

Têm agregado grande parte da população pobre e de classe média com sua teologia da 

prosperidade e com o silenciamento da questão racial. 

A estratégia inicial foi criar escolas para alfabetizar o povo. Osvaldo Henrique Hack 

acredita que a implantação de colégios protestantes ajudou na renovação da mentalidade 

educacional e no processo de ensino no Brasil. Para ele, o que impulsionou essa transformação 

foi o divórcio entre o Estado e a Igreja Católica a partir da Proclamação da República. As 

consequências da separação foram favoráveis aos evangélicos, devido à liberdade de culto e de 

crença e, também, à laicidade da escola pública. (HACK, 2000:68). O incentivo à leitura da 

Bíblia e a Escola Bíblica Dominical ajudaram na alfabetização da população pobre. As Igrejas 

históricas – Batista, Presbiteriana, etc. – atuavam em duas frentes para conquistar adeptos. 

Primeiro, evangelização nas ruas e visitas às casas para oração e consolidação da mensagem. 

Segundo, ensino religioso no templo e nas residências. A maior barreira era a adaptação à língua 

portuguesa, ao clima tropical e aos costumes. Para fazer uma distinção identitária, optou-se pela 

interpretação arminiana das escrituras. Ou seja, um rigor moral na vivência dos conceitos 

bíblicos. Quem não se adaptava as orientações dos líderes por desvios comportamentais eram 

excluídos do ambiente eclesiástico, salvo houvesse arrependimento público. Os crentes ou os 

bíblias era o rótulo social que era dado por aqueles que não pertenciam à fé. 

A sala de aula é um espaço no qual se constrói e se reelabora no processo comunicativo. 

A narrativa histórica penetra o subterrâneo da memória coletiva, no qual valores ou/e 

preconceitos se manifestam e podem ou não apresentar demonstrações de inquietações. Os 

alunos evangélicos, em especial os neopentecostais, possuem uma interpretação da sociedade 

inspiradas em alguns valores bíblicos e no Liberalismo econômico. As tensões raciais 

geralmente são silenciadas pelo discurso de igualdade de serem filhos de Deus. A ideia do 

embranquecimento nas relações familiares ainda tem espaço, embora seja anti-bíblica. Moises 

era casado com uma mulher negra da Etiópia. Mirian, irmã daquele líder, foi castigada por fazer 

criticar aquele relacionamento inter-racial e disputar a influência sobre o povo a partir do 

contato com Jeová. A questão é de onde vem e quando surge essa ideologia da branquetude 

dentro do protestantismo brasileiro?   



11 

 

A geração intelectual que surgiu a partir da década de 1870 no Brasil buscava 

modernizar a nação pela via da eugenia e da importação de modelos político-econômicos, como 

as Repúblicas dos EUA e da França.  As intensas críticas à escravidão promovidas pelo político 

Joaquim Nabuco, a atuação dos movimentos republicanos, abolicionistas e de religiosos 

evangélicos contra o referido sistema de exclusão e de exploração. Eduardo Carlos Pereira 

(1855-1923), brasileiro, homem branco e Pastor presbiteriano, escreveu “A religião cristã e suas 

relações com a escravidão” em 1886. Era um Manifesto abolicionista que foi apresentado no 

Sul de Minas Gerais. Constitui um exemplo de como parte da fé cristã protestante no país 

questionou o status quo mostrando a incompatibilidade entre escravidão e Cristianismo. 

Criticou a interpretação de um texto bíblico isolado do Apóstolo Paulo sobre o tema que era 

usado para manter a submissão do indivíduo a outro. Disse que: 

 

Se a religião, portanto que confessas, condemna o captiveiro, 

escolhe entre ella e os escravos que possues. Ou guarda teus escravos, e 

continua aproveitar do suor do rosto do teu próximo, e, neste caso, imitando 

o exemplo dos gadarenos, pede a Jesus que se retire de tua casa; ou então, 

restituem a teus escravos a liberdade roubada e declara por esse acto que 

não és um mero hipócrita. (PEREIRA, 1886: 36) 

 

É importante lembrar que os evangélicos eram minoria na população brasileira, visto 

que até 1890 o Catolicismo era a religião oficial. Os batistas se omitiram na condenação pública 

da escravidão. Em Santa Bárbara do Oeste fundaram uma colônia americana e excludente. Eles 

vieram do Sul dos EUA que possuía uma tradição escravista e maçônica. Na década de 1880, o 

Pastor William Bagby fundou a Primeira Igreja Batista do Brasil na cidade de Salvador.  Asa 

Routhe Cabtree ao escrever sobre a História da referida denominação citou um relatório de 

Kidder de 1859 sobre a expansão do trabalho missionário. No referido documento dizia: “O 

Brasil, como os Estados Unidos, têm escravos e os missionários enviados pela Convenção 

Baptista do Sul não podiam sentir-se constrangidos a combater a escravidão e assim envolver-

se em política” (CRABTREE, 1962:37).  A Igreja Católica apoiava a escravidão e isso ficou 

evidenciado com a narrativa de Joaquim Nabuco a favor da Abolição. 

 

Em outros países, a propaganda da emancipação foi um 

movimento religioso, pregado do púlpito, sustentado com fervor pelas 

diferentes Igrejas e comunhões religiosas. Entre nós, o movimento 



12 

 

abolicionista nada deve, infelizmente, à Igreja do Estado; pelo contrário, a 

posse de homens e mulheres pelos conventos e por todo clero secular 

desmoralizou inteiramente o sentimento religioso de senhores e escravos. 

No sacerdote, estes não viam senão um homem que os podia comprar, e 

aqueles a última pessoa que se lembraria de acusa-los. [...] Nenhum padre 

tentou, nunca, impedir um leilão de escravos nem condenou o regime das 

senzalas. A Igreja Católica, apesar do seu imenso poderio em um país ainda 

em grande parte fanatizado por ela, nunca elevou no Brasil a voz a favor 

da emancipação. (NABUCO, 2010: 46-47) 

 

A Igreja Católica legitimava o sistema através da associação distorcida do texto bíblico 

de Gênesis sobre a maldição de Cam. Essa distorção teológica associada ao Darwinismo social 

que a partir da segunda metade do Século XIX influenciou parte da intelectualidade brasileira 

e latino-americana de forma geral. Autor de “O Abolicionismo”, Nabuco citou a experiência 

centenária inglesa ao lembrar-se do cristão calvinista e abolicionista William Wilberforce para 

justificar a luta pela liberdade. Movido pelo sentimento de humanidade e sob influência de sua 

fé, o referido parlamentar inglês, conseguiu defender sua ideia e induzir o processo decisório a 

aprovar a lei que acabava com o trabalho compulsório no Reino Unido. A cidadania no Brasil 

é um longo caminho, como disse José Murilo de Carvalho. O debate da concessão de direitos 

civis aos libertos constituiu uns dos pilares das disputas políticas no Poder Legislativo. O Estado 

do Ceará em 1884 foi o primeiro Estado a acabar com esse tipo de mão de obra. O fato 

aconteceu na cidade de Redenção, onde hoje funciona a Universidade da Integração 

Internacional da Lusofonia Afro-Brasileira (UNILAB).  

 

Resultado de um ato do governo, mas sobretudo da contínua 

pressão popular e civil, a Lei Áurea, apesar de sua grande importância, era, 

porém, pouco ambiciosa em sua capacidade de prever a inserção daqueles 

em cujo jargão, durante tanto tempo, a cidadania e os direitos não 

constavam. E por isso o caso é em si exemplar. Ele lembra que atos como 

esse, não poucas vezes, vinham seguidos de reveses políticos e sociais, os 

quais começavam a desenhar um projeto de cidadania inconclusa, uma 

república de valores falhados. (SCHWARCZ E STARLING, 2016:14) 

 

A memória escolar construída acerca da libertação dos escravos foi o Ato administrativo 

da Princesa-Regente do Brasil, Isabel, com a assinatura da Lei Áurea. Os pedagogos e 

normalistas que atuam no Ensino Fundamental I geralmente narram a História desta forma e os 

alunos podem concluir erroneamente que não houve participação popular neste processo. 



13 

 

Quando o historiador no oitavo ano ou no terceiro ano do Ensino Médio aborda o mesmo 

assunto, algumas resistências aparecem no subterrâneo do pensamento estudantil. Ela não foi a 

“redentora”, conforme os jornais da época noticiaram ou como ficou registrado na estátua em 

uma Avenida que leva o nome dela no bairro de Copacabana no Rio de Janeiro.  Entretanto, é 

preciso apresentar e relembrar a atuação dos escravos, dos libertos, dos quilombolas e políticos 

que lutaram para que o novo status quo se consolidasse no país. 

Joaquim Nabuco nos tempos do Império afirmou que “a escravidão permaneceria por 

muito como a característica nacional do país”. De fato a previsão dele estava correta. Um país 

marcado por analfabetismo e pela enraizada presença sincrética da religião cristã Católica, 

apresentava e ainda apresenta dificuldades para lidar com o reconhecimento da pluralidade 

étnica e religiosa dentro do ambiente escolar. Políticos e intelectuais, como, por exemplo, 

Oliveira Vianna, Nina Rodrigues e Rui Barbosa, buscavam um projeto de nação que conduzisse 

o Brasil ao progresso, entretanto as mentes colonizadas deles não conseguiram desenvolver 

mecanismos políticos que transformassem a realidade socioeconômica do Brasil. Segundo José 

Murilo de Carvalho: 

 

As consequências da escravidão não atingiram apenas os negros. 

Do ponto de vista que aqui nos interessa – a formação do cidadão -, a 

escravidão afetou tanto o escravo como o senhor. Se o escravo não 

desenvolvia a consciência de seus direitos civis, o senhor tampouco o fazia. 

O senhor não admitia os direitos dos escravos e exigia privilégios para si 

próprio. Se um estava abaixo da lei, o outro se considerava acima. 

(CARVALHO,2013: 53) 

 

O Estado não incluiu os ex-escravos no processo formal de participação política, visto 

que analfabetos não votavam. Apesar disso, eles estavam nas ruas lutando por direitos. A 

presença evangélica na educação a partir da década de 1880 foi fundamental para a laicização 

do Estado e para a alfabetização da população. A estratégia missionária das Igrejas históricas, 

a saber, Presbiterianos, Batistas e Metodistas principalmente com a criação de colégios, como 

o “Internacional”, em Campinas, o “Piracicabano”, em Piracicaba, o Batista Shepard e o 

Bennett, ambos no Rio de Janeiro e a “Escola Americana”, em São Paulo. Educadores 

presbiterianos foram fundamentais na reforma da educação de São Paulo em 1890, como por 

exemplo, o professor Dr. Horace Lane, Diretor do Colégio Mackenzie. A República amplificou 

o surgimento dessas instituições e colocou a responsabilidade constitucional da instrução 



14 

 

pública sob orientação dos Estados.  O discurso sobre educação estava presente no parlamento, 

nas irmandades de cor, mas não era uma política de Estado. 

Os primeiros anos do governo republicano no Brasil foram marcados: primeiro, por um 

liberalismo político-econômico, promotora da exclusão de grande parte da população da 

participação política e dificultava o consumo; e segundo, pelo darwinismo social, doutrina 

pseudocientífica, cujo representante principal é Herbert Spencer, que se utilizava da ideia de 

miscigenação para gerar a evolução da “raça brasileira”. O objetivo era futuramente 

embranquecer e modernizar a nação. O médico maranhense Nina Rodrigues escreveu o livro 

“Africanos no Brasil” (1905), no qual acreditava na promoção da mestiçagem para superar a 

“inferioridade sociocultural”. Ou seja, através da eugenia era possível fazer progredir a 

nacionalidade. “Diluir a raça negra com excedente de população branca, que assuma a direção 

do país: tal é na expressão de sua rigorosa feição prática o aspecto por que, no Brasil, se 

apresenta o problema o negro”. (RODRIGUES, 1905:264-65) Todavia, os estudos da área da 

Biologia ao longo do Século XX comprovaram que o gene da melanina é dominante, logo, 

pode-se perceber uma grande variação de tons de pele.  

A mudança da forma de governo – da Monarquia para a República – escancarou o 

afastamento dos indivíduos negros da política e colocou em curso o projeto da pigmentocracia. 

Ou seja, a cor da pele era o critério essencial para o acesso ao poder político-econômico. 

Segundo Thomas E. Skidmore, o ideal do “branqueamento” – assim como o sistema social 

tradicionalista – ajudou a influir entre homens de pele escura na sua escolha de cruzamento 

racial e de ter o mesmo ativo papel na reprodução. As fêmeas, por outro lado, movidas por uma 

forte inclinação na preferência, escolhiam sempre, quando isso era possível, parceiros mais 

claros do que elas (SKIDMORE, 1976:62). A lógica fenotípica da escolha de relacionamentos 

sexuais estava associada à questão socioeconômica. 

Dois anos após a Abolição da Escravatura, o Governo do General Deodoro da Fonseca 

estabeleceu o Decreto Federal N.º 528, de 28 de Junho de 1890, que falava sobre a imigração. 

O artigo 1º do referido documento proibia a imigração de africanos e de asiáticos para o país. 

Multava quem transportasse esses indivíduos e em caso de reincidência haveria perda de 

privilégios caso gozassem de algum. Somente com autorização do Congresso Nacional 

poderiam vir e justificando o motivo da presença. Caso fossem capturados seriam presos e 

enviados de volta aos seus países. Do ponto de vista da Diplomacia brasileira na Primeira 

República era de apagamento do contato com a África. Segundo Eli Alves Penha: 

 



15 

 

A partir do fim do comércio com a África, o Atlântico Sul passa a 

se constituir num espaço de atuação marginal da política externa do Brasil. 

Rompia-se a herança da tradição lusitana que havia permanecido a partir 

da própria ideia de “império brasileiro” que, como se verificou, tinha um 

forte componente transatlântico, graças às relações com a África. [...] O 

afastamento da África colocou o Brasil de costas para aquele continente e 

consequentemente, para a região do Atlântico Sul, com profundas 

implicações no desenvolvimento de forças navais e mercantes. (PENHA, 

2011:62) 

 

Por outro lado, a vinda de brancos europeus era desejada pelos políticos e ocorriam de 

duas formas. Primeiro, o sistema de parceria entre empresários e os estrangeiros. Os primeiros 

financiavam a viagem e a moradia e os imigrantes forneciam sua força de trabalho para custear 

seus gastos de translado e de permanência. A outra modalidade foi o subsídio do Estado. Ou 

seja, a política pública de branqueamento da nação foi financiada com os impostos. Alemães, 

italianos e outros grupos vieram voluntariamente, enquanto os africanos foram sequestrados, 

trazidos à força em navios precários e comercializados nos mercados do Rio de Janeiro, 

Salvador e de outras cidades. Mesmo após a Lei Eusébio de Queirós (1850) que proibia o tráfico 

interatlântico de escravos, o escárnio da escravidão e várias práticas de desrespeito aos Direitos 

Humanos se mantiveram até 1888. O medo do Haitianismo nunca foi esquecido pelos 

governantes brasileiros e ainda permanecem nos subterrâneos da memória social. Aquela 

revolução latino-americana de cor preta derrotou o discurso racial de superioridade branca.  

 

O nome negro em particular libertou, durante muito tempo, uma 

extraordinária energia, ora como veículo de instintos inferiores e de forças 

caóticas, ora como símbolo luminoso da possibilidade de redenção do 

mundo e da vida num dia de transfiguração. [...] Produto de uma máquina 

social e técnica indissociável do Capitalismo, da sua emergência a 

globalização, este nome foi inventado para significar exclusão, 

embrutecimento e degradação, ou seja, um limite sempre conjurado e 

abominado. Humilhado e profundamente desonrado, o Negro é, na ordem 

da modernidade, o único de todos os humanos cuja carne foi transformada 

em coisa, e o espírito em mercadoria – a cripta viva do capital. (MBEMBE, 

2014:19) 

 

É importante ensinar e (re) lembrar essas informações sensíveis na escola para estimular 

a educação racial, combater os privilégios advindos do fenótipo e defender as ações afirmativas 

na educação e nos concursos públicos. Os alunos tendem a se colocar contra essas questões, 



16 

 

por causa da opinião das elites. As mídias sociais e outros veículos de comunicação 

invisibilizam a população negra nas novelas, tendem associa-las a imagem do medo, da miséria 

e da violência. Na luta antirracista, vários periódicos foram criados no início do Século XX que 

tinha participação de negros e pardos, como por exemplo, O Propugnador (1907), o Patrocínio 

(1913) e o Clarim da Alvorada (1925). Estes jornais foram citados por Flávio Gomes em sua 

obra “Negros e Política (1888-1937)”. Os textos versam sobre as vicissitudes desse setor da 

sociedade, principalmente no mercado de trabalho. 

A luta pela participação política da população afrodescendente foi intensa. A luta racial 

foi camuflada pelas demandas sociais da relação capital-trabalho. Greves operárias na Capital 

Federal, principalmente na década de 1910 expressam a necessidade de avançar na concessão 

de direitos sociais. Cláudio H. M. Batalha (2010:164) afirmou que falar de uma classe operária 

“branca”, composta em sua maioria de imigrantes europeus, é sem dúvida uma avaliação 

globalmente correta para os estados de São Paulo e do Sul, mas desconsidera o peso do 

operariado “nacional”, com significativa participação de negros e mulatos no restante do país. 

A mão de obra que outrora estava na escravidão jamais deixou de ser utilizada para o 

desenvolvimento econômico brasileiro. A educação era um caminho para modernizar o país, 

porém a letra da lei não correspondia à realidade. Rui Barbosa, redator principal da Constituição 

de 1891, consolidou a descentralização do ensino dentro do pacto federativo. O Artigo 35 dizia: 

 

Incumbe, outrossim, ao Congresso, mas não privativamente: 

2º) animar no país o desenvolvimento das letras, artes e ciências, 

bem como a imigração, a agricultura, a indústria e comércio, sem 

privilégios que tolham a ação dos Governos locais; 

3º) Criar instituições de ensino superior e secundário nos Estados; 

4º) prover a instrução secundária no Distrito Federal.  

 

A obrigação de criar a instrução básica era do Poder Legislativo. Observe a ligação entre 

educação e raça no segundo artigo. Subliminarmente o Congresso era o indutor da política de 

branqueamento. Quanto à presença afrodescendente na escola, em especial no Rio de Janeiro, 

era relevante seja no corpo discente quanto docente. Maria Lúcia Rodrigues Müller buscou 

pesquisar sobre docentes e discentes negros na Primeira República. Ela encontrou fotos e 

documentos públicos que provam essa relação, com destaque especial para o professor 

maranhense e negro Hemetério dos Santos (1858-1939). Este Homem culto usou a estratégia 

de resistência racial por meio das palavras. 



17 

 

Ele nasceu em uma Província historicamente marcado pela pobreza e pelo coronelismo. 

Aos vinte anos de idade (1878), ele integrava a equipe do magistério no Colégio Pedro II. Este 

fato ocorreu dez anos antes da Abolição da escravidão. Período de efusão de movimentos 

abolicionistas e republicanos. Hemetério nos primeiros meses da jovem República se tornou o 

primeiro professor negro do Colégio Militar do Distrito Federal (20 de Abril de 1890).  Além 

de ser docente da Escola Normal. O intelectual Manoel Bonfim foi seu colega de profissão e 

era defensor da instrução pública.   

Educação, raça e religião caminham juntos na História do Brasil. Protestantes de Igrejas 

históricas ajudaram na alfabetização, no cuidado social com os ex-escravos e na defesa da 

laicidade. Na primeira década do século XX, os missionários brancos da Suécia, Gunnar 

Vingren e Daniel Berg foram para o Belém do Pará em 1911 e começaram o trabalho de 

evangelização com a população pobre e de classe média sem levar em conta critérios raciais. 

Eles vieram dos EUA, onde tiveram a experiência com o movimento pentecostal que surgiu em 

Los Angeles no início do século XX. Fundaram a Missão da Fé Apostólica, alterado para 

Assembleia de Deus em 1918 - hoje a maior denominação pentecostal do Brasil. Segundo o site 

da Assembleia de Deus no Belém do Pará: 

 

Os irmãos desligados da Igreja Batista passaram a reunir-se em um 

salão na Rua Siqueira Mendes, 79, Cidade Velha, residência do irmão 

Henrique de Albuquerque. Como a glória do Senhor se manifestava 

naquele lugar, houve a necessidade de organizar o movimento. No dia 18 

de junho de 1911, por deliberação unânime, foi fundada a Missão de Fé 

Apostólica, posteriormente denominada de Assembleia de Deus. Supõe-se 

que o nome escolhido para a nova denominação esteja ligado às igrejas que 

na América do Norte professavam a mesma doutrina e foram denominados 

de Assembleia de Deus ou Igreja Pentecostal. (ADBELEM, 2019) 

 

Essa mudança de nome pode estar relacionada com a influência da segregação racial 

estadunidense. O primeiro nome estava relacionado com o pastor negro estadunidense e filho 

de ex-escravos W.J. Seymour que participou da experiência religiosa de Avivamento da Rua 

Azuza – “certidão de nascimento deste movimento”. Todavia o Pastor branco Charles Fox 

Parham (1873-1929) possuía ligações com a Ku Klux Klan e fundou a Assembleia de Deus. Há 

um silenciamento sobre o racismo nas igrejas brasileiras, em especial do (neo)pentecostalismo, 

apesar de ser a religião cristã que mais concentram a população negra no Brasil. Historicamente 



18 

 

os cargos de tomada de decisão nas igrejas eram ocupados por homens brancos em sua grande 

maioria.  

Sobre as práticas litúrgicas dos pentecostais e neopentecostais são: primeiro, 

enfatizavam em suas orações a busca do Espírito Santo, dos dons espirituais descritos em I 

Coríntios 12, de milagres e curas de enfermidades. Além disso, valorização da glossolalia 

(“falar em línguas estranhas” conforme a experiência bíblica do livro de Atos). A lacuna 

deixada pela Igreja Católica em regiões pobres da Primeira República foi sendo lentamente 

ocupada pelas denominações evangélicas, em especial, as denominações pentecostais. 

Entretanto, os católicos eram fundamentais para arbitrar interesses políticos em tempos de crise, 

vide a ligação do Presidente Washington Luiz com Cardeal Leme. A República oficialmente 

era laica, mas certas associações não foram cortadas. É fundamental pensarmos que a disputa 

de poder entre estes dois grupos cristãos – católicos e evangélicos – permanece até hoje. Quais 

ideologias influenciavam o cenário social do início do século XX e como impactaram a 

educação? 

A idolatria à nação excludente, a difusão do senso de civilidade e a memorização 

configurava o currículo do ensino de História. A historiografia do país esteve sob influência do 

Positivismo e do Darwinismo social na virada do Século XIX até a Primeira Guerra Mundial 

(1914-1918). Esses paradigmas ideológicos serão abalados na América Latina, pois a Europa, 

símbolo da civilização ocidental e da “moralidade”, produziu um conflito em proporções nunca 

antes vista.  Oliveira Vianna na obra “Instituições Políticas brasileiras” criticou Rui Barbosa 

por este querer implantar o modelo político e educacional americano sem levar em consideração 

a realidade nacional. Ambos reconheciam que um dos problemas do país era a educação. Nesse 

sentido, é importante pensar o papel da disciplina História na formação do cidadão e de um 

projeto moderno de nação. 

 

A história do Brasil como disciplina distinta da história da 

civilização só surgiu em 1895. Era caracterizada pela cronologia política e 

pelo estudo da biografia de brasileiros ilustres, além de acontecimentos 

considerados relevantes para a afirmação da nacionalidade. Cabia à história 

como disciplina escolar: construir a memória da nação como uma unidade 

indivisível e fornecer os marcos de referência para pensar o passado, o 

presente e o futuro do país. (MAGALHÃES, 2003:169) 

 



19 

 

Na cidade do Rio de Janeiro, no ano de 1924, educadores criaram a Associação 

Brasileira de Educação (ABE). Era um movimento que buscava transformar sistema de 

instrução tendo como arcabouço as experiências estadunidenses e europeias. Destacam-se no 

grupo a participação de Antônio Carneiro Leão e Anísio Teixeira. Esse grupo auxiliou na 

reforma da educação do Distrito Federal – Rio de Janeiro – na década de 1920 e foram 

responsáveis pelo Manifesto dos Pioneiros da Educação (1932). Com a Revolução de 1930, o 

Presidente Getúlio Vargas criou o Ministério da Educação e Saúde Pública, cujo Ministro era 

Francisco Campos. Esta instituição buscava centralizar e fiscalizar a aplicação do currículo 

escolar comum para os estabelecimentos de ensino públicos e particulares de toda nação. 

Todavia, o silêncio sobre as histórias africanas permanecia. Veja como educação, raça e religião 

foram tratadas no período da década de 1930 a 1960. 

 

 

1.1 Décadas de 1930 – 1960: 

 

O Presidente Getúlio Vargas (1930-45) visando modernizar o país adotou um projeto 

político autoritário no campo da educação, embora tenha valorizado o legado da diáspora 

africana no país. Esta mudança influenciou os púlpitos e a formação dos jovens evangélicos, 

pois representação étnica pode gerar maior identificação religiosa. A entrada efetiva de 

deputados evangélicos na década de 1930 é uma resposta à demanda política das igrejas.  A 

publicação em 1933 do livro “Casa Grande e Senzala” do autor pernambucano Gilberto Freyre 

ajudou a mudar a concepção raça negra e educação. Ele teve formação familiar católica, mas 

durante a adolescência e parte da juventude (1917- 33) estudou no Colégio Batista Americano, 

tornou-se membro da Primeira Igreja Batista do Recife e estudou nos EUA em uma faculdade 

batista – Baylor University. Ao estudar sobre a cultura brasileira, observou um “equilíbrio de 

antagonismo” na elaboração da nação. 

 

A formação brasileira tem sido, na verdade, um processo de 

equilíbrio de antagonismos. Antagonismos de economia e de cultura. A 

cultura europeia e a indígena. A europeia e a africana. A africana e a 

indígena. A economia agrária e a pastoril. A agrária e a mineira. O católico 

e o herege. O jesuíta e o fazendeiro. O bandeirante e o senhor de engenho. 

O paulista e o emboaba. O pernambucano e o mascate. O grande 

proprietário e o pária. O bacharel e o analfabeto. Mas predominando sobre 



20 

 

todos os antagonismos, o mais geral e o mais profundo: o senhor e o 

escravo. (FREYRE, 2006:116) 

 

Há um processo de reconhecimento da relevância da mestiçagem, apesar da violência. 

Freyre crê a mistura de raças e culturas aponta para um mundo moderno que assimila e se adapta 

as vicissitudes do Ocidente. Essa naturalização e romantização de práticas de dominação social 

feito com o coração ou paixão têm problemas. O mundo criado pelo português na América 

explorou a mão de obra escrava africana e indígena levando a um estado deplorável de 

desumanidade, pois nega a igualdade de que todos são humanos. A ausência de Direito de 

proteção ao corpo do negro origina-se de diversas violências promovidas por instituições 

estatais e pelos cidadãos; a imposição por decreto da fé Cristã promovida pela Igreja Católica 

e pelo governo tentaram destruir práticas religiosas de matrizes africanas. Como forma de 

proteção adotaram o sincretismo para resistir. Achille Mbembe (2017:21) afirmou que o 

colonialismo dividiu, classificou, hierarquizou e diferenciou os indivíduos. A raça camufla a 

luta de classes. Neste sentido Aníbal Quijano disse que:  

 

No processo que levou a esse resultado, os colonizadores 

exerceram diversas operações que dão conta das condições que levaram à 

configuração de um novo universo de relações intersubjetivas de 

dominação entre a Europa e o europeu e as demais regiões e populações do 

mundo, às quais estavam sendo atribuídas, no mesmo processo, novas 

identidades geoculturais. Em primeiro lugar, expropriaram as populações 

colonizadas –entre seus descobrimentos culturais– aqueles que resultavam 

mais aptos para o desenvolvimento do capitalismo e em benefício do centro 

europeu. Em segundo lugar, reprimiram tanto como puderam, ou seja, em 

variáveis medidas de acordo com os casos, as formas de produção de 

conhecimento dos colonizados, seus padrões de produção de sentidos, seu 

universo simbólico, seus padrões de expressão e de objetivação da 

subjetividade. A repressão neste campo foi reconhecidamente mais 

violenta, profunda e duradoura entre os índios da América ibérica, a que 

condenaram a ser uma subcultura camponesa, iletrada, despojando-os de 

sua herança intelectual objetivada. Algo equivalente ocorreu na África. 

(QUIJANO, 2005:121) 

 

Africanos foram capturados e trazidos contra a vontade em navios pelo Oceano 

Atlântico. Famílias foram apartadas por causa de interesses econômicos escusos; estupros de 

homens brancos contra mulheres negras aconteceram a fim de dominar sexualmente e 



21 

 

politicamente o outro; suicídios em alto mar e abortos de gente negra para não sofrer as agruras 

da escravidão; venda de carne preta, nomes retirados e batizados conforme o interesse dos 

proprietários, etc. São heranças negativas da mestiçagem luso-tropical que fazem parte do 

passado-presente nacional. A reparação por meio de políticas públicas na atualidade visa 

atenuar exílio econômico imposto a população negra, parda e indígena que foram condenados 

a inexistência pela elite. A História é fundamental para instrumentalizar os excluídos contra os 

abusos dos poderosos. 

O amalgama cultural que é o Brasil reflete na liturgia dos cultos evangélicos que seguia 

padrões europeus e estadunidenses. Entre as décadas de 1920 e 1940, há um fortalecimento das 

convenções nacionais das diversas igrejas evangélicas, por exemplo: Batista Brasileira e 

Assembleia de Deus – Ministério de Madureira, em especial. Esta última denominação 

absorveu grande parte daqueles que outrora seguia o catolicismo popular e religiões de matrizes 

africanas e se converteram ao Cristianismo Evangélico, principalmente negros e pardos. Eis os 

efeitos do pensamento de Gilberto Freyre na religiosidade evangélica deste período. Neste 

processo, livros com louvores estrangeiros e nacionais ao Senhor foram criados – Cantor e 

Hinário Cristão; habilitação do pandeiro e o violão nos cultos; ordenação pastoral de negros 

como protagonistas da evangelização, em especial, do educador e político José de Souza 

Marques – Presidente dos batistas brasileiros. Criou um colégio técnico que leva o nome dele 

e uma Fundação de Ensino Superior no bairro do Campinho na Zona Oeste do Rio de Janeiro 

que concedia bolsas de estudos aos pobres da região. Segundo Paulo Baía, Souza Marques é o 

“pai da política de ação afirmativa no Brasil”. Nos anos 1940, o religioso apresentou na Câmara 

dos Deputados projetos para financiar os estudos da população pobre, mas não foi aprovado 

pelos seus pares.  

Na luta antirracista, a atuação da Frente Negra Brasileira (FNB) no final da década de 

1920 e em meados da década de 1930 constituiu um marco relevante na luta antirracista na 

República. Ela foi fundada em 16 de setembro de 1931 em São Paulo com a missão de batalhar 

pelos direitos civis dos negros. Homens e mulheres da raça negra com diferentes formações 

profissionais se uniram para mudar a realidade de racismo no país. A estratégia de criar o jornal 

‘A Voz da Raça’ foi importante para difundir os ideais do grupo e ser um instrumento político 

para influenciar a tomada de decisão governamental. Usar a imprensa como meio de ensino e 

divulgação de ideias que mobilizassem a população em favor da inclusão social dos 

afrodescendentes. Em 1936, a FNB se tornou um partido político, que inspirou os movimentos 

negros estadunidenses na luta antirracista. Todavia foi fechado pela Ditadura varguista. De 



22 

 

acordo com Flávio Gomes (2005:53), “a expectativa da FNB era não só incluir o tema do 

racismo na pauta política como promover melhores condições de vida, saúde, educação e 

empregos”. Havia oposição a esta ideias e articulação de alguns membros com AIB, vide o 

poeta negro e católico Arlindo Veiga dos Santos.  

Nos anos 1930, a criação da Ação Integralista Brasileira (AIB) liderado por Plínio 

Salgado enaltecia a experiência fascista, embora “incluísse indivíduos negros”. A referida 

instituição tinha apoio de católicos como Dom Helder Câmara. Gomes (2005:53) afirmou que 

‘’o discurso integralista tinha forte penetração popular, misturando-se com xenofobia. Além de 

sua propaganda ideológica e da atuação de lideranças como Gustavo Barroso e Plínio Salgado, 

ainda sabemos pouco sobre a penetração do integralismo junto a setores pobres e negros’’. 

Havia críticas protestantes ao Integralismo, pois a Igreja Católica era considerada essencial para 

direcionar o povo e a família sob a orientação de Deus. Isto não eliminaria a pratica de 

sincretismos no campo da fé e mistura de classes sociais que não participava de processo 

decisório na política, desde que haja um equilíbrio de antagonismos. Essas oposições 

sintetizadas deveriam gerar uma perigosa homogeneidade. 

Segundo René E. Gertz (2010: 29), “Plínio Salgado fazia questão de dizer que a 

religiosidade era condição essencial para um militante do integralismo, ainda que não houvesse 

preferência por uma doutrina específica”. Mas isso não passava de teoria. Na prática, não dava 

para negar que havia uma simpatia pelo catolicismo, e sua influência estava subentendida em 

toda a doutrina integralista’’. O Protestantismo era visto pela extrema direita católica 

integralista como agressão à unidade nacional e o progresso da pátria. O sentimento de ameaça 

à existência da cristandade evangélica impeliu as igrejas se unirem politicamente e condenarem 

o integralismo. O medo de uma educação confessional católica foi somado nesta oposição. Não 

necessariamente por causa do racismo, porém pelo entrelaçamento de interesses católicos na 

retomada do poder e prestígio perdido junto ao Estado na Proclamação da República. Os 

evangélicos históricos e pentecostais cresceram no período varguista, apesar da hegemonia 

católica. Frente Negra e Integralismo foram extintos em 1937 com o Golpe do Estado Novo, 

embora o último agisse na clandestidade.   

A questão da educação foi tratada pela Confederação Evangélica do Brasil (CEB) criada 

na década de 1930 para pensar a atuação interdenominacional na política brasileira e reagir a 

aproximação de Vargas à Igreja Católica por meio da inauguração do Cristo Redentor (1931). 

Era o compromisso eclesiástico com os problemas sociais do país, visto que a mensagem do 

Evangelho dialoga com a cultura. A linguagem acessível e palavra de conforto por meio fé em 



23 

 

Cristo - nação que foi colonizada pelo Catolicismo – facilitou o sucesso da evangelização. A 

ausência da questão racial permanecia, mas a eleição do Pastor metodista, branco e socialista 

cristão Guaracy Silveira (PSB-SP) em 1933 como Deputado constituinte trouxe a questão da 

laicidade da educação e do Estado – bandeira histórica do protestantismo brasileiro do século 

XIX. O medo do retrocesso religioso e político impulsionaram evangélicos de Igrejas históricas 

a se unirem contra o avanço católico. No entanto, a Liga Eleitoral Católica que desejava resgatar 

a obrigatoriedade da fé católica nas escolas públicas. A mobilização da confederação começou 

em 1934 e durou até 1964 com o Golpe Civil-Militar-Empresarial. 

 

A CEB e os evangélicos que a compunham demonstravam o 

quanto acompanhavam os processos de transformação da sociedade 

brasileira. Da Conferência do Nordeste, participaram Gilberto Freyre, Paul 

Singer e Celso Furtado, juntamente com pastores, como o metodista Almir 

dos Santos e os presbiterianos Joaquim Beato e João Dias de Araújo. Eram 

os evangélicos conclamando a nação para uma reconstrução. (RAMOS & 

ZACARIAS, 2010) 

 

Durante a década de 1940, Igrejas migratórias se estabeleceram no Sul do Brasil, 

principalmente de origem germânica e afinados com o nazismo. Os imigrantes alemães se 

recusavam aprender a Língua Portuguesa, no entanto o Estado Novo varguista criou o Decreto-

Lei n 406, 04 de Maio de 1938 que obrigava a aprendizagem do referido idioma. O fato é que 

havia uns 2900 nazistas, mais de 100 mil cidadãos alemães e algumas centenas de milhares de 

descendentes espalhados por todo território brasileiro. E isso poderia representar um problema. 

(GERTZ, 2010:29) Logo, o racismo se refletiu na formação de parte desse pequeno grupo de 

evangélicos migratórios. Ou seja, os imigrantes e excluíam aqueles que já habitavam as terras 

do Sul do Brasil, no caso negros, pardos e indígenas. Enquanto isso, as denominações 

pentecostais atendiam essas populações e se fortaleciam.  

O fim da Ditadura Varguista e da Segunda Guerra Mundial representam o início de um 

novo começo em favor da pluralidade de pensamentos e de representação religiosa na política. 

Robinson Cavalcanti afirmou que com a Constituição de 1946, a Igreja Católica Romana não 

perdeu nenhuma das conquistas obtidas com Vargas e consagradas na Constituição de 1934 

(verbas, casamento religioso, proibição do divórcio, ensino religioso etc.). A Igreja oficiosa se 

compatibilizava com o pluralismo. (2002: 199). Os cultos de matrizes africanas deixaram de 

ser reprimidos pelo Estado e o pentecostalismo cresceu com a chegada nos anos 1950 e 1960 



24 

 

das Igrejas de origem americanas: do Evangelho Quadrangular e de Nova Vida. Usavam o rádio 

para compartilhar a mensagem de cura de divina através do rádio com linguagem simples. 

No início da década de 1960, durante a Política Externa Independente de Jânio Quadros 

e João Goulart, ocorreu uma reaproximação com as narrativas sobre o continente africano. 

Criação da divisão da África dentro do Itamaraty auxiliou na fundação de embaixadas na Gana 

e Senegal, por exemplo, e cooperação na área educacional. A criação do Centro de Estudos 

Afro-Orientais (CEAO) da Universidade Federal da Bahia (1961) e do Centro de Estudos 

Africanos da Universidade de São Paulo (1965) é considerada embriões dos estudos africanos 

e suas heranças na América do Sul. O Pan-Africanismo de Patrice Lumumba e Kwane Nkrumah 

tiveram reflexos no Brasil. Entretanto, o ocaso da democracia em 1964 dificultou as pesquisas 

na área e as informações produzidas não eram suficientes para fortalecer o campo de estudos 

afro-brasileiros e ensino na rede básica. Vejamos como se deu a relação dos evangélicos com a 

Ditadura Civil-Militar e a questão do ensino de História. 

 

 

1.2 Ditadura Militar, Evangélicos e Ensino de História:  

 

O medo do comunismo orientou grande parte das lideranças evangélicas no país. 

Apoiaram o Golpe e a Ditadura Civil-Militar-Empresarial. Membros de diversas Igrejas foram 

considerados subversivos foram delatados aos militares. O sociólogo branco e presbiteriano 

Paulo Stuart Wright, líder da Ação Popular, Manoel da Conceição Santos, camponês pardo e 

assembleiano são exemplos de cristãos evangélicos perseguidos pelos militares. A CEB e o 

Seminário Presbiteriano do Norte haviam sido fechados. Em termos educacionais, a disciplina 

História foi transformada em “Estudos Sociais” cuja composição originou duas disciplinas: 

Educação Moral e Cívica e Organização Social e Política Brasileira (OSPB). Os alunos eram 

obrigados a memorizar datas e fatos via repetição, enaltecer a nação através do canto semanal 

do Hino Nacional e silenciar diante da realidade sociopolítica e econômica. 

Os anos 1970 foram marcados pela repressão. A liberdade de pensamento e de 

interpretação (hermenêutica) das escrituras bíblicas era um ato de subversão eclesiástica. O país 

tinha um Presidente da República evangélico – o luterano e assassino Ernesto Geisel, embora 

não tenha sido o primeiro na história do país – Café Filho, era presbiteriano e assumiu o governo 

após o suicídio de Vargas. Dentro do Congresso Nacional existia a oposição evangélica ao 

governo, apesar de grande parte dos parlamentares evangélicos e de igrejas apoiarem o regime. 



25 

 

Lysaneas Maciel, líder do MDB na Câmara, teve o mandato cassado, pois foi acusado de 

proteger “terroristas”. Em seu discurso cujo título era “O grito da Igreja – D. Pedro de 

Casaldáliga” em 1972, afirmou que: 

 

Uma das maiores tragédias da Igreja foi a sua alienação e sua 

omissão com referência aos problemas políticos e sociais. É curioso 

observar que, na defesa dessa abstenção, se consorciam em estranho 

conúbio as filosofias materialistas (para Marx, “religião é questão 

privada”) e religiosos que se refugiaram em torres de marfim para gozar o 

conforto do cristianismo sem aceitar o desafio que sua autêntica adoção 

representa. A omissão é condenável, porque contraria os ensinos do 

Mestre, sobretudo se implica em acomodação a quaisquer regimes políticos 

nos quais exista patente ou latente, o pecado humano em sua dimensão 

social. (MACIEL, 1972:121) 

 

Ao longo do texto ele defendeu o Católico, D. Pedro de Casaldáliga, que sofria ameaças 

de latifundiários por promover a justiça social. O compromisso com os Direitos Humanos não 

poderia ter sido negligenciado pelos cristãos. Jesus foi assassinado pelo Estado, pois defendia 

a verdade, ação correta, o amor ao próximo. Neste fragmento, Maciel resgatou a ideia que a 

igreja precisa participar da política e que não pode se calar diante da injustiça. Ele destacou três 

atitudes que o cristão deveria ter diante do Estado. Ao longo da Ditadura Militar, criou-se o 

mito que “crente não participa da política”, pois a corrupção domina. Os evangélicos de 

denominações históricas não se abstiveram da participação política seja por meio da escolha de 

representantes ou da luta armada. Os neopentecostais e pentecostais incorporaram parcialmente 

esse discurso de afastamento da política, embora em todas as legislaturas após o golpe existia 

evangélicos. Desde 1986, a Frente Parlamentar Evangélica cresce em proporção geométrica. 

 

Primeiro, atitude do cristão é, apoiar a presença do Estado. Apesar 

da oposição do uso da força e seu aparato, temos de levar em consideração 

a norma bíblica de que a ordem é melhor que a desordem. Segundo, há 

outra atitude neste relacionamento: é a de tensão ou vigilância. Faz parte 

da missão profética do cristão estar vigilante em relação ao Estado e seus 

governantes. Nenhuma ordem se mantém se não for justa. E a ponta de 

lança da desordem e do próprio terrorismo é a injustiça, é a subjugação dos 

mais fracos, é a opressão. Ser cristão é estar vigilante política e 

socialmente. Mas há uma terceira atitude: inconformismo absoluto diante 

dos desmandos do Estado (MACIEL, 1972:121-2).  

 



26 

 

A nação viveu o impacto da crise capitalista internacional de 1973 e de 1979. Diante de 

uma conjuntura de adversidades econômicas, questionamentos ao status quo se intensificaram. 

Torturas, desemprego, racismo, intolerância religiosa emergiram como temas da agenda 

política da sociedade civil, principalmente a violência policial na periferia. O exemplo disso 

aconteceu com o jovem negro, músico e na época morador da Cruzada São Sebastião, Macau, 

que passou  por discriminação ao ser preso pela polícia. Ele escreveu na  década de 1970 “olhos 

coloridos”, considerado hino da resistência negra eternizado na voz de Sandra de Sá  (1982). 

Em entrevista ao portal  G1  no ano de 2015, fez a seguinte narrativa: 

 

“Ele disse: ‘Você mora naquela lama ali, cheia de bandido’. Eu 

disse que bandido não, ali não tem bandido. Eles são moradores da Cruzada 

São Sebastião. E ele: ‘É isso mesmo. Tudo pobre, tudo favelado, essa coisa 

toda, tudo negro’. Eu disse que ele estava com preconceito, com 

discriminação. E falei ‘O sangue que corre na sua veia, corre na minha veia 

também. É vermelho. Você está com preconceito’,” relata o compositor.  

(BOECKEL; MACAU, 2015) 

 

Valorizar a ontologia e o ethos da raça negra sem folclorizar e sem comercializar constituía um 

dos objetivos da carta de princípios do Movimento Negro Unificado (MNU) fundado em 1978, 

no Estado de São Paulo. Houve uma mobilização popular em apoio aos quatro negros que eram 

jogadores de vôlei impedidos de participar do clube Tietê devido à cor da pele. O grupo 

denunciava o “mito da democracia racial” que era reificado pela Ditadura Militar  - 

contraditoriamente ocorreu a elevação do jogador negro da Seleção brasileira Pelé a “rei do 

futebol”. Na ocasião, houve uma mudança nas celebrações da resistência negra no país. Houve 

uma reflexão coletiva e decidiram que para positivar a imagem do negro na História nacional 

era importante resgatar uma liderança que resistiu a opressão. Zumbi dos Palmares foi o 

escolhido. Ele juntamente com sua esposa Dandara haviam sido assassinados no dia 20 de 

novembro de 1695. Então, esta data passou a ser comemorada ao invés do dia 13 de Maio, data 

da Abolição da Escravidão.  É importante refletir sobre a definição de Movimento Negro.  

 

[...] a luta dos negros na perspectiva de resolver seus problemas na 

sociedade abrangente, em particular os provenientes dos preconceitos e das 

discriminações raciais, que os marginalizam no mercado de trabalho, no 

sistema educacional, político, social e cultural. Para o Movimento Negro, 

a “raça”, e, por conseguinte, a identidade étnico-racial, são usadas não só 



27 

 

como elementos de mobilização, mas também de mediação das 

reivindicações políticas. Em outras palavras, para o Movimento Negro, a 

“raça” é o fator determinante de organização dos negros em torno de um 

projeto comum de ação. (DOMINGUES, 2007:102; apud 

GOMES,2018:22) 

 

Era necessário se libertarem da opressão histórica legitimada pelo Estado brasileiro. 

Mudar as estruturas da sociedade e pensar na unidade e solidariedade da raça em prol do bem-

estar, da igualdade e da justiça. Existiam outros grupos que já se articulavam contra o racismo 

antes do ocorrido, porém o fato proporcionou uma nova atitude dos movimentos negros de 

diferentes estados. Os privilégios da cor branca foram questionados publicamente por meio de 

textos acadêmicos, exemplo de Lélia Gonzalez, discursos de Abdias do Nascimento que 

denunciavam o genocídio da população negra, música, “Coisa de pele” – Jorge Aragão etc. A 

crítica ao currículo escolar estava presente nos discursos antirracistas, pois se não mudar a 

educação perpetuaremos o preconceito. Outras organizações surgiram ao longo dos anos 1980, 

a saber: Instituto de Pesquisas e Estudos Afro-brasileiros (IPEAFRO) e o Centro de Cultura 

Negra (CCN) do Maranhão. 

 

Essa mudança engloba uma ampla discussão sobre a valorização 

da cultura, política e identidade negras, e pode provocar objetivamente uma 

reavaliação sobre o papel das populações negras na formação da sociedade 

brasileira, na medida em que propõe deslocar propositalmente o 

protagonismo em relação ao processo da abolição para a esfera dos negros 

(tendo Zumbi como referência), recusando a tradicional imagem da 

princesa branca benevolente que teria redimido os escravos. (PEREIRA, 

2012:113) 

 

O regime começou a se liberalizar no final da Década de 1970. Greves sindicais, povo 

nas ruas querendo participar das eleições “Diretas já”. A entrada da Teologia da Prosperidade2 

nos anos 1980/90 afastou grande parte da igreja evangélica do papel de promotora da justiça 

                                                 

2 Interpretação teológica dos evangélicos neopentecostais que valorizam demasiadamente o aspecto material como 

símbolo da bênção de Deus na vida de um cristão. Há um esquecimento do conceito de graça (favor imerecido 

para a salvação) e o que prevalece é a barganha com o Eterno. O uso de apelos emocionais para garantir os recursos 

necessários à manutenção das igrejas e da liderança associado a exorcismos e curas fazem parte desta crença. Ex: 

Igreja Universal do Reino de Deus, Igreja Mundial do Poder de Deus, etc. Veja os livros de Kenneth Hagin. 



28 

 

social. No entanto, a Teologia da Missão Integral3 foi à resposta aberração eclesiástica da 

valorização exacerbada da riqueza material. Estabeleceu uma práxis social descolonizada no 

ensino da fé e no serviço à comunidade, a partir das demandas da periferia das e nas grandes 

cidades. A transição para a democracia foi lenta, gradual e segura para os militares. Nesse 

sentido, o país se enquadrou na Terceira Onda de Democratização (1974 -). A experiência da 

luta comum contra e a favor ao Regime Militar aproximaram as igrejas cristãs católicas e 

evangélicas. O diálogo foi aberto, mas as identidades e as confissão de fé procuraram manter 

suas características principais nesse mundo globalizado apesar dos intercâmbios teológicos, via 

livros e seminários. Vejamos como os evangélicos na Nova Democracia (1985-2016) lidaram 

com a questão da raça e da educação, em especial com o ensino de História. 

 

 

1.3 Nova Democracia (1985-2016), política de ações afirmativas e Movimento negro 

evangélico: 

 

“Será que já raiou a liberdade/Ou se foi tudo ilusão/Será, oh, será/Que a lei áurea tão 

sonhada/Há tanto tempo assinada/Não foi o fim da escravidão”. O questionamento do samba-

enredo da G.R.E. S Primeira Estação da Mangueira  (1988) era representava  demandas dessa 

grande parcela da população brasileira explorada pelas péssimas condições de vida e trabalho. 

Diante da herança de exclusão sócio espacial e econômica, a população negra e indígena 

pressionou o governo Sarney e os constituintes a colocarem a reparação três séculos de trabalho 

forçado na agenda de políticas públicas nacionais. O debate também atingiu o ambiente 

eclesiástico, principalmente nas Igrejas Históricas – procurava as omissões dos missionários 

quanto a escravidão. De maneira geral, havia uma necessidade em pensar o papel negro dentro 

das instituições evangélicas. O centenário da Abolição foi tema abordado no Conselho Latino-

americano de Igrejas (CLAI) em 1988. 

 

                                                 

3 É um movimento latino-americano que resgatou a responsabilidade social das Igrejas cristãs e da evangelização 

após o surgimento da Teologia da Libertação. Teve influência de uma reunião de igrejas na década de 1970 em 

Lausanne, Suíça no qual inspiraram seus princípios. É visto como uma reação as opressões e se opõem a Teologia 

da Prosperidade.  Segundo Rene Padilha, “na verdade, uma aproximação à fé cristã que tenta relacionar a revelação 

do Deus trino com a totalidade da criação e com todo aspecto da vida humana, e tem como propósito a obediência 

da fé para a glória de Deus”. Para maiores informações: Disponível em: https://www.ultimato.com.br/conteudo/10-

perguntas-fundamentais-sobre-missao-integral. Acesso em: 20/11/2018. 

https://www.ultimato.com.br/conteudo/10-perguntas-fundamentais-sobre-missao-integral
https://www.ultimato.com.br/conteudo/10-perguntas-fundamentais-sobre-missao-integral


29 

 

No centenário da Abolição da Escravatura, lembramo-nos dos 

nossos irmãos negros, da humilhação sofrida e do sangue derramado. 

Protestamos não somente pelo passado, mas pelo presente que para esses 

irmãos ainda continua amargo, com o preconceito e a discriminação, ainda 

bem vivos. Além da questão racial uma outra nos leva a refletir: a questão 

do trabalho. Se a Abolição pretendeu dar liberdade àqueles que eram 

explorados com a escravidão, protestamos hoje, não somente por esse 

passado injusto, mas também pelo presente que continua, sob o poder do 

‘'capitalismo selvagem", explorando aqueles que vendem sua força de 

trabalho e até escravizando, como revelam as denúncias de janeiro passado. 

Fica então transparente que a Abolição da Escravatura permanece um 

desafio, para que uma nova Páscoa/passagem aconteça e traga liberdade 

para os negros e os trabalhadores, e o Reino de Deus venha logo. (CLAI, 

1988:6) 

 

Neste processo, igrejas progressistas com discursos ecumênicos vinculadas a CLAI 

criaram pastorais de negritude e/ou de combate ao racismo e promoção da igualdade racial nas 

convenções denominacionais. Por exemplo, a Igreja Metodista possui uma pastoral para 

combater o racismo. A igreja episcopal anglicana do Brasil tem a Comissão de Incidência 

Pública, Direitos Humanos e Combate ao Racismo. A ausência da população negra evangélica 

em posições de liderança e de tomada de decisão nas diversas denominações era evidente. Era 

e em alguns casos continuam sendo um assunto silenciado entre os “crentes”, pois pode parecer 

rebeldia perante o pastor-presidente. Será que o Eterno escolheu somente brancos e pardos para 

orientar o “rebanho”? Claro que não. O questionamento das estruturas eclesiásticas feitas pelos 

membros que se auto identificavam como negros se intensificaram. Eram as demandas da 

sociedade em movimento. A instituição que não responde as perguntas dela tende ao declínio 

com o tempo.  

Os trabalhos de serviço exercido pelos diáconos, atividades musicais (louvor) e outras 

funções eram ocupados por pessoas negras principalmente em igrejas históricas e pentecostais. 

No caso da última, é muito comum encontrarmos pastores negros e pardos. Houve uma 

mudança de postura em alguns casos e uma valorização da cultura afro-brasileira e 

principalmente afro-americana se fortaleceu nas liturgias. Representatividade e afetividade são 

essenciais para as crianças. Essa herança de fé fortalece a identidade do indivíduo juntamente 

com sua posição econômica. A célula do Movimento negro evangélico começou a surgir no 

final da década de 1980, mesmo que de forma desorganizada. Somente na primeira década do 

século XXI foi possível ver o surgimento institucionalizado, como veremos a seguir. 

 



30 

 

A transição lenta e gradual para a democracia nos anos 1980 foi marcada pelo retorno 

da disciplina para o currículo, proposta curricular da Secretaria Municipal de São Paulo que 

trabalhava com a abordagem temática e depois pela aprovação da Constituição de 1988 o ensino 

se transformou. A primeira vitória foi a inclusão dos artigos 215 e 216 que versam a defesa e a 

valorização dos bens culturais indígenas e afro-brasileiros. O governante deve criar políticas 

públicas a fim de cumprir a demanda de reparação a exploração de outrora para que não se 

repita, além de destacar a diversidade étnica e regional que compõem a identidade nacional. O 

artigo 3º do referido documento apresenta uma obrigação legal da República Federativa do 

Brasil: “reduzir as desigualdades sociais e regionais; além de promover o bem de todos, sem 

preconceitos de origem, raça, sexo, cor, idade e quaisquer outras formas de discriminação”. 

Segundo Durval Muniz de Albuquerque Junior:  

 

A história está nos currículos escolares não mais para ensinar o 

amor à pátria e a seus heróis, embora o compromisso de cidadania com seu 

país deva ser um tema a ser tratado, não mais para formar quadros para a 

revolução, embora uma das tarefas mais importantes do professor de 

história, ainda mais nesses tempos em que vivemos, é o de preparar o aluno 

para conviver com o diferente, com o distante, com o estranho, com a 

alteridade, com a descontinuidade, com a mudança. (ALBUQUERQUE 

JUNIOR, 2016:25) 

 

O Movimento Negro ao longo da década de 1990 se mobilizou para a inclusão de 

História da África e cultura afro-brasileira nas escolas a fim de orientar o indivíduo no exercício 

político da cidadania. A “Marcha nacional Zumbi dos Palmares contra o racismo, pela cidadania 

e a vida4” no ano de 1995 em Brasília reuniu mais de 30 mil manifestantes durante o Governo 

de Fernando Henrique Cardoso. Eles lutavam pela inclusão social mediante políticas públicas 

de ações afirmativas e mudanças curriculares, principalmente nos livros didáticos construtores 

de memória para os estudantes do Ensino básico. A criação da Lei de Diretrizes de Base da 

Educação (LDB) em 1996 serviu de referência para modificação do currículo de História e 

inserção temática das praticas culturais afro-indígenas brasileiras. O país estava passando por 

uma violenta crise econômica e constantes desvalorizações do real atingiram a camada mais 

pobre da população - essencialmente negra e parda. 

                                                 

4 Disponível em: http://memoria.ebc.com.br/agenciabrasil/noticia/2005-11-13/primeira-marcha-zumbi-ha-10-
anos-reuniu-30-mil-pessoas. Acesso em 20/11/2018. 

http://memoria.ebc.com.br/agenciabrasil/noticia/2005-11-13/primeira-marcha-zumbi-ha-10-anos-reuniu-30-mil-pessoas
http://memoria.ebc.com.br/agenciabrasil/noticia/2005-11-13/primeira-marcha-zumbi-ha-10-anos-reuniu-30-mil-pessoas


31 

 

A raça volta a ser tema prioritário de politização e coloca o Movimento negro como ator 

que rompe visões distorcidas, negativas e naturalizadas sobre os negros, sua história e cultura 

consoante ao pensamento de Nilma Lino Gomes. Em resposta ao ato do povo nas ruas Fernando 

Henrique criou o “programa para superação do racismo e da desigualdade étnico-racial”. 

Posteriormente o país participou da III Conferência de combate ao racismo, a discriminação 

racial, a xenofobia e formas correlatas de intolerância promovida pela ONU em Durban – África 

do Sul. Neste evento, oficialmente o governo brasileiro reconhece os males da escravidão e do 

preconceito de cor e de religião presentes na sociedade. Apesar do reconhecimento histórico, 

resistências dos herdeiros da casa grande e pobres brancos se opuseram a emergência incipiente 

da negritude no poder. 

A eleição do popular Presidente Luís Inácio Lula da Silva em 2003 consolidou uma 

nova fase da aproximação do Estado com os movimentos negros e com os países africanos. 

Líder proeminente do sul global5, Lula foi o chefe do Poder Executivo que mais viajou à África 

– 12 vezes - a fim de estabelecer ações de cooperação internacional para o desenvolvimento. 

Como disse o ex-Chanceler Celso Amorim na palestra para turma 2010-12 do Instituto Rio 

Branco e para os bolsistas do Programa de Ação Afirmativa da referida instituição 

(16/11/2010): “A África tem sede de Brasil”. As empresas nacionais, as igrejas e a mídia 

divulgam a cultura brasileira do outro lado do Atlântico e naquela ocasião, o Estado brasileiro 

se reconciliava com o seu passado-presente. Entretanto, existia oposição à política de Estado 

que visava promover a igualdade racial. Por ocasião da instalação da Secretaria Especial de 

Políticas de Promoção da Igualdade Racial (2003), o Presidente Luiz Inácio Lula da Silva disse:  

 

Se a gente não começar na pré-escola a contar a história do Brasil 

diferente para nossas crianças, elas crescerão achando que os negros 

sempre foram escravos, que são uma raça inferior. Se não mudarmos, meu 

amigo Cristovam [Buarque], na cartilha em que a criança aprende o beabá, 

nunca mudaremos isso. Vamos continuar achando que a mulher negra e o 

homem negro são bons para dançar, jogar futebol ou disputar as 

Olimpíadas, mas para outras atividades, como gerente de banco, advogado, 

dentista, médico ou chefe de repartição pública, tem de ser o branco. 

(LULA, 2003:5) 

                                                 

5 Termo usado nas Relações Internacionais para indicar os países que estão buscando o desenvolvimento 
econômico e os que são emergentes dentro da periferia do sistema capitalista. Não é um ponto cardeal usado 
na Geografia, mas uma condição financeira, tecnológica, política e social alijada pelos europeus que 
historicamente dominam e exploram os outros povos.  



32 

 

 

Os professores de História têm sede de África para reconhecer e reparar as 

desigualdades sociais advindas da escravidão. Além de procurar estratégias para aproximar os 

alunos evangélicos, em especial os neopentecostais com a herança cultural originada do outro 

lado do Atlântico e ressignificadas aqui. A criação da política de cotas pela Universidade do 

Estado do Rio de Janeiro (UERJ) inspirou o Governo Federal a adotar posteriormente a referida 

prática em concursos públicos e no acesso à educação superior. Concomitantemente verbas 

foram disponibilizadas para melhorar a qualidade do ensino básico via Fundo de Manutenção 

e desenvolvimento da educação básica e de valorização dos profissionais da educação 

(FUNDEB). Todavia, os desvios financeiros praticados por algumas prefeituras e governadores 

enfraquecem a formação dos alunos das redes municipal e estadual e os desqualificam para o 

mercado de trabalho. Além de amputar a consciência dos seus direitos como cidadão brasileiro.  

Os alunos do Ensino básico na contemporaneidade precisam dialogar com outras áreas 

de conhecimento, desenvolver o respeito às diferentes identidades e compreender a constante 

mudança no tempo presente ante a globalização. Em tempos de intolerância religiosa, política 

e de gênero, os saberes históricos ajudam os discentes a ampliarem a consciência dos indivíduos 

e seu papel na sociedade. A aprovação da lei 10.639/03 contribuiu com o aumento da produção 

historiográfica sobre a África, a escravidão e o pós-abolição no Brasil. Entretanto, há 

resistências de professores que não buscaram informação sobre o assunto e de certos grupos de 

alunos, em especial os evangélicos neopentecostais. Entender que há uma herança ancestral 

africana constituinte da identidade nacional e desenvolver práticas e saberes descolonizados a 

fim de melhorar a convivência e a diversidade étnica-religiosa tem sido a missão dos 

profissionais da educação comprometidos na execução da referida legislação. É fundamental 

recuperar os conhecimentos ancestrais dos indígenas e dos africanos para solucionar os 

problemas sociais do país. Importar modelos educacionais e valores estranhos à realidade 

popular não proporcionará avanço no combate aos preconceitos citados anteriormente.  

A ideia de Movimento negro evangélico mostra a necessidade de se pensar os desafios 

raciais para cristãos que sofrem discriminações por causa da cor de sua pele. A epistemologia 

bíblica acaba sendo interpretada de acordo com a cultura e estética artística europeia e sufoca a 

alteridade classificando equivocadamente os outros elementos culturais como profanos. As 

vicissitudes da população negra evangélica mexem com as dores da alma e do corpo físico, pois 

o capital não tem nada de humano e a eterna esperança de uma vida melhor aqui e 

principalmente na eternidade guiam este grupo social. Parte dos dízimos e ofertas auxiliam na 



33 

 

manutenção da estrutura eclesiástica – templo e serviços à comunidade local. O espírito de 

ajuda recíproca é pregado e é vivida dentro das limitações das denominações. Ele mantem a 

sobrevivência dos membros e congregados dependentes economicamente. O convertido recebe 

o alimento para a sua alma e principalmente para o seu corpo. Soma-se a isso, a valorização do 

trabalho, pois um procura ajudar o outro a atenuar o seu sofrimento material. No entanto, as 

igrejas que adotaram a teologia da prosperidade não se incluem totalmente neste perfil, pois 

defendem princípios do (neo) liberalismo econômico como a ideia da livre-iniciativa, hoje 

conhecido como empreendedorismo. 

O Reino de Deus não é nem a tese do empreendimento individual nem a  antítese do 

empreendimento coletivo, mas uma síntese que concilia as duas verdades, disse o pastor negro 

Martin Luther King (2014:37). Ele soube interpretar a Bíblia de acordo com a realidade. Ele 

afirmou ter lido Marx e viu que a verdade não estava nem no Marxismo tampouco no 

Capitalismo. Se o primeiro critica ação individual o outro nega a relevância do empreendimento 

coletivo.  Apreendeu que a irmã gêmea inseparável da injustiça social era a injustiça econômica. 

(KING, 2014:24). A segregação racial produziu uma desqualificação ontológica da população 

negra motivada por acumulação de capital e o sentimento de inexistência do outro. A realidade 

americana se assemelhava ao do Brasil no que tange a exclusão econômica. O Movimento 

Negro Evangélico vai surgir nos EUA na década 1950 e se consagrou na figura de King e outros 

expoentes negros – Rosa Parks. A leitura da Bíblia por um viés racial foi essencial para o 

combate ao racismo. Um Jesus com aparência negra se encaixava na descrição de Isaias 53. Um 

Deus que sofreu, mas proclamou a liberdade.  

A luta pacífica do Pastor King serve de bandeira para a luta antirracista cristã no Brasil. 

Ele entendia o pacifismo era uma resistência não violenta ao mal pelo poder do amor. Isso 

produziria uma desobediência civil que impactaria na tomada de decisão política dos 

governantes. Assim como Jesus que foi preso pelo Estado romano e torturado por causa de sua 

mensagem de paz, de amor e de justiça. A culpa de violação dos direitos humanos recaiu sobre 

o agressor. É melhor ser objeto do que sujeito da violência, já que este só multiplica a existência 

da violência e do amargor, enquanto aquele pode desenvolver no oponente um sentimento de 

vergonha, e assim produzir uma transformação e uma mudança de disposição. (KING, 2014:42) 

O Movimento negro evangélico brasileiro tem como expoente o pastor batista e negro 

do Rio de Janeiro Marco Davi de Oliveira. Outrora ele estudou no Seminário Batista do Sul do 

Brasil e observou a branquetude local e as práticas teológicas. Ao final do curso escreveu uma 

obra de referência histórica entre raça e igreja evangélica no país chamado “A religião mais 



34 

 

negra do Brasil – Por que os negros fazem opção pelo Neopentecostalismo”? ’’ Ele trouxe dados 

sociológicos para explicar a adesão a essa religiosidade na qual havia uma ligação intrínseca 

com o batuque, a dança, os ritmos e a linguagem simples que tornam a liturgia mais leve. No 

que tange a música, há letras que tratam da dor e dos problemas cotidianos associados com uma 

mensagem bíblica. Para mim, há uma forte herança e referência dos spirituals songs dos 

escravos estadunidenses. Essas características eram rejeitadas até recentemente por igrejas 

históricas. A influência da música gospel norte-americana a partir dos anos 1990, inspirou na 

modernização das liturgias nas denominações brasileiras. Os  expoentes negros deste estilo de 

canção estadunidense são: Ron Kenoly, Kirk Franklin, Yolanda Adams, etc. Neste período, 

cantores que se autodeclaravam pretos com ligação evangélica apareceu, por exemplo: Kleber 

Lucas e Marquinhos Gomes. O resgate do samba, do sertanejo, do funk entre outros tipos 

influenciavam os louvores que tratavam do Eterno, mas também da dor dos indivíduos.  

Oliveira apontou algumas contribuições das igrejas evangélicas para a população negra 

brasileira a serem aplicadas: primeiro, uma educação religiosa que não enfatize que o negro é 

inferior ou tem a cor do pecado, mas que são protagonistas de histórias bíblicas. Que traga a 

consciência dos membros das igrejas sobre a vida de um Jesus que mais se parecia fisicamente 

com eles (os negros) do que com a figura produzida na mente de racistas, com olhos azuis, 

traços europeus e trajando vestes brancas. (OLIVEIRA, 2015:107). É importante apresentar 

elementos históricos e científicos para falar acerca da população do Oriente Médio que 

possuíam outras características fenotípicas.  Na minha visão é essencial desconstruir 

estereótipos que reforçados por novelas religiosas que tornam invisíveis ou quase inexistentes 

pessoas negras naquela região. A Bíblia cita as trocas entre os israelitas e os povos africanos do 

Egito, de Cuxe, da Etiópia e da Núbia.  

Segundo, resgatar a história dos negros a fim de se autoconhecerem, pois há muitos 

perdidos em sua própria identidade. (OLIVEIRA, 2015:107) Há uma dúvida sobre o que e como 

se comportar com a pluralidade de identidades de um indivíduo: negra, cristã evangélica e 

brasileira na contemporaneidade? É possível valorizar a origem africana, suas práticas e 

epistemologias que podem coadunar a fé cristã. Os três elementos identitários citados 

anteriormente para mim estão intrinsecamente ligados à narrativa do sofrimento e a busca por 

uma esperança de modificar a realidade decadente no qual se insere uma massa de excluídos 

do sistema capitalista que afeta diretamente a elaboração corporal e comportamental da 

população negra. O Cristianismo dialoga com a cultura e pode absorver as influências que não 

são danosas as principais doutrinas – salvação pela fé, autoridade das escrituras, Trindade, 



35 

 

divindade e humanidade de Jesus Cristo, etc.  No caso, a mensagem de Cristo Jesus por meio 

dos evangelhos recupera a identidade daqueles que viviam e vivem a margem do poder político 

e religioso. A palavra bíblica inspira os convertidos a combaterem as opressões do mundo real 

e do mundo sensível – resgatando Platão. O pensamento colonizado pelas “maldades do 

pecado” segregam indivíduos.  Porém, a proposta de mudança da mente habilitam a 

autoimagem e a autoestima dos seguidores dessa crença. Todos os seres humanos são criaturas 

de Deus e o mesmo não estabeleceu um padrão de beleza física a ser seguido. 

Terceiro, instruir brancos e negros sobre as injustiças sofridas nos tempos da escravidão 

e depois dela. (OLIVEIRA, 2015:108). O conhecimento sobre a luta pela libertação racial com 

a participação de evangélicos pela justiça social no passado e no presente se encaixa com a 

mensagem do Evangelho. Isto facilita o rompimento das resistências contra as políticas de ações 

afirmativas. Infelizmente há um discurso leviano no qual acham erroneamente que essas 

medidas são privilégios e não reparação por anos de exploração e desigualdade. Quarto, 

inclusão social dos negros que dela participam quando valoriza os ritmos de origem africana. 

(OLIVEIRA, 2015:108). A estética musical eurocêntrica ou norte-americana e australiana são 

valorizados em detrimentos da musicalidade nacional em alguns casos consideradas profanas – 

samba, funk, etc. As medidas citadas por ele se forem adotadas poderá modificar 

comportamentos destrutivos que atinge parte do público evangélico nacional.  

 

Se a igreja evangélica brasileira se abrir para ser instituição 

transformadora, deve olhar para a população negra como objetivo a ser 

alcançado, como manifestação da restauração social. Pois, por causa destes 

pensamentos racistas que foram postulados durante anos no Brasil, a igreja 

evangélica brasileira precisa agir em direção a uma reparação histórica. 

(OLIVEIRA, 2016:96) 

 

Diante deste fato, Marco Davi fundou no ano 2018 uma organização eclesiástica 

chamada “Nossa Igreja Brasileira” na região da Pequena África, hoje Cais do Porto, no centro 

do Rio de Janeiro comprometido biblicamente com as origens afrodescendentes. A liturgia é 

bastante livre e valoriza os ritmos brasileiros como o samba para exaltar a Deus.  Ele juntamente 

com a sua esposa e jornalista negra da Frente de Evangélicos Pelo Estado de Direito Nilza 

Valéria dão cursos para ampliar o conhecimento sobre os desafios da negritude na 

contemporaneidade relacionando diversos campos do conhecimento acadêmico – Teologia, 



36 

 

História, Comunicação, etc. Há uma diversidade de indivíduos negros que tem organizado 

grupos paraeclesiásticos6 que tratam da questão racial. 

Na Baixada Fluminense, a jovem negra, produtora cultural e cristã batista Fabiola 

Oliveira lidera um grupo chamada Odarah Cultura & missão. Um projeto que trata da moda, 

educação e gastronomia para afro empreendedor. As oficinas e palestras com convidados tem 

sido um referencial para a juventude periférica e evangélica. Embora a ênfase do trabalho 

realizado não fica restrito aos convertidos, mas é para todos querem descolonizar a mente. Ou 

seja, há uma preocupação eminente com a realidade da população excluída do processo de 

tomada de decisão política e suas consequências no campo racial e de gênero. Nobilita a 

importância da herança africana, seja na estética, no pensamento, na apresentação de atores 

sociais do passado e do presente que comungam com a referida origem.  São vertentes no Rio 

de Janeiro do Movimento negro evangélico. É possível que haja outros grupos, porém essas são 

as principais referências relevantes para auxiliar profissionais da educação no combate ao 

racismo e a intolerância religiosa. 

O docente de História tem o dever de combater preconceitos diversos e promover a 

valorização da diferença e da alteridade. Todavia, existe outro problema que diz respeito à 

qualificação e formação de professores de escolas bíblicas dominicais, quando existe esse 

espaço institucional e, no caso, das lideranças neopentecostais. Geralmente nessas Igrejas não 

possuem uma formação teológica adequada, pois a ordenação ao pastorado depende do 

reconhecimento da liderança e dos membros. Alguns cursos teológicos são avaliados pelo 

Ministério da Educação aperfeiçoando os profissionais da Teologia e das Ciências da Religião. 

Segundo os dados de 2010 da IBGE, a população negra que possui religião, geralmente seguem 

o Pentecostalismo ou Neopentecostalismo. Entretanto, os seguidores adotam uma 

epistemologia europeia para interpretar a realidade nacional ao invés de uma “teologia negra” 

que concebe a ligação metafísica do indivíduo com o Eterno em suas diversas dimensões – 

materiais, físicas e espirituais – para superar a pobreza e a dor.  

 

É uma teologia visceral, baseada nas preocupações reais, nos 

assuntos vitais para o negro. (...) Quando praticamos a teologia negra, 

                                                 

6 São grupos cristãos que não tem necessariamente uma vinculação com denominações, embora os seus membros 

possam fazer parte de alguma igreja como membro via batismo ou congregado (que não participa efetivamente 

das atividades ou não é batizado, mas frequenta o local). Raça, justiça social, gênero e evangelismo não-

denominacional estão entre os principais temas abordados por eles e os mesmos agem com independência 

institucional.    



37 

 

deixamos de usar o termo 'negro' com mero epíteto étnico. Ele se refere a 

todos os que são oprimidos de alguma maneira e que estão dispostos a se 

apropriar à medida que ela se faz relevante em uma situação de vida 

particular.  

(TUTU, 2011:134-35)  

 

Os traumas da escravidão e da exclusão social no pós-abolição são silêncios latentes. 

Enquanto, líderes religiosos neopentecostais não fizerem uma leitura correta da realidade 

brasileira com relação ao racismo e a intolerância religiosa e política na contemporaneidade 

prevalecerá os fundamentalismos de todas as cores ideológicas dentro das igrejas e das famílias. 

Por outro lado, a escola precisa estar aberta para conversar sobre fé e ciência respeitando o 

princípio da laicidade, arcabouço da República Federativa do Brasil, pois ambos fazem parte 

da cultura dos estudantes. Caso contrário, movimentos autoritários como Escola sem Partido 

silenciarão os educadores encerrando quaisquer perspectivas de transformação comportamental 

da sociedade em relação à luta pela representatividade afro-brasileira nos serviços públicos, na 

mídia e na política.  

 

Se é verdade que a religião está na escola, independente do ensino 

religioso, é também verdade que ela tem sido motivo de perseguições e 

humilhações para muitas crianças, adolescentes e jovens que professam 

uma fé diferente da maioria ou que não professam uma fé religiosa.  

(ANDRADE, 2016: 406)  

 

O presentismo da invisibilidade do negro na mídia, nos altos cargos públicos e na 

liderança de grandes empresas é uma realidade nacional que lentamente vem sendo 

desconstruída no início do Século XXI durante os Governos de Lula da Silva e Dilma Rousseff 

através de políticas públicas de ações afirmativas e cotas nas Universidades Federais. A Lei 

10.639/03 que instituiu o ensino de História da África e Cultura Afro-brasileira foi aperfeiçoada 

pela Lei 11.645/08 que incluiu o estudo da história indígena. A partir dessas ações normativas, 

vários livros sobre o assunto vem sendo elaborados e podem auxiliar na ampliação da 

consciência. No que tange a Teologia Negra, “Deus liberta o seu povo e o convida para entrar 

na Terra Prometida nesta vida, não apenas em algum futuro vago e celestial. Ela clama que 

Deus está sempre trabalhando para perturbar o atual estado das coisas’’. (TUTU,2011:135). O 

eterno conhece o sofrimento por entregar seu filho único na Cruz a fim de perdoar pecados. 



38 

 

Aproveito para resgatar a ideia de UBUNTU nas tradições africanas. Minha humanidade só é 

completa quando me relaciono com o outro. Eu existo porque pertenço ao grupo dos humanos. 

Conhecer a narrativa dos e sobre os negros e índios no Brasil é essencial para combater o 

racismo no país.  

A Lei Federal n 12.519, de 10 de Novembro de 2011 instituiu o Dia Nacional de Zumbi 

e da Consciência Negra durante o Primeiro Governo de Dilma Rousseff. Mas nunca entrou no 

calendário oficial do Ministério do Planejamento. Já no Congresso Nacional, o Projeto de Lei 

296/2015 (autoria Valmir Assunção/PT-BA) que versa sobre o assunto foi aprovado na 

comissão de cultura da Câmara dos Deputados. Aguarda apreciação conclusiva na Comissão 

de Constituição e Justiça e de Cidadania (CCJ). Ainda temos uma longa jornada para ampliação 

da cidadania desta importante parcela da população. Valorizar o dia da Consciência Negra é 

um ato de afirmação da relevância histórica, econômica e política dos afrodescendentes e dos 

indígenas que lutam por mais democracia. A injustiça racial de outrora associado à negação do 

conhecimento ancestral dos africanos por décadas e seus descendentes têm consequências 

diretas na reprodução da pobreza desta parcela da população. Só conseguiremos nos 

emanciparmos das intolerâncias religiosas e raciais se recuperarmos os saberes que nos conduza 

a relevância do indivíduo negro dentro da sociedade. Isto se faz por meio da lei e por meio da 

educação, pois uma legitima a outra.  

Não se limita a um grupo étnico, mas reflete a necessidade de ajudar aqueles que estão 

desprovidos do alcance da justiça; é lembrar dos atos desumanizadores da escravidão para que 

nunca mais se repitam; é valorizar diferentes perspectivas e heranças históricas; desmistificar 

qualquer concepção que afirme que o mal e o Diabo estão no Continente africano ou na pele 

negra; é lembrar do casal negro que lideravam o Quilombo de Palmares que foram assassinados; 

é apoiar as políticas afirmativas de reparação histórica, como por exemplo, as cotas. Resgatando 

a ideia de Achille Mbembe hoje a “necropolítica” ou a política de morte da população negra 

tem sido a marca nas periferias do Capitalismo. O Estado associado ao capital privado criou um 

sistema de identificação, vigilância e repressão neste mundo “tecnotrônico”. As ações policiais 

nas favelas causam grande letalidade e atingem diretamente os pobres que racialmente são 

pretos e pardos em sua grande maioria. O Brasil se inclui nesta realidade de exclusão econômica 

e política aprofundada pelas deficiências de acesso e formação educacional existentes no país. 

O perfil racial nas cadeias confirma o referido pensamento. 

Conhecer para ampliar o respeito sobre quem pensa diferente. As aulas de História são 

espaços nos quais o indivíduo poderá ter uma cosmovisão da realidade. Poderá desenvolver a 



39 

 

consciência crítica das suas convicções religiosas, políticas e econômicas. As perguntas podem 

mover as pessoas fazendo com que elas repensem seus paradigmas e seus atos, pois crer é 

pensar. O professor precisa promover a ética e ter comportamento correspondente, 

principalmente nesses temas sensíveis da religião, do legado da escravidão e da África no 

Brasil. Não é aceitável depreciações da opinião alheia, pois isso traz sérias consequências para 

os alunos, vide a prática do bullying. Procurei brevemente mostrar uma trajetória do ensino de 

História da África e sua relação com os evangélicos na República. Não quero esgotar as 

possibilidades didáticas de abordagem do tema, mas as reflexões são resultados dos 

questionamentos recebidos em sala no Ensino Fundamental, no Ensino Médio e no Pré-

Vestibular ao longo dos poucos anos de magistério que tenho. No próximo capítulo, 

conheceremos o debate sobre Raça, Neopentecostalismo e laicidade na sala de aula a partir de 

uma leitura decolonial. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



40 

 

2. RAÇA, NEOPENTECOSTALISMO E LAICIDADE NA SALA DE AULA. 

 

Raça, educação e religião são elementos que fazem parte do arcabouço intelectual 

brasileiro no século XX. Estes temas estão presentes direta e indiretamente nas salas de aula do 

Ensino básico e as mesmas podem orientar o comportamento do indivíduo em formação. A 

escola é o espaço no qual o Estado difunde seus valores para preparar novos cidadãos. Essa é a 

lógica institucional que deve orientar os profissionais da educação. Entretanto é preciso pensar 

na cultura familiar no qual o aluno está inserido? Quais princípios eles trazem de casa e como 

isso impacta a dinâmica institucional?  Desde a aprovação da Lei 10.639/03 que estabeleceu a 

obrigatoriedade no currículo o Ensino de História da África e Cultura afro-brasileira, novos 

desafios têm surgido com a ascensão do Cristianismo Evangélico, em especial Neopentecostal, 

nas escolas públicas. Pensar sobre os paradigmas que orientam esses estudantes e nas estratégias 

pedagógicas do ponto de vista teórico constitui um objetivo fundamental deste capítulo. 

Boaventura de Sousa Santos afirmou que: 

 

Epistemologia é toda noção ou ideia, refletida ou não, sobre as 

condições do que conta como conhecimento válido. É por via do 

conhecimento válido que uma dada experiência social se torna intencional 

e inteligível. (SANTOS,2009:9) 

 

Torna-se fundamental descolonizar a mente dos alunos a partir de novos conhecimentos. 

É preciso pensar a questão racial e religiosa no Brasil numa perspectiva decolonial. Há várias 

formas de ser negro e de exercer a espiritualidade. Todavia essas apreensões da realidade foram 

estigmatizadas e em alguns casos reprimidas pela Polícia, vide o Candomblé no início do século 

XX. Diante do aumento crescente de radicalismos ideológicos e da manutenção de preconceitos 

com o outro, a História tem o papel fundamental de promover abalos sísmicos no pensamento 

coletivo. Nesse sentido, Stuart Hall crê na fragmentação do indivíduo moderno, pois gera 

múltiplas identidades. Por exemplo, um indivíduo pode se autodeclarar negro, pode ser cristão 

evangélico, além de afinidade política de esquerda. Há uma unidade na diversidade de 

características que não se excluem necessariamente. Todavia, a identidade se manifesta de 

acordo com o contexto político. 

Hall destacou três tipos de identidades que podem ajudar na compreensão do 

comportamento dos alunos neopentecostais. Primeiro, sujeito do Iluminismo. A filosofia do 



41 

 

Século XVIII de forma geral apresentava a razão como a qualidade essencial da humanidade. 

O homem possuía uma essência única, individual e o seu comportamento deveria se incluir 

numa história universal. Segundo, sujeito sociológico. Mostra a interação entre o “eu” e a 

sociedade criando assim uma identidade. “O fato de que projetamos a “nós próprios” nessas 

identidades culturais, ao mesmo tempo em que internalizamos seus significados e valores, 

tornando-os “parte de nós, contribui para alinhar nossos sentimentos subjetivos com os lugares 

objetivos que ocupamos no mundo social e cultural” (HALL, 1998:11-12). 

O caso dos alunos que seguem essa corrente cristã evangélica constrói sua identidade a 

partir da oposição a outras religiões, em especial o Catolicismo, o Espiritismo, o Candomblé e 

a Umbanda. O terceiro é o sujeito pós-moderno. “O sujeito, previamente vivido como tendo 

uma identidade unificada e estável, está se tornando fragmentado; composto não de uma única, 

mas de várias identidades, algumas vezes contraditórias ou não resolvidas” (HALL, 1998:12). 

Ou seja, é a persona em crise que vai ressignificando a sua identidade. 

É importante refletir como se comportam os alunos neopentecostais; quem são e suas 

demandas dentro do Ensino de História, em especial, quando os docentes abordam a África, 

cultura afro-brasileira e educação racial. Identificar os motivos pelos quais alunos 

neopentecostais tendem a manutenção de estereótipos no que diz respeito ao currículo de 

História da África e seus descendentes no Brasil; Equipar professores com estratégias 

pedagógicas para transformar o pensamento social escolar acerca de raça, de religião e cultura 

afro-brasileira na sala de aula. Para isso, Mancur Olson nos ajuda com a sua teoria da ação 

coletiva. Os indivíduos são movidos por interesses, principalmente econômicos. A dificuldade 

dos alunos de se reconhecerem como negros perpassa a questão financeira. Historicamente a 

população de baixa renda é fundamentalmente negra e por isso, muitos usam variações 

linguísticas para falar de sua etnia. Por exemplo: morena e mulata. 

 

A ideia de que os grupos sempre agem para promover seus 

interesses é supostamente baseada na premissa de que, na verdade, os 

membros de um grupo agem por interesse pessoal, individual. Se os 

indivíduos integrantes de um grupo altruisticamente desprezassem seu 

bem-estar pessoal, não seria muito provável que em coletividade eles se 

dedicassem a lutar por algum egoístico objetivo comum ou grupal. Tal 

altruísmo é, de qualquer maneira, considerado uma exceção, e o 

comportamento centrado nos próprios interesses e em geral considerado a 

regra, pelo menos quando há questões econômicas criticamente 

envolvidas. (OLSON, 1999:13-14) 



42 

 

 

Os atores que participam do espaço escola precisam encontrar caminhos para 

estabelecer o respeito racial e religioso. Que elementos da crença cristã evangélica auxilia no 

combate a intolerância étnico-religiosa? Quais são os interesses econômicos e sociais desse 

grupo discente? Para isso, O Estado deve promover o conhecimento por meio dos professores 

e de materiais que os alcancem, pois memória, história e religião estão conectadas. Definir os 

sentidos dos conceitos e estimular a visão crítica dos alunos sobre o mundo que disputam 

discursos, estes são elementos norteadores do ensino de História atual. O professor ao fazer sua 

transposição didática é o narrador que recria a história por meio da linguagem.  No atual regime 

de historicidade presentista, Henry Rousso fez uma observação interessante: “O passado 

tornou-se assim uma matéria sobre a qual se pode, ou mesmo se deve, constantemente agir para 

adaptá-lo às necessidades do presente. Ele é doravante um campo da ação pública”. (ROUSSO, 

2016: 30). Hoje temos a figura da testemunha que debate o historiador pela legitimidade da 

narrativa sobre fatos do passado recente. Esse antagonismo pode se manifestar dentro do 

indivíduo que segue a crença cristã evangélica e o passado-presente das identidades africanas 

no Brasil. 

O assunto da África e as heranças da diáspora na América do Sul durante grande parte 

do Século XX ficou restrito à escravidão e a raça na produção das Ciências Sociais e da História. 

A religião está presente no cotidiano da maioria das pessoas e o docente pode abordar a questão 

sobre as ações e as omissões das instituições sagradas no processo de tomada de decisão política 

em diferentes temporalidades. Aspectos doutrinários ficam restritos a disciplina facultativa de 

educação religiosa. Quando tratamos dentro de sala de aula com alunos da educação básica 

sobre temas relacionados às religiosidades de matrizes africanas diferentes experiências 

pessoais podem emergir nas intervenções que os mesmos realizam – seja de reconhecimento 

ou de negação das consequências dos processos históricos no cotidiano. Somente um tipo de 

memória tende a ser valorizado pelos alunos devido aos conceitos da cultura familiar vigente 

principalmente no campo da religião cristã neopentecostal.  

 

(...) Toda construção de interesses pelos discursos é ela própria 

socialmente determinada, limitada pelos recursos desiguais (de linguagem, 

conceituais, materiais etc.) de que dispõem os que a produzem. Essa 

construção discursiva remete, portanto necessariamente às posições e às 

propriedades sociais objetivas, exteriores ao discurso, que caracterizam os 



43 

 

diferentes grupos, comunidades ou classes que constituem o mundo social. 

(CHARTIER, 1994:102)  

 

Os evangélicos são cristãos que têm liturgias e costumes plurais. Apesar de sua 

diversidade estão unidos por causa da mensagem de Jesus Cristo presente na Bíblia. 

Generalizações nos levam a erros de análise e a estereótipos negativos, pois a memória 

construída sobre este grupo está baseada pela presença midiática na Televisão. Do ponto de 

vista da organização e condução do culto, a presença do ethos afro-brasileiro se revela nos 

cultos neopentecostais do que nas Igrejas Evangélicas Históricas, como Batista e Presbiteriana. 

Embora haja unidade na fé em meio à diversidade de igrejas, existe um silenciamento sobre a 

questão racial na hierarquia eclesiástica, pois são vistas como assuntos mundanos. A separação 

entre o que é secular e o sagrado faz parte da interpretação moderna que muitos cristãos 

evangélicos brasileiros possuem atualmente. Esta característica era inexistente por ocasião do 

advento e expansão do Cristianismo a partir do século I d. C. Os assuntos sociais faziam parte 

da agenda religiosa, pois essa fé interage com a cultura a fim de transforma-la. Não havia 

preocupação racial na formação desta religião monoteísta na antiguidade, mas hoje é um tema 

importante.  John Burdick afirmou que: 

 

O discurso étnico também está em conflito com a perspectiva do 

pentecostalismo fortemente voltada para o outro mundo. Falar de 

identidade étnica significa falar de uma preocupação com este mundo 

como se ele fosse realmente importante. Mas, se a única coisa realmente 

importante no universo é a salvação, falar de etnicidade é uma expressão 

de imaturidade espiritual. (BURDICK, 2002: 192) 

 

A questão étnica é percebida pelos alunos adeptos desse seguimento do Cristianismo, 

porém poucos refletiram sobre suas realidades dentro do contexto religioso. As produções nas 

áreas de História e de Ciências Sociais versam sobre religiões de matrizes africanas em sala de 

aula e as suas tensões e; abordam o aspecto da participação política dos neopentecostais no país 

analisando o comportamento de igrejas específicas – Igreja Universal do Reino de Deus, Nova 

Vida e Internacional da Graça de Deus. No entanto, não há reflexão sobre neopentecostais e 

ensino de História da África e Cultura Afro-Brasileira. O historiador e teólogo batista Marco 

Davi de Oliveira escreveu a primeira edição em 2004 e reeditou em 2015 o livro “A religião 



44 

 

mais negra do Brasil – Por que os negros fazem opção pelo Neopentecostalismo”? Constitui 

um importante marco para refletir sobre o tema. 

A posteriori, Luiz Fernandes de Oliveira publicou em 2012 “Histórias da África e dos 

africanos na escola”. O autor mostrou o percurso da lei 10.639/03, os desafios políticos, 

identitários e epistemológicos que envolvem a formação do docente de História. Mostrou a 

importância da relação História, epistemologia e interculturalidade a fim de construir uma 

pedagogia decolonial que valorize os desafios e o conhecimento produzido no Sul global. O 

estudo de caso foi a experiência carioca de docentes que lecionam História da África e a 

formação intelectual do docente. Ele destacou que existiam tensões teóricas nas práticas de 

ensino dos professores diante de possíveis conflitos étnico-raciais na escola e na sala de aula. 

Além da suposta dicotomia entre igualdade e diferença. Nesse contexto, torna-se fundamental 

a construção de uma educação intercultural crítica que valorize diferentes perspectivas de visão 

de mundo a fim de promover o conhecimento e o respeito inter-racial e religioso.  Ou seja, 

estabelecer ações pedagógicas que tenham como cerne a equidade em meio à diferença étnica 

e de credo e a redução dos preconceitos diante de múltiplas trocas culturais. 

Dentro do Mestrado Profissional em Ensino de História, dois trabalhos no estado do Rio 

de Janeiro se destacam no que tange ao dialogo da lei 10.639/03 e os neopentecostais. Nelson 

Lopes Santiago defendeu a dissertação na Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro sob o 

“Guia crítico para docentes sobre os impasses do preconceito (racial) religioso em ambiente 

público e laico de ensino escolar: choques entre Neopentecostalismo e a lei 10.639/03 na 

educação básica do Rio de Janeiro” e a Fernanda Pereira de Moura na Universidade Federal do 

Rio de Janeiro apresentou o trabalho: “Escola Sem Partido”: Relações entre Estado, Educação 

e Religião e os impactos no ensino de História. Ele fez um estudo de caso em uma escola publica 

de Macaé, onde foi apresentado aos alunos a lenda de Exu. O trabalho de Santiago faz um 

histórico do Neopentecostalismo brasileiro, aborda a questão da intolerância religiosa e racial 

além de resgatar os valores da afro religiosidade. O foco está nos desafios das religiões de 

matrizes africanas na aplicação do currículo de ensino de História da África frente a agenda 

política desse grupo religioso cristão. 

No caso da Fernanda, há uma análise sobre o Movimento Escola Sem Partido criado por 

Miguel Nagib. Este grupo adotou um discurso conservador que tem amplo apoio de grande 

parte dos evangélicos, em especial (neo)pentecostais. Ela buscou apresentar um panorama dos 

programas e projetos de lei Escola Sem Partido e apontou a relação histórica entre religião e 

educação. Todavia o diferencial do trabalho dela foi a questão da identidade de gênero ante ao 



45 

 

fundamentalismo cristão e os desafios da laicidade do Estado. Relatou a criação e o 

fortalecimento do ensino religioso como componente curricular da escola estadual no Rio de 

Janeiro. A ênfase do meu trabalho são os evangélicos (neo)pentecostais, a questão racial e a 

aplicação da referida lei no currículo escolar da rede pública. Busco apresentar uma visão 

centrada na religião mais negra do Brasil – cristãos evangélicos neopentecostais – mostro a sua 

relação com a questão racial e o ensino de História. Outrora, evangélicos eram minorias, porém, 

hoje crescem em progressões geométricas com cerca de 42,3 milhões de adeptos segundo o 

censo do IBGE de 2010. 

Há um projeto de poder da Frente Parlamentar Evangélica criada em 1986 que tem 

influência nos processos de tomada de decisão. Desde a redemocratização o referido grupo 

cresce a cada legislatura no Congresso Nacional, entretanto a ausência de projetos de lei 

relevantes para combater as desigualdades sociais . Metaforicamente falando não se comportam 

como “o sal da terra”, tampouco tem atitudes que comunguem com a “luz do mundo”, isto é, 

com a mensagem cristã. Cada político representa uma denominação eclesiástica ou tem 

afinidades que o conduzem a promover trocas de favores nem sempre éticos. Dizia Eduardo 

Cunha (MDB-RJ) em propaganda de rádio e TV que “o povo merecia respeito”. No entanto, 

ele violava as regras como Presidente da Câmara dos Deputados cassado por causa de atuação 

em organizações criminosas. O discurso tem como arcabouço a manutenção da “família 

tradicional”, mas o poder econômico apoiado no discurso (neo)liberal conduzem o grupo. O 

“perfume de Cristo” em muitos casos, perdeu-se e o “enxofre” prevalece alimentando a 

corrupção e alianças com a Bancada do Boi e da Bala. Segundo Andrea Dip: 

 

O ano é 2017. Assistimos a uma onda reacionária se erguer no 

mundo. [...]. No Brasil, essa reação tem características próprias. Uma delas 

vem da aproximação de uma direita orgulhosa de si e a Igreja evangélica, 

unidas pelo medo de um inimigo que vem para “destruir a família 

tradicional”, os “valores cristãos”, o status quo e que, por vezes, sem lastro 

com a realidade, toma rosto no comunismo, no feminismo, no movimento 

negro, na comunidade LGBTQ e em qualquer participação social que peça 

por igualdade de direitos e por uma discussão mais profunda sobre seus 

papeis na sociedade. (DIP, 2018:18-19) 

 

A pseudodemocracia racial dentro das igrejas e com reflexos na sala de aula não se 

encaixa na realidade. O escamoteamento do problema não será resolvido com canções, mas 



46 

 

com ações que promovam o dialogo inter-racial e religioso. O trabalho realizado pela Frente de 

Evangélicos Pelo Estado de Direito que surgiu em 2016 durante o processo de Impeachment de 

Dilma Rousseff tem feito a diferença na luta por justiça social, diálogo inter-religioso e na luta 

contra a violação dos Direitos Humanos. A jornalista negra Nilza Valeria Zacharias Nascimento 

e o pastor pardo Ariovaldo Ramos, expoente da Teologia da Missão Integral e do referido 

movimento social, juntamente com evangélicos progressistas de diferentes denominações e até 

desigrejados7 fazem oposição à agenda conservadora da “Bancada Evangélica”. “Fé não se 

impõe por decreto” e “o amor vence o ódio” eram frases de cartazes do grupo nas ruas e nas 

redes sociais.  

O evento acadêmico “O Direito nosso de cada dia: uma conversa sobre evangélicos, 

justiça e democracia” organizado no salão nobre do Instituto de Filosofia e Ciências Sociais 

(IFCS-UFRJ) no dia 31 de Agosto de 2017, trouxe alguns convidados para debater o tema. O 

teólogo Ariovaldo Ramos falou sobre os direitos humanos e os evangélicos; a socióloga Regina 

Novaes apresentou um panorama da relação de interesses entre evangélicos e a política 

brasileira; e o sociólogo Alexandre Brasil (NUTES-UFRJ) fez um diagnóstico da conjuntura 

política e o poder de negociação e influência dos evangélicos na política doméstica. Fiz parte 

da organização deste encontro a fim de mostrar  outra visão sobre o assunto e romper com os 

preconceitos. Pessoas de diferentes religiões prestigiaram o encontro e viram que nem todos 

coadunam com o pensamento hegemônico representado pela Frente Parlamentar Evangélica 

(FPE) no Congresso Nacional.  Durante as perguntas, o Babalaô negro e doutorando em História 

pela Universidade Federal do Rio de Janeiro Ivanir dos Santos fez o convite para participar da 

Caminhada contra a intolerância religiosa na Praia de Copacabana e o grupo participou.  

                                                 

7 Cristãos que se decepcionaram com as igrejas e com os seus membros e hoje não congregam em nenhum lugar. 

Amam a Deus, mas não querem compromissos com as instituições eclesiásticas formais. Segundo Augustus 

Nicodemos, os desigrejados defendem os seguintes pontos: primeiro, Cristo não deixou qualquer forma de igreja 

organizada e institucional. Segundo, [...] Com a influência da filosofia grega na teologia e a oficialização do 

cristianismo por Constantino, a igreja corrompeu-se completamente. Terceiro, Apesar da Reforma ter se levantado 

contra esta corrupção, os protestantes e evangélicos acabaram caindo nos mesmíssimos erros, ao criarem 

denominações organizadas, sistemas interligados de hierarquia e processos de manutenção do sistema, como a 

disciplina e a exclusão dos dissidentes, e ao elaborarem confissões de fé, catecismos e declarações de fé, que 

engessaram a mensagem de Jesus e impediram o livre pensamento teológico. Para maiores informações, leia o 

texto “desigrejados” no site da Igreja Presbiteriano do Brasil. Disponível em: 

https://www.ipb.org.br/informativo/os-desigrejados-1495. Acesso em 20/05/2019. 
  

 

https://www.ipb.org.br/informativo/os-desigrejados-1495


47 

 

Uma parte das lideranças evangélicas usa o discurso do medo “esquerdista” para não 

promover a equidade racial. Isto levanta a discussão de qual o papel dos religiosos na política? 

Em teoria e em consonância com a ética cristã deveriam promover a justiça e a redistribuição 

de renda inspirados minimamente no modelo bíblico “ano do jubileu” – exemplo de justiça e 

flexibilização da propriedade privada. Os bens perdidos em dívidas eram restituídos às famílias, 

as dívidas perdoadas e as necessidades da comunidade saciadas – livro de Deuteronômio, 

capítulo 15. Isto e uma utopia no mundo capitalista, a vida humana pouco ou nada vale diante 

do capital. “A carne mais barata do mercado é a negra” parafraseando Elza Soares. No entanto, 

o “deus dinheiro” (mamon) norteiam a ação dos parlamentares apoiados por pastores. Quem 

sofre nas periferias das grandes cidades é essencialmente a população negra e parda, em alguns 

casos seguidoras do clientelismo das igrejas evangélicas associadas a políticos. Em teoria, 

irmão vota em irmão ou em pessoas cujos os pastores apoiam. 

O discurso bíblico de justiça é negligenciado e a pratica politica dos parlamentares 

mostram incongruências. A maioria dos parlamentares da Frente Parlamentar Evangélica (FPE) 

é (neo)pentecostal – para fins didáticos coloquei pentecostais e neopentecostais no mesmo 

grupo. Mais a frente farei a distinção. Dip (2018:43) mostrou quantitativamente usando dados 

do TSE que em setembro de 2016, trinta políticos eram da Assembleia de Deus, doze da Igreja 

Universal do Reino de Deus, três da Mundial do Poder de Deus e dois da Sara nossa Terra e da 

Internacional da Graça de Deus. É importante saber o perfil desses representantes, pois eles 

receberam votos de um grupo social que tem sido desvalorizado no seu poder de compra e adere 

momentaneamente ao discurso da Direita.  A frustração de grande parte dos evangélicos é 

decorrente dos desvios de verbas públicas que ampliaram a degradação das condições de vida 

e de consumo, a aversão ao projeto de lei federal 122 sobre estudos de gênero na escola e a 

massificação midiática da ausência de ética de parte dos políticos petistas e do Movimento 

Democrático Brasileiro (MDB).  

É essencial resgatarmos os homens e as mulheres negras e pardas que contribuíram para 

a luta antirracista na nação brasileira. Descolonizar as mentes e os discursos por meio da 

construção de novas epistemologias a partir da experiência da periferia do sistema capitalista 

proporcionará as futuras gerações uma sociedade que valoriza e respeita a diversidade étnica e 

religiosa. Lula da Silva foi o Presidente da República Federativa do Brasil que mais visitou o 

continente africano (doze vezes e vinte três países visitados) e estabeleceu profundas relações 

econômicas de cooperação para o desenvolvimento. Isto proporcionou maior troca de 

experiências e a busca de estratégias para a superação do racismo, da pobreza e da fome. Do 



48 

 

ponto de vista da fé, exportamos novelas religiosas da Record e as igrejas neopentecostais 

ganham adeptos devido à teologia da prosperidade dento do mercado da pobreza brasileira e 

dos países africanos. Veja a seguir, quem são os neopentecostais? 

 

 

2.1 Afinal quem são os neopentecostais?  

 

São grupos religiosos que surgiram no Brasil no início dos anos 1970 como dissidência 

das igrejas pentecostais de origem estadunidense a saber: Igreja de Nova Vida ligada ao falecido 

Bispo Robert McAlister, Assembleia de Deus e a Igreja Evangelho Quadrangular fundada por 

Aimee McPherson. Hoje temos a Igreja Universal do Reino de Deus, a Igreja Mundial e a Igreja 

Internacional da Graça como expoentes dessa corrente eclesiástica. Elas enfatizam em suas 

orações a busca pelo Espírito Santo através de milagres e curas de enfermidades, valorização 

da glossolalia (“falar em línguas em estranhas” conforme a experiência bíblica do livro de Atos) 

e a adoção da “teologia da prosperidade” (valorização do aspecto material como símbolo da 

bênção de Deus). Em suma, abandonaram alguns princípios da Reforma Protestante inaugurada 

por Martinho Lutero há 500 anos.8 Segundo Orivaldo Pimentel Lopes Júnior: 

 

O termo neopentecostal, apesar de consagrado, dá margem a certas 

confusões. Nem todas as centenas de novas denominações pentecostais que 

surgem são neopentecostais. O “neo” se refere à forma de ser pentecostal, 

e não ao tempo em que surgiu a Igreja. Devido ao sucesso, ao 

profissionalismo de sua aplicação e, especialmente, à crise da 

modernidade, práticas neopentecostais, como “declaração” de vitória e 

prosperidade, cânticos triunfalistas, segmentação de “mercado”, 

especialização litúrgica em torno de determinados temas como casamento, 

trabalho e doenças, estão presentes em qualquer tipo de igreja evangélica, 

e até mesmo em algumas católicas. (LOPES JÚNIOR, 2012: 37) 

 

Nas décadas de 1950 e 1970, a “Segunda onda Pentecostal” trouxe novos grupos 

missionários pentecostais para o país. A Igreja do Evangelho Quadrangular fundada pela 

pastora americana e branca, Aimée Mcperson, se estabeleceu em São Paulo. Esta organização 

                                                 

8 (Só a fé, só a graça, só a escritura! Práticas como oração com copo d’água, fitas e anéis usados em campanhas 

de oração seriam criticadas por Lutero). 
 



49 

 

eclesiástica foi pioneira no uso do rádio para anunciar e transmitir os cultos no qual ocorriam 

curas divinas. Outro destaque importante é a criação da Igreja Cristã de Nova Vida na cidade 

do Rio de Janeiro criado pelo Bispo canadense e branco, Roberto McAlister. Ele foi considerado 

“o pai do Neopentecostalismo”, pois na antiga sede da denominação em Botafogo, Edir 

Macedo, R.R. Soares e Miguel Ângelo observaram o comportamento do Bispo e 

posteriormente, fundaram suas instituições religiosas. Walter Mcalister, filho do referido bispo, 

escreveu um livro sobre assunto e procurou preservar a imagem do progenitor dizendo que o 

pode ter sido o “pai espiritual” de muitos líderes, mas que não permaneceram na denominação 

ao desenvolverem suas missões.  Outros aspectos desse segmento cristão foram apontados ele:  

 

Pregam apenas vitória e prosperidade, seus lideres usam 

campanhas anti-bíblicas para arrancar dinheiro do povo e comprar aviões 

particulares, buscam poder politico ao tentar eleger parentes cargos 

legislativos, inserem-se na mídia não par glorificar a Deus com 

testemunhos, mas sim para vender produtos e defender agendas pessoais, 

adotam modelos empresariais e abraçam sem pudor a Teologia da 

Prosperidade, com “unções financeiras” e abominações do gênero. 

(MCALISTER, 2012: 46) 

 

É fundamental compreender a identidade cristã neopentecostal como aquela que 

enfatiza a “teologia da prosperidade” difundida a partir da década de 1970 no Brasil. 

Caracteriza-se pela barganha financeira com o Eterno. O dízimo é um principio bíblico que foi 

mantido nos evangelhos. Entretanto, o trio de lideres dão ênfases nos cultos ao dinheiro – “vil 

metal”, na linguagem bíblica – para  receber as bênçãos divinas. É um projeto de poder em 

curso, cujo alcance agrega muitas pessoas que “determinam curas” em nome de Jesus e 

promovem espetáculos midiáticos com entrevistas a demônios a fim de impactar o público.  

Segundo Boaventura de Souza Santos, 

 

A teologia da prosperidade (“Gospel properity”) constitui outra 

forma de legitimar religiosamente a economia capitalista e as 

desigualdades sociais daí resultantes. Partindo do pressuposto de que Deus 

quer que o ser humano seja próspero, considera que este é incapaz de o ser 

por si próprio, sendo Deus o principio legitimador da riqueza e do 

enriquecimento. (SANTOS 2013,68)    

 



50 

 

Nos cultos ocorrem exorcismos, orações por cura e libertação dos vícios, uso de 

símbolos populares para a materialização da fé – rosa e óleo ungido, sal grosso, fitas de 

amuletos, etc. É uma identidade cristã repleta de sincretismos construída na negação de outras 

religiões, em especial o Catolicismo, a Umbanda e o Candomblé. Ela é exportada para outras 

nações através de mensagens de televangelistas, como Edir Macedo, líder da Igreja Universal 

do Reino de Deus, e por instituições religiosas que surgiram a posteriori, que utilizam o mesmo 

discurso, a saber: Igreja Mundial do Poder de Deus liderada por Valdomiro Santiago e Igreja 

Plenitude do Trono de Deus ligada ao Apóstolo Agenor Duque. As ofertas e os dízimos 

financiam a expansão dos ministérios em outros lugares. Ricardo Mariano fez critica a essa 

corrente religiosa, classificada como cristã. 

 

A teologia da prosperidade subverte radicalmente o velho 

ascetismo pentecostal. Promete prosperidade material, poder terreno, 

redenção da pobreza nesta vida. Ademais, segundo ela, a pobreza significa 

falta de fé, algo que desqualifica qualquer postulante à salvação. Seus 

defensores dizem que Jesus veio ao mundo pregar o Evangelho aos pobres 

justamente para eles deixarem de ser pobres. (MARIANO, 1999: 159) 

 

Segundo o censo de 2010 realizado pelo IBGE, a religião mais negra do Brasil é a Cristã 

Evangélica Neopentecostal (Somatório de Igrejas Pentecostais Clássicas e Neopentecostais). 

São 14.545.768 pessoas que se autodeclararam negras ou pretas e que seguem esse ramo do 

protestantismo. O Candomblé e a Umbanda juntos têm 588.797 adeptos ativos e destes 305.728 

são pessoas de cor preta. O crescimento dos evangélicos na primeira década do Século XXI na 

nação tem gerado mudanças nas práticas culturais e isso se reflete dentro da sala de aula. 

Embora não tenham conseguido promover transformação no mundo da política nacional. 

Precisamos refletir sobre qual é o papel do Cristianismo Evangélico na renovação da cultura 

escolar carioca? Quais os motivos dos negros neopentecostais tenderem ao conservadorismo 

político no que diz respeito ao currículo do ensino básico? A religião está dentro da sala de aula. 

 

Os valores religiosos podem produzir efeitos democratizantes 

mesmo quando experimentados num ambiente restritivo da liberdade ou 

teologicamente conservador, e podem produzir efeitos antidemocráticos 

mesmo quando inspirados em experiências ou práticas que, no nível da 

comunidade eclesial, reproduzam procedimentos representativos da 

democracia ou tendam à igualdade de condições tocquevilleana. Em 



51 

 

determinados momentos, os valores religiosos são indiferentes em seus 

efeitos sobre os compromissos democráticos dos seus portadores, os quais 

podem estar recebendo da sua inserção extra-eclesial-societária ou política 

– impulsos mais poderosos no sentido da prática democrática, do que em 

suas comunidades de fé. Em outros momentos, os valores religiosos estão 

umbilicalmente ligados ao destino da democracia – quer se opondo a ela, 

quer interpretando-a como uma decorrência natural e irresistível do 

compromisso de fé assumido. (BURITY, 2002:30-31) 

 

No que tange propriamente a questão do ensino das heranças africanas no Brasil e a 

relação com alunos evangélicos, é preciso levar em consideração a predominância de uma 

hermenêutica bíblica que valoriza a interpretação da população branca anglo-saxã em 

detrimento da realidade nacional. A colonização mental é reforçada com as novelas religiosas 

da TV Record ligada à Igreja Universal do Reino de Deus (IURD), onde a maioria dos atores 

são pardos ou brancos. Poucos artistas negros aparecem nas cenas. O caso emblemático foi da 

novela e depois filme “Dez Mandamentos”. Grande parte da narrativa se passava no Egito, no 

entanto, somente duas pessoas negras apareceram nas cenas. O imaginário coletivo dos alunos 

sobre personagens da Bíblia são europeus brancos que habitavam o Oriente Médio. No entanto, 

esquecem das circulações de pessoas de diferentes fenótipos entre a África, a Ásia e a Europa. 

Marco Davi de Oliveira ao refletir sobre a questão crê que dentro da liturgia da maioria das 

igrejas evangélicas de origem neopentecostal, quanto mais longe da origem (africana), mais 

perto de Deus o indivíduo estaria.  

 

O primeiro princípio que notamos na igreja evangélica brasileira é 

que tudo que vem de matriz africana é coisa demoníaca. Na Igreja 

brasileira, já se convencionou considerar “do diabo” tudo que tem origem 

na África. Obviamente, não é um pensamento único, pois há alguns líderes 

que não se cansam de defender a culinária, a música e outros aspectos da 

cultura de matriz africana. No entanto, a maioria dos lideres na Igreja do 

Brasil mostra grande preconceito quanto aos elementos culturais 

provenientes da África, que fazem parte direta da história dos negros 

brasileiros. (OLIVEIRA, 2015:91)  

 

Há uma dificuldade para reconhecimento de si mesmo, no caso de muitos negros 

brasileiros evangélicos, e do outro. Uma dicotomia linguística e social se estabeleceu: o bem e 

a prosperidade são representados pela cor/raça branca e o mal e a pobreza pela cor/raça preta. 



52 

 

Todavia, dentro das Igrejas Evangélicas Neopentecostais há um silenciamento do assunto 

racial, pois todos os que creem são iguais perante a sua divindade. O racismo no ambiente 

eclesiástico se manifesta em relação a namoros e casamentos inter-raciais e, às vezes, na 

resistência à ordenação pastoral. A mídia brasileira expôs em 2012 uma crítica forte ao livro ‘O 

Perfil do Homem de Deus’ escrito pelo Bispo Macedo, como por exemplo, o artigo de Heloisa 

Tolipan no Jornal do Brasil. Embora o autor não se oponha diretamente a esse modelo de 

casamento, pois há vários membros nesta condição, recomenda que o casal deve refletir sobre 

os problemas de discriminação que os filhos poderão sofrer e possíveis traumas ou complexos 

em período escolar9. Um discurso silencioso, porém crescente tem sido o medo de preconceito 

contra os descendentes de pessoas de diferentes raças. Ou camuflagem linguística contra 

casamentos miscigenados? 

 

Se de fato houvesse uma preocupação ao combate ao racismo, nas novelas de cunho 

religioso da Rede Record mostrariam mais personagens negros dentro do povo de Israel. O caso 

mais emblemático foi “Os Dez Mandamentos” dirigido por Ricardo Avancini. A narrativa 

mostra um Egito com pouca presença de população negra reafirmando a tese de Jean-François 

Champollion no Século XIX de um branqueamento de uma das maiores civilizações do mundo 

antigo. Uma das poucas personagens negras que apareceu foi a de uma Princesa Núbia chamada 

Radina, papel interpretado por Aisha Jambo que na ficção se interessou por Moisés 

representado pelo ator Guilherme Winter. Outra era Karoma (Roberta Santiago) que fazia a 

dama de honra da rainha. Geralmente as funções desempenhadas na trama por negros era de 

subalternidade. A polêmica maior ficou em torno da escolha da atriz branca Gisele Itié para o 

papel de Zípora, esposa do líder do êxodo hebreu e filha do sacerdote de Midiã. O texto bíblico 

de Números 12 diz que:  

 

Miriã e Arão começaram a criticar Moisés porque ele havia se 

casado com uma mulher etíope. “Será que o Senhor tem falado apenas por 

Moisés”? perguntaram. “Também não tem falado por meio de nós”? E o 

Senhor ouviu isso. Ora, Moisés era um homem muito paciente, mais do 

que qualquer outro na terra. Imediatamente o Senhor disse a Moisés, a Arão 

                                                 

9 Disponível em: http://www.jb.com.br/heloisa-tolipan/noticias/2012/07/18/famosos-criticam-

declaracoes-polemicas-de-edir-macedo-sobre-casamento/ Acessado em 17/01/2016. 



53 

 

e a Miriã: “Dirijam-se à Tenda do Encontro, vocês três”. E os três foram 

para lá. (Números 12:1-4.)  

 

A dupla criticou Moisés por sua escolha matrimonial e pelo exercício de poder dentro 

do acampamento hebreu. Se o texto diz que era etíope, logo era uma mulher negra. Não há 

nenhuma comprovação teológica que ele teve um segundo casamento. Na dramaturgia 

televisiva ‘Dez Mandamentos’ pode-se observar o apagamento histórico da relevância e 

representatividade afro-brasileira. O contato íntimo com o Eterno legitimava a liderança 

mosaica e a crítica Miriã foi punida com lepra e isolada durante sete dias conforme os versículos 

dez a quinze. Preconceito contra estrangeiro e falta de senso de justiça era considerado pecado. 

Outras passagens do Antigo Testamento, mostra o intenso contato dos israelitas no período 

monárquico com o Egito e a Etiópia, também chamada de Cuxe. O Rei Salomão se casou com 

a filha de Faraó por interesse político (I Reis 11:1) e outros trechos citam a relação de Israel 

com essas nações africanas (II Crônicas 12:3; 14:9-13; II Reis 19:9, Salmo 105:23; Isaias 11:11, 

18:1;20:3-5). O resgate da África na Bíblia é o caminho para alcançar o público evangélico.  

No Novo Testamento, há outras referências à África e personagens daquele continente. 

Diante da alteridade e em tempos de intolerância religiosa, outro texto interessante para 

combater o preconceito é a Parábola do Bom Samaritano apresentado no Evangelho de Lucas 

10:30-37. A lição tirada é amar o próximo independente de sua origem etnia ou condição 

econômica. Outro momento marcante dentro da narrativa bíblica que valoriza indivíduos 

africanos é quando Simão da cidade de Cirene, Norte da África, e pai de Alexandre e Rufo, foi 

obrigado a carregar a cruz de Cristo (Marcos 15:21-22). A posteriori, seu filho tornou-se um 

líder da Igreja (Romanos 16:13). Em Atos 13:1, figuras como Simeão, chamado Níger ou negro 

e Lúcio de Cirene eram mestres da Igreja de Antioquia. Ou seja, homens africanos ensinam os 

preceitos de Cristo Jesus aos novos convertidos – neófitos.  

Na carta do Apóstolo Paulo à Filemom, observa-se uma semente de oposição à 

escravidão e igualdade de relacionamento perante o senhor e o escravo. Os alunos precisam ter 

a ideia que a escravidão na Antiguidade não tinha a ver com o fenótipo dos indivíduos. Todavia, 

havia critérios importantes para se tornarem cativos. Presos de guerra, nascimento nesta 

condição ou dívida com credores. Os usos e as distorções que cristãos católicos europeus 

fizeram ao longo dos séculos para justificar a dominação de outros povos baseados na raça 

fundamentalmente entre os Séculos XVI e XIX constitui um afastamento das escrituras 

sagradas. A justificativa era uma interpretação equivocada de Gênesis 9:18-29, no qual Noé 



54 

 

lançou a maldição da escravidão sobre Canaã, porque este viu sua nudez. A leitura correta é 

que essa dominação seria feita pelos hebreus descendentes de Sem aos habitantes da terra de 

Canaã e não há ligação com os outros povos originados por Cam – Cuxe (Etiópia), Mizraim 

(Egito) e Pute (Líbia) – tampouco a raça negra. O historiador Elikia M’Bokolo ao comentar 

essa questão disse:  

 

Respeitando o modo “científico”, o conceito “raça” deu origem à 

famosa teoria “hamítica” da qual a África atual continua, 

desafortunadamente, a suportar as consequências políticas. “Hamita” ou 

“Camita” foi a princípio um termo sem nenhum conteúdo científico, 

derivado das diferentes transcrições da palavra Cam do Gênesis, sendo este 

o fundador de uma linhagem maldita, erradamente identificada com os 

negros da África tropical. Durante o Século XIX, devido a uma derivação 

cujas modalidades e etapas continuam a ser obscuras, a palavra “hamita” 

ou “camita” chegou a designar não mais os negros da África (sempre 

considerados apesar disso uma “raça” maldita), mas os africanos “não 

negros”, uma espécie de “raça de contacto” (Jean-Pierre Chrétien), na qual 

participavam tanto brancos como negros, só possuindo naturalmente 

qualidades dos brancos e defeitos dos negros. (M’BOLOKO, 2009:51)  

 

A hermenêutica aplicada ao texto bíblico de maneira errônea proporcionou a pseudo-

relação entre a cor preta com o pecado ou o mal e a pobreza no continente. A ideologia do 

Darwinismo social apropriou-se também desse argumento religioso presente no entre meados 

dos Séculos XIX e meados do XX serviu para atrocidades imperialistas europeias 

traumatizando povos africanos e assombrando a memória dos seus descendentes na diáspora. 

A ideia de raça são elementos constitutivos da História da América Latina. Cento e vinte nove 

anos depois da Abolição da escravidão no Brasil, há um conservadorismo na sociedade que se 

opõe as políticas de reparação, como as cotas raciais e para alunos oriundos da rede pública de 

ensino. A rejeição se origina na desinformação que a mídia transmite ao público. Há grande 

ausência de análise atenta dos ouvintes e isso é reflexo da baixa qualidade da educação, 

principalmente nos estabelecimentos de ensino público. Os alunos muitas vezes estão inseridos 

em uma cultura escolar que não os estimulam a crítica e reproduzem os discursos da elite, 

principalmente em relação a essas ações governamentais.  

 

Mas, se não há raça, se não existe de fato o branco nem o negro 

como essências antropológicas, por que políticas afirmativas, por que 



55 

 

cotas? É que continua a existir a relação racial, como resquício da forma 

social escravagista. E na luta concreta por direitos civis as marcações 

discriminatórias da “relação racial” impedem a assimilação democrática 

dos códigos republicanos. Há um abismo entre o reconhecimento abstrato 

ou sentimental do outro e a prática existencial de aceitação de outras 

possibilidades humanas. Sem essa prática, ideias grandiosas podem omitir-

se diante de realidades desumanas como os gulags e os genocídios. Sem 

ela, toda e qualquer democracia vai pelo ralo. (SODRÉ, 2017:7)  

 

O estigma pode afetar a autoestima dos alunos negros e neopentecostais, entretanto 

algumas medidas precisam ser tomadas com apoio das escolas, das famílias e das entidades 

religiosas. Promover o pluralismo de ideias e de concepções pedagógicas associado a liberdade 

de aprender, ensinar, pesquisar o pensamento, a arte e o saber é cumprir o artigo 206 da 

Constituição Federal. A criação no espaço escolar de diálogo com representantes de diferentes 

religiões a fim de promoverem o respeito das crenças. Não é promover a “catequização” de 

discentes, pois é proibido estabelecer um pensamento religioso oficial, salvo em instituições 

escolares cuja orientação filosófica tem como arcabouço alguma fenomenologia religiosa. 

Nesse caso, é facultativa a participação dos alunos e constitui uma preocupação do ensino 

religioso e não necessariamente do ensino de História. Agora vou apresentar a origem do 

pentecostalismo e do fundamentalismo cristão e seus impactos na educação e na vida cristã 

brasileira. 

 

2.2 Origens do pentecostalismo e do fundamentalismo cristão: 

 

O termo pentecostal resgata a experiência da Festa de Pentecostes que estava 

acontecendo em Jerusalém registrada no livro bíblico de Atos, capítulo dois. A narrativa diz 

que judeus religiosos estavam reunidos numa casa em oração naquela cidade quando de repente 

ouviram um som do céu e começaram a falar em outras línguas terrenas no qual não possuíam 

conhecimento. Cerca de três mil pessoas se converteram a Cristo. No que tange a 

fenomenologia da religião, a manifestação do “dom de línguas” não é necessariamente de 

idiomas conhecidos pela humanidade e precisam ser interpretados por alguém inspirado a fim 

de que os fieis compreendam a mensagem. Isso era a recomendação do Apóstolo Paulo na 

Epístola aos Coríntios, no capítulo 14. As primeiras Igrejas Pentecostais tem origem afro-

estadunidense. A “certidão de nascimento do pentecostalismo” é a Rua Azuza na cidade de Los 



56 

 

Angeles (1905). William J. Seymour, homem negro e cristão protestante, teve acesso ao estudo 

das doutrinas bíblicas do Espírito Santo com manifestação de dons espirituais, como por 

exemplo: a glossolalia e dom de cura de enfermidade. Ele fundou a Igreja Missão da Fé 

Apostólica.  

 

Filho de ex-escravos, Seymour nasceu em Centerville, Louisiana. 

Autodidata no tocante a ler e a escrever, frequentou por certo tempo, a 

Escola bíblica de Charles Fox Parham (1873-1929), Localizada em 

Topeka, no Kansas. Parham simpatizava com a Ku – Klux – Klan e por 

isso excluiu Seymour de suas aulas. Seymour só pode assistir aulas através 

da porta entreaberta. Apesar dessa exclusão, o negro aceitou os 

ensinamentos do branco que falava que falava do batismo com o Espírito 

Santo e passou a pregá-los numa igreja de santificação em Los Angeles. 

(DREHER, 2013: 473)  

 

A sociedade americana do início do século XX vivenciava a segregação racial e espacial. 

O racismo era institucionalizado e afetava o ambiente eclesiástico. A liturgia do culto era 

africana. A música expressava adoração a Jesus, mas também manifestava o sofrimento 

humano, principalmente da exploração do negro, exclusão material e emocional promovida 

pelo sistema capitalista desde o século XVI. O canto contrito da alma e o uso do corpo como 

instrumento de adoração são marcas importantes do pentecostalismo negro americano. O 

impacto cultural negro dentro desta dinâmica religiosa gerou “o spiritual, o jazz e o blues”. 

Dreher acredita que a Igreja criada por William J. Seymour foi revolucionária. O motivo era 

que na Los Angeles pós – Rua Azuza, havia a busca pela igualdade entre brancos e negros 

independente da condição profissional. A estratégia antirracista foi à pregação do amor ao 

próximo independente do seu fenótipo ou classe social e da salvação por Evangelho. A Missão 

da Fé Apostólica era inclusiva, pois recebia asiáticos e latino-americanos em sua membresia. 

Todavia, a pressão das igrejas evangélicas históricas e da imprensa local não ajudaram na 

transformação do status quo discriminatório. Sendo assim, os pentecostais brancos fundaram a 

Assembleia de Deus. 

Após a Primeira Guerra Mundial, os sólidos paradigmas bíblicos (verdade e justiça, por 

exemplo) foram questionados pela opinião pública diante da liquidez moral e epistemológica 

da (Pós)-Modernidade. Como resposta a essa situação foi criado o fundamentalismo cristão nos 

EUA. Era uma reação ao Liberalismo e constitui uma interpretação rigorosa da Bíblia. Os textos 

“Os Fundamentais – um Testemunho em favor da Verdade (“The Fundamentals – a 



57 

 

Testimonium to the Truth”) publicados entre 1909 e 1915 pelos estadunidenses inspiraram 

missionários que vieram para o Brasil, em especial da Assembleia de Deus. É importante pensar 

sobre o conceito de Fundamentalismo.  

Martin N. Dreher afirmou que os fundamentalistas viam-se como contraofensiva a um 

modernismo que, assim diziam, havia se apossado do mundo protestante/evangélico. 

Particularmente, esse fundamentalismo primeiro entendia-se como contraofensiva a uma 

Teologia orientada pelo método histórico-crítico, que estava interpretando os conteúdos da fé, 

especialmente os textos bíblicos, a partir de uma perspectiva histórico-crítica. O protestantismo, 

esse o seu pecado, estava se aliando à ciência moderna. Frente a esse modernismo. [...] 

Fundamentals eram os conteúdos de fé, verdades absolutas e intocáveis, que deveriam ficar 

imunes à ciência e à relativização por meio do método histórico. (2014:58-59) 

Boaventura de Souza Santos diz que: segundo as teologias fundamentalistas, a revelação 

é o discurso divino eterno, incriado e, como tal, a interpretação humana não pode ser mais do 

que uma redução sacrílega. (SANTOS, 2014:39) Santos (2014:38) citou Ancelmo Borges no 

qual define fundamentalismo, em geral como uma forma de pensamento baseada numa 

determinada concepção de verdade baseada “numa determinada concepção de verdade, que se 

confunde com a posse do fundamento”. Almond, Appleby e Sivan, por sua vez, oferece a 

seguinte definição de fundamentalismo: “refere”-se a um padrão discernível de militância 

religiosa com que os autodenominados ‘verdadeiros crentes’ tentam travar a erosão da 

identidade religiosa, fortificar as fronteiras das comunidades religiosas e criar alternativas 

viáveis às instituições e comportamentos seculares. (SANTOS, 2014:38) 

Eu creio que o fundamentalismo cristão tem como referência a imposição da 

interpretação radical da Bíblia no qual o indivíduo participa da “renovação da mente” através 

da oração e leitura constante do livro sagrado – inquestionável fonte de verdade – e a noção 

exacerbada que há uma guerra espiritual que o “crente” precisa combater. Usam a metáfora da 

“armadura de Deus” descrito em Efésios 6:10-20 para se criar um exército no qual resistirá as 

“ciladas do Diabo” existentes no sistema social e político. Para isto, impõe uma evangelização 

e, se necessário, destruição de espaços de outras religiões a fim dominar física e espiritualmente 

um território em nome do Reino de Deus. A livre e equivocada interpretação do texto suscita 

confusões, pois a luta não deve ser contra as pessoas. A verdadeira batalha é contra o sistema 

pecaminoso que afasta os humanos do Eterno.  

A procura pela essência dos valores cristãos e a aplicação de maneira ortodoxa na vida 

constituem o arcabouço da ética cristã de acordo com as pessoas seguidoras dessa corrente 



58 

 

teológica que orientam vários setores das igrejas pentecostais e as neopentecostais brasileiras. 

As características principais do Fundamentalismo Cristão são: primeiro, a Bíblia é a fonte da 

verdade. A fé se sobrepõe à Ciência, pois creem que as escrituras são palavras de cura e de vida 

eterna para o crente. A partir do retorno de Cristo à Terra, os cristãos mortos ressuscitarão para 

reinar com o Messias. Segundo, Jesus foi crucificado para perdoar os pecados, ressuscitou com 

o corpo físico após três dias, subiu aos céus em Jerusalém e um dia indeterminado voltará para 

buscar a Igreja – indivíduos fiéis no comprimento dos mandamentos do livro sagrado. Terceiro, 

o Eterno é o criador do universo e de todos os seres vivos. Nesse sentido, defendem uma visão 

monogênica no qual a humanidade surgiu com Adão e Eva na região do Oriente Médio e do 

Norte da África. A partir deles outros povos e raças surgiram. Quarto, rigor na aplicação literal 

da Bíblia na realidade, pois não há separação entre mundo secular e o espiritual. Logo, os 

costumes se confundem com doutrinas. 

Concomitantemente, a expansão missionária no Brasil, havia duas correntes teológicas 

disputando influencia ao longo do século XX e que atingem diretamente a formação discente 

neopentecostal em especial: Liberalismo e Fundamentalismo teológico. Eles têm sido atores do 

campo de batalha ideológica na tomada de decisão dos discentes evangélicos brasileiros ao 

longo do século XX e nos dias atuais. O primeiro buscava aplicar os valores bíblicos em diálogo 

com a Modernidade e as demandas sociais. Ela tem origem na teologia alemã do século XIX 

que segundo Martin N. Dreher (2013:445) ‘’centrou-se na temática da fé e da história’’. Seus 

efeitos no Brasil são perceptíveis no comportamento de alunos membros de Igrejas Históricas 

que tiveram maior acesso a escolaridade e a renda.  Tendem a ser mais críticos as regras 

religiosas e tendem ao diálogo com a cultura nacional. Isto explica o processo de exclusão 

constante de membros que não se adequavam aos princípios eclesiásticos registrados em atas 

de diferentes Igrejas, em especial Batistas na cidade do Rio de Janeiro no referido período. 

O movimento pentecostal chegou ao Brasil com os suecos Daniel Berg e Gunnar 

Vingren na cidade de Belém do Pará (1911) Eles fundaram a Igreja Missão da Fé Apostólica e 

em 1918 trocaram o nome da denominação para Assembleia de Deus. O objetivo era anunciar 

“as boas novas do evangelho” para o povo. Não há uma explicação explícita para a alteração 

do nome da instituição religiosa. Não sabemos até que ponto a dupla de missionários coadunava 

com as teorias raciais do início do século XX, mas o fato é que a expansão dessa instituição 

agrega um grupo substancial de negros (1.047.167) e de pardos (6.500.792) segundo os dados 

do IBGE de 2010. A implantação da Igreja Congregação Cristã no Brasil pelo italiano Luigi 



59 

 

Francescon no Estado de São Paulo mostra outra vertente do pentecostalismo. Segundo Gedeon 

Freire de Alencar: 

 

Desde as primeiras décadas teremos dois pentecostalismos 

distintos. Originalmente, o pentecostalismo italiano é uma igreja étnica, 

predominante no Sudeste, de origem presbiteriana, homogênea, 

ultracalvinista, episcopal, oral, apolítica, chamada de Congregação Cristã 

no Brasil; e também o pentecostalismo sueco, predominante no Nordeste, 

de origem batista, congregacional, arminianista, abrasileirado das 

Assembleias de Deus. (ALENCAR, 2014:170) 

 

A questão racial estava e ainda está presente nas igrejas evangélicas. Inserção no 

processo de tomada de decisão de negros e indígenas dentro das denominações, não 

demonização do ethos africano nas liturgias, releitura da Bíblia com viés de classe e raça, etc. 

O último ponto foi silenciado diante de um triunfalismo de prosperidade econômica e cura 

anunciado pela liderança pentecostal brasileira. O preconceito de cor era mascarado, pois o que 

importava eram as conversões. Este constitui um diferencial para a conjuntura social e 

protestante nos EUA nas décadas de 1950-60. Martin N. Dreher apontou que líderes negros do 

Pentecostalismo estadunidense, por exemplo, resgataram a herança da negritude para pensar 

um reavivamento das instituições cristãs. Não era possível um pentecostes sem o fim da 

segregação étnica. No Brasil, o silenciamento foi facilitado pelos efeitos do mito da democracia 

racial. 

Nos anos 1950-1960, o pentecostalismo brasileiro cresceu com a chegada das Igrejas: 

do Evangelho Quadrangular e Nova Vida. Esta última instituição fundada pelo Bispo Roberto 

Mcalister deu origem ao Neopentecostalismo brasileiro. Os concunhados R.R. Soares e Edir 

Macedo foram membros da Nova Vida de Botafogo e, posteriormente fundaram duas grandes 

denominações neopentecostais respectivamente: Igreja Internacional da Graça de Deus e 

Universal do Reino de Deus. Elas possuem discursos fundamentalistas que afetam os alunos 

desse segmento cristão e a questão e os projetos de lei da Bancada Evangélica ou que interessam 

este segmento, sobretudo, na área da família, da educação – questão de gênero – e Direitos 

Humanos. Será que há alguma ligação entre práticas religiosas neopentecostais e Candomblé? 

Como tratar das semelhanças e diferenças religiosas em sala de aula? 

 

 



60 

 

2.3 Conexões emblemáticas de práticas religiosas neopentecostais e Candomblé: 

 

Valores, símbolos, gestos e práticas rituais são elementos estruturantes de qualquer 

segmento fenomenológico da fé. A identidade neopentecostal se fortalece na negação do outro 

e na incorporação de alguns costumes e linguagens de outras crenças. Rubem Alves crê que “a 

religião nasce com o poder que os homens têm de dar nomes às coisas, fazendo uma 

discriminação entre coisas de importância secundária e coisas nas quais seu destino, sua vida e 

sua morte se dependuram’’. (ALVES, 2014:25) Dizer que certos comportamentos de alguns 

membros e congregados dessas igrejas evangélicas neopentecostais remetem a experiência das 

religiões de matrizes africanas causa estranhamento durante a aula de História.  

 

Dentro dos limites do mundo profano tratamos de coisas concretas 

e visíveis.[...] Quando entramos no mundo sagrado, entretanto, 

descobrimos que uma transformação se processou: agora a linguagem se 

refere a coisas invisíveis, coisas para além de nossos sentidos comuns, as 

quais, segundo a explicação, somente os olhos da fé podem contemplar. 

[...] O sagrado se instaura ao poder do invisível. (ALVES, 2014:26-27) 

 

Na minha experiência pedagógica, busco evitar entrar em doutrinas religiosas, mas 

preciso dar um panorama geral sobre o que cada crença fala para auxiliar na compreensão dos 

fatos históricos. Diante dos rótulos que tudo é “macumba”, é necessário lembrar essa expressão 

genérica possui uma dupla significação na mente dos estudantes: primeiro, o aspecto magico 

de qualquer ritual não-cristão é rotulado com o referido termo. Isto demonstra o 

desconhecimento das tradições africanas que levam ao medo e a fantasia.  Citar o nome de 

Ogum, Iansã, Iemanjá produz horror e resistência aos ouvintes colonizados com a estética e a 

religiosidade europeia, pois para os evangélicos em geral são “espíritos malignos”. Todavia, 

para os seguidores do Candomblé, os Orixás são deuses de origem iorubá e estão ligados aos 

elementos da natureza. Eles acompanham e dão força aos humanos. 

É importante questionar respeitosamente o porquê tudo é demônio? O docente precisa 

tomar cuidado para não promover o rebaixamento dos Orixás a mito, principalmente ao fazer 

associações com a mitologia grega. Nossa função não é comprovar a existência metafísica ou 

não desses seres, mas pensar nas conexões entre práticas e saberes coexistentes entre as 

teologias na sociedade brasileira. Posso não comungar com o pensamento alheio sobre o 



61 

 

assunto, mas devo ter cuidado para evitar o estigma religioso devido a alteridade de 

interpretações do mundo.  

 

Se os evangélicos identificam as entidades da umbanda, os deuses 

do candomblé e os espíritos do kardecismo com os demônios, os 

neopentecostais vão bem mais longe ao vê-los como responsáveis direto 

por uma infinidade de males, infortúnios e sofrimentos.  A partir disso, o 

combate à macumba, aos exus, guias, pretos- velhos e orixás tornou-se um 

de seus principais pilares doutrinários. Mas para que esse diálogo 

contrastivo com os adversários fosse possível, além de se basearem na 

dogmática pentecostal tradicional, aproveitaram tanto o medo da 

macumba, da feitiçaria, da magia negra e de certos preconceitos presentes 

no imaginário e na memória popular quanto a própria expansão, 

visibilidade pública e influência cultural dos cultos afro-brasileiros. 

(MARIANO, 1999: 115-116) 

 

A péssima interpretação de Efésios 6:10-20 sobre a armadura de Deus tem causado 

graves transtornos religiosos, pois o inimigo não são pessoas, mas sistemas políticos e estruturas 

que promovem o mal na sociedade. Para os cristãos evangélicos de modo geral existe uma 

“batalha espiritual” para combater o Diabo, muitas vezes materializada nas ações de pessoas 

não praticantes do referido credo e da demonização dos hábitos religiosos de outros grupos. 

Essa característica é exaustivamente trabalhada pelos neopentecostais, em especial da Igreja 

Universal do Reino de Deus, provocando o avanço da intolerância religiosa no ambiente 

escolar, visto que essa identidade especifica se constrói na negação do outro. Isso tem impacto 

direto no âmbito racial, pois a herança africana é associada a ideia de negritude. A classificação 

generalista do imaginário coletivo dos alunos que negros são envolvidos com a “magia negra” 

ou vodu causam espanto e terror na sala. Romper com a distorção do discurso da maldição de 

Cam é um imperativo contra o preconceito. 

Segundo, toda oferenda aos Orixás nas esquinas recebem equivocadamente o este nome 

– “macumba.” No entanto, o verdadeiro significado é um instrumento musical, especificamente 

um tipo de tambor. O ritmo conduz o indivíduo a usar o corpo como objeto de adoração, seja 

para entrar no “transe” ou “incorporação da entidade” no Candomblé ou inspirar na 

efervescência do culto (neo)pentecostal o exercício dos “dons de línguas” e o “de profecia”.  

Exemplos eclesiásticos que remetem ao diálogo com as Áfricas: primeiro quando o pregador 

enfatiza uma busca na oração pelo “batismo no Espírito Santo” na manifestação dos dons de 



62 

 

línguas (estranhas), também conhecido como glossolalia. O indivíduo ao falar na “linguagem 

celestial” estreita o seu relacionamento com o eterno. Quando ele se dirige à congregação 

naquela linguagem o faz por meio de tradução ao português dada pela terceira pessoa da 

trindade. A mensagem deve ter como arcabouço à Bíblia, caso contrário é uma heresia.  

 

Tudo que se refere à luta do cristão contra o Diabo pode ser 

chamada de Teologia do Domínio. Esta batalha é feita contra demônios 

específicos, espíritos territoriais e hereditários, e, no caso do Brasil, 

identificado com os santos católicos. O nome desse movimento advém da 

crença de que demônios dominam os seres humanos pertencentes a esses 

grupos sociais e que também estão presentes nestas mesmas regiões onde 

se encontram (igrejas, terreiros, centros) e, dessa forma, precisam ser 

libertos por meio de oração, guerra espiritual e em alguns casos até pela 

força física. (DIP, 2018:89) 

A destruição de espaços religiosos de matrizes africanas no subúrbio carioca e agressões 

verbais e físicas não se encaixam a mensagem de paz, de amor e de justiça anunciada pelos 

evangelhos. A religião de maneira geral estimulam os humanos ao exercício do amor e do 

cuidado. A intolerância desumaniza o indivíduo e este ao observar o outro é movido por ódio 

destruidor que visa assimilar algum “aspecto positivo” e aniquilar os antagonismos profundos 

de crença e existência.  Apesar dos radicalismos criminosos e distorções comportamentais de 

alguns evangélicos, é possível observar algumas ações na contramão das referidas praticas. No 

ano de 2017, evangélicos com uma visão progressista doaram R$11mil para a recuperação do 

terreiro de Candomblé10 - Kwe Cejá Gbé de Nação Djeje Mahin Kwe Cejá Gbé de Nação Djeje 

Mahin - em Duque de Caxias com apoio do Conselho de Igrejas Cristãs do Estado do 

Rio (CONIC-RIO). O Cantor e Pastor negro da Igreja Batista Soul, Kleber Lucas, foi alvo de 

perseguição no meio cristão por causa desta visita.  

 

Eu sabia o desafio que representava participar de um evento dessa 

natureza, em um terreiro. O espaço foi escolhido exatamente para ser um 

demarcador, para mostrar que somos contra a intolerância. Não fui lá para 

prestar um culto, mas para participar de um ato solidário. Quando a coisa 

foi para a mídia, tomou proporções muito grandes. Mas se você se propõe 

a ler essas coisas, você adoece. Não posso me propor a ler essas coisas 

                                                 

10 https://extra.globo.com/noticias/rio/cantor-gospel-kleber-lucas-chamado-de-endemoniado-apos-

evento-em-terreiro-22147168.html 



63 

 

aterradores, mas, para mim, é sintomático ver a reação negativa partindo 

de tantas pessoas — diz. (LUCAS; ZUAZO, 2017) 

 

A presença de evangélicos naquele terreiro na companhia do Babalaô Ivanir dos Santos 

pode ser considerado uma inflexão histórica, após tantos casos de agressão por causa de religião 

e de racismo. No Candomblé, os seguidores falam e cantam com os orixás em ioruba e há um 

processo de tradução para o português. Não há um livro que sistematize os dogmas. Os 

“Eleguns” movimentam o transe (“ekedi”). São iniciados na fé que recebem ordens de alguma 

entidade para dançar e cantar enaltecendo os feitos das divindades. Mas qual é a diferença para 

o Neopentecostalismo? Quando ocorre uma incorporação de um espírito nesta religião de matriz 

africana, a pessoa entra um transe e perde a consciência de seus atos. Não cabe ao historiador 

julgar aspectos psicológicos que envolvem as duas religiões, porém devemos compreendê-las 

dentro do contexto de formação da sociedade brasileira. Os educandos que não me conhecem 

geralmente perguntam no primeiro dia de aula se acredito em Deus? Costumo responder que 

não tenho fé suficiente para ser ateu e como profissional devo promover o respeito às diferentes 

crenças e explicar a influência da religião dentro da sociedade sem entrar em polêmicas 

doutrinárias.  

Outra questão diz respeito à prática de sacrifícios de animais. O sangue é a representação 

da vida no corpo em diferentes religiões. Os cristãos entendem que a morte na cruz de Jesus 

Cristo representa um ato de expiação pelos pecados da humanidade, logo não há mais 

necessidade de realizar àquele ato de culto citado anteriormente. A Santa Ceia é o memorial da 

entrega do salvador no madeiro para perdoar pecados da humanidade. Os rituais religiosos são 

dinâmicos e podem se modificar ao longo do tempo. Quando o professor narra que havia a 

prática do sacrifício no Judaísmo presente no texto bíblico e compara com esse comportamento 

no Candomblé o preconceito tende a se dissipar. Os alunos neste caso terão a oportunidade de 

observar a continuidade ou ruptura de tradições ao longo do tempo dentro do espaço geográfico. 

Todavia, alguns discentes se posicionam contra a manutenção do ato religioso do sacrifício por 

causa de uma “consciência dos direitos dos animais” e de condições insalubres que os 

despachos podem produzir nas ruas. Mais especificamente proliferação de ratos. Segundo 

Ricardo Mariano, “Por propagar valores cristãos (a ética da caridade) e elementos da doutrina 

kardecista, por não ser exclusiva de negros nem sacrificar animais ou promover mortificações 

corporais, a Umbanda mostrou-se palatável à opinião pública do que o candomblé”. 

(MARIANO, 1999: 118) Ainda assim, para os evangélicos em geral há uma aversão às 



64 

 

informações sobre essas crenças, a não ser no âmbito da evangelização ou do “exorcismo de 

demônios”. 

A religião pode ser um instrumento para produzir um saber ensinável que auxilie os seus 

seguidores a promover o respeito à diversidade étnico-racial. Como homem negro, de formação 

cristã batista e professor de História na rede particular do ensino básico na Zona Oeste do Rio 

de Janeiro, observo um caminho para dialogar com os estudantes sobre racismo, História e fé 

cristã. Em relação ao último item, o objetivo não é promover crença em detrimento de outra. 

Todavia, é preciso conhecê-la a fim de identificar elementos para combater a intolerância racial. 

As tradições cristãs são múltiplas e elas foram usadas no passado para justificar a dominação 

europeia sob a América, a África e a Ásia em nome de uma missão civilizadora.  Conversei 

com os meus pares que atuam nesta região da cidade e os mesmos afirmam que têm dificuldades 

para interagir com esse público. No contexto social, onde atuo como docente há grande presença 

de população negra evangélica de origem (neo)pentecostal. 

 

A reivindicação da religião como elemento constitutivo da vida 

pública é um fenômeno que tem vindo a ganhar relevância nas últimas 

décadas em todo mundo. Trata-se de um fenômeno multifacetado, tanto no 

que respeita às denominações envolvidas como no tocante às orientações 

políticas e culturais. (SANTOS, 2014:29) 

 

O colégio é laico, porém a religião está presente na vida da comunidade escolar. Há um 

conjunto de valores cristãos que orientam a política pedagógica. Docentes costumam silenciar 

ou relatar o constrangimento que já vivenciaram e/ou presenciaram com relação ao sagrado no 

referido ambiente. Uma ação comum é a prática da “oração do Pai Nosso”, feita pela 

coordenação pedagógica antes de reuniões com professores e/ou eventos discentes. Os 

argumentos usados são: primeiro, constitui uma “atitude universal que não fere os princípios de 

ninguém”. Essa interpretação é problemática, visto que constitui uma tirania da maioria sobre 

o pensamento do outro. Segundo, solicitam a bênção divina para as atividades que serão 

realizadas. No entanto, se alguém clamar aos Orixás poderá ser reprimido. Diante do 

preconceito religioso, outra marca se manifesta: o racismo. Segundo Stuart Hall, 

 

Raça é uma construção política e social. É a categoria discursiva 

em torno da qual se organiza um sistema de poder socioeconômico, de 

exploração e exclusão – ou seja, o racismo. Contudo, como prática 



65 

 

discursiva o racismo possui uma lógica própria. Tenta justificar as 

diferenças sociais e culturais que legitimam a exclusão racial em termos de 

distinções genéticas e biológicas, isto é, na natureza. (HALL, 2003:69) 

 

No campo de ensino de História da África e da Cultura Afro-brasileira, tratar da 

ancestralidade africana no campo do sobrenatural causa incômodos aos alunos cristãos 

nominais ou não. Geralmente relacionam tudo à macumba negligenciando o Candomblé e a 

Umbanda. É importante destacar que macumba é um instrumento de percussão, mas também 

genericamente se tornou um ritual fruto do sincretismo religioso do Cristianismo, com religiões 

africanas e indígenas. O racismo se manifesta na rejeição por parte de alguns estudantes dos 

elementos culturais africanos dentro da liturgia do Cristianismo evangélico, em especial 

(neo)pentecostal. Quais os motivos que os levam a negar a herança da população negra na 

religião que mais cresce em número de adeptos no Brasil? Como foi construída a identidade 

(neo)pentecostal no Brasil e qual o seu impacto no processo de ensino-aprendizagem? 

Boaventura de Souza Santos defende a necessidade de resgatar e/ou criar uma 

epistemologia a partir do sul global. Ou seja, o conhecimento precisa ser construído e valorizado 

a partir da periferia do sistema capitalista em oposição ao saber dominante. Neste sentido, há 

algumas observações fundamentais: entender que existe o “sul”; aprender a ir para o “sul” e; 

aprender a partir e com o “sul”. O processo de ensino-aprendizagem resgata a importância da 

experiência local dos indivíduos para construir e aplicar os saberes. No caso do Rio de Janeiro, 

a cultura da favela que os alunos, em especial evangélicos, trazem de casa para sala de aula 

pode dialogar com as informações técnicas, ou melhor, o conhecimento formal obtido na escola. 

Isso ajuda a descolonizar a mente e faz oposição a universalidade da ciência moderna que 

procura estabelecer uma percepção única da realidade. É possível ser negro(a) e seguir o 

Cristianismo Evangélico no Brasil? Mas afinal quem são os alunos neopentecostais? Será que 

os alunos evangélicos de uma forma geral se reconhecem como negros? Quais são os seus 

interesses?  

O “epistemicídio” tem sido a marca dos aparelhos ideológicos do Estado para consolidar 

o apagamento da negritude e suas contribuições à sociedade no país. A mídia tem sido um meio 

eficiente para promover esse silenciamento. A partir do pensamento de Boaventura, podemos 

afirmar que a referida ação política retira a credibilidade de práticas sociais contrárias aos 

interesses dos dominantes. O ethos da população negra brasileira evangélica ao longo do século 

XX foi ressignificando e em alguns casos rechaçados pelas instituições religiosas. As Igrejas 



66 

 

protestantes históricas que se instalaram no país a partir do final do século XIX em sua liturgia 

resistiram durante muito tempo à inclusão de ritmos brasileiros, alguns instrumentos, como o 

pandeiro, o violão, o tambor entre outros. Além da dificuldade de ordenar ao pastorado 

indivíduos negros. Realidade diferente das Igrejas Pentecostais e Neopentecostais, onde os 

cargos de liderança têm expressiva presença de afrodescendentes. 

Os alunos evangélicos tendem a rejeitar o falso antagonismo entre o sagrado e o secular 

apresentado pela Modernidade, pois creem que sua regra de fé e prática assim como o sentido 

de sua existência no mundo baseia-se somente na Bíblia. Entretanto, há um desconhecimento 

e/ou esquecimento de que fé e identidade cultural interagem e isso condiciona sua visão de 

mundo, principalmente em um país multicultural como o Brasil. As seletividades 

memorialísticas se manifestaram quando os estudantes falavam da musicalidade dentro da 

liturgia dos cultos neopentecostais, a saber: o uso do samba e de instrumentos musicais como 

pandeiros e atabaques nos louvores, os corais que resgatam a espiritualidade negra 

estadunidense etc. Eles tiveram uma tomada de consciência sobre elementos que compõem a 

ação coletiva dentro da religião. Os ritmos com letras evangelísticas são utilizadas como 

estratégias de aproximação dos não convertidos. Outro aspecto é a participação de todas as 

faixas etária no culto, essencialmente da Assembleia de Deus. A seguir, tratarei da questão da 

raça e do ensino de História. 

 

2.4 Raça 

 

Os Movimentos negros que emergiram durante a década de 1970 no Brasil lutaram ao 

longo de décadas pela promoção da igualdade de oportunidades no mundo do trabalho, da 

política e da memória registrada nos livros didáticos. Após mobilização pública e pressão 

popular, o Governo Federal aprovou a Lei 10.639/03 que instituiu a obrigatoriedade do Ensino 

de História da África, Cultura Afro-brasileira e educação para as relações étnico-raciais. E a 

posteriori, aprovou a Lei 11.645/08 que incluiu o Ensino de História e Cultura indígena. 

Trabalhar as alteridades culturais e fenotípicas dos indivíduos em sala de aula valorizando a 

diferença ajuda a combater o preconceito e a difundir o respeito. Todavia vários desafios 

ficaram evidenciados com a mudança curricular e sua aplicação no ambiente escolar. Desde a 

formação docente deficitária até a resistência dos alunos aos conteúdos que versam sobre 



67 

 

religiosidades de matriz africana. A reflexão válida a ser feito acerca da raça é pensar o que é 

ser negro? Qual é o papel da África na formação identitária negra?  

 

Existem características hereditárias, possuídas por membros de 

nossa espécie, que nos permitem dividi-los num pequeno conjunto de 

raças, de tal modo que todos os membros dessas raças compartilham entre 

si certos traços e tendências que eles não têm em comum com membros de 

nenhuma outra raça. (APPIAH, 1997:33)  

 

Anthony Appiah, filósofo africano, considerou que a espécie humana é única e tem 

origens poligênicas. Ou seja, Existem diversos centros de multiplicação da raça humana no 

Planeta Terra. Ele procurou fazer uma “genealogia” do conceito de raça, sua aplicação na 

modernidade e a reação antirracista. Nesse sentido, fez uma classificação acerca do racismo 

que é fundamental: primeiro, existe o racismo intrínseco. Está relacionado às questões genéticas 

e fenotípicas dos indivíduos visando afirmar uma identidade, em especial, da raça branca. Isto 

foi usado para justificar uma pseudo-superioridade branca e de origem europeia. O segundo é 

o racismo extrínseco. A partir da alteridade cultural e física busca inferiorizar a outra pessoa ou 

outro povo. Ou seja, estabelecem distinções morais a partir da cor da pele e isso teoricamente 

justificaria o tratamento diferenciado entre as pessoas. As duas foram aplicadas no Brasil, no 

continente africano e nos Estados Unidos da América nos Séculos XIX e XX. Quem anda pelo 

comércio carioca com roupas simples usando chinelo é associado a um descendente de “ex-

escravo” e poderá ser perseguido visualmente pelos seguranças das lojas. A diferença de 

tratamento dos policiais se manifesta numa averiguação de quem é pobre branco e de quem 

pobre negro. O medo coletivo de perder a vida é compartilhado por todos aqueles que 

historicamente foram estigmatizados pela sociedade e pelo Estado.   

 No Século XIX, teorias raciais baseados na biologia foram desenvolvidas para justificar 

a dominação branca europeia sobre os povos de outros continentes. O principal arcabouço 

teórico era o Darwinismo social. A cor da pele e o clima do território promovia a seleção natural 

dos indivíduos. Uns eram aptos para a dominação – no caso, africanos, asiáticos e latino-

americanos - e outros eram superiores, no caso a população ariana (branca). Todavia, essa 

superioridade era falsa, pois estava baseado em pseudo estudos científicos misturando ciências 

sociais a medicina. Outra empiria teórica que impactou o final do Século XIX até o final da 

Segunda Guerra Mundial (1945) era a eugenia desenvolvida por Francis Galton. Ele queria 



68 

 

esterilizar raças consideradas inferiores tampouco permitir casamento inter-racial visando 

assim o estabelecimento de uma boa geração. Entretanto, é importante ressaltar que havia 

resistência ideológica ao racismo europeu. Destacamos a atuação do afro-americano WEB Du 

Bois, pai do pan-africanismo.  

Amílcar Araújo Pereira (2013:49) afirmou que 

 

Du Bois, inserindo nas discussões sobre “raça” uma noção mais 

sócio histórica do que biológica, e questionando o caráter “científico” da 

ideia de raça ainda no final do Século XIX, embora identificasse e 

reconhecesse as características físicas – como cor da pele, os cabelos, o 

sangue etc. -, afirmava que seriam as “diferenças – por mais sutis, delicadas 

e elusivas que sejam – que, de maneira silenciosa, mas definitiva, 

separaram os homens em grupos”.  

 

Segundo Appiah (1997:36) o que Du Bois está tentando, apesar de suas afirmações em 

contrário, não é transcender a concepção científica do século XIX sobre raça – como veremos, 

ele confia nela -, mas antes, como exige a dialética, revalorizar a raça negra frente às ciências 

da inferioridade racial.  

 

Relembrar o contexto social norte-americano no qual o Doutor Du Bois estava inserido 

é importante. O país tinha abolido a escravidão através da décima terceira emenda na 

Constituição após a Guerra de Secessão (1861-65). A população negra apesar de livre estava 

sofrendo com a segregação sócio-espacial e perseguição de uma organização criminosa 

chamada Ku Klux Klan (KKK) que assassinava os afro-americanos. As Leis Jim Crow (1881) 

promoveu o racismo institucional. O indivíduo liberto não poderia votar se fosse analfabeto e 

entre outras medidas restritivas e punitivas foram adotadas. Era preciso pensar as vicissitudes 

desse grupo marginalizado naquela sociedade, visto que a desigualdade racial estruturava o 

Capitalismo norte-americano. Ou seja, o racismo tem conexões com a condição fenotípica, mas 

também se baseia na situação financeira do indivíduo. É importante pensar qual o papel dos 

indivíduos negros dentro do sistema econômico. A consequência direta da opressão é a pobreza 

da coletividade que se encaixa nas condições étnicas citadas anteriormente. 

É importante refletir sobre o que é ser negro? Falar de África é lembrar da população 

negra, embora existam indivíduos com outras classificações raciais – branco, por exemplo. 

Achille Mbembe afirmou se África tem um corpo e se ela é um corpo, um isto, é o Negro que 



69 

 

o concede – pouco importa onde ele se encontra no mundo. E se Negro é uma alcunha, se ele é 

aquilo, é por causa de África (2017:75). Pensar os dois conceitos – África e negro – no Brasil 

que majoritariamente é preta, pardo e indígena constitui um caminho para rompermos as 

intolerâncias religiosas e raciais. Ele crê que historicamente o termo negro conduz a um lugar 

de fantasmagoria. Isso se reflete no mundo real na criação de estereótipos que mascaram o ethos 

do indivíduo negro. Do ponto de vista das cores e suas tonalidades que a população negra 

ganhou com o processo de “branqueamento” via miscigenação, temos realidade das aparências 

e as aparências da realidade. O autor escreveu sobre o mundo africano e ser negro e o discurso 

dele se encaixa nas salas de aula carioca. Há um sentimento de inexistência que paira sobre 

aqueles que não ascendem socialmente e vivem nas periferias da cidade do Rio de Janeiro. Isto 

afeta a saúde emocional dos estudantes e gera a diminuição da autoestima. 

 

E o processo de transformação das pessoas de origem africana em negros, 

isto é, em corpo de exploração e em sujeitos de raça, obedece, em vários aspectos, 

a uma tripla lógica de ossificar, envenenar e calcificar. O Negro não é apenas o 

protótipo do sujeito envenenado e carbonizado. É aquele cuja vida é feita de restos 

calcinados. (MBEMBE, 2017:78) 

A depreciação do ser negro tem origem na escravidão. A resistência a esta identificação 

racial por parte dos alunos é compreensível, pois durante anos ser negro é sinônimo de 

sofrimento, de trabalho forçado, de humilhação perante o Estado. Como diz o título clássico de 

Frantz Fanon, “Pele negra, máscaras brancas” é a realidade da negritude no Brasil. Superar esta 

mentalidade colonizada constitui uma das inúmeras funções do Ensino de História. De acordo 

com Mbembe, o substantivo negro é depois o nome que se dá ao produto resultante do processo 

pelo qual as pessoas de origem africana são transformadas em mineral vivo de onde se extrai 

metal. Esta é a sua dupla função metamórfica e econômica. (MBEMBE, 2017:78). Na 

modernidade, a população negra tornou-se objeto de negociação econômica outrora na 

escravidão e hoje a cultura africana e suas práticas são as novas mercadorias.  

A construção moderna dos conceitos de raça e de racialismo tem origem na Europa do 

século XIX no qual o fenótipo dos indivíduos era o marcador da moralidade e da assimetria 

entre os povos. O racialismo se desenvolveu a partir da análise genética e do ethos racial 

hierarquizando as pessoas. No Brasil, discursos eugenistas e higienistas estiveram presentes  na 

tomada de decisão dos políticos até a primeira metade do século XX. A inexistência de políticas 

públicas para atender a população negra no campo da saúde e da educação aprofundou o abismo 

entre as classes sociais.  A desigualdade racial é estruturante no país. A violência sobre a 



70 

 

população pobre negra das grandes cidades causa grande extermínio da juventude.  Outra marca 

importante é a exclusão sócio espacial, porquanto a divisão da riqueza, do poder e de 

oportunidades permanecem sob domínio da elite branca. Segundo Amilcar Araujo Pereira: 

 

A moderna ideia de raça – que associa as diferenças culturais e 

morais às características biológicas, genotípicas e fenotípicas, 

hierarquizando os diversos grupos humanos – é uma construção do 

pensamento científico europeu e norte-americano, que surge apenas em 

meados do século XVIII e se consolida a partir da segunda metade do 

século XIX, justamente durante o período em que o imperialismo europeu 

se fortalecia. (PEREIRA, 2013: 48) 

 

É importante definir o que é racismo e como ele se manifesta na educação. Analisando 

etimologicamente o referido conceito, o sufixo “ismo” indica a existência de ideologia(s) que 

estruturam teorias, no caso acerca da raça. Henrique Cunha Junior (1996:148) afirmou que 

racismos são formas de dominação criminosas, violentas, tal como o escravismo, baseadas nas 

diferenças étnicas. São criadoras de estruturas simbólicas e de ações responsáveis pela 

exclusão dos direitos da cidadania de um grupo social. Os racisados ou racializados são as 

pessoas vítima do racismo que tem a sua existência negada. Hoje sabemos que a cor é uma 

construção social, embora na biologia exista somente uma raça, no caso, a humana. Contudo, 

outrora o pensamento predominante era outro. Os estudos genéticos e da antropologia biológica 

desenvolvidos nos últimos 70 anos tem ajudado a ampliar o entendimento sobre as diferenças 

físicas e as variações étnicas. 

Joaquim Nabuco (2010:167) afirmou que “a escravidão na América é sempre o crime 

da raça branca, elemento predominante da civilização nacional, e esse miserável estado, a que 

se vê reduzida a sociedade brasileira, não é senão o cortejo da Nêmesis africana que visita, por 

fim, o túmulo de tantas gerações”. O legado da dor permanece e a citada população ainda busca 

reparação política e econômica do Estado. O incentivo a imigração branca europeia e dos EUA 

foi uma política pública dos anos iniciais da República que visava miscigenar a população 

brasileira. A finalidade era “apagar o passado escravista” essencialmente africano rumo à 

modernidade e o progresso socioeconômico na Constituição de 1891. A proibição da imigração 

de africanos e asiáticos estava registrada no referido documento. Ainda sobre efeitos de ruptura 

com o legado negro na cidade do Rio de Janeiro, no início do século XX, reformas urbanas 

aprofundaram a segregação socioespacial dos afrodescendentes. 



71 

 

 

Queria ser tipicamente negro – mas isso não era mais possível. 

Queria ser branco – era melhor rir. E, quando tentava, no plano das ideias 

e da atividade intelectual, reivindicar minha negritude, arrancavam-na de 

mim. Demonstravam-me que minha iniciativa era apenas um polo na 

dialética. (FANON, 2008: 120) 

 

As tradições e a religiosidade de resistência africana foram ressignificadas. A cultura 

possui uma dinâmica na qual os hábitos precisam ser passadas de geração em geração. Caso 

contrário, elas acabam. O Governo promoveu um apagamento das origens escravistas por meio 

da repressão policial da religiosidade e da música de matrizes afro-brasileiras no início do 

século XX. Modernizar o país significava promover reformas na área da economia adotando o 

Liberalismo e no ensino público laico a fim de instruir um povo analfabeto, cujos direitos à 

saúde, a educação e a moradia não existia perante a lei. Pensar a negritude no país após a 

Abolição e os retrocessos da República era essencial para saber agir diante do racismo que 

permanecia no cotidiano.  Não houve uma política pública de indenização e de redistribuição 

de renda para resolver a permanente desigualdade entre negros, pardos, indígenas e brancos. A 

cidadania no Brasil era nominal e possui um longo caminho para percorrer. Neste sentido, 

Achille Mbembe afirma que: 

 

No Ocidente, a realidade é a de um grupo composto por escravos e 

homens de cor livres que vivem, na maior parte dos casos, nas zonas cinzentas de 

uma cidadania nominal, no meio de um estado que apesar de celebrar a liberdade 

e a democracia, é fundamentalmente um estado esclavagista. (MBEMBE, 

2017:60)  

 

Os ex-escravos tiveram seus direitos políticos e sociais negligenciados na Primeira 

república, apesar da constante luta dos grupos da população negra. A ausência de reparação 

aprofundou as desigualdades. Os alunos devido à reprodução de discursos conservadores tem 

se colocado em oposição às políticas de ação afirmativa. Tornar-se o opressor e seguir um 

liberalismo excludente no qual a ilusão de empreendedorismo orienta muitos jovens estudantes. 

A Descolonização da mente é um processo longo e contínuo principalmente quando falamos da 

Educação básica. Reconhecer as diferenças e promover equidade nas oportunidades à educação, 

ao emprego, à saúde, à moradia são princípios presentes no artigo 6º da Constituição e devem 



72 

 

ser resgatados pela escola. Muitos alunos negros da Zona Oeste do Rio de Janeiro têm baixa 

autoestima e péssimo desempenho escolar devido ao estigma racial e a naturalização da 

violência cotidiana que esta ao redor. A aprovação da lei 10.639/03 foi um marco para a 

produção de novas epistemologias sobre a África e a herança africana no Brasil. Diante dessa 

nova conjuntura curricular, professores e alunos, em especial evangélicos (neo)pentecostais tem 

encontrando pontos de diálogo, mas também de resistência aos conteúdos que versam sobre o 

legado religioso. Contudo, há um histórico de lutas dos movimentos negros por equidade de 

direitos sociais, políticos e econômicos que não podem ser negligenciados.  

Aprendi com o líder da Independência de Cabo Verde e Guiné-Bissau Amílcar Cabral 

que era preciso ter unidade para lutar contra o sistema que coloniza os corpos e mentes. Procurar 

consenso para dialogar com os estudantes acerca do racismo nas instituições civis e da cultura 

afro-brasileira. Todavia o que era unidade para ele? “Um conjunto diverso de pessoas, num 

conjunto bem-definido buscando um caminho. [...] Quaisquer que sejam as diferenças que 

existem, é preciso ser um só, um conjunto para realizar um dado objetivo” (CABRAL, 1974: 

70). A unidade é um instrumento para alcançar um fim e no caso usar o currículo na batalha 

antirracista. Ele dizia que a luta fazia parte da vivência de todos os seres humanos no mundo, 

por isso era necessário amalgamar unidade e luta. Para isso, não basta somente informar sobre 

o assunto tornar-se necessário ouvir os discentes e estimula-los a agirem a fim de modificar a 

realidade.  

 

Tomados em conjunto, unidade e luta quer dizer que para lutar é 

preciso unidade, mas para ter unidade é preciso lutar. E isso significa que 

mesmo entre nós, nós lutamos; talvez os camaradas não tenham 

compreendido bem. O significado da nossa luta, não é só contra o 

colonialismo, é também em relação a nós mesmos. Unidade e luta. Unidade 

para lutarmos contra o colonialista e luta para realizarmos a nossa unidade, 

para construirmos a nossa terra como deve ser. (CABRAL, 1974: 78)  

 

Cabral lutou contra a dominação do corpo e do pensamento que os portugueses 

estabeleceram em Cabo Verde e em Guiné-Bissau. Libertar-se de opressões que antagonizam 

os indivíduos por causa da cor da pele e dos interesses econômicos que orientam as condições 

de trabalho e fortalecem a pobreza. Era ter unidade para investir em educação e batalhar junto 

com o próximo com o objetivo de construir um futuro melhor. O estratagema para mudar a 

realidade do racismo estrutural na sociedade brasileira é aprofundar a aplicação das Leis 



73 

 

10.639/03 e 11.645/08. Através da Base Nacional Curricular Comum (BNCC), a ampliação dos 

temas sobre a África, a América Latina e o legado da população negra e indígena nos livros 

didáticos e a ênfase da transposição didática sobre esses assuntos são essenciais para promover 

ampliação do entendimento sobre a cultura e a diversidade étnico-racial no Brasil. O dialogo 

intercultural e inter-religioso na escola é um caminho para combater a intolerância de cor e de 

crença. Conhecer as narrativas sobre as experiências religiosas podem agregar uma visão de 

diminuição dos conflitos religiosos no ambiente escolar. A afirmação de identidades religiosas 

e raciais suscitam ódios, porém, é preciso expor as mazelas sociais e tratar do assunto apontando 

soluções coletivas que atenuem as tensões no campo da fé e do ensino de História. 

A adoção das políticas de ação afirmativa na educação superior e a criação do Estatuto 

da Igualdade racial (2010) foi ápice da inclusão promovida pelo Governo Federal. Isso também 

se refletiu no ambiente evangélico devido ao empoderamento da população negra e parda que 

em sua maioria é pobre e (neo)pentecostal segundo dados do IBGE de 2010. A política do Bolsa 

Família atendia as necessidades domésticas dos indivíduos de baixa renda e era um sinal de 

prosperidade para quem não tinha o que comer.  Do ponto de vista eleitoral, lideres religiosos 

se aproveitavam da biografia de baixa renda e etnia para se eleger. Maria das Dores Campos 

Machado cita o caso do Deputado e Bispo Geraldo Caetano, membro da Igreja Universal do 

Reino de Deus que usou a estratégia da fé e da raça negra para alcançar os votos dos 

afrodescendentes. Ela apresenta o relato deste líder: 

 

A Igreja Universal do Reino de Deus teve muitos problemas com 

parlamentares que ela indicou para ocupar cargos, e não correspondeu (sic) 

o que ela defende, a honestidade; e aí, ele então pediu que eu viesse, e de 

preferencia também porque negro não tem muita voz na política, e então 

disseram: vamos colocar negro e, então, eu vim para ser candidato negro 

da Igreja e o João Mendes veio ser o candidato negro a deputado federal. 

Eu, negro estadual, e ele, negro federal. (MACHADO, 2006:107) 

 

A questão da inclusão da população negra evangélica no cenário político nacional é um 

desafio. Na década de 1980, o pioneirismo da deputada negra e membro da Assembleia de Deus 

Benedita da Silva pelo Partido dos Trabalhadores (PT) abriu portas para inserção dos 

tradicionalmente excluídos. Ela teve atuação histórica na Assembleia Constituinte de 1988 e na 

ampliação da participação negra e evangélica na política. As Igrejas “são chamadas para fora” 

a fim de evangelizar, todavia líderes travam a batalha pelo poder temporal e espiritual. Essas 



74 

 

disputas políticas entre evangélicos não promovem responsabilidade e justiça social aos 

afrodescendentes que estão à mercê da boa vontade alheia. Representatividade é essencial para 

o fortalecimento da identidade dos alunos, principalmente negros e pardos que historicamente 

estão à margem das políticas públicas. O acesso ao consumo e inserção do programa de cotas 

raciais e sociais nas universidades na era Lula e no primeiro governo Dilma Rousseff 

proporcionaram aos alunos a chance de sonhar e de realizar o sonho de transformação da 

situação socioeconômica de muitas famílias da periferia. No entanto, a virada conservadora no 

país desde Agosto de 2016, conduz a nação ao mundo de incertezas. É notória a descontinuidade 

de tomadas de decisão que promovem a equidade racial do ponto de vista econômico e político. 

A seguir, vamos ver como a escola pública lida com a questão da laicidade. 

 

 

 

 

2.5 Laicidade e a escola:  

 

A luta pelo divórcio da educação com a religião no Brasil tem um longo e tortuoso 

caminho. O domínio católico no processo de ensino-aprendizagem tem origem na ocupação 

portuguesa de formar uma elite da terra para governar a massa de escravizados. Neste processo, 

as outras crenças eram silenciadas mediante força da lei, da violência ou se ressignificavam 

através do sincretismo - especialmente dos rituais de matrizes africanas. O auge do amalgama 

cultural luso-afro-indígena foi no Império. Era necessário criar a nação brasileira com uma 

origem cristã ocidental a fim de formar o cidadão. As festas religiosas e o folclore auxiliavam 

na construção da identidade e da memória coletiva ao longo do século XIX e isto teve reflexo 

na educação. O Colégio de Pedro II à época de sua fundação serviu como modelo para a 

educação pública do Império. Por outro lado, a disciplina História além de tratar de fatos ligados 

a cristandade buscava construir uma narrativa romântica sobre o novo país e seus “heróis” sob 

influência do Positivismo. No início da República foi criada uma disciplina específica na área 

de História do Brasil. 

 



75 

 

A História do Brasil como disciplina distinta da história da 

civilização só surgiu em 1895. Era caracterizada pela cronologia política e 

pelo estudo da biografia de brasileiros ilustres, além de acontecimentos 

considerados relevantes para a afirmação da nacionalidade. Cabia à história 

como disciplina escolar: construir a memória da nação como uma unidade 

indivisível e fornecer os marcos de referência para pensar o passado, o 

presente e o futuro do país. (MAGALHÃES, 2003:169)  

 

Até o período regencial (1831-40), a educação e o ensino eram de responsabilidade da 

Igreja Católica Apostólica Romana que desde o início da colonização implantou mais de 

duzentos colégios no país. A narrativa histórica valorizava a experiência do Cristianismo 

através dos tempos. Em 1837, inaugurou-se o Colégio de Pedro II, hoje Colégio Pedro II. Havia 

uma demanda de elaboração de informações que proporcionassem o pertencimento a uma nova 

nação que foi inventada e a concessão de uma cidadania censitária que excluía a população 

negra, inspirada na Constituição de 1824. O saber acadêmico das ciências humanas era 

valorizado e necessário, pois constituía o instrumento para pensar um projeto de nação, 

combater os sentimentos regionalistas e de secessão, eram essenciais para a estabilidade política 

do Império. Nesse sentido, Araújo Lima, em 1838, fundou o Instituto Histórico Geográfico 

Brasileiro (IHGB) no Rio de Janeiro. Ela agregou a historiografia do país e esteve sob 

influência, inicialmente do Romantismo e concomitantemente, do Positivismo e do 

Darwinismo social. A idolatria à nação excludente, a difusão do senso de civilidade e a 

memorização configurava o ensino de História. 

O debate da laicidade do Estado brasileiro se evidenciou na segunda metade do Século 

XIX durante a chamada questão religiosa que abalou um dos alicerces da Monarquia. A Igreja 

Católica se opunha ao Liberalismo e a Maçonaria que estava se penetrando nas estruturas 

eclesiásticas. A contenda entre bispos que obedeceram à autoridade papal em detrimento do 

Imperador deu início a cisão entre Estado e Igreja no Brasil. A vinda de alguns missionários 

presbiterianos e batistas de origem inglesa e estadunidense para o Rio de Janeiro questionava o 

status quo do Catolicismo ser religião oficial do Estado. As demais confissões de fé se 

manifestavam no âmbito privado, pois sofriam perseguições da polícia e dos padres. A Igreja 

oficial lutava para manter o domínio simbólico sob o povo e questionava a atuação evangélica, 

pois considerava uma contradição com a “identidade brasileira”. 

A Proclamação da República proporcionou a construção de uma mudança no ambiente 

religioso. O Artigo 72 da Constituição Federal de 1891, no inciso 3 º dizia que “todos os 



76 

 

indivíduos e confissões religiosas podem exercer pública e livremente o seu culto, associando-

se para esse fim e adquirindo bens, observadas as disposições do direito comum”.  O Estado 

brasileiro adotou o modelo de liberalismo político que protegia a propriedade, que administra 

a república sem o povo, misturava o público ao privado e a separação das normas da fé e das 

leis civis, mas isso não significou o fim de símbolos e comportamentos religiosos no universo 

da política brasileira. Apesar da medida republicana, a Igreja Católica manteve sua influência 

nos costumes populares, mas não recebiam mais dinheiro do Estado. Chantal Mouffe crê que 

há uma incompreensão no que tange ao postulado liberal da neutralidade do Estado.  

 

Realmente, um estado liberal democrático, a fim de respeitar a 

liberdade individual e o pluralismo, tem que ser agonístico quanto aos 

valores políticos, uma vez que por definição ele postula certos valores 

éticos políticos que constituem seus princípios de legitimidade. Ademais, 

a noção liberal de estado secular não apenas implica a distinção entre Igreja 

e Estado, mas também a concepção da Igreja como associação voluntária. 

(MOUFFE, 2002: 20) 

 

O conflito de ideias e a síntese delas conduzem ao progresso da Democracia. Este 

modelo de pluralismo agonístico de Mouffe resgata a importância das identidades religiosas 

como razão legítima para a ação e tomada de decisão de representantes de crença no parlamento. 

Ou seja, por mais que a constituição respalde que nenhuma religião tenha o domínio do poder 

estatal, por outro lado, ela não nega que a ação parlamentar possa ser orientada por valores 

religiosos. A identidade religiosa é construída na interação com o outro. Negar a presença e os 

princípios do ator religião na arena política é cometer o erro de não entender o comportamento 

de um importante grupo social em ascensão no Brasil contemporâneo. A instituição Igreja é 

uma entidade sem fins lucrativos, de livre associação de seus membros e que tem por função 

promover a divulgação do Evangelho e a promoção da justiça social. O Estado Democrático de 

Direito deve garantir a tolerância religiosa, a participação e a liberdade de consciência 

(religiosa) de seus cidadãos. Não há respaldo legal na Constituição Federal de 1988 e nas 

demais constituições republicanas que nossa nação adotou que proibissem que adeptos de uma 

religião não pudessem ser representados no parlamento. Entretanto, a modernidade colocou a 

religião como prática que deve ser exercida no espaço privado.  

 



77 

 

O que a democracia liberal requer não é a eliminação da religião 

da esfera pública, como defende a maioria das versões da democracia 

deliberativa. Na verdade, a visão agonística da democracia que delineei 

aqui, afirma que há um lugar para as formas religiosas de intervenção 

dentro do contexto do debate agonístico. O que um regime democrático 

liberal requer é que aquelas intervenções sejam feitas nos limites 

constitucionais definidos por seus princípios de legitimidade. Todavia, 

aqueles limites constitucionais definidos variarão de acordo com a maneira 

como diferentes sociedades interpretam os princípios ético-políticos que 

são constitutivos da democracia moderna, e o tipo de articulação 

hegemônica que se estabeleça entre seus componentes liberal 

democráticos. (MOUFFE, 2002: 27) 

 

Regatando a ideia do Boaventura de Souza Santos sobre a ecologia de saberes, hoje 

precisamos promover trocas de experiências e de conhecimentos religiosos para superar as 

barreiras antidemocráticas que a intolerância tem apresentado dentro do ambiente escolar. Isso 

é reflexo da sociedade. As contribuições apresentadas pelas igrejas no campo da educação, da 

saúde e do esporte é o compromisso com a promoção da justiça na sociedade. Não é proibido 

ter representantes religiosos no parlamento ou em outras esferas de influência coletiva. 

Contudo, o que não pode ocorrer é a imposição de uma religião sobre as demais. Isto seria um 

ato de incoerência com o histórico de luta pela laicidade do Estado promovida por evangélicos 

no final do Império e ao longo da República no Brasil. O princípio de obediência às leis é algo 

observado pelos cristãos, embora a tentação da corrupção e queda sejam enormes. Caso atual e 

emblemático era do assembleiano e Deputado federal Eduardo Cunha que dizia “O povo merece 

respeito”. No entanto, ele estava envolvido com escândalos de corrupção, era membro da 

‘Bancada Evangélica’ e ajudou na queda da Ex-Presidente Dilma Rousseff.  

Inegavelmente, o poder de barganha eclesiástica que mobiliza votos dos fieis para eleger 

candidatos a fim de representar os interesses das denominações ao invés de melhoria da vida 

da população negra do país. Historicamente os pentecostais e neopentecostais tem baixa 

escolaridade e possuem um rigor maior com costumes e o amor a Bíblia sem entendimento 

adequado contraditoriamente sobrepõe em alguns casos, a valorização da Constituição. A 

representação religiosa evangélica na política do Brasil contemporâneo é em grande parte 

proveniente de ideias fundamentalistas. Segundo Paul Freston (2006:158): 

 

[...] a conversão não leva automaticamente às atitudes e ações 

corretas em favor das transformações sociais. Mas o mais grave é que, 



78 

 

quando um evangélico brasileiro, tendo recebido um ensino sério na área, 

tenta agir de acordo, corre o risco de ser marginalizado e até disciplinado 

por sua igreja. 

 

O Deputado Federal Marco Feliciano venceu a disputa pela presidência da Comissão de 

Direitos Humanos na Legislatura 2014-2018 fazendo oposição ao Partido dos Trabalhadores 

(PT). Em 2011, ele fez uma tuite expressando o racismo no qual “afirmou que os africanos 

descendiam de um ancestral de Noé”. A mensagem foi apagada, mas a repercussão foi negativa 

causando mal estar entre muitos evangélicos. O Estado é e precisa se manter laico, mas não é 

ateu. O ativismo religioso esta presente na esfera da política, mas os caminhos adotados pela 

maioria dos políticos do segmento evangélico não promovem a equidade racial e econômica. A 

adoção do neoliberalismo, em especial os valores de livre mercado e empreendedorismo, 

esconde a realidade sobre as dificuldades de inserção e prosperidade no mundo do trabalho. No 

próximo capítulo, falarei da tensão religiosa misturada à questão racial em sala de aula. Realizei 

o estudo de caso no Colégio Estadual Brigadeiro Schorcht na Taquara, Zona Oeste do Rio de 

Janeiro.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



79 

 

3.  ESTUDO DE CASO: 

 

A metodologia usada foi o estudo de caso por meio de questionário discente no período 

diurno e vespertino, apesar de funcionar em três turnos. A instituição possui uma equipe 

qualificada de profissionais que compartilham o conhecimento com alunos na faixa dos 14 anos 

a 20 anos. Dentro das limitações espaciais, existe um grande pátio com refeitório e uma pequena 

quadra, na qual há uma sociabilidade entre os estudantes e com a comunidade escolar. Uma 

funcionária com ajuda dos pais, alguns alunos e equipe pedagógica organizam eventos culturais 

na escola. A cena social é: pessoas paupérrimas e de classe média que estão matriculadas como 

estudantes, maior parte composta pelo sexo feminino – pardas, negras e brancas. No entanto, o 

contato que tive com os estudantes foram nos dois primeiros turnos. Setenta e nove estudantes 

participaram da pesquisa. O tempo para realizar o estudo foi insuficiente para executar outras 

abordagens possíveis e relevantes.   

A minha relação com o Colégio Estadual Brigadeiro Schorcht (CEBS) começou com o 

estágio-docência no ano de 2014. A referida unidade pública de educação foi fundada em 1956 

na rua dos Prazeres no bairro da Taquara. A instituição faz parte da Coordenadoria 

Metropolitana X da Secretaria Estadual de Educação.  A experiência neste local foi fundamental 

para a minha entrada e permanência na profissão. Não fiquei somente como um simples 

observador, mas participei das aulas com algumas intervenções autorizadas durante as aulas. 

Sentir-se parte relevante do processo educativo do outro e receber a gratidão no final do ano 

dos discentes foi precioso. O problema de pesquisa abordado neste trabalho surgiu no diálogo 

com os alunos. A religião cristã e algumas resistências a conteúdos relacionados à cultura afro-

brasileira. Após a minha aprovação no PROFHISTÓRIA, decidi estudar o tema a fim de auxiliar 

os professores com estratégias pedagógicas para romper a oposição à aplicação da Lei Federal 

10.639/03.  

Eu tinha outros planos profissionais, pois tenho outra graduação – Ciência Política. No 

entanto, o meu cenário econômico conduziu-me efetivamente a área do ensino. Eu me encontrei 

na sala de aula, pois compartilhar conhecimento e aprender com os alunos trouxe-me grande 

prazer. Durante a licenciatura, tive uma professora que foi essencial para o meu 

amadurecimento acadêmico e pedagógico – Doutora Alessandra Nicodemos. Ela apresentou 

aos graduandos a existência do Mestrado Profissional em Ensino de História. Fiquei apaixonado 

pela possibilidade de ampliar os meus conhecimentos pedagógicos e ter a oportunidade de 



80 

 

desenvolver elocubrações acadêmicas que pudessem auxiliar os professores na pesquisa sobre 

a raça e a religião cristã evangélica. 

No processo de escolha da instituição para fazer o estágio, só existia em Jacarepaguá a 

opção do Brigadeiro Schorcht para cumprir as horas obrigatórias. A propaganda dela foi muito 

grande, apesar de muitos estudantes desejarem cumprir as atividades no Colégio Pedro II. A 

localização da escola no centro do bairro da Taquara facilita o deslocamento de alunos, de 

funcionários e dos professores. Apesar disso, existem problemas sérios nas instalações e isso 

dificulta o exercício da docência e do processo de ensino-aprendizagem dos estudantes. O 

espaço de convivência dos alunos no recreio se resume ao amplo pátio, o refeitório e uma 

pequena quadra, onde acontecem a aula de educação física e apresentações teatrais.  

O acolhimento da equipe pedagógica e o diálogo não-hierarquizado foi fundamental 

para ampliar o entendimento dos desafios vivenciados pela comunidade escolar. A questão 

racial e religiosa apareceu nos questionamentos de alguns alunos do segundo e terceiro ano e 

até mesmo durante a transposição didática das professoras titulares que acompanhei naquele 

período. Por contraste visual, a maioria dos estudantes era na parte da manhã era do sexo 

feminino e parda, mas se reconheciam como brancas do ponto de vista racial.  A empatia foi a 

palavra chave para superar as adversidades locais. O resultado da parceria estagiário, 

professores e alunos gerou a aprovação de alguns estudantes no Vestibular da Universidade do 

Estado do Rio de Janeiro (UERJ) e Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro 

(UNIRIO) no ano de 2015. Segundo X11, ex-aluna e atualmente docente do CEBS, nos anos 

1970 e 1980 a instituição era uma referência na aprovação para de vestibulandos para o Ensino 

Superior Público.  

Outro desafio relatado pela docente X era a ausência de contato com o Ensino de 

História da África e Cultura afro-brasileira na faculdade durante a década de 1980. Apesar da 

implementação da lei 10.639/03 dez anos antes do meu estágio, poucos materiais didáticos 

tinham sido elaborados apesar do fomento acadêmico crescente sobre o tema.  Luiz Fernandez 

de Oliveira (2012:130) no trabalho História da África e dos africanos na escola destacou que 

“as forças das culturas consideradas negadas e silenciadas nos currículos aumentaram cada vez 

mais nos últimos anos. Os ditos “excluídos” começaram a reagir de forma diferente. Esse 

contexto vem atingindo as escolas, as universidades, o campo do conhecimento e a formação 

docente.” O tempo passou, retornei à instituição três anos após o término da graduação e o 

                                                 

11 Omiti o nome do profissional, pois foi uma conversa informal para levantamento de dados. 



81 

 

processo de descolonização curricular avançou parcialmente. Atividade pedagógica como roda 

de conversas, apresentações teatrais sobre a periferia e musicais de origem afro-brasileiras. 

A outra dificuldade é a formação docente. Em 2014, eles não sabiam como trabalhar a 

temática, visto que muitos profissionais não tiveram contato com disciplinas de História da 

África na faculdade. Hoje o Sindicato Estadual dos Professores (SEPE), faculdades e editoras 

de livros didáticos oferecem cursos para suprir a demanda curricular. Representatividade na 

mídia através de programas televisivos, canais no youtube sobre roupas e cabelos afro, a 

presença e participação de estagiários das licenciaturas nas aulas promovendo debates ajudaram 

na alteração da cena social do CEBS. É fundamental recordarmos que no início deste século, 

no âmbito das Universidades Públicas do Rio de Janeiro, a Universidade Federal Fluminense 

(UFF) e a Universidade do Estado do Rio de Janeiro (UERJ) eram as instituições pioneiras na 

área de ensino da referida temática. Destaco a pesquisa dos Professores Silvio de Carvalho, 

Monica Lima e Hebe Mattos no fortalecimento deste campo historiográfico.  

O terceiro problema era e continua sendo o preconceito cultural no que diz respeito à 

África e o Brasil africano. O aluno possui uma cultura familiar e quando este tem contato com 

a narrativa sobre o passado-presente dos costumes da referida origem há dois processos que 

ocorrem concomitantemente: de um lado há um reconhecimento e do outro resistência que 

podem levar a tensões no diálogo dentro de sala de aula. Principalmente quando tratamos de 

alunos evangélicos de origem neopentecostais. Em 2014, por contraste visual em um 

levantamento informal metade das turmas (6 ao todo) do segundo e terceiro ano da parte da 

manhã eram evangélicos. Em 2018, havia uma pluralidade religiosa maior – católicos e 

evangélicos lideram análise, seguido do Candomblé e Umbanda/Espiritismo.  Das três 

dificuldades apontadas por Oliveira e que estavam presentes naquela instituição pública em 

2014, somente as duas primeiras foram superadas. A dinâmica escolar mudou e precisamos 

perceber os sinais que apontam essa mudança parcial. 

 

 

3.1 Alterações no cenário escolar. 

 

O ambiente escolar do CEBS possui uma “energia potencial” para o desenvolvimento 

de habilidades e competências cidadãs que norteiam a formação do aluno. Os professores e 

coordenação pedagógica dentro dos recursos fornecidos pela instituição promovem algumas 

atividades que auxiliam no dialogo inter-racial e inter-religioso.  O projeto político pedagógico 



82 

 

ligado às atividades do Núcleo de Cultura “Somos Todos CEBS” fundado em 1998 auxilia no 

processo de descolonização da mente no campo da raça e da religião. A produtora cultural Vania 

juntamente com os professores e estudantes tem resgatado a herança afro-brasileira através de 

apresentações teatrais, de dança e de música ao longo dos bimestres. Semana da Consciência 

Negra, apresentações de samba e outros ritmos mostram o envolvimento dos estudantes com as 

atividades. 

A criação de um grêmio estudantil no final de 2014 e da mudança em 2015 da Direção 

da instituição são fatores que auxiliaram nas transformações da rotina no ambiente escolar.  Mas 

o contexto político de crise na educação pública estadual tornou os alunos mais críticos ao 

descaso governamental que afeta a formação discente. Problemas salariais dos funcionários 

atingiu o ano letivo dos estudantes que tiveram aulas em um calendário apertado em 2017. Os 

anos passam assim como os estudantes que representam os discentes são renovados anualmente 

mediante eleições. Logo, novas demandas estudantis vão surgindo e não necessariamente são 

resolvidas. Outro fator de mudança foi à expansão do movimento de células de igrejas 

evangélicas e manifestações de religiões matrizes afro-brasileiras mediante apresentação 

teatral. São situações conflituosas, mas que impactam o espaço escolar.  

Após a aprovação da pesquisa pelo Comitê de Ética da Universidade Federal do Rio de 

Janeiro, criei questionários para serem aplicados aos alunos. Inicialmente eu iria entrevistar 

professores, no entanto tive problemas para conseguir a autorização legal para dar continuidade 

a pesquisa. O questionário tinha quatorze itens: Nome, o sexo e a idade para traçar o perfil dos 

estudantes. Como disse anteriormente o recorte do público escolar foi nos períodos matutino e 

vespertino. Alunos na faixa de 16 a 21 anos, mas no turno noturno a faixa etária tende a ser 

maior. Pessoas que fazem o NEJA e estudantes que não conseguiram ser alocados nos outros 

turnos ou com perfil de pessoas que estão no mercado de trabalho compõe o grupo que estuda 

de 18:30 às 22 horas no CEBS. O indivíduo tinha que autodeclarar qual era a sua etnia/raça. As 

opções eram: Branco, Amarelo, Indígena, Pardo, Preto e outro. Nesta última opção, busquei 

observar se tinha alguma variação na percepção racial dos alunos. No entanto, não surgiu 

nenhuma nova classificação. 

Após apresentação dos itens de identificação biográfica. Procurei mostrar os elementos 

fundamentais para a pesquisa. A pergunta “Sofreu alguma discriminação racial no ambiente 

escolar”? norteou a segunda etapa. As opções de resposta era “não”, “não me lembro” e “sim”. 

Quem respondia de acordo com a última opção deveria relatar brevemente a discriminação 

racial no ambiente escolar. Algumas narrativas aconteceram no Ensino Fundamental e outros 



83 

 

no CEBS. Veremos maiores detalhes mais adiante com as consequências na vida dos 

estudantes. Outros itens relevantes diziam respeito à religião que seguiam e as crenças dos 

responsáveis a fim de traçar um perfil. Assim como no aspecto étnico, tratei da discriminação 

religiosa no ambiente escolar e suas consequências. Para finalizar o documento, havia as 

seguintes questões: primeiro, " O Colégio possui alguma atividade pedagógica (oficina, 

palestra, etc.) para tratar de assuntos relacionados a religião e/ raça”? Segundo, Os alunos já 

organizaram alguma atividade religiosa no Colégio? 

 Setenta e nove alunos participaram da pesquisa. Trinta e dois meninos e quarenta e seis 

meninas. A partir dos questionários aplicados nos turnos matutino e vespertino em Novembro 

de 2018, a maioria se autodeclarava branca ou preta. Possui uma formação cristã ou de religiões 

de matrizes africanas – Umbanda e Candomblé. A discriminação religiosa foi maior do a racial 

no ambiente escolar de acordo com a amostra. A instituição trabalha com um público de Ensino 

Médio na Taquara, Zona Oeste do Rio de Janeiro. Quatro pessoas (duas meninas e dois 

meninos) sofreram alguma discriminação racial no ambiente escolar, não necessariamente no 

CEBS. A intimidação verbal foi o principal relato. Xingamentos como “macaco”, “preto” em 

tom pejorativo foram as palavras que apareceram. O sentimento de tristeza e total desconforto 

foram as consequências do fato. As citações da fala dos alunos serão apresentadas por 

abreviações para proteger a identidade dos menores, apesar da autorização escrita. Eis um relato 

de uma aluna do 3º ano que sofreu os dois tipos de preconceito racial e religioso: 

 

Fiquei muito abalada, bastante triste. Nunca mais quis ir à escola. 

Eu chorava todo dia, não queria mais viver, não acreditava em mim, etc. 

[...] Falavam que eu não tinha que estar ali, pois a minha religião (católica) 

era muito ruim. J. A. 

 

A negação da identidade afetou a autoestima e possivelmente o rendimento escolar desta 

aluna negra. Hoje ela tem 18 anos está concluindo os estudos, mas a história poderia ser outra 

com afastamento da escola. A aluna G. R. A. R., adolescente negra, relatou que sofreu 

perturbação diária de meninas brancas no jardim de infância. “Desde então eu me sinto 

desconfortável na presença de muitas pessoas brancas, principalmente mulheres”. Lidar com 

olhar branco opressor não é algo fácil, principalmente para crianças e adolescentes que estão 

amadurecendo suas emoções. Fanon afirma que no mundo branco, o homem de cor encontra 

dificuldades na elaboração de seu esquema corporal. O conhecimento do corpo é unicamente 



84 

 

uma atividade de negação. (2008:104) No caso masculino, H. A.  é um jovem pardo e 

evangélico neopentecostal que se tornou tímido e sente subjugado por outras pessoas no campo 

do pensamento ou da ação.  Palavras mexem com o inconsciente dos indivíduos e superar a dor 

é o objetivo deste jogo de xadrez que é a vida humana. 

Quando tratamos da dimensão da fé, há uma visão distorcida sobre as identidades 

evangélicas. A discente Y, do 1º ano afirmou o seguinte sobre a discriminação que sofreu: 

“Você não pode fazer tal coisa por que você é crente. Como se eu fosse uma condenada e não 

podia nem cantar um rap com meus amigos”. O comportamento de julgamento advém de uma 

visão distorcida sobre o que o evangelho e a religião cristã evangélica. O outro relato é de uma 

aluna da mesma série que é Testemunha de Jeová. A estudante D. A. disse que: “a discriminação 

ocorreu por um ato que eu fizesse contra a minha religião sobre idolatria. A escola me pedia 

para cantar o hino, mas para a minha crença é uma forma de idolatria. Outras vezes, os colegas 

criticavam o que eu acreditava ou pensava”. A falta de conhecimento mínimo sobre a fé alheia 

pode causar distúrbios no ambiente escolar e disseminação de “pré – conceito” acerca do outro.  

Nos exemplos de preconceito religioso, ninguém se declarou seguidor das religiões de 

matrizes africanas. É possível que o medo direcione o comportamento. É interessante observar 

que nem sempre a religião dos responsáveis é a mesma dos alunos. No questionário havia 

seguinte pergunta: O Colégio possui alguma atividade pedagógica (oficina, palestra, etc.) para 

tratar de assuntos relacionados a religião e/ raça? Sim. Peça e palestra sobre racismo, religião, 

capoeira, etc. Há a possibilidade implantação do ensino religioso na grade horária. Os alunos já 

organizaram alguma atividade religiosa no Colégio. O fato que surgiu foi a tentativa de criação 

de um culto a partir do movimento de células que explicarei adiante. Assim como a peça teatral 

que remete a experiências das religiões de ancestralidade africana. 

O colégio é laico e não tem em sua grade curricular aulas de educação religiosa, porém 

o assunto está presente no subterrâneo da memória discente. É prudente permitir manifestações 

religiosas na escola? Quais os objetivos a serem alcançados ao permitirem demonstrações de fé 

no espaço público escolar? Os alunos que participaram da pesquisa lembraram que no início de 

2018 houve a polemica das reuniões discentes na hora do recreio e no contraturno para 

promover orações e exposição dos valores bíblicos. Estes encontros informais fora do templo 

são chamados de células – pequenas unidades de cristãos que fazem parte do “corpo de Cristo” 

fora do ambiente físico da Igreja. Os objetivos são: evangelização, edificação por meio do 

conhecimento da Bíblia e da oração e desenvolvimento de relacionamentos. O crescimento é 



85 

 

limitado, pois a ideia é que todos compartilhem suas experiências e procurem soluções a partir 

das histórias do livro sagrado.  

Os discentes pleitearam uma sala para fazer os encontros. Era necessário ter alguém 

supervisionando as atividades dentro do colégio a fim de evitar problemas de intolerância ou 

qualquer incidente. A Direção proibiu o encontro, após professores não aceitarem esse tipo de 

manifestação, pois a instituição não coadunava com nenhuma corrente religiosa.  A 

coordenação pedagógica não sabia como reagir diante das consequências do sobrenatural. 

Espanto, medo ou admiração são possíveis emoções que mobilizaram aqueles evangélicos que 

desejavam fazer a reunião. Outro fator que influenciou a tomada de decisão foi uma tentativa 

de distribuição virtual de um convite para culto no CEBS e com personagens que não 

pertenciam ao universo escolar – poderiam chamar pastores, irmãs de oração, cantores, etc. Não 

tive acesso a flyer com o conteúdo, mas havia comentários sobre o assunto. Orar e falar com e 

sobre Deus é permitido no recreio, mas é vedado o uso de salas escolares para práticas 

religiosas. Não houve intolerância religiosa de fato, mas a resposta negativa foi interpretada por 

alguns alunos como discriminação. O tempo passou e o assunto foi resolvido. 

 

O discurso religioso pretende fazer com as coisas: transformá-las, 

de entidades brutas e vazias, em portadoras de sentido, de tal maneira que 

elas passem a fazer parte do mundo humano, como se fossem extensões de 

nós mesmos. (ALVES, 2014:15) 

 

A postura foi correta ao proibir a ida de pessoas que não fazem parte da comunidade 

escolar, pois a finalidade educacional não estaria sendo cumprida. A dimensão da inteligência 

existencial (espiritual) pode ser desenvolvida com a família ou nos espaços sagrados para cada 

indivíduo. Se o grupo conseguisse esta autorização, todas as outras crenças poderiam ter espaço 

para apresentar sua posição. Por outro lado, os alunos de matrizes africanas durante a 

apresentação da Semana da Consciência Negra trouxeram a religião para teatralizar. Havia um 

apoio institucional da coordenação pedagógica com no que tange a presença de funcionários, 

mas esse fato poderia ser considerado por alguns uma fonte de polêmica. A intenção do grupo 

teatral dos alunos era combater o preconceito, mas poderia ser interpretado como um evento 

religioso. Os estudantes estavam vestidos de Iabás e representavam Orixás. A quadra foi 

enfeitada com pinturas e vasos que remetiam a ancestralidade africana. 



86 

 

Havia uma entrega dos atores, no qual a ficção do teatro se confundia com a realidade 

daqueles alunos. Parafraseando Rubem Alves “o mundo do sagrado não é uma realidade do 

lado de lá (da morte ou da metafísica), mas a transfiguração daquilo que existe do lado de cá”. 

Um adolescente estava “em transe” durante a cerimônia, porém em determinado momento 

voltou ao “estado de normalidade”. Para quem assistia o espetáculo, os olhares demonstravam 

estranheza para uns e admiração para outros. A presença estudantil acabou sendo esvaziada em 

virtude do término das provas do 4º bimestre e por causa do horário – 15:30 com atrasos devidos 

a problemas técnicos. Na abertura do evento uma aluna citou a Lei 10.639/03 que falava sobre 

o Ensino de História da África para respaldar a atividade. A religião se mistura com a cultura e 

é uma linha tênue entre sacralizar ou demonizar atos e hábitos que envolvam o sobrenatural de 

teologias antagônicas. Isso pode abrir um precedente para que outros grupos religiosos possam 

fazer o mesmo, pois apontaria para um aspecto democrático do ethos dos discentes.  Alves 

(2014:96) crê que “a linguagem religiosa é um espelho em que se reflete aquilo que mais 

amamos, nossa própria essência”. 

O ensino de História auxilia o indivíduo a separar os fatos das opiniões acerca do(s) 

tema(s) e não deve fazer propaganda de uma crença que parte da população segue. É importante 

apresentar as contribuições positivas e negativas da religião na sociedade ao longo do tempo. 

A fé cristã é protagonista no processo descrição dos Direitos Humanos antes da difusão da 

herança iluminista que gerou a Idade Contemporânea. Mostra, por outro lado, o 

patrimonialismo religioso sobre os bens estatais e os excessos e desvios teológicos, seja dos 

cristãos ou outros grupos.  Estes são os motivos da defesa da laicidade do Estado. O 

Cristianismo predomina, pois foi a crença que auxiliou na formação cultural ocidental. 

Do século I ao IV, se opôs ao politeísmo greco-romano e dialogou com a cultura. Entre 

os séculos V ao XVIII, dominou, produziu e divulgou a cultura. O sagrado e a razão partilhavam 

o conhecimento, mas “as luzes filosóficas” não aceitaram harmonicamente este casamento. 

Desde 1789, a expansão do secularismo coloca ciência moderna em oposição a fé. No Brasil, 

estes efeitos se concretizaram com a implantação da República e a criação da Constituição de 

1891, apesar da influência católica com o povo e os governantes. Na Nova República (1985-

2016), a cada legislatura cresce o poder de grupos evangélicos em diversas áreas da sociedade, 

principalmente na política e na educação. A Constituição de 1988 no artigo 5º diz que “é 

inviolável a liberdade de consciência e de crença, sendo assegurado o livre exercício dos cultos 

religiosos”. 



87 

 

O aluno e o professor podem expressar sua opinião acerca das doutrinas sacrossantas, 

sem impor nenhum valor a outrem. Todavia, a existência do Movimento Escola Sem Partido 

tenta silenciar docentes sob a alegação de doutrinação ideológica. O Brasil vive uma acentuada 

polarização política desde as eleições de 2014 com a vitória eleitoral e posterior Impeachment 

de Dilma Rousseff (2016). Isto afetou o ambiente da sala de aula. No CEBS, a oposição a 

política de cotas existe desde os tempos em era estagiário em 2014. Porém, os docentes 

apontavam os fatos históricos, sociológicos e econômicos para comprovar a necessidade deste 

programa de governo. Além disso, a realidade de crise financeira do Estado do Rio de Janeiro 

e a precarização das condições de ensino e de trabalho docente apontaram as lições aprendidas 

das desigualdades raciais e sociais no país. 

A Educação Religiosa tem respaldo constitucional pelo artigo 210, inciso 1º, que propõe 

a matrícula facultativa e a disciplina fara parte dos horários normais das escolas públicas de 

Ensino Fundamental. No entanto, o Governo estadual ampliou a aplicação da lei para o Ensino 

Médio. Foi um aceno para garantir o apoio das lideranças evangélicas na Assembleia 

Legislativa (ALERJ) e nas eleições. A LDB nº 9.394/1996(artigo 33, alterado pela Lei nº 

9.475/1997) e a Base Nacional Comum Curricular (BNCC) apontam epistemologias das 

diversas confessionalidades que devem ser observadas pelos alunos. O discurso do último 

documento é não-proselitista, ou seja, diversas manifestações, crenças, identidades e alteridades 

sagradas serão apresentadas. Todavia a expectativa pode se opor à pratica, pois o docente e os 

alunos poderão dar ênfase a uma religião em detrimento a outra. Um diálogo interdisciplinar 

com História, Geografia, Ciências e principalmente com a Língua Portuguesa se tornam 

fundamentais para ampliar o entendimento das diversas filosofias de vida. Além de estabelecer 

o respeito no ambiente escolar e fora dele.  

No entanto, o Supremo Tribunal Federal (STF)12 em 2017 aprovou a uma decisão que 

vai na contramão da Base Nacional Comum Curricular (BNCC) ao autorizar o Ensino Religioso 

confessional. Isto fortalece interesses católicos que desejam recuperar o rebanho perdido para 

os evangélicos nos últimos anos.  O fato suscita reclamações em cadeia. Cristãos protestantes 

falam dos privilégios históricos-seculares da Igreja Católica com o Governo brasileiro. 

Seguidores das religiões de matrizes africanas denunciam a exclusão apesar da existência das 

Leis federais 10.639/03 e 11.645/08 que amparam a referida ancestralidade. Voltando a 

                                                 

12 http://agenciabrasil.ebc.com.br/educacao/noticia/2017-09/supremo-autoriza-ensino-religioso-

confessional-nas-escolas-publicas 



88 

 

realidade do CEBS, é importante reconhecer a alteridade de crenças sagradas no ambiente 

escolar. Podemos citar durante a aula de História, mas não dá para negar a relevância na 

construção da narrativa social para explicar a realidade do mundo. 

O professor assim como a direção pedagógica tem três caminhos: primeiro, proibir 

qualquer manifestação religiosa. Decisão inútil, pois qualquer um pode subverter as regras por 

meio de símbolos religiosos no material escolar ou atrelado ao uniforme. Podem comentar o 

assunto intervalo das aulas, recreio e praticar atos de fé ao redor da instituição. O segundo é 

abrir uma roda de conversas e atividades pedagógicas com professores, alunos e palestrantes 

convidados para falar sobre os aspectos de cada segmento religioso. Só depois de um longo 

trabalho de conscientização poderá autorizar atividades de qualquer culto na instituição sob 

fiscalização de algum profissional da coordenação pedagógica. O terceiro caminho será 

convocar professores de educação religiosa para a instituição. Parafraseando Maquiavel em “O 

Príncipe”, a função da religião é ensinar o povo a obedecer. No caso, isto poderia ajudar a 

amenizar as diversas tensões dentro da instituição que vão desde as questões de identidade racial 

e de credo até demandas dos alunos quanto a problemas de infraestrutura. 

 

 

3.2: Estratégias com alguns procedimentos didáticos: 

 

O assunto da África e as heranças da diáspora na América do Sul durante grande parte 

do Século XX ficou restrito à escravidão e a raça na produção das Ciências Sociais e da História. 

A religião está presente no cotidiano da maioria das pessoas e o docente pode abordar a questão 

sobre as ações e as omissões das instituições sagradas no processo de tomada de decisão política 

em diferentes temporalidades. Aspectos doutrinários ficam restritos a disciplina facultativa de 

educação religiosa. Quando tratamos dentro de sala de aula com alunos da educação básica 

sobre temas relacionados às religiosidades de matrizes africanas diferentes experiências 

pessoais podem emergir nas intervenções que os mesmos realizam seja de reconhecimento ou 

de negação das consequências dos processos históricos no cotidiano. Somente um tipo de 

memória tende a ser valorizado pelos alunos devido aos conceitos da cultura familiar vigente 

principalmente no campo da religião cristã neopentecostal.  

 

(...) Toda construção de interesses pelos discursos é ela própria 

socialmente determinada, limitada pelos recursos desiguais (de linguagem, 



89 

 

conceituais, materiais etc.) de que dispõem os que a produzem. Essa 

construção discursiva remete, portanto necessariamente às posições e às 

propriedades sociais objetivas, exteriores ao discurso, que caracterizam os 

diferentes grupos, comunidades ou classes que constituem o mundo social. 

(CHARTIER, 1994:102)  

 

É essencial pensarmos como moveremos os conteúdos previstos nas Leis Federais 

10639/03 e 11.645/08. A referida metáfora simboliza a necessidade de traçar estratégias ao 

movimentar o conteúdo no tabuleiro espaço escolar. Cada aluno no processo de ensino-

aprendizagem resgata a sua cultura familiar e apresentam resistências e/ou brechas a serem 

identificadas pelo docente. A linguagem usada durante o processo de transposição didática será 

estratégica a fim de estabelecer uma recepção positiva da informação. É importante pensar a 

aula como um texto nos quais professores e alunos leem e interpretam as informações a fim de 

gerar atitudes. Cada grupo discente procura defender sua cosmovisão perante conhecimentos 

que ameaçam as estruturas de suas ações e convicções religiosas ou políticas. Generalizações 

nos conduzem a erros quando tratamos de ciências humanas.  

Alunos evangélicos com assiduidade na leitura da Bíblia e na Escola dominical tendem 

a desenvolver uma visão crítica com poder de argumentação que, às vezes, estão embasados 

nos discursos sagrados. Quando o professor afirma que a cor preta não é a cor do pecado e que 

a Bíblia apresenta visões positivadas sobre a África e seus habitantes, o aluno, em especial, o 

neopentecostal tende a se interessar pelo assunto e desmontar defesas. Por que ele tem a 

possibilidade de reconhecer a sua negritude dentro do ensino de história e de sua experiência 

religiosa. O uso da história e da imagem do professor, pastor batista e deputado federal negro 

José de Souza marques dos anos 1940 pode ser um procedimento didático para se aproximar 

desse aluno. 

 

É muito importante lembrar ao professor que o tema religião 

desperta paixões variadas em sala. Deve existir uma sensibilização com a 

classe para fazer uma distinção entre aula de catequese e um estudo sobre 

as religiões. O professor deve dizer com clareza que, para o historiador, 

não existe uma religião mais correta do que a outra. As questões devem 

evitar a apologética e tentar um estudo histórico efetivo. É sempre 

importante frisar que há locais em que, em nome de uma concepção de 

Deus, as pessoas matam os adversários de outra concepção. Assim, o 

estudo comparativo acaba sendo um exercício fundamental da tolerância e 

de convivência de culturas diversas. (SILVA, 2009:213) 



90 

 

 

Na minha experiência como professor precisei lidar muitas vezes com o conhecimento 

superficial do aluno. Estes vivem o paradoxo da cultura escolar versus cultura familiar além de 

ter um comportamento diplomático no que tange ao saber ensinado e as reações apaixonadas 

ou de rejeição diante do conteúdo. Segundo Eliane Moura da Silva (2009:213), como o 

professor também possui uma convicção pessoal (seja um católico, um evangélico, ateu ou 

outra) ele deve, igualmente, perguntar se sua visão das outras religiões não é estereotipada ou 

preconceituosa. Diante desse perfil discente, é importante usar documentos públicos e notícias 

de revistas e jornais que estimule a reflexão e combata o incipiente saber sobre os conteúdos 

descritos na Lei 11.645/08. Contudo, há alunos que não respeitam os limites do debate. Ele é 

capaz de subverter valores a hermenêutica bíblica usando discursos falaciosos e de forma 

agressiva. Como diz Lorene dos Santos: 

 

As práticas racistas fazem-se presentes no cotidiano escolar, de 

forma explícita ou velada, de uma maneira muito frequente do que em geral 

se supões em uma sociedade ainda hoje alimentada pelo mito da 

democracia racial. Suas manifestações acontecem através dos apelidos 

pejorativos, em que crianças e adolescentes negros e negras ainda são 

chamados de “macaco”, “carvão”, “negrinho do pastoreio” e outros. [...] da 

rejeição às bonecas negras ou a temas relacionados à cultura africana e 

afro-brasileira, entre outras manifestações. (SANTOS, 2016:72-73) 

 

Romper com a colonização mental discente é o desafio permanente do profissional da 

educação. Pois há no ambiente escolar, atores que resistem ao conhecimento cultural afro-

brasileiro e promovem bullying com outros alunos por causa desta herança. Como também 

existe a possibilidade de docentes por conta da religião emitir preconceitos sobre as tradições 

africanas no país. Generalizações em Ciências Humanas nos levam a erros de análise. Há 

indivíduos que não são flexíveis a mudanças e tende a agressividade. É um opositor da política 

de cotas e do bolsa família. Setores do movimento neopentecostal por desconhecimento ou 

ascensão social mediante empreendedorismo e maior acesso ao crédito na Era Lula da Silva se 

colocam contra decisões políticas democratizantes. Opõe-se aos rótulos da era petista, mas não 

se discutem a essência dos problemas raciais, econômicos e religiosos no país. Isto se deve ao 

aumento da influência de youtubers, do Movimento Brasil Livre (MBL) ou do Escola sem 



91 

 

Partido que instrumentaliza grande parte dos alunos evangélicos, em especial os 

neopentecostais. Eliane Moura da Silva afirmou que: 

 

Repensar a Religião e a religiosidade numa perspectiva da História 

Cultural é, acima de tudo, integrar novos códigos em que gênero, etnia, 

classe façam parte das formas de expressão espiritual, dos conflitos 

institucionais e dos novos movimentos religiosos. (SILVA,2009:214) 

 

O método da analogia das práticas religiosas poderá ser um caminho para mudar o 

entendimento desse tipo de indivíduo. Há uma classe de alunos que capta o conteúdo e 

estabelece um saber histórico ensinável equilibrado entre o discurso do professor e o dos 

estudantes. Essa peça poderosa influencia toda a turma. Eles usam o poder carismático para 

estabilizar ou desestabilizar a turma perante o conteúdo ensinado.  A consciência discente pode 

ser ampliada se houver algum tipo de identificação com a narrativa histórica apresentada em 

sala. Ele poderá não participar da mudança por motivos egoístas. No que tange ao assunto da 

escravidão africana e racismo no Brasil, em especial no Rio de Janeiro, os lugares de memória 

direcionaram os alunos a pensarem questões do passado e suas consequências no presente: a 

existência de favelas e a pouca presença de discentes negros naquela sala de aula dentro da 

escola. “Existem lugares da memória, lugares particularmente ligados a uma lembrança, que 

pode ser uma lembrança pessoal, mas também pode não ter apoio no tempo cronológico”. 

(POLLAK, 1992:202) 

Segundo Ana Lúcia Araújo (2009:129), “hoje em dia, estudar a memória da escravidão 

significa trabalhar na ausência da figura da testemunha, aquela que viveu a experiência dos 

fatos narrados”. A produção historiográfica sobre escravidão e pós-abolição no Brasil tem 

crescido após a obrigatoriedade da lei que versa sobre o Ensino de História da África e Cultura 

Afro-brasileira. Todavia, a luta para valorizar a ancestralidade africana continua. Lembrar que 

os descendentes da diáspora africana no Brasil passaram por longo caminho até alcançarem a 

cidadania, vide a mobilização da Frente Negra Brasileira durante a República Velha e na Era 

Vargas ou o Teatro Experimental do Negro liderado pelo Abdias Nascimento. Os desafios 

permanecem, pois constituem a parcela da sociedade que continuam marginalizados e são 

assassinados nas periferias do país. 

 



92 

 

A exigência de verdade própria da atividade histórica transformou-

se em exigência social de reconhecimento, em políticas de reparação, em 

discursos de desculpa e de “arrependimento” em relação às vítimas das 

grandes catástrofes recentes. Foi nesse contexto que se desenvolveu uma 

nova história do tempo presente, chamada, logo depois de instituída, a 

responder aos desafios da amnésia de um passado próximo enunciado em 

sua versão mortífera, às necessidades da reparação que exige muita perícia, 

às exigências de um discurso onipresente sobre a memória, termo que 

perdeu pouco a pouco em clareza à medida que o fenômeno ganhava em 

importância. (ROUSSO, 2016: 30) 

 

Na agenda do ensino de História da África e cultura afro-brasileira, é mister que se 

aborde o assunto da raça. Ser pessoa negra no Brasil é lutar constantemente contra o preconceito 

da sociedade, da Polícia e da mídia. A batalha não se limita a cor da pele, mas ultrapassa os 

limites da linguagem. Geralmente as pessoas ao falarem de algo negativo que aconteceu usam 

termos como: a coisa está preta; uma nuvem negra (problemas) chegou; ovelha negra (pessoa 

considerada um outsider/desprezível); o humor negro (uso de palavras de baixo calão); denegrir 

(enegrecer/manchar/infamar) e o pior de todos: a pessoa é negra, mas é chamada de morena, 

escurinha ou mulata (cor de mula, como era usado no Século XIX) etc. Essa naturalização 

linguística sem camuflagem reforça estigmas originados no período colonial. Os educadores 

têm o dever de ensinar aos alunos que aqueles termos constituem um rebaixamento moral da 

identidade afro-brasileira. Eis alguns procedimentos didáticos que poderão auxiliar o docente 

no processo de transposição didática a fim de descolonizar a mente. 

 

3.2.1 PROCEDIMENTO DIDÁTICO 1 

 

Público alvo: 2º ano. 

Conteúdo: Escravidão no Brasil – século XIX - comparada aos dias atuais.   

Tempo de aplicação: Dois tempos de aula serão suficientes para executar o programa. 

Organizar as carteiras no formato circular para estabelecer melhor contato visual entre os 

participantes da atividade que inicialmente será individual. Passar em Datashow um trecho do 

documentário “Quanto vale ou é Por Quilo”? e Escrever no quadro as questões. Primeiro você 

já sofreu algum tipo de preconceito? Caso não tenha sido alvo do preconceito, já falou 

preconceituosamente de alguém? Segundo, identifique o tipo e explique o caso no seu caderno. 

Terceiro, a partir do vídeo, você observa quais são as permanências e as rupturas na sociedade 



93 

 

brasileira em relação ao racismo e a condição da população negra? Quarto, o que você e a sua 

turma podem fazer para acabar com as intolerâncias no ambiente escolar? No final, os alunos 

farão apresentações e debateram o tema relacionado com a atualidade. Como atividade para 

casa, eles escreverão uma redação para entregar na aula seguinte sobre os conhecimentos 

adquiridos. O objetivo é coibir práticas racistas presentes na sociedade brasileira.  

Em um tempo de aula, o professor poderá usar a matéria de jornal Extra exposta por 

essas imagens para fazer reflexões com a turma sobre o passado-presente do racismo e da 

violência no Brasil. Após o debate, os alunos se dividirão em grupos. Eles farão em casa 

cartazes sobre o assunto indicando possíveis soluções. Eles usarão alguns critérios 

estabelecidos pela professora Verena Alberti para lidar com a fonte: 

a) O que é, quando foi produzida e suas intenções? 

b) O que as imagens dizem sobre os personagens? Quais as permanências e as rupturas 

podemos inferir acerca do tratamento dado aos indivíduos presentes na imagem? 

c) Quais são as causas e consequências da manutenção da violência para as relações 

raciais?  

d) Qual a relevância da matéria para a educação das relações étnico-raciais? 

  

 

Figura 1:Jornal Extra, 8 de Julho de 2015. Disponível em: 

https://www.facebook.com/chicoalencar/posts/692232890878965/. Acesso em: 12/08/2018. 

https://www.facebook.com/chicoalencar/posts/692232890878965/


94 

 

 

Texto na capa do Jornal Extra: Os 200 anos entre as duas cenas acima servem de 

reflexão: evoluímos ou regredimos? Se antes os escravos eram chamados à praça para verem 

com os próprios olhos o corretivo que poupava apenas “os homens de sangue azul, juízes, clero, 

oficiais e vereadores”, hoje avançamos para trás. Cleidenilson da Silva, de 29 anos, negro, 

jovem e favelado como a imensa maioria das vítimas de nossa violência, foi linchado após 

assaltar um bar em São Luís, no Maranhão. Se em 1815 a multidão assistia, impotente, à 

barbárie, em 2015 a maciça maioria aplaude a selvageria. Literalmente - como no subúrbio de 

São Luís - ou pela internet. Dos 1.817 comentários no Facebook do EXTRA, 71% apoiaram os 

feitores contemporâneos. 

 

3.2.2 PROCEDIMENTO DIDÁTICO 2 

 

Público alvo: 3º ano. 

Conteúdo: Nova República.  

Tempo de aplicação: Dois tempos de aula será suficiente para executar o programa.  

Organizar as carteiras no formato circular para estabelecer melhor contato visual entre 

os participantes da atividade que inicialmente será individual.  

Avaliação: Criação de vídeo sobre o conteúdo apresentado. 

Passar em Datashow a música evangélica de Hip Hop - “Fim Dos Tempos” do DJ 

Alpiste.  O professor deverá fazer uma contextualização histórica da música e dos fatos 

ocorridos. Abrir o debate para falar do Brasil contemporâneo. Os objetivos são: primeiro, 

identificar os problemas sociais do Brasil fruto das desigualdades sociais numa perspectiva da 

periferia e da realidade afro-brasileira, em especial cristã evangélica; segundo, entender a 

política do Brasil contemporâneo. Terceiro, Mostrar que a religião interage com a cultura. Neste 

aspecto, o professor deverá que este procedimento didático auxilia na historicidade deles 

enquanto brasileiros e como o Deus cristão interage com a humanidade. Isso possibilitará uma 

visão crítica sobre as transformações históricas que o ser humano fez ao longo do tempo. O 

docente pode fazer uma roda de conversas para ouvir os discentes sobre as narrativas acerca do 

sofrimento cotidiano e como as religiões influenciam o processo.  Quarto, Propor soluções 

práticas para mudar a realidade no qual os alunos estão inseridos. Eles usarão alguns critérios 

adaptados e estabelecidos pela professora Verena Alberti para lidar com a fonte. 

a) O que é, quando foi produzida e suas intenções?  



95 

 

b) Quais são as causas e consequências da manutenção da violência para as relações 

raciais? Identificar os problemas sociais brasileiros descritos na música. Entender a 

historicidade da exclusão social.  

c) Qual a relevância da música para a educação das relações étnico-raciais e para o 

contexto religioso? 

 

Fim Dos Tempos 

DJ Alpiste 

 

(Dj Alpiste) 

Seja bem vindo a mais um dia da sua vida 

Não é fácil pra quem mora na periferia 

Se esquivar do mal toda hora todo dia 

Perigo é deixar a cabeça vazia 

Logo vem um sentimento de revolta 

Parece que todo mundo te deu as costas 

A falta de grana e o preconceito 

Aumenta a rebeldia dentro do peito 

Querer ter o que não se pode comprar 

Enquanto muitos tem pra ostentar 

Emprego ta difícil não ta fácil pra ninguém 

Muita gente quer, mas pouca gente tem 

Tem mano que estuda e não consegue 

terminar A faculdade é cara só playboy 

pode pagar 

Na rua eu vejo muitos se perdendo 

Droga, bebida no crime se envolvendo 

Jesus está voltando esse é o sinal dos 

tempos 

Só vai ficar pior se liga da um tempo 

O princípio do fim começo do tormento 

Se arrependa antes do julgamento 

(refrão) 

O clima tá tenso 

Nego eu lamento 

Pra todo lado é dor e sofrimento 

O mundo rodou, mudou e rodou 

Uol,aha! 

O fim dos tempos chegou! 

(Pregador Luo) 

Veja só o que virou o paraíso que Deus 

criou 

Na mão do ser humano o bagulho esfarelou 

Morreu o sonho lindo da vida em harmonia 

Contagem regressiva para o fim dos dias 

Ricos em mansões pobres aos milhões em 

periferias 

Gambia na viatura te olhando com raiva 

Ladrão fazendo plano pra roubar outra casa 

Crente de joelho orando pedindo a graça 

Politico caô vivendo de trapaça 

O país do futebol sonhando com outra taça 

Sintetizando tudo 

Forma o fim do mundo 

Povo surdo não vê a voz da razão 

Povo cego não vê a própria destruição 

Cala a boca muleque fica quieto engole o 

choro 

A mãe grita no farol com o filho cheio de 

piolho 



96 

 

Não vai ser como medicina a cura desse 

câncer 

Só com interversão divina 

Quem vem de cima 

O mundo roda mas uma hora vai parar 

Eu to contando os dias pro céu abrir e Jesus 

Cristo voltar 

(refrão) 

O clima tá tenso 

Nego eu lamento 

Pra todo lado é dor e sofrimento 

O mundo rodou, mudou e rodou 

Uol,aha! 

O fim dos tempos chegou! 

(Dj Alpiste) 

Se você acha que o crime não compensa fala 

sério? 

Se o seu nome tivesse na lista do Marcos 

Valério 

Mamãe quando crescer quero ser deputado 

Pra roubar e voltar no próximo mandato 

Quem é mais bandido decida você 

O congresso nacional ou PCC 

O povo tá com medo da violência mais voto 

a favor do armamento 

Então pára e pensa 

Clinica pra recuperação de dependente 

Só recebe ajuda de crente 

Cadê a grana da saúde, da habitação, da 

segurança e da educação 

Foi parar em uma de um paraíso fiscal 

Graças ao Maluf, o Pita e o Lalau 

E você tiver esporte na mão do coiote 

E atravessar a frontera da América do Norte 

Peça a Deus pra te guiar e não te abandonar 

Porque com certeza você vai precisar 

Quando uma luz brilhar e o fim se 

aproximar 

Quando Jesus Cristo voltar 

(refrão) 

O clima tá tenso 

Nego eu lamento 

Pra todo lado é dor e sofrimento 

O mundo rodou, mudou e rodou 

Uol, aha! 

O fim dos tempos chegou! 

 

Composição: DJ Alpiste / participação 

Especial Pregador LUO



97 

 

 

3.2.3 PROCEDIMENTO DIDÁTICO 3 

 

Público alvo: 3º ano. 

Conteúdo: Revolta da Chibata e a questão racial. 

Objetivos: Refletir sobre o preconceito racial e social no início do Século XX no Rio de 

Janeiro e comparar com os dias atuais. Entender como o humor pode ser um instrumento de 

difusão de intolerâncias. Mas também é uma fonte histórica para compreender os valores de 

uma sociedade. 

Tempo de aplicação: Um tempo de aula será suficiente para executar o programa.  

Organizar as carteiras no formato circular para estabelecer melhor contato visual entre 

os participantes da atividade em grupo. 

Avaliação: Criação de vídeo sobre o conteúdo apresentado. 

Atividade após exposição da matéria: Analisar a charge identificando quem escreveu, 

aspectos de classe social, gênero e raça dentro do contexto do Rio de Janeiro do início da década de 

1910. Os alunos farão debates visando relacionar com o contexto atual de onde vivem. No final, 

farão pesquisa por meio de seus smartphones outros exemplos de luta e conquista da população 

negra no Brasil republicano e montarão cartazes contendo palavras que representem mudança da 

realidade atual no que tange as características citadas inicialmente. 



98 

 

 

Figura 2: Charge de Leo, O malho, 03/09/1910. Disponível em: 

https://www.bn.gov.br/sites/default/files/documentos/producao/pesquisa/manoel-motta-monteiro-lopes-um-

deputado-negro-i-republica//carollina_dantas.pdf Acesso em: 20/09/2018. 

 

 

3.2.3.1 Arcabouço Teórico do Procedimento Didático 3 

 

A República brasileira buscava modernizar o Estado e embranquecer a nação mestiça 

na virada do Século XIX para o XX. As elites brancas no poder com apoio de intelectuais 

ansiavam para apagar a herança escravista através obras públicas de modernização do Rio de 

Janeiro e criação de novas cidades como, por exemplo, Belo Horizonte. Do ponto de vista 

jurídico, a negação da cidadania ocorreu por meio da Constituição de 1891. Uma nação 

majoritariamente negra e sem acesso a escolarização não podia votar, por causa do 

analfabetismo. A partir do Decreto Federal N.º 528, de 28 de Junho de 1890, inciso 1º, o 

Presidente e Marechal Deodoro da Fonseca autorizava a entrada de imigrantes 

fundamentalmente brancos promovendo o racismo institucional. 

 

https://www.bn.gov.br/sites/default/files/documentos/producao/pesquisa/manoel-motta-monteiro-lopes-um-deputado-negro-i-republica/carollina_dantas.pdf
https://www.bn.gov.br/sites/default/files/documentos/producao/pesquisa/manoel-motta-monteiro-lopes-um-deputado-negro-i-republica/carollina_dantas.pdf


99 

 

Art. 1º É inteiramente livre a entrada, nos portos da Republica, dos 

indivíduos válidos e aptos para o trabalho, que não se acharem sujeitos á 

ação criminal do seu país, exceptuados os indígenas da Ásia, ou da África 

que somente mediante autorização do Congresso Nacional poderão ser 

admitidos de acordo com as condições que forem então estipuladas.  

 

A entrada de mais de quatro milhões de estrangeiros brancos europeus com ou sem a 

subvenção do Governo visava diluir os traços genéticos africanos e indígenas mediante 

miscigenação. Essa era a ideia dos intelectuais brasileiros influenciados pelas ideias de 

Gobineau, como por exemplo, João Batista de Lacerda, representante do Museu Nacional no 

Rio de Janeiro, que em 1911 em um Congresso Universal das Raças em Londres defendeu a 

teoria de desaparecimento dos caracteres fenotípicos negroide a partir da mistura racial no qual 

o branco seria dominante. Entretanto, estudos genéticos atuais comprovam o inverso da ideia 

por ele defendida. Por outro lado, havia a luta da população negra brasileira por melhores 

condições de vida. A eleição de Manoel da Motta Monteiro Lopes, o primeiro deputado federal 

negro, representante dos trabalhadores e apoiador da Revolta da Chibata (1910) foi um marco 

importante na luta antirracista no início do Século XX. Este personagem sofreu grandes 

perseguições políticas dos jornais e da comissão eleitoral que negava sua diplomação em 

eleições anteriores. Além de apoiar a presença estratégica de negros na política do Rio de 

Janeiro. Segundo Carolina Vianna Dantas, 

 

O deputado decidiu, então, unir em uma só comemoração dois 

acontecimentos: o aniversário da abolição e a sua posse. Monteiro Lopes 

compreendeu a sua diplomação, depois de intensa e inesperada 

mobilização, como parte daquele movimento pela liberdade dos negros 

iniciado ainda no século XIX, que culminou no dia 13 de maio de 1888. 

Creio que tenha se esforçado muito para que a sociedade também 

percebesse os acontecimentos associados dessa forma. Unir a abolição e 

sua posse em uma só comemoração era estabelecer seu lugar na história da 

luta liberdade pela liberdade no Brasil. (DANTAS, 2008: 53).  

 

A referida experiência pode ser trabalhada em sala de aula para refletir sobre as 

dificuldades e os sucessos que o homem negro sofre ao ascender socialmente. O professor 

poderá estabelecer conexões do Deputado com o líder João Candido13 que era negro e se tornou 

                                                 

13Disponível em:  www.metodista.org.br/joao-candido  .Acesso em: 08/09/2018. 

http://www.metodista.org.br/joao-candido


100 

 

evangélico da Igreja Metodista em São João de Meriti. O processo de comparação das narrativas 

do passado e do presente ajudará a turma a perceber algumas permanências e rupturas 

comportamentais promovidos pela mídia da Primeira República e a atual. A hemeroteca digital 

da Biblioteca Nacional apresenta algumas charges sobre Monteiro Lopes registrados nas 

Revistas O Malho e Fon Fon. Os alunos terão oportunidade de ter contato com fonte histórica 

escrita e visual. O procedimento didático poderá ser a promoção de debate com turmas do nono 

ano do Ensino Fundamental II e/ou do terceiro ano do Ensino Médio problematizando as 

narrativas pejorativas registradas nos documentos. 

 

 

3.2.4 PROCEDIMENTO DIDÁTICO 4 

 

Público alvo: 2º ano. 

Conteúdo: A escravidão, o Cristianismo e o Segundo Reinado. 

Tempo de aplicação: quatro tempos de aula será suficiente para executar o programa.  

Organizar as carteiras no formato circular para estabelecer melhor contato visual entre 

os participantes da atividade em grupo. 

Fonte: Versos citados por Mahommah Gardo Baquaqua, um nativo negro de Zoogoo, 

cuja origem é islâmica. Ele foi escravizado e enviado ao Brasil e posteriormente viveu nos 

EUA, onde adquiriu sua liberdade com apoio de um Pastor da Igreja Batista em Nova Iorque - 

Reverendo L. Judd. Além da narrativa sobre o navio negreiro. 

Objetivos: Entender como era a vida de uma pessoa escravizada. Conhecer a situação 

precária na qual os africanos eram submetidos a partir do sequestro na África e seu envio para 

o continente americano. Analisar a influência da religião na vida do indivíduo e como ela 

influencia a tomada de decisão.   

Avaliação: Criação de vídeo sobre o conteúdo apresentado. 

Eles usarão alguns critérios adaptados e estabelecidos pela professora Verena Alberti 

para lidar com a fonte.  

a) O que é, quando foi produzida e suas intenções?  

b) Quais são as causas e consequências da manutenção da violência para as relações 

raciais? 



101 

 

c) Qual a relevância dos textos para a educação das relações étnico-raciais e para o 

contexto religioso?  

 

Fonte 1: Discurso de Baquaqua transcrito pela professora da Faculdade teológica  K. 

King. Qual é a ligação entre a escravidão e a mensagem do Cristianismo presente na fonte? O 

que representava a África para o Mahommah Baquaqua? 



102 

 

 

Figura 3: BAQUAQUA, Mahommah Gardo. 1824? – 1857? Biografia de Mahommah Gardo Baquaqua: um 

nativo de  Zoogoo, no interior  da África/ tradução Luc ciani M. Furtado. São Paulo: Uirapuru, 2017. 

 



103 

 

Fonte 2: Visão de Baquaqua sobre a África e a questão da raça e da religião a serem 

problematizados em aula. Quem ele queria salvar? Quais aspectos de uma mente colonizada 

podemos verificar nesta fonte escrita? 

 

Figura 4: BAQUAQUA, Mahommah Gardo. 1824? – 1857? Biografia de Mahommah Gardo Baquaqua: um 

nativo de  Zoogoo, no interior  da África/ tradução Luc ciani M. Furtado. São Paulo: Uirapuru, 2017. 



104 

 

Fonte 3: Relato de Baquaqua sobre o navio negreiro. 
 

 

Figura 5: BAQUAQUA, Mahommah Gardo. 1824? – 1857? Biografia de Mahommah Gardo Baquaqua: um 

nativo de  Zoogoo, no interior  da África/ tradução Luc ciani M. Furtado. São Paulo: Uirapuru, 2017. 



105 

 

3.2.5 PROCEDIMENTO DIDÁTICO 5 

 

Público alvo: 3º ano. 

Conteúdo: Abolição da Escravidão no Brasil e os evangélicos. 

Objetivos: Discutir o papel da religião cristã em relação a escravidão – Igreja Católica 

legitimava em oposição as poucas Igrejas históricas (especialmente Presbiterana) que se 

estabeleceram no país e fizeram oposição à escravidão. Identificar os discursos religiosos a 

favor e contra a escravidão. Registrar como a questão racial era tratado nas Igrejas no passado 

e no presente. 

Tempo de aplicação: Um tempo de aula será suficiente para executar o programa.  

Organizar as carteiras no formato circular para estabelecer melhor contato visual entre 

os participantes da atividade que inicialmente será individual. 

Avaliação: Redação sobre o assunto de acordo com a norma culta da Língua Portuguesa. 

Eles usarão alguns critérios adaptados e estabelecidos pela professora Verena Alberti 

para lidar com a fonte.  

a) O que é, quando foi produzida e suas intenções?  

b) Quais são as causas e consequências da manutenção da violência para as relações 

raciais?  

c) Qual a relevância dos textos para a educação das relações étnico-raciais e para o 

contexto religioso? 

d) Qual é o papel das Igrejas Evangélicas no final do século XIX no que tange a 

escravidão? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



106 

 

Fonte 1: PEREIRA, Eduardo Carlos. A religião cristã e suas relações com a escravidão. 

Sociedade brasileira de tratados evangélicos. São Paulo, 1886. Páginas 7 e 36. 

 

Figura 6: PEREIRA, Eduardo Carlos. A religião cristã e suas relações com a escravidão. Sociedade brasileira de 

tratados evangélicos. 



107 

 

 

Figura 6 (continuação): PEREIRA, Eduardo Carlos. A religião cristã e suas relações com a escravidão. Sociedade 

brasileira de tratados evangélicos. 



108 

 

CONCLUSÃO 

 

Estimular o respeito a fé alheia sem distinção de raça e de sexo é o desafio que os 

professores de História e de outras áreas enfrentam ante ao crescimento da população 

evangélica no país. A sala de aula é um espaço social onde lidamos com as demandas da 

sociedade e legitimar ou não o discurso neopentecostal é a encruzilhada na qual o profissional 

da educação se encontra hoje. Inegavelmente o legado das obras sociais nas favelas através do 

esporte, da música e reforço escolar são aspectos positivos dessa crença. No entanto, a 

demonização de outras interpretações sagradas e em certa medida a desvalorização cultural da 

África são características a serem debatidas na escola com o apoio dos pais e de uma equipe 

interdisciplinar. A finalidade é promover a tolerância religiosa e uma educação para as relações 

étnico-raciais.  A consequência será a descolonização mental. A negritude e a ancestralidade 

africana possuem uma diversidade que promove a riqueza das tradições e dos fenótipos no 

Brasil. Apresentar novas epistemologias na referida disciplina escolar em diálogo com diversas 

correntes religiosas promoverá a valorização democrática da pluralidade de crenças existentes 

na sala de aula. Inegavelmente a religião está presente na escola pública, mas ela não pode 

dirigir a instituição sob pena de ferir a laicidade do Estado.  

 

Após a década de 60, os evangélicos brasileiros já não eram os 

mesmos. As graves crises internas haviam deixado marcas profundas. O 

espírito de cooperação intereclesiastica, como manifestação de unidade 

cristã, descera aos mais baixos níveis. O mesmo acontecerá no que se refere 

à produção intelectual. Os evangélicos já não se viam como uma 

comunidade alternativa capaz de mudar o curso da História. Aderir às 

propostas seculares (à direita ou à esquerda) tornava-se a norma. Em ambos 

os lados perdera-se a crença na democracia liberal (antigo apanágio 

protestante), substituída pela preferência por modelos autoritários.  

Percebe-se um ranço de preconceito em relação à atividade política. 

(CAVALCANTI, 2002:217) 

 

A Ditadura Civil Militar Empresarial (1964-85) e a conjuntura política internacional da 

Guerra Fria influenciaram diretamente no pensamento dos evangélicos brasileiros.  Perseguição 

aos membros e líderes que faziam oposição ao governo constituem um dos capítulos tristes da 

narrativa desse grupo religioso. A demonização da política e do discurso da falta de ética 

nortearam o posicionamento dos (neo)pentecostais, no entanto a representação parlamentar 



109 

 

cresce em cada legislatura desse grupo no Congresso Nacional desde 1986. O escaneamento da 

situação racial no ambiente religioso reflete na sala de aula. O discurso da maldição de Cam 

associado a mentalidade de embranquecimento é reproduzido por parte dos alunos evangélicos 

que hoje ocupam a classe média e a pobre nacional. O perfil narrativo deste grupo segue a 

valorização dos elementos culturais dos países europeus e dos EUA. O centenário da Abolição 

da Escravidão no Brasil em 1988 trouxe a tona questões de acesso ao processo de tomada de 

decisão da população negra dentro do ambiente eclesiástico e o seu papel na História nacional. 

Igrejas Históricas, a saber Metodistas, Luteranos e Anglicanos, criaram o setor para tratar das 

desigualdades étnicas dentro das denominações.  A emergência da Teologia Negra valoriza as 

reivindicações raciais e sociais dos mais desfavorecidos economicamente. Paralelamente a 

disciplina História voltou para o currículo escolar em substituição às matérias de Moral e Cívica 

e de Organização Social e Política do Brasil.  

A Constituição de 1988 é a carta magna que vigora no país e garante a preservação da 

memória ancestral africana e indígena. Um dos objetivos fundamentais da República Federativa 

do Brasil registrado no artigo 3º é promover o bem de todos sem preconceitos de cor, raça, entre 

outros. Além disso, no artigo 4º mostra o compromisso internacional com os Direitos Humanos 

e o repúdio ao racismo. Nos artigos 215 e 216, a proteção dos bens culturais afro-brasileiras é 

uma obrigação legal do Estado. A criação de políticas públicas para extinguir as desigualdades 

étnicas e valorizar as diferenças culturais. Este avanço legislativo é consequência da atuação 

dos Movimentos Negros no país, pois identificaram demandas que questionavam o mito da 

democracia racial. Registrar, examinar e organizar os múltiplos conhecimentos sobre o passado 

e o presente da herança africana é um desafio para os docentes e alunos em sala de aula.   

Resgatando o pensamento de Boaventura de Souza Santos é essencial criar uma epistemologia 

do Sul. Ou seja, saberes adquiridos pela experiência social dos países que outrora foram 

dominados pelo colonialismo europeu. Entender que a pobreza no Brasil tem aspectos ligados 

à raça fruto da escravidão. 

Universidades, pareceres técnicos do Governo, movimentos sociais validam os 

conhecimentos multiculturais que resistiram com êxito à influência europeia. Ao longo da 

década de 1990, o avanço neoliberal influenciou a educação pública na construção curricular 

voltada para o trabalho e o ambiente neopentecostal com a “teologia da prosperidade”. Apesar 

disso, a lógica da reparação social e racial era uma pauta presente na agenda política nacional. 

Durante o Primeiro Governo de Fernando Henrique Cardoso (1995), uma Marcha foi 

organizada para denunciar o racismo estrutural no país. Era necessário enunciar leis que 



110 

 

orientassem a promoção e o bem estar dos afrodescendentes. Em 2001, o Itamaraty enviou 

representantes para a Conferência de Durban na África do Sul para pensar a governança e a 

conduta necessária de combate à xenofobia e a discriminação étnica. Encontrar caminhos 

convergentes que promovessem estratégias antirracistas principalmente na educação e inserção 

no mercado de trabalho. A criação da política de ações afirmativas na Era Lula da Silva e 

aprovação de Leis federais – 10.639/03 e 11.645/08 – é considerado uma conquista curricular 

e política importante para a promoção do respeito à diversidade cultural e religiosa. Entretanto, 

aplicação dos conteúdos de ancestralidade africana esbaram no preconceito e na resistência de 

setores conservadores na mídia, no Congresso Nacional e principalmente no campo da fé. 

Diante disso nos cabe pensar o papel da memória neste processo. 

 

Memória, história: longe de serem sinônimos, tomamos 

consciência que tudo opõe uma à outra. A memória é a vida, sempre 

carregada por grupos vivos e, nesse sentido, ela está em permanente 

evolução, aberta a dialética da lembrança e do esquecimento, inconsciente 

de suas deformações sucessivas, vulnerável a todos os usos e 

manipulações, susceptível de longas latências e de repentinas 

revitalizações. A história é a reconstrução sempre problemática e 

incompleta do que não existe mais. A memória é um fenômeno sempre 

atual, um elo vivido no eterno presente; a história, uma representação do 

passado. (NORA, 1993: 9). 

 

O trabalho de investigação histórica buscou mostrar um panorama da questão religiosa 

e racial na sala de aula do Colégio Estadual Brigadeiro Schorcht na Taquara, Zona Oeste da 

cidade do Rio de Janeiro. Refleti sobre a relação do Cristianismo Evangélico Pentecostal com 

o Ensino de História da África e Cultura Afro-brasileira em sala de aula. Além de verificar 

como a memória do legado africano se faz presente no cotidiano dos alunos. Apesar do Estado 

ser oficialmente laico, a presença religiosa na educação é respaldada pela Constituição, LDB e 

BNCC. A memória retém, renova e reelabora conhecimentos adquiridos pela mente humana ao 

longo do tempo. Ela se mantém viva, por causa da fala recorrente sobre o assunto escolhido. 

Consequentemente a informação fica gravada no pensamento. 

A memória é um elemento constituinte do sentimento de identidade, tanto individual 

como coletiva, na medida em que ele é também um fator extremamente importante do 

sentimento de continuidade e de coerência de uma pessoa ou de um grupo em sua reconstrução 

de si (POLLAK, 1992:204). Os alunos no espaço escolar tem a oportunidade de tomar 



111 

 

consciência sobre quem são e saber qual a sua relevância e tarefa dentro da sociedade. Nesse 

sentido, o ensino de História, em especial da África e Cultura Afro-brasileira ajudam os 

discentes nesse processo de entendimento das suas práticas sociais e como indivíduos 

pertencentes à nação brasileira. Infelizmente o professor e o historiador não possuem uma 

máquina do tempo para visitar diferentes temporalidades e tentar construir a narrativa dos fatos 

efetivamente como ocorreram. Talvez isso, não seria possível, pois outros discursos alternativos 

poderiam aparecer. A riqueza esta na dinâmica cultural. 

No primeiro capítulo, procurei mostrar um panorama dos Evangélicos brasileiros com 

relação à raça e a educação na República. A presença evangélica na educação foi fundamental 

para a laicização do Estado brasileiro. Neste processo temporal apontei a chegada e 

estabelecimento dos missionários pentecostais no país e a atuação política e social. Apresentei 

como os neopentecostais e a teologia da prosperidade influenciam no pensamento social dos 

alunos que seguem a referida crença. A consequência da evangelização foi se tornar a religião 

que contem a maior parcela da população negra de acordo com os dados do IBGE de 2010. 

Destaquei que na Nova República efetivamente surge o Movimento Negro Evangélico que tem 

ajudado a pensar o tema da fé e da etnicidade seja no ambiente eclesiástico ou na escola. Além 

disso, tracei breve um percurso até a aprovação da lei 10.639/03 que inclui História da África 

e Cultura afro-brasileira no currículo. 

No segundo capítulo, tratei da Raça, Neopentecostalismo e laicidade na sala de aula. Fiz 

um resgate historiográfico sobre as produções que tratava do assunto, além de fazer um debate 

conceitual aplicado a realidade do Ensino de História. A mobilização de um arcabouço teórico 

decolonial para compreender como a questão racial e religiosa interferem na cultura familiar e 

na escolar, em especial dos alunos neopentecostais, foi a ênfase da pesquisa. Entender quem 

são, o que fazem e como vivem estes evangélicos é essencial para tratar assuntos ligados a 

ancestralidade africana. Achille Mbembe refletiu que em tempos de “racismo sem raça”, a 

cultura e a religião se tornaram os focos de intolerâncias sociais. Para isto é necessário uma 

educação antirracista em dialogo com a teologia negra para transformar a realidade. A religião 

está presente no cotidiano escolar, apesar de ser um ambiente secularizado. Tentamos responder 

as seguintes questões. Qual é o limite da laicidade dentro da sala? Como lidar estrategicamente 

com o fundamentalismo cristão e combater o preconceito a partir do currículo escolar? 

 

 



112 

 

O discurso religioso pretende fazer com as coisas: transformá-las, 

de entidades brutas e vazias, em portadoras de sentido, de tal maneira que 

elas passem a fazer parte do mundo humano, como se fossem extensões de 

nós mesmos. (ALVES, 2014:29) 

 

A questão da laicidade do Estado brasileiro foi resgatada para pensar o papel da religião 

e do Ensino de História na formação do aluno da rede pública estadual do Rio de Janeiro. A fé 

esta presente na escola, porém ela não rege a gestão escolar. Os alunos e outros atores escolares 

podem manifestar suas crenças, desde que respeitem a Constituição. Se não fere a moralidade, 

a legalidade e a publicidade que rege a Administração Pública, pode ter eventos inter-religiosos 

no colégio. Para isto, é necessário um trabalho prévio e constante da Coordenação pedagógica 

e professores com os alunos. Ajudar os discentes, em especial evangélicos neopentecostais, que 

cada religião pode combater o racismo e a intolerância. Relembrar a mensagem de amor, de 

justiça e de paz do Jesus histórico é o caminho pedagógico para estimular os alunos a 

respeitarem as alteridades na sala e na sociedade. Partilho da opinião de Marco Davi de Oliveira 

(2016:96) que “a igreja evangélica brasileira precisa agir em direção a uma reparação histórica”. 

Isto quer dizer combater os discursos racistas de maldição sob os afrodescendentes e das 

culturas de matrizes africanas, pois isto é pecado.  Na história da República Federativa do Brasil, 

os evangélicos trouxeram benefícios para a educação, a saber: alfabetização, reforço escolar, 

bolsas de estudos para os mais pobres. A promoção dos valores éticos da fé cristã em respeito 

e diálogo com outras filosofias de vida valorizará a dimensão existencial das múltiplas 

identidades presentes em sala. 

O leitor observou a construção de um arcabouço teórico decolonial para compreender 

como a questão racial e religiosa interferem na cultura familiar e na escolar, em especial dos 

alunos neopentecostais. Entenderá quem são os neopentecostais, como vivem e enxergam a 

realidade. Além de traçar um percurso da lei 10.639/03 que inclui História da África e Cultura 

afro-brasileira no currículo. Desnaturalizar as práticas sociais e estabelecer conversas com 

atividades pedagógicas sobre múltiplos saberes promove no dia a dia uma educação 

intercultural e interracial. Sonho, trabalho e compartilho a missão da luta antirracista dentro e 

fora da escola. Para isto, é essencial promover a unidade estando sempre pronto para ouvir, 

atento e paciente para responder pacificamente. Martin Luther King inspirado na Bíblia 

acreditava que “o perfeito amor divinal lançava fora todo medo”. Para resolver os problemas 

raciais, King acredita em duas abordagens necessárias. 

 



113 

 

Pela educação, buscamos mudar atitudes e sentimentos internos 

(preconceitos, ódio, etc.); pela legislação e por determinações dos 

tribunais, buscamos regulamentar o comportamento. Qualquer um que 

parta da convicção de que o caminho para a justiça social tem uma única 

via inevitavelmente criara um congestionamento e tornara a viagem 

infinitamente mais demorada. (KING, 2014:68) 

 

Concordo com a necessidade de estabelecer o caminho da lei e da educação para 

transformar a realidade do “racismo e intolerância nossa de cada dia”. Enfrentar corajosamente 

a linguagem da violência daqueles que espoliam e exploram as alteridades para dominar e 

aprofundar as desigualdades faz parte do ofício do historiador e professor dentro da escola. 

Avanços em alguns aspectos na primeira década do século XXI na questão do acesso ao ensino 

técnico, superior e nos concursos públicos com as políticas de cotas ou ações afirmativas. No 

entanto, ainda há outras necessidades a serem supridas. Currículo escolar é uma disputa de 

poder. Após anos de lutas do Movimento Negro, os livros didáticos têm sido reformulados. 

Conteúdos do pós-Abolição da Escravidão e da República tem resgatado personagens negros e 

pardos que escrevem diariamente mais uma página da História do Brasil. 

No terceiro capítulo é um estudo de caso a partir da experiência carioca do Colégio 

Estadual Brigadeiro Schorcht na Zona Oeste. Produzir uma epistemologia do ponto de vista da 

periferia do Capitalismo que procure respostas as demandas contemporâneas da educação. 

Mostrei as alterações no cenário escolar de 2014 a 2018 na citada instituição. O conflito de 

interesses religiosos coadunou com a questão da identidade racial na relação entre os alunos. 

Traumas que afetaram o desempenho dos discentes em certa medida. A fé faz parte da dimensão 

da identidade das pessoas da escola. O aluno pode desenvolver a sua identidade de crença no 

espaço público, desde que respeite as regras do colégio e principalmente outras opiniões. Um 

diálogo inter-religioso e interdisciplinar com educação religiosa, História, entre outras ajudará 

a mudar a realidade escolar. O espaço educacional não deve ser “cristão” exclusivamente, pois 

constituiria uma terrível ruptura da tradição evangélica brasileira de defesa da laicidade.  A 

participação de diversas correntes filosóficas de vida atende o requisito constitucional da 

pluralidade ideológica na formação do indivíduo. Na parte final, criei algumas estratégias com 

alguns procedimentos didáticos para ajudar professores e estudantes a descolonizarem o 

currículo e o cotidiano. Além de ajudar a população evangélica se enxergar na Historia 

nacional e valorizar o “ethos” e a herança afro-brasileira. 



114 

 

Creio que os resultados desta pesquisa auxiliarão outros pesquisadores e professores na 

produção e promoção do respeito aos direitos humanos, em especial no que diz respeito à raça 

e a religião. O reconhecimento desses dois elementos, que dão significado à vida, poderão 

ajudar docentes e discentes na construção de uma sociedade mais justa, coerente e solidária no 

presente. O diálogo da escola com as famílias e diferentes entidades religiosas poderá 

proporcionar um ambiente mais democrático no país. Uma educação intercultural e inter-racial 

que inspire a todos na transformação nacional da luta antirracista, contra a pobreza e a 

intolerância que assolam o Brasil contemporâneo. O sonho de construir uma sociedade livre da 

colonialidade do pensamento, justa e solidária como inspira a Constituição Federal de 1988 é a 

bússola para promovermos o bem estar coletivo. Conhecer e entender o passado e valorizar as 

diversas origens étnicas e de crenças fazem parte da prática de ensino-aprendizagem em 

História. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



115 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS: 

 

AGÊNCIA BRASIL. Supremo autoriza ensino religioso confessional nas escolas 

públicas.  Empresa Brasileira de Comunicação. Disponível em: 

http://agenciabrasil.ebc.com.br/educacao/noticia/2017-09/supremo-autoriza-ensino-religioso-

confessional-nas-escolas-publicas Acessado em: 03/01/2019. 

APPIAH, Kwane Anthony. Na casa de meu pai: a África na filosofia da cultura. Rio de 

Janeiro: Contraponto, 1997. 

ALENCAR, Gedeon Freire de. Pentecostalismo Clássico: Congregação Cristã no Brasil 

e Assembleias de Deus. In: Protestantes, evangélicos e (neo)pentecostais: história, teologia, 

igrejas e perspectivas. / Org. Zwinglio Mota Dias, Rodrigo Portella e Elisa Rodrigues. 2ª ed. 

São Paulo: Fonte Editorial, 2014. 

ALVES, Rubem. O que é religião? 15ª edição. São Paulo:  Edições Loyola, 2014. 

ARAÚJO, Ana Lúcia. Caminhos atlânticos memória, patrimônio e representações da 

escravidão na Rota dos escravos. VARIA HISTÓRIA, Belo Horizonte, vol.25, nº41: p.129-148, 

jan./jun.2009. 

ASSEMBLEIA DE DEUS NO BELÉM DO PARÁ. Nossa História. Disponível em:  

http://adbelem.org.br/portal/nossa-historia/. Acesso em 09/01/19. 

BATALHA, Cláudio H. M. Formação da classe operária e projetos de identidade 

coletiva. O tempo do liberalismo excludente – da Proclamação da República à Revolução de 

1930/ Organização Jorge Ferreira e Lucília de Almeida Neves Delgado. – 4ªed. – Rio de 

Janeiro: Civilização Brasileira, 2010. – (O Brasil Republicano; vol.1). 

Baía, Paulo. Pensamento Social e Político de José de Souza Marques: Análise da 

Trajetória de vida de um Afro-descendente pioneiro das ações afirmativas no Brasil. Passagens. 

Revista Internacional de História Política e Cultura Jurídica, vol. 5, núm. 1, enero abril, 2013, 

pp. 102-125 Universidade Federal Fluminense Rio de Janeiro, Brasil. 

http://agenciabrasil.ebc.com.br/educacao/noticia/2017-09/supremo-autoriza-ensino-religioso-confessional-nas-escolas-publicas
http://agenciabrasil.ebc.com.br/educacao/noticia/2017-09/supremo-autoriza-ensino-religioso-confessional-nas-escolas-publicas
http://adbelem.org.br/portal/nossa-historia/


116 

 

BAQUAQUA, Mahommah Gardo. 1824? – 1857? Biografia de Mahommah Gardo 

Baquaqua: um nativo de  Zoogoo, no interior  da África/ tradução Luc ciani M. Furtado. São 

Paulo: Uirapuru, 2017. 

Bíblia Sagrada.   Nova  Versão Internacional/comissão de tradução. São Paulo: Editora 

Vida, 2004.  

BOECKEL, Cristina; MACAU. Autor de 'Olhos coloridos' conta que música surgiu de caso de 

racismo.  Disponível em: http://g1.globo.com/rio-de-janeiro/noticia/2015/11/autor-de-olhos-

coloridos-conta-que-musica-surgiu-de-caso-de-racismo.html . Acessado em: 08/12/2018 

BURDICK, John. Pentecostalismo e identidade negra no Brasil. Raça como retórica: a 

construção da diferença. ORG. Yvonne Maggie e Claudia Barcellos Rezende. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 2002.  

BURITY, Joanildo A. Mudança cultural, mudança religiosa e mudança política: para 

onde caminhamos? A cultura e identidade: perspectivas interdisciplinares/Joanildo A. Burity 

(org.). Rio de Janeiro: DP&A editora.   

BRASIL. CONSTITUIÇÃO FEDERAL DE 1891. Disponível em: 

https://www2.camara.leg.br/legin/fed/consti/1824-1899/constituicao-35081-24-fevereiro-

1891-532699-publicacaooriginal-15017-pl.html 

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Brasília: Senado 

Federal, Subsecretaria de Edições Técnicas, 2011. 

BRASIL. Decreto Federal N.º 528, de 28 de Junho de 1890. Disponível em: 

https://www2.camara.leg.br/legin/fed/decret/1824-1899/decreto-528-28-junho-1890-506935-

publicacaooriginal-1-pe.html 

BRASIL. Lei Federal 10.639/03. Disponível em: Lei Federal 10.639/03. Disponível em:  

BRASIL. Lei Federal 11.645/08. Disponível em: 

http://portal.mec.gov.br/index.php?option=com_docman&view=download&alias=10101-lei-

11645-10-03-2008&Itemid=30192 

CABRAL, Amilcar. PAIGC: Unida e Luta. Lisboa: Nova Aurora, 1974. 

http://g1.globo.com/rio-de-janeiro/noticia/2015/11/autor-de-olhos-coloridos-conta-que-musica-surgiu-de-caso-de-racismo.html
http://g1.globo.com/rio-de-janeiro/noticia/2015/11/autor-de-olhos-coloridos-conta-que-musica-surgiu-de-caso-de-racismo.html
https://www2.camara.leg.br/legin/fed/consti/1824-1899/constituicao-35081-24-fevereiro-1891-532699-publicacaooriginal-15017-pl.html
https://www2.camara.leg.br/legin/fed/consti/1824-1899/constituicao-35081-24-fevereiro-1891-532699-publicacaooriginal-15017-pl.html


117 

 

CARVALHO, Marcus. J. M. de. A favor dos ‘morenos’. Escravidão: casos 

surpreendentes ontem e hoje. Revista de História da Biblioteca Nacional. Rio de Janeiro, Março 

de 2010.  

CARVALHO, José Murilo de. Cidadania e política no Brasil: o longo caminho. – 17ª 

edição – Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2013. 

CAVALCANTI, Robinson. Cristianismo e política; teoria e prática bíblica. Viçosa: 

Ultimato, 2002.  

CÂMARA DOS DEPUTADOS. Ensino Religioso nas Escolas.< 

http://www2.camara.leg.br/atividade-legislativa/comissoes/comissoes-

permanentes/ce/noticias/ensino-religioso-nas-escolas > Acesso em: 15 jun.2017. 

CHARTIER, Roger. A História hoje: dúvidas, desafios, propostas. Estudos Históricos, 

Rio de Janeiro, vol.7, n.13.1994.p.97-113. 

CONSELHO LATINO-AMERICANO DE IGREJAS (CLAI). No Centenário da 

Abolição uma denuncia: a escravidão ainda é uma pratica. Aconteceu no mundo evangélico. 

Nº64, São Paulo, Março de1988. Ano 7. Disponível em: 

http://www.koinonia.org.br/protestantes/uploads/novidades/Aconteceu-no-Mundo-

Evangelico_064.pdf 

CRABTREE, A.R. História dos Batistas do Brasil. Até o ano de 1906. Volume I. Casa 

Publicadora Batista, Rio de Janeiro, 1962. 

DANTAS, Caroline Vianna. Manoel da Motta Monteiro Lopes, um deputado negro na 

I República. Fundação Biblioteca Nacional. Rio de Janeiro, 2008. Disponível em: 

https://www.bn.gov.br/sites/default/files/documentos/producao/pesquisa/manoel-motta-

monteiro-lopes-um-deputado-negro-i-republica//carollina_dantas.pdf 

DIP, Andrea. Em nome de quem? A bancada evangélica e seu projeto de poder. 1ª edição 

- Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2017. 

DREHER, Martin N. História do povo de Jesus: uma leitura latino-americana. São 

Leopoldo: Sinodal, 2013.  

http://www2.camara.leg.br/atividade-legislativa/comissoes/comissoes-permanentes/ce/noticias/ensino-religioso-nas-escolas
http://www2.camara.leg.br/atividade-legislativa/comissoes/comissoes-permanentes/ce/noticias/ensino-religioso-nas-escolas
https://www.bn.gov.br/sites/default/files/documentos/producao/pesquisa/manoel-motta-monteiro-lopes-um-deputado-negro-i-republica/carollina_dantas.pdf
https://www.bn.gov.br/sites/default/files/documentos/producao/pesquisa/manoel-motta-monteiro-lopes-um-deputado-negro-i-republica/carollina_dantas.pdf


118 

 

------------------------ Protestantes - Evangélicos: buscando entender. In: Protestantes, 

evangélicos e (neo)pentecostais: história, teologia, igrejas e perspectivas. / Org. Zwinglio Mota 

Dias, Rodrigo Portella e Elisa Rodrigues. 2ª ed. São Paulo: Fonte Editorial, 2014. 

FANON, Frantz.  Pele negra, máscaras brancas. Tradução de Renato da Silveira. 

Salvador:EDUFBA,2008. 

FRESTON, Paul. Religião e política, sim. Igreja e Estado, não. Os evangélicos e a 

participação política. Viçosa, MG: Ultimato, 2006. 

FREYRE, Gilberto. Casa Grande & Senzala. Formação da família brasileira sob o 

regime da economia patriarcal. 51ªed. São Paulo: global, 2003. 

------------------------ O mundo que o português criou. Editora Realizações. Fundação 

Gilberto Freyre copyright 2010.Recife - Pernambuco. 

GERTZ, René E. A Alemanha é aqui? Dossiê Integralismo. Ameaça fascista? O 

integralismo ontem e hoje. Revista de História da Biblioteca Nacional. Ano 6, n 61, Rio de 

Janeiro: outubro 2010 

GOMES, Flávio. Negros e Política- 1888-1937. Rio de Janeiro: Zahar Editor, 2005. 

GOMES, Nilma Lino.  O Movimento Negro Educador: saberes construídos nas lutas 

por emancipação. Petrópolis, RJ: Vozes, 2017. 

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. / Tradução Tomaz Tadeu da 

Silva, Guaracira Lopes Louro – 2ª ed. – Rio de Janeiro: DP&A, 1998. 

HARTOG, François. Regimes de historicidade: presentismo e experiências do tempo. 

Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2013. 

JORGE, Cecilia. Primeira Marcha Zumbi, há 10 anos, reuniu 30 mil pessoas. Agência 

Brasil. Rio de Janeiro, 2005. Disponível em: 

http://memoria.ebc.com.br/agenciabrasil/noticia/2005-11-13/primeira-marcha-zumbi-ha-10-

anos-reuniu-30-mil-pessoas. Acesso em 20/11/2018. 

http://memoria.ebc.com.br/agenciabrasil/noticia/2005-11-13/primeira-marcha-zumbi-ha-10-anos-reuniu-30-mil-pessoas
http://memoria.ebc.com.br/agenciabrasil/noticia/2005-11-13/primeira-marcha-zumbi-ha-10-anos-reuniu-30-mil-pessoas


119 

 

JÚNIOR, Henrique Cunha. As estratégias de combate ao racismo. Movimentos negros 

na escola, na universidade e no pensamento brasileiro. Estratégias e políticas de combate à 

discriminação racial / organizador Kabenguele Munanga. – São Paulo: Editora da Universidade 

de São Paulo: Estação Ciência, 1996.  

JÚNIOR, Orivaldo Pimentel Lopes. Multiplicação sem milagre. Evangélicos: a fé que 

seduz o Brasil. Revista de História da Biblioteca Nacional. Rio de Janeiro, ano 8, nº87, 

Dezembro de 2012.  

KING, Martin Luther. A autobiografia de Martin Luther King. Org. Clayborne Carson; 

Tradução Carlos Alberto Medeiros. – 1ed. - Rio de Janeiro: Zahar Editor, 2014. 

LOPES, Augustus Nicodemus.  Os Desigrejados. Disponível em: 

https://www.ipb.org.br/informativo/os-desigrejados-1495. Acesso em 20/05/2019. 

LOUDE, Jean-Yves. Pepitas brasileiras: Do Rio de Janeiro ao Maranhão, uma viagem 

de 5000 quilômetros em busca dos heróis negros do país./ Jean-Yves Loude; narrativas com a 

colaboração de Viviane Lièvre; ilustrações de Dirat; tradução de Fernando Scheibe. – 1. Ed. – 

Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2016. 

LUCAS, Kleber. ZUAZO, Pedro. Cantor gospel Kleber Lucas é chamado de 'endemoniado' 

após evento em terreiro. Jornal Extra. Disponível em: https://extra.globo.com/noticias/rio/cantor-

gospel-kleber-lucas-chamado-de-endemoniado-apos-evento-em-terreiro-22147168.html 

Acessado em: 17/08/2018. 

MACHADO, Maria das Dores Campos. Política e religião: a participação dos 

evangélicos nas eleições. Rio de Janeiro: FGV, 2006. 

MACIEL, Lysaneas. Perfis Parlamentares 53. Centro de Documentação e Informação. 

Edições Câmara, Brasília – 2008. 

MAGALHÃES, Marcelo de S. História e cidadania: por que ensinar história hoje? In: 

ABREU, Martha; SOIHET, Rachel (Org.). Ensino de história: conceitos, temáticas e 

metodologia. Rio de Janeiro: Casa da Palavra, 2003, v. 1, p. 168‐184. 

https://www.ipb.org.br/informativo/os-desigrejados-1495


120 

 

MARIANO, Ricardo. Pentecostais em ação: a demonização dos cultos afro-brasileiros. 

Intolerância religiosa. Impactos do Neopentecostalismo no campo religioso afro-brasileiro. 

Org. Vagner Gonçalves da Silva. São Paulo: EDUSP, 2007.  

-------------------------------Neopentecostais  sociologia do novo pentecostalismo no 

Brasil. São Paulo, ed. Loyola, 1999. 

M’BOKOLO, Elikia. África negra: História e Civilizações / tradução de Alfredo 

Margarido; revisão para a edição brasileira: Daniela Moreau e Valdemir Zamparoni; 

assistentes: Bruno Pessoti e Mônica Santos. – Salvador: EDUFBA; São Paulo: Casa das 

Áfricas, 2009.  

MBEMBE, Achille. A crítica da razão negra. Tradução Marta Lança. Revisão L. 

Baptista Coelho. Lisboa: Antígona, 2014. 

MCALISTER, Walter. Neopentecostalismo  -  A História não contada: Quem foi 

Roberto Mcalister, conhecido  como  o pai desse movimento.  Rio de Janeiro: Anno Domini, 

2012. 

MOUFFE, Chantal. Religião, democracia liberal e cidadania. In: BURITY, J. & 

MACHADO, M. (org.). Os votos de Deus: Evangélicos, política e eleições no Brasil, Recife, 

Fundação Joaquim Nabuco e Editorial Massangana, 2006. In: BURITY, J. & MACHADO, M. 

(org.). Os votos de Deus: Evangélicos, política e eleições no Brasil, Recife, Fundação Joaquim 

Nabuco e Editorial Massangana, 2006. 

MÜLLER, Maria Lúcia Rodrigues. Educadores & Alunos Negros na Primeira 

República. Brasília, DF; Ludens; Rio de Janeiro: Fundação Biblioteca Nacional, 2008. 

NABUCO, Joaquim. O Abolicionismo. Rio de Janeiro: BestBolso, 2010. 

NORA, Pierre. “Entre mémoire et histoire: la problématique des lieux.” IN: Les lieux 

de mémoire. Paris: Gallimard, 1984. Vol 1. Pp. 7 a 15 (Tradução na Revista Projeto História. 

Nº 10 História & Cultura. São Paulo, PUC-SP – Programa de Pós Graduação em História, 

dezembro de 1993. Pp 7 a 26.) 



121 

 

OLIVEIRA, Luiz Fernando. História da África e dos africanos na escola: desafios 

políticos, epistemológicos e identitários para a formação dos professores de História. Rio de 

Janeiro: Imperial Novo Milênio, 2012. 

OLIVEIRA, Marco Davi de. A religião mais negra do Brasil – Por que os negros fazem 

opção pelo neopentecostalismo?1. Ed. Viçosa, Minas Gerais: Ultimato, 2015.  

-------------------------------- A Bíblia e as cotas: reflexões pastorais sobre políticas de 

ação afirmativas. – 1 ed. Publicação reflexus – São Paulo, 2016. 

OLSON. Mancur. A Lógica da ação coletiva: Os Benefícios Públicos e uma Teoria dos 

Grupos Sociais I Mancur Olson; Tradução: Fabio Fernandez. - São Paulo: Editora da 

Universidade de São Paulo, 1999.  

PADILHA, Rene. 10 perguntas sobre missão integral. Viçosa: Editora Ultimato, 2014. 

Disponível em: https://www.ultimato.com.br/conteudo/10-perguntas-fundamentais-sobre-

missao-integral. Acesso: 20/11/2018. 

PENHA, Eli Alves. Relações Brasil-África e geopolítica do Atlântico Sul. Salvador: 

EDUFBA, 2011. 

PEREIRA, Amílcar Araújo. “O mundo negro”: relações raciais e a constituição do 

Movimento Negro Contemporâneo no Brasil. Rio de Janeiro: Pallas: FAPERJ, 2013. 

PEREIRA, Eduardo Carlos. A religião cristã e suas relações com a escravidão. 

Sociedade brasileira de tratados evangélicos. São Paulo, 1886. 

POLLAK, Michael. Memória e identidade social. In: Estudos Históricos, n. 10, 1992, 

pp 200- 215.  

PONTES, Felipe. Supremo autoriza ensino religioso confessional nas escolas públicas. 

Agencia Brasil. Publicado   em 27/09/2017. Disponível em: 

http://agenciabrasil.ebc.com.br/educacao/noticia/2017-09/supremo-autoriza-ensino-religioso-

confessional-nas-escolas-publicas 

PRESIDÊNCIA DA REPÚBLICA. Secretaria de Imprensa e Divulgação. Discurso do 

Presidente da República, Luiz Inácio Lula Da Silva, na cerimônia de instalação da Secretaria 

https://www.ultimato.com.br/conteudo/10-perguntas-fundamentais-sobre-missao-integral
https://www.ultimato.com.br/conteudo/10-perguntas-fundamentais-sobre-missao-integral


122 

 

Especial de Políticas de Promoção da Igualdade Racial. Palácio do Planalto, 21 de março de 

2003.  

QUIJANO, Aníbal.  A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. 

Perspectivas latino-americanas. Buenos Aires,CLACSO, Consejo Latinoamericano de Ciencias 

Sociales. 2005. Disponível em http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/sur-

sur/20100624103322/12_Quijano.pdf. Acesso em: 13/04/2018. 

RAMOS, Ariovaldo; ZACARIAS, Nilza Valéria. Candidatos em nome de Deus. Le 

monde Diplomatique. Edição 38, setembro, 2010. (artigo). Disponível em: 

https://diplomatique.org.br/candidatos-em-nome-de-deus/ 

RAWLS, John. Uma Teoria de Justiça. Tradução Almiro Pisetta e Lenita M. R. Esteves. 

- São Paulo: Martins Fontes, 1997.  

RODRIGUES, Nina. Africanos no Brasil. Revisão e prefácio de Homero Pires; notas 

bibliográficas de Fernando Sales. 5ª ed. São Paulo, Ed. Nacional. 

ROUSSO, Henry. A última catástrofe. Rio de janeiro: Editora FGV. 2016. 

SANTOS, Boaventura de Souza. Se Deus fosse um ativista dos direitos humanos. São 

Paulo: Cortez, 2013. 

____________________________ Epistemologias do Sul. Maria Paula Meneses. 

(org.). São Paulo: Cortez, 2013. 

SANTOS, Lorene dos. Ensino de História e cultura africana e afro-brasileira e educação 

das relações étnico-raciais: um olhar para os saberes e práticas escolares e docentes. Histórias 

da escravidão e do Pós-Abolição para as escolas. Organizado por Giovana Xavier. – Cruz das 

Almas: EDUFRB; Belo Horizonte: Fino Traço, 2016.  

SANTOS, Milton Silva dos. Afinal, o que são as religiões afro-brasileiras? Culturas 

africanas e afro-brasileiras em sala de aula. Saberes para os professores, fazeres para os alunos. 

Religiosidade, musicalidade, identidade e artes visuais. Editora Fino Traço, Belo Horizonte, 

2012.  

http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/sur-sur/20100624103322/12_Quijano.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/sur-sur/20100624103322/12_Quijano.pdf
https://diplomatique.org.br/candidatos-em-nome-de-deus/


123 

 

SCHWARCZ, Lilia M. & STARLING, Heloisa M. Brasil: uma biografia. São Paulo: 

Companhia das Letras. 

SKIDMORE, Thomas. Preto no Branco: raça e nacionalidade no pensamento brasileiro. 

Tradução de Raul de Sá Barbosa. Rio de janeiro, Paz e Terra, 1976. 

SILVA, Eduardo; REIS, João José. Negociação e Conflito: a resistência negra no Brasil 

escravista. São Paulo: Companhia das Letras, 1999.  

SILVA, Eliane Moura. Estudos de Religião para um novo milênio. História na sala de 

aula: conceitos, práticas e propostas / Leandro Karnal (org.) – 5 ed., 2ª reimpressão – São Paulo: 

Contexto, 2009.  

SODRÉ, Muniz. “Raça” é sempre o outro. Le Monde Diplomatique Brasil. São Paulo. 

Ano 10 – Número 114 – Janeiro 2017. 

TOLIPAN, Heloisa. Famosos criticam declarações polêmicas de Edir Macedo sobre 

casamento. Disponível em: http://www.jb.com.br/heloisa-

tolipan/noticias/2012/07/18/famosos-criticam-declaracoes-polemicas-de-edir-macedo-sobre-

casamento/  Acessado em 17/01/2016. 

TUTU, Desmond. Deus não é cristão e outras provocações. Tradução: Lilian Jenkino. 

Rio de Janeiro: Thomas Nelson Brasil, 2012. 

http://www.jb.com.br/heloisa-tolipan/noticias/2012/07/18/famosos-criticam-declaracoes-polemicas-de-edir-macedo-sobre-casamento/
http://www.jb.com.br/heloisa-tolipan/noticias/2012/07/18/famosos-criticam-declaracoes-polemicas-de-edir-macedo-sobre-casamento/
http://www.jb.com.br/heloisa-tolipan/noticias/2012/07/18/famosos-criticam-declaracoes-polemicas-de-edir-macedo-sobre-casamento/

